الديمة والرابعة من الكريخ المرابعة المرابعة

الترابيكوالنجواليمي

المالي ال



42 Opera Square - Cairo Tel: (202) 23900868

مُحَكِّمَةُ الْأَوْرِا - القامع ت ، ١٢٩٠٠٨

1 2 2 X

# الدرس النحوي النصي في كتب إعجاز القرآن الكريم

د. أشرف عبد البديع عبد الكريم
 كلية دار العلوم جامعة المنيا

مرز تقية تكوية رون اسدوى

جمعدارىاموال

مركز تحقيقاتكامپيوترىعلوم اسلامي

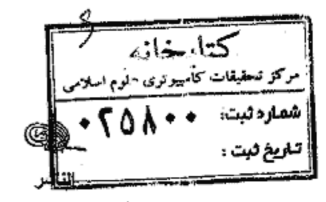
ش\_اموال: ۶ ۲۵ ۴ • ۵

Al-Adab 1923

42 Opera square - Cairo - Egypt

الناشر مَكُتَبَّة أُلِّكُأْلُ

۲۲ ميدان الأوبرا - القاهرة ت ، ۲۲۹۰۰۸۹۸ البريد الإلكتروني e.mail: adabook@hotmail.com



مكنبت الآلااب حقوق الطبع محفوظة

بطاقة فهرسة فهرسة أثناء النشر إعداد الهيئة العامة لدار الكتب والوثائق القومية إدارة الشنون الفنية

عبدالكريم ، اشرف عبدالبيع . الدرس النحوي النصبي في كتب إعجاز القرآن الكريم / اشرف عبدالبديع عبدالكريم . – القاهرة: مكتبة الأداب ، ٢٠٠٨

١٧٢ ص ۽ .... سم

تدمك ۲۱۱ ۹۱۳ ۷ ۹۷۷

١ ـ القرآن ـ إعجاز

٢- القرآن - الفاظ

أ. العنوان

279,7

عنوان الكتاب: الدرس النجوي النصبي من كتب إعجاز القرآن الكريم تسالسيسف: د. أشرف عبدالبديع عبدالكريم

رقيم الإيداع: ٧٥٣٧ لسنة ٢٠٠٨م

الترقيم الدولي: 1.S.B.N. 977 - 241 - 963 - 7

Shiabooks.net

Sillasooks.iict

مكنبت ألاناب

۲۶ میدان الأوبر ا — القاهرة جاتف ۲۰۲۱ (۲۰۲) – e-mail: adabook@hotmail.com عما لا شك فسيه أن السدرس النصي عملية معقدة؛ لأنها تنطلب أدوات مختلفة ومتشعبة، ليس من السهل توفرها إلا لدى الباحثين الذين يتمتعون بروية وصبر على جمع تلك الأدوات من مظان عسيرة، تنطلب جهداً كبيراً ؛ لأن أغلبها ما تزال مكتوية باللغات الأوربية وبخاصة الألمانية، وبرغم الجهد الذي يبذله عدد قليل من الباحثين لنقل هذه الأفكار والتصورات والمفاهيم والأدوات النصية إلى اللغة العربية، فما يزال أمامهم الكثير لإنجازه هذا مسن جهة ... ومن جهة أخرى ما تزال البحوث التطبيقية التي تحاول الإفادة من علم النص بوجه عام وعلم لغة النص بوجه خاص قلبلة مشتنة تتأرجح بين السطحية والعمق وقد بوجه عدد مسن الجامعات بعض موضوعات في البحث النصي سواء للماجستير أم سيجل في عدد مسن الجامعات بعض موضوعات في البحث النصي سواء للماجستير أم الدكتوراه .

وقد فرغ بعض الباحثين من رسائلهم ووفقوا إلى نشرها، ويلاحظ عليها بوجه عام علم الموائمة بين التصورات الأصلية والتصورات التي تشكلت لديهم من خلال قراءاهم، ومن ثم جاءت في دراساهم معالطات واشكال مختلفة من سوء الفهم، ولكن يهون الأمر أن هناك بعض الباحث في هذا المجال إلى هناك بعض الباحثين الذين يقومون ويصوبون ويحاولون أن يصلوا بالبحث في هذا المجال إلى درجة عالية من الإتقان، وفي رأبي أنه من أكثر الدراسات توفيقاً في هذا المجال تلك الدراسة السبي قدمها د. سعد مصلوح على نص شاعر قديم (نحو أجرومية للنص الشعري دراسة في قصيدة جاهلسية)، فهي نموذج يحتذي، وكذلك دراسة الحطابي في لسانيات النص، وبعض محساولاتي المتواضعة في تطبيق بعض مفاهيم البحث وبخاصة الإحالة والتكرير والقصد والتماسك أو الربط النحوي والتماسك أو الترابط الدلالي (أو كما يحلو لبعض الباحثين والتماسك أو الربط النحوي والتماسك أو الترابط الدلالي (أو كما يحلو لبعض الباحثين استخدام مصطلحات القدماء ما يطلق عليهما السبك والحبك).

وقد ظهرت عدة كتيبات صغيرة تحمل "نحو النص" ، وهي مفيدة وإن دارت جميعها في فلسك واحد مكور، وغلب عليها النقل دون الإبداع والإضافة، ذلك لأنها لم تحاول البناء على ما سبق تقديمه بإضافة جديد إليه، بل أرادت أن تكون أعلى منه وأعلم ، فتناولته بالنقد المحق في القليل وغير المحق؛ لعدم تفهم الأصول التي اعتمدت عليها في الدرس اللغوي النصى

الأوربي في الكستير، وليس عندي أدى شك في أن هذا المجال يحتاج إلى معرفة وثيقة بالتراث الأوربي فيه ما لا يستطيع الباحثون أفراداً أن يستوعبوه .

على أيسة حال أسعدي أن يتاح لي الاطلاع على بحث أحد الشباب، وهو الدكتور أشرف عبد البديع الذي يمتلك كثيرا من أدوات البحث النصي، ذلك البحث الذي تناول في قضية تناولها القدماء والمحدثون على حد سيواء، وأفسرز هذا الاهتمام عدداً من الدراسات المحورية التي تشغل مساحة لا بأس بما في مكتبتنا العربية . ولكنه أراد أن يخوض التجربة بمنظور مختلف ــ ولكنه واضح ــ وهو محاولة قسواءة هولاء الباحثين في ضوء مقولات علماء النص، وتحدد ذلك في رؤية مبدئية، وهي أن نصوص المؤلفات التي تناولت قضية الإعجاز القرآني تحتاج إلى قراءات جديدة وواعية بغية الوصول إلى تصورات وأفكار واضحة ومحددة حول رؤيتهم لتحليل النص القرآني وكيفية تسخير تلك المكونات التي مزجت بين عناصر لقوية وعناصر نقدية وأدبية، ومزية كل وجه من تلك الأوجه .

حساول الباحث التقاط بعض جوانب من أحد قروع البحث النصي، وهو "نحو النص" مسن كتب إعجاز القرآن الكريم ، وذلك من خلال فصول يحثه الأربعة، فكان الأول حول اتجاهات البحث النصي في التراث، والثاني حول معايير النص عند الباحثين في الإعجاز القرآني، والثالث حول المفاهيم والتصورات الأساسية المكونة للإعجاز القرآني وعلاقتها بانحو النص"، والأخير ملاحظات حول بعض المعايير النص عند الباحثين في الإعجاز القرآني.

وقد وفق الباحث في مزج الدرس اللغوي والبلاغي في التراث العربي بالدرس اللغوي النصي المعاصر، دون أن يلجأ إلى لي أعناق النصوص واستخراج ما لم تقله ، فكانت المقابلة بين التصورات المختلفة قديمها وحديثها وسيلة معقولة للوصول إلى استنتاجات سليمة حول مفاهيم في جوهر الدرس النصي، مثل الائتلاف والتلاؤم والربط والارتباط والبني الظاهرة، والبني العميقة وغيرها .

وقـــد اســـند في تكويـــن رؤية واضحة على كتب التواث الأساسية في إعجاز القرآن وبخاصة أعمال الباقلاني والرماني والخطابي وعبد القاهر الجرجاني، وعلى الدراسات البلاغية واللغويسة الحديثة في الإعجاز وكتب الدراسات النصية المترجمة والبحوث المؤلفة في الدرس النصب وبخاصة الألمانية، النصب وبخاصة المانية، النصب وبخاصة الألمانية، فاكتملت بذلك أدواته، وأعانته الرؤية الواضحة وعدم التسرع في إصدار الأحكام والروية في المعالجية والحكمة في المقابلة، كل ذلك أدى به إلى أن يقدم بحثاً طيباً، سوف يحتل مكانه اللائق به في مكتبتنا اللغوية النصية الحديثة بإذن الله تعالى ....

وانثه الموفق وعليه قصد السبيل

أ . د . سعيد حسن يحيري
 أستاذ علوم اللغة
 بكلية الألسن ــ جامعة عين شمس







ξ

#### يسم الله الرجن الرحيم

والصلاة والسلام على خير خلق الله سيدنا محمد وعلى آله وصحبه ومن اهتدى بمديه إلى يوم الدين .. أما بعد

فقد بدأ البحث في قضية الإعجاز القرآني منذ وقت مبكر جداً، وتشير الروايات إلى قصة الوليد بن المغيرة وقولته المشهورة، حينما سمع القرآن من النبي (صلى الله عليه وسلم) ، ثم ما فتئت هذه الإشارات التي انطلقت من منظور لغوي صرف إلى البحث في مجالات عدة ومختلفة للبحث في الإعجاز القرآني، وبالتالي أسهم عدد كبير من الباحثين على مر العصور ومنذ نزول القرآن الكريم بدراسات لغوية ونقدية وكلامية . وقد اختلفت أهدافها ومناهجها تبعاً لاختلاف لهج كل منهم في الدرس والمعالجة .

وعسلى الرغم من أهمية هذه الدراسات ودورها البارز في الكشف عن وجوه الإعجاز القرآني وتذليل كثير من صعوباته، وعلى الرغم لله أيضاً لله من كثرقا إلا أي لم أسع من خلال التطلسيق إلا للتركسيز على عدد من الدراسات الأساسية في الإعجاز القرآني والمتعلقة بالجانب اللمسوي والبلاغي التي أتيح في الإطلاع عليها، وعلى أية حال فإنني أراها دراسات أساسية في هذا الباب.

وعلى الرغم مما كتب حول قضية الإعجاز القرآني، إلا أني أرى نصوص هذه المؤلفات تحسناج إلى قراءات جديدة وواعية ؛ بغية الوصول إلى تصورات وأفكار واضحة ومحددة حول وؤيستهم لتحليل السنص القرآني وكيفية تسخير تلك المكونات التي مزجت بين عناصر لغوية وعناصر نقدية وأدبية ومزية كل وجه دون الوجه الآخر .

لقد سعيت في هذا البحث إلى عقد صلة بين مقولات وآراء الباحثين في الإعجاز، وما يمكسن أن تمثل عناصر/مفاهيم أساسية مكونة للإعجاز، وما جاء عند علماء النص، كلما كان ذلك مفيداً وموضحاً لجوانب تلك الجزئية من البحث .

ويضم هذا البحث عدداً من الأفكار الأساسية، وزعت على عدد من الفصول وإطار عسام . يضم الإطار العام الموضوع وأسباب اختيار الموضوع وهدف هذا البحث والدراسات السابقة ومادة البحث الح

وجاء الفصل الأول: اتجاهسات البحث النصي في التراث، محللاً - بإيجاز - هذه الاتجاهات على ما بما من قضايا نصية لها ما عليها في مجال اللسانيات النصية المعاصرة ، وموضحاً المعساير الحاكمة والحابكة لكل تيار من التيارات التراثية، كل ذلك من خلال إحصاء دقيق ونسب واضحة .

أما الفصل الناني: معايير النص عند الباحثين في الإعجاز القرآني، فقد تتبعت فيها العناصر الفاعلة في السنص لدى الباحثين في الإعجاز القرآني ممن حددت مؤلفاتهم في مادة اللراسة، وقد جاء في موضعين، الأول: معايير النص عند أصحاب الرسائل: الرماني، الخطابي وعبد القاهر الجرجاني، مبيناً مسائل المطابقة والمخالفة ومدى إفادة كل منهم من الآخرين. بينما ركز الموضع الثاني على معايير النص عند أصحاب المؤلفات، مردفاً ذلك ببيان وجود المطابقة والمخالفة، خالصين بعد ذلك إلى مدى الإسهام الفعلي لكل منهم على حدة. ولم يفتني في هذا الفصل أن أقدم تقويماً لسانياً للبحث في الإعجاز، كما تم عقد مقارنة بين أصحاب البحث في الإعجاز وبين علماء النص.

في حسين جاء الفصل الثالث: المقاهيم والتصورات الأساسية المكونة للإعجاز القرآني وعلاقتها بـ في النص"، إذ ناقشت فيه عدداً من العناصر الأساسية التي تمثل سمة جوهرية عند كل منهم، وتمثل هذه العناصر قاسماً مشتركاً فيما بينهم، وحاولت تفكيك الشفرة اللغوية لتلك النصوص الواردة لديهم هيعاً، متتبعاً هذه الأفكار لديهم منذ البداية ومبيناً التطور/التغير الذي حدث فيها، وعلاقة كل ذلك في تحليل النصوص لديهم، بما هو وارد في "نحو النص".

وناقش الفصل الرابع: ملاحظات حول بعض المعايير النصية عند الباحثين في الإعجاز. فقد جاء في عدد من المحاور كالانتلاف والعلاؤم أو ما اصطلح عليه بالحبك والارتباط والربط أو ما سمي بالسبك والاقتناص أو ما يطلق عليه بالتناصية والقصدية ... الح هذه العناصر الحاكمة والجامعة لقضايا النص، بناء على تصور بوجراند/درسلر . وقد أبنا عن رؤية الباحثين في الإعجاز القرآني من خلال مناقشة قضايا الانتلاف والتلاؤم والربط والارتباط من خلال عدد من قضايا : السبديع والمناسبة وقضايا أخرى تفوية بحتة ودورها في البني الظاهرة والبني الباطنة للنص . كما عدت قبل ذلك بفضل بيان مناقشة العلاقة بين "نحو النص" وعلم البلاغة والقضايا الجامعة بينهما،

وفي عقب مناقشة المعيارين الأولين، تمت مناقشة قضايا نحو الجملة ونحو النص وما يشتركان فيه وما ينماز به كل منهما عن الآخر .

> ارجو أن تكون فصول البحث موفقة في مناقشة قضاياه التي ارتكز عليها . والله من وراء القصد ،

أشرف عبد البديع عبد الكريم



# الإطسار العسام

## ٠/١ : الإطار العام :

### <u> 1/1 : مهاد :</u>

لا ريب أن مجى عنوان البحث على هذا النحو، إنما يراد به أن يستجلي أموراً، ينبغي أن تؤخذ بعين الاعتبار في صدر هذا البحث، نذكر منها :

أولاً: إن إقامة تصور بين الدرس النصي عند الباحثين في الإعجاز القرآني، لما يمكن أن يسمى بسب "نحو النص" عندهم، وبين ما يقدمه علماء النص، أمر لا يسلم في سهولة ويسر، ذلك أن البحست في الإعجساز القسرآني، إنما جاء لحاجة ملجة، وهدف محدد في تاريخ الثقافة العربية الإسلامية، وهو اتجاه ذو أرومة عريقة في الثقافة العربية، وهو توجه أصيل في الزود عنها، ضد أولئك القوم الذين وجهوا أقلامهم وكتاباقم ضد هذا الدين.

أما "نحو السنص" فعلم نشأ حديثاً مستقياً إجراءاته من عدد من العلوم المختلفة، ومستفيداً من كل ذلك في تقديم تفسير أرجب للنص من خلال تلك المناهج، ومازالت اتجاهاته وتصوراته النهائية لم تستقر بعد فيما بين الباحثين في هذا الاتجاه، إذ نراهم – المختصين مختلفين في المبادئ والأسس والأهداف والإجراءات الموصول إلى الغاية المنشودة، وربما تمثل رؤية بعض الباحسين صدق تلك الموية من : أن علم اللغة النصي لم يتضح بعد في تلك المبينات التي نبت في الماحسين صدق تلك الموية من : أن علم اللغة النصي لم يتضح بعد في إعادة صياغة النظرة العربية في يها أن ومازال أهله والمقتنعون بجدواه بيحثون له عن الدور في إعادة صياغة النظرة العربية المعاصرة في دراسة النص، وهنا مكمن الصعوبة بين علم قديم رسا ورسخ، وآخر حديث ما يزال يتلمس طريقه إلى ثقافتنا .

ثانياً : إن إيثارنا استعمال مصطلح " نحو النص" Textgrammatik بدلاً من مصطلح آخر شائع على اختلاف بينهم في الدرجة،علم اللغة النصي/علم لغة النص Textlinguistik؛ لأن المسطلح الأول أقصر وأسهل في النطق.... كما أن فيه ما يشي بالتركيز بشكل مباشر على

<sup>(1)</sup> قولفجسانج هانيه من وديتر فيهفيجر: مدخل إلى علم اللغة النصي ص ١٢، وقد صدر هذا الكتاب باللغة الألمانية، ١٩٩، توبنجن، وينظر : د. سعيد بحيري : اتجاهات لغوية معاصرة ص ١٧٢، وسوف تعكس الدراسة هذه الرؤية في ثناياها .

القواعـــد المختصة بالنص، ويتسق بمذا المبنى مع السنة العربية في صك المصطلحات مثل : نحو العربية، نحو اللغة العربية، قواعد العربية، النحو الأساسي، النحو الوظيفي وهذم جرا .

السناغ إن استخدامنا لمصطلح "نحو النص" يعكس ضمناً ذلك القدر المشترك في معالجة قضايا السنص عسند التراثسين والمعاصرين على السواء، ومن هنا يقف هذا البحث بقدم في التراث، وباخرى في المعاصرة في مجاولة للربط بينهما.

رابعاً: إن اتخاذ العنوان على تلك الصيغة، يراد منه أن البحث في الإعجاز القرآني، إنما يقع على محورين، الأول: أفقي، والمقصود به بيان مذهبهم النحوي ومنطلقاتهم الفكرية فيما يتعلق بالكشف عن أوجه الإعجاز الثاني زأسي، ونقصد به تلك التتابعات الواردة لهذه المعايير البلاغية والسنقدية، ومن خلال هذين المحورين تتبدى قسمات معايير النص لديهم، ومن ثم فإن عملهم واقع \_ لا ريب \_ بين هذين التيارين، وعلى الرغم من أن المحورين قد يبدوان متناقضين، إلا أن كيهما يكمل الآخر، وهذا ما دعانا إلى أن نجعل العنوان على تلك الهيئة الواردة سلفاً .

### ٢/١ : موضوع البحث :

تتميل مادة هذا البحث في كتب الإعجاز القرآني، حيث نستطيع من خلالها الكشف عن جوانب "نحو النص"، مع الأخذ في الاعتبار الظرف التاريخي الذي أدى إلى نشأة البحث في الإعجاز القرآني، و"نحو ألنص" مما ساعد على ظهور معايير نصية مختلفة عما هي عليه الآن، وربحا تخلص الدراسة في أحد مطالبها (ينظر: 1/1 :٣) إلى أن يعاد توزيع المنظومة التحليلية لهذه المعايير عما الإطار العام عند أصحاب هذا الاتجاه.

وغمه عهد من الدراسات التي أقيمت حول بعض الاتجاهات التراثية، بيد أن تناولها للقطية، وإن جاء مركزاً بشكل عام، فإنه به عندي به ربحا كان يحتاج إلى تعميق النظر في كثير مهن جوانيه، وقد دفع هذا الأساس د. العبد أن يعاود النظر فيما قدم ( ينظر: ٦/١)، ويأتي هذا

البحـــث كخطــوة مع الدراسات السابقة (ينظر ٦/١) فيما يمكن أن يمثل إطاراً عاماً لــ "نحو النص" العربي من خلال التواث .

ولن أتناول في هذا البحث قضايا الإعجاز الخالص<sup>()</sup>، فإن لذلك دراساته واختصاصاته ، وما بنا أن نتسبع ذلسك، فمن شاء فليرجع تمة، وإنما نركز فقط على ما يمكن اعتباره عناصر فاعلة في سبك النص وحبكه من منظورهم .

### ٣/١ : أسباب احتيار الموضوع :

١- على السرغم من الدراسات التي قامت حول بعض الاتجاهات التراثية (ينظر: ٦/١) لبيان السبك السنص وحيكه، إلا أن هذا الاتجاه - البحث في الإعجاز القرآني - لم يتناوله احد من الباحثين .

٣- محاولة الربط بين ما قُدَم من خلال التراث المبكن في الإعجاز القرآني \_ وما يقدم في "نحسو النص"؛ لتوضيح مدى إسهام الثقافة العربية في إقامة منهجية تنفق مع ذلك المسعى الملح لديهم في بيان أوجه الإعجاز القرآني.

٤ـــ المشماركة مسع ما قدم (ينظر: ٦/١ من البحث) في إقامة تصورات واصحة وقوية لـــ"نحو
 النص" العربي من خلال ما ورد هنا وهناك من مادة تراثية .

### ٤/١ : أهداف البحث

١- محاولة تقديم رؤية الباحثين في الإعجاز القرآني فيما يمكن أن يسمى "نحو النص" العربي .
 ٢- تحديد العناصر النصية الدقيقة الأوجه الإعجاز القرآني فيما يتعلق بسبك وحبك النص من منظور عربي .

<sup>(\*) —</sup> نذكسر مستها عسلى سبيل المثال لا الحصر : أثر القرآن في تطور التقدي الأدبي د. محمد زغلول سلام، الإعجاز في دراسات السابقين عبد الكريم الحطيب. الإعجاز البلاغي د. محمد محمد أبو موسى. فكرة إعجاز البلاغي د. محمد محمد أبو موسى. فكرة إعجاز القرآن نعيم الحمصي، بلاغة القرآن في آثار القاضي عبد الجيار د. عبد الفتاح لاشين ، الح .

## . البحث<sup>(\*)</sup>: مادة البحث

### ١- أبو الحسن علي بن عيسى الرماني (٢٩٦هـــ ٣٨٦هــ) :

النكـــت في إعجاز القرآن، ضمن ثلاث رسائل في إعجاز القرآن، دار المعارف، (د.ت)، تحقيق : محمد خلف الله أحمد، محمد زغلول سلام .

### ٢ ـ أبو سليمان حمد بن محمد إبراهيم الخطابي (٩ ٣١هــــ ٣٨٨هـــ):

ـــ بـــيان إعجاز القرآن، ضمن ثلاث رسائل في إعجاز القرآن، دار المعارف (د.ت) تحقيق :محمد خلف الله أحمد، محمد زغلول سلام .

### ٣ أبو بكر محمد بن الطيب الباقلاني (المتوفي ٣٠٤هـ):

### ٤ ــ القاضي أبو الحسن عبد الجبار الأسد أبادي (المتوفى ١٥ ٤هـــ) :

المغيني في أبسواب التوحيد والعدل، الجزء السادس عشر إعجاز القرآن، قوم نصه أمين الخولي، وزارة الثقافة والإرشاد القومي، ط، ٩٦٠م .

<sup>(\*)</sup> رتبت هذه الدّراسات تبعاً لتاريخ وفاة المؤلفين .

# ٥\_ أبو بكر عبد القاهر بن عبد الوحمن الجرجابي (..... ٢٧١هـــ) :

- الرسالة الشافية، ضمن ثلاث رسائل في إعجاز القرآن ، دار المعارف، (د.ت) ، تحقيق: محمد خلف الله أحمد ، محمد زغلول سلام .
- ـــ دلائـــل الإعجــــاز في علم المعاني، صححه وعلق على حواشيه الشيخ محمد رشيد رضا، دار الكتب العلمية، بيروت – لبنان ، ط ١، ٩٠٩ هـــ ـــ ١٩٨٨م .
  - أسرار البلاغة في علم البيان، صححه وعلق على حواشيه السيد محمد رشيد رضا ، مكتبة ومطبعة محمد علي صبيح واولاده ، ط ٣ ، ١٣٧٩هــــــ ١٩٥٩م .

# ٣ـــ فخر الدين الرازي محمد بن عمر (المتوفي ٢٠٦هـــ) :

نهايـــة الإيجـــاز في درايـــة الإعجاز ، تحقيق أحمد حجازي السقا، المكتب الثقافي ، مصر، ط1، ١٩٨٩م .

# ٨ ــ جلال الدين عبد الرحمن بن أبي بكر السيوطي (المتوفى ٩١١هـــ) :

وفي هذا السياق لابد من التنويه بعدد من الملاحظات التي يمكن أن نذكر منها :

الأولى: أن كتاب "الإتقان في علوم القرآن" على الرغم من أن السيوطي خصص جانباً كبيراً منه للراسة جوانب الإعجاز، بيد أن المطالعة الأولية تشير إلى أنه استعرض آراء السابقين على الحستلافها ، وبسناء علميه ، فإن كل المعايير الواردة عنده ليس فيها جديد إفادة، وبالتالي فهي موجودة في المعترك ، ومن ثم تم استبعاده، بناء على هذا الأساس .

<sup>\*</sup> تناســـق الدور في تناسب السور، دراسة وتحقيق عبد القادر أحمد عطا ، دار الكتب العملية ، بيروت الطبعة الأولى، ١٩٨٦.

<sup>\*</sup> معترك الأقران في إعجاز القرآن، تحقيق : على محمد البجاوي، القسم الأول، دار الفكر العربي ، (د.ت) .

التالسية : ثمسة بعض المؤلفات التي تناولت فكرة "الإعجاز القرآني" أو مسته مساً حثيثاً، مثل : الوسساطة بين المتنبي وخصومه ، للقاضي عبد العزيز الجرجاني (ت ٣٦٦هــ) . الصناعتين لأبي هــــلال العسكري (ت ٣٩٥هــ)، والموازنة للآمدي (ت ٣٧٠هــ)، والبيان والتبيين للجاحظ (ت ٣٥٥هــ)، الفصل في الملل والأهواء والنحل لابن حزم (ت ٤٥٦ هــ)، غير أن هذا لا يعفينا من الاستعانة ببعضها في ثنايا البحث .

الثالثة : لابد من التنويه أن ثمة دراسات ظهرت حول "الإعجاز القرآني" في العصر الحديث، غير ألها جميعاً بداية من مصطفى صادق الرافعي " إعجاز القرآن والبلاغة النبوية" وانتهاء بالشيخ الشعراوي (معجزة القرآن) والدكتور زغلول النجار "الإعجاز العلمي للقرآن الكريم" الخ ، مما يتسناول جوانب مهمة تتعلق بالأمور الحياتية وكشف دلائلها وتأثيرها في نفوس الناس، ومن ثم ركزت هذه الدراسات جهودها حول هذا الجانب، وبالتالي اختفت هذه العناصر التي يمكن أن تحسيل تواصلاً بين السابقين واللاحقين في هذا الجانب، غير أنه أخذ قالباً جديداً متمايزاً عما قبله، وبناء على هذا تم استبعاد مثل هذا الصنف من المؤلفات .

الرابعة: يلاحظ أن مؤلفات الرمائي والجلطابي والباقلاني وعبد الجبار وعبد القاهر، قد نالت عناية خاصة من قبل الباحثين في الإعجاز والبلاغة بصفة خاصة، وتداعت على مؤلفاقم أقلام الباحثين ، بسيد أن الرازي في "إيجازه"، والزملكاني في "مجيده"، والسيوطي في "معتركه" كان الأمر فيما يتعلق بهم معكوساً، على الرغم من تلك الإضافات التي أسهموا بما في هذا المجال (ينظر: ٢/٣ ٨:٨ مسن البحسث)، وإذا كان السيوطي يعد حصيلة الجهود السابقة عليه ، فيما أرى، وكما تبين التحليلات في طوايا البحث ، غير أن المختصين في هذا المجال لم يسكنوه مسكنه اللائق به

وتبدو هذه رؤية أولية (مسبقة) في أنه ما هو إلا حصيلة أفكار وتصورات سابقة عليه، غسير أن ثنايا التحليل والعرض تكشف عن تصورات أخرى متمايزة عن أقرانه في هذا المجال الأمسر السذي تبدى في النهاية إلى حلق/ استنباط عناصر أكثر، ثما عليه عند الإمام عبد القاهر (عناصر البديع نموذجاً).

من هذا المنطلق خطا بالبحث في الإعجاز خطى حثيثة، وأقر عناصر وتصورات وأفكار أكثر رحابة، يمكن من خلالها كشف جوانب(مناطق) بكر في القرآن الكريم . ومن خلال عرض نصوصه يتضح جهده الذي لا ريب فيه .

وإذا كان "نمو النص" لا يزال تُضاف إليه عناصر جديدة، تطور من أفكاره وتصوراته الأحسيرة التي لم تستقر بعد، فإن إضافة روافد جديدة في البحث في الإعجاز أمر مطلوب، بل ملح خاصة إذا كانت لتبيان جوانب بكر في الإعجاز القرآبي وكشف لأسراره اللغوية بشكل عام .

# <u>٦/١ : الدراسات السابقة : ٥</u>

١- محمد خطابي: لسانيات النص مدخل إلى انسجام الخطاب، المركز الثقافي العربي،
 ط١، ١٩٩١م .

جساءت هسفه الدراسة مشتملة على جانبين، الأول: الاقتراحات العربية، الثاني : المساهمات العربية، وما يعنينا في هذا السياق الجانب الثاني، وقد جاء عمله على ثلاثة مستويات تراثية: المستوى البلاغي، ومستوى اللقد الأدبي، والمستوى المتفسيري والباحثون في علوم القرآن

وتؤذن هذه المستويات أنه اختار عناصر تراثية متباينة، حاول أن يقدم معاييرها النصية. وإذا كانت التيارات بلغت (٦) سنة تيارات (بنظر: ١٠٥/٣) تتضمن معايير نصية، فإن ما عرض له الأستاذ خطابي (٤) أربعة تمثل ٦٦,٧%، وبالتالي بقى تياران : الباحثون في الإعجاز القرآني، اللغويون، يمثلان ٣٣,٣%.

غير أن ثمة ملاحظة<sup>(١)</sup> على تناول الأستاذ خطابي ألها جاءت تمثل رؤية عامة، يمكن أن تطور وتعمق بشكل أكثر فاعلية، وصولاً إلى نثائج أكثر دقة من تلك الملاحظات العامة، والتي لا يمكن تجاهلها أو الغض منها

<sup>(\*)</sup> رتبت هذه الدراسات تيعاً لتاريخ نشرها.

 <sup>(1)</sup> تتسسق هذه الرؤية مع النتائج التي انتهى إليها د. العبد من أن رؤية محمد خطابي تحتاج إلى توسيع
 وتعميق فيما قدمه ـــ مثلاً ـــ جلال السيوطي، ينظر د. محمد العبد : حبك النص...ص ٥٠٧.

وربمسا تكون هذه الرؤية هي التي دفعت الدكتور محمد العبد من إجراء بحثه : حبك النص : منظورات من التراث العربي، خاصة وأن مادة د.العبد : النقد الأدبي، وهي مادة محددة المعالم واضحة الأركان عبد الأستاذ خطابي، وتكاد النصوص المعتمدة عند كليهما تعطي تصوراً عاماً .

وربما يكون هذا التصور العام عند الأستاذ خطابي هو الذي أعطى انطباعاً بأن هذه المدونات النقدية، يمكن أن تحلل بشكل أكثر عمقا ، يؤدي إلى نتائج أكثر دقة، وإذا كانت هذه الرؤية صائبة، وما أخالها إلا كذلك، فإن هذه التيارات التي أوردها الأستاذ خطابي، تحتاج إلى إعادة السنظر بحيث يفضي إلى نتائج مختلفة يفيد منها الدرس اللساني النصي المعاصر ويثبت أقدامه في التواث .

٢\_ د. جميل عبد المحيد : البديع بين البلاغة العربية واللسانيات النصية، دكتوراه
 منشورة ، الهيئة المصرية العامة للكتاب، ١٩٨٨م

عسرض لعدد من القضايا في إطار الخطة الموضوعة لدراسته، فتناول "البديع" كمصطلح وموقعه بسين المصطلحات، ودراسة البلاغيين فدا الخالف الماللاب الثاني، فينطلق من معالجة عدد من القضايا المعاصرة، وتنحصر بشكل اساسي في كيفية التعامل مع "البديع" من منظور لساني/نصي، وفي هذا الإطار وجده الباحث عنايسته إلى التركيز على معيارين من المعايير النصية عند بوجدراتد/درسلر، وهما المعياران المرتبطان بالنص، اقصد النظر إلى "البديع" من جهة السبك والحبك.

٣ـــ د.صــبحي إبراهيم الفقي:علم اللغة النصي بين لنظرية والتطبيق، جزءان، دار
 قباء للطباعة والنشر والتوزيع، القاهرة ، ٢٠٠٠م.

جاء التناول لعدد من عناصر التماسك النصي كالضمائر والتوابع والتكرار والمناسبة والحلف، مشيراً إلى ألما \_ العناصر \_ موجودة في التراث، مازجاً في مناقشته بين ما هو تراثي، ومسا هو لساني معاصر، ومن هنا فإلها تقف بقدم في التراث وبأخرى في الدرس اللساني النصي، ومن ثم يصل إلى أن المعالجة عند كليهما متداخلة، ويبقى التمايز في عدد المعايير وفي الكيفية التي تسمركز حول معالجة هذه العناصر، فإذا كانوا يتناولون التكرار \_ مثلاً \_ بتعريفه وأغراضه

وبيان شواهده، ومن هنا لم يدرس في ضوء "نحو النص"، ومرد ذلك أن دراساهم، إنما اقتصرت على الجانب الجمالي والبلاغي<sup>(۱)</sup> حسب تصوره، وحاول أن يختبر فاعلية هذه المعايير على تلك العناصر التي تعرض لها، مطبقاً إياها على النص القرآئ/السور المكية.

٤ ــ د. محمد العبد : حبك النص من منظورات التوات العربي :

#### وقد نشر هذا البحث مرتين :

الأولى: بعنوان: مبادئ تحليل النص عاذج من الأدب العباسي، دار الكتاب الجامعي، ١٤٢١ هــــ ٢٠٠٠م. وقد اشتمل على هذا البحث، يضاف إليه نماذج تطبيقية من الشعر العباسي، كما يشير إلى ذلك الجزء الآخر من العنوان

وحساول أن يقسدم رؤية أوسع وأشمل مما قدمها خطابي مستدركاً عدداً من العناصر الأساسية (٢) حول الحبك ومعاييره الأساسية، ثم عرض للحبك من منظور التراث العربي، اخذاً في الاعتبار الفروق السياقية وعدداً من الاعتبارات المائزة.

ومن ثم استخلص المبادئ الأساسية للحبك (في النقد الأدبي) مسجلاً الميزات من ناحية، والهسنات مسن ناحية أخرى، وقد أدى به التحليل والمناقشة إلى أن عناصر الحبك موجودة في التراث، وألهم كانوا مدركين لذلك إدراكاً تاماً وعلى وعي لا مناص من الاعتراف به

<sup>(1)</sup> د. صبحي إبراهيم الفقي : علم اللغة النصي بين النظرية والتطبيق ١٧/٢.

<sup>(\*)</sup> ننوَه إلى أننا سوف نعتمد على هذه الطبعة في هذا البحث ، تاركين الأخرى.

<sup>(2)</sup> يفسول د. العبد بعد مناقشة مظاهر التناسب بين النصوص من خلال "تناسق الدور في تناسب السور": من أجل ذلك لا نوى وجهاً لاقتصار محمد خطابي على ثلاثة من العلاقات الدلالية في عمل السيوطي. نوى في ذلك إجحافً بجهد السيوطي الجهيد في تحليل النص القرآني من منظور التناسب من ناحية. ومن ناحية أخرى، أقل كثيراً من أن يصور حقيقة ثراء العلاقات بين طائفة من النصوص يجمعها نص أكبر واحد. ص ٢٠٥، ولنا حول هذه الرؤية في قابل من البحث وقفة متأنية .

# اتجاهات البحث النصي في التراث

بدايات

بدأ الانشغال بالإعجاز اللغوي للقرآن الكريم منذ وقت مبكر، وبشكل لافت للنظر، وتجسّد تلك القصة التي أوردها لنا كتب السيرة حول موقف الوليد بن المغيرة، حينما سمع القرآن لأول مرة، وعاد ليصف لقريش رأيه فيما ذكره الرسول (صلى الله عليه وسلم)، وتذكر لنا الروايات وصفاً دقيقاً لصنيع الكفار حول تصنت كل من : أبي جهل وأبي سفيان، والأخنس بسن شريف مستفرداً؛ لسماع القرآن، وعودة كل منهم إلى بيته على ألا يعود أحدهم مرة أخرى (()، وبقى الأمر مقصوراً على الملاحظات الفردية التي لم ترق إلى حد البحث، وهكذا إلى أن بسدا الستراع بين علي (كرم الله وجهه) وبين معاوية (رضى الله عنه) يأخذ شكلاً مغايراً، ثم النات مسرحلة ثالثة مع الفترة الأخيرة منذ أواخر الدولة الأموية، وبالتحديد في أيام الحليفة المسروان بسن محمد" آخر علفاء بني أمنة، ويشير الأستاذ نعيم الحمصي إشارة صويحة إلى أن "مسروان بن محمد" كان يرى رأي مؤدبه الحمد بن درهم، وكان يصرح بخلق القرآن، وأنه ليس معجسزا، في دمشق عاصمة الأمويين، وكان الخليفة فيما يظهر يرى رأيه، أو يسكت عليه، حتى نصبه بعضهم بمروان الجعدي (\*).

وجاءت الدولة العباسية، واتسعت رقعة الدولة الإسلامية، ودخلت امم من غير العرب في دين الله، لهسنا ثقافيتها وعاداتها وأتماطها المائزة عن نمط الحياة التي اعتاد عليها العرب في مناقشاتهم وطريقة إدارة الحوار، ومن ثم واجه العرب نوعاً جديداً من اتماط المتفكير، كان له الأثر الأكبير في ذلك الصدراع الذي دارت رحاه في الدولة الإسلامية، وكان ثمة نوع من الناس متخفين، يظهرون الإسلام ويعملون بغيره، وهذا هو المحك الحقيقي الذي فجر الطاقات، وشحذ الهمسم لعلماء المسلمين أن يتباروا للدفاع عن القرآن ضد من أراد له سوءاً، حتى أولئك الذين المسلموا في قضية الإعجساز القرآني لم يسلم بعضهم من النقد، وذلك ألمم نسبوا الإعجاز إلى الصرفة"؛ بمعنى أن الله صرفهم على أن يأتوا بمثله، وأن مرد ذلك ليس إلى ما فيه من ائتلاف "الصرفة"؛ بمعنى أن الله صرفهم على أن يأتوا بمثله، وأن مرد ذلك ليس إلى ما فيه من ائتلاف

<sup>(1)</sup> ينظر حول تفصيل القول في ذلك د.محمود السيد شيخون : الإعجاز في نظم القرآن ص ٩ . . ٩ .

<sup>(2)</sup> نعيم الحمصى: فكرة إعجاز القرآن ص ٣٧ .

وانستظام وانسجام وتعالق، كما سيأي، إلا أن الله قيض لأولئك أن يرد سهامهم وشرورهم إلى نحورهم .

وجملسة القول إن نشأة قضية "الإعجاز القرآني" ، كان لها ظرفها الحاص، الذي غذى تلك البيئة بما هيأ لها أرضاً خصباً، ويجمعها عدد من العناصر منها :

١ دخــول عــدد من الأمم في دين الله (الإسلام) التي لها ثقافات وعادات مغايرة، كما هو موجود عند العرب.

٧\_ محاولة الطعن والنيل من الإسلام مجسداً في القرآن دستور هذه الأمة .

٣- ذلك الجدل اليوناني الذي حاولت فيه هذه الأمم، خاصة أن أبناءها تستخدمه ضد القرآن
 للنيل منه والطعن فيه .

عسلى أية حال ، فإنني على يقين من أن الله يقيّض لدينه من يدافع عنه، ويشكّل هذا الدفاع تواء وكشفاً لأسرار جوانب حية في النص القرآني، تمثلت بوضوح في تلك المؤلفات التي أنتجها الباحثون في الإعجاز اللغوي والبلاغي بشكل محادد .

# ١/٠: اتجاهات البحث النصي في التوات ي

# ١/٠/٢: اتجاه البحث النقدي:

يتركز عمل هؤلاء القوم حول تقديم نقد أدبي، يعني فيما يعني بتقديم الأعمال الشعرية البعض الشعراء، وما يتصل بذلك حول تفضيل جيد الشعر من ردينه، وتجسد أعمال قدامه بن جعفر (ت ٣٣٧همه) في كتابه: "نقد الشعر" وابن المعتز (ت ٢٩٩همه) في كتابه "البديع" وابن قيبة (ت ٢٧٦همه) في كتابه "الشعر والعشراء" وأبي هلال العسكري (ت ٩٩٥همه) في كتابه "الصناعتين"، وابن طباطبا العلوي (ت ٣٧٧همه) في "عيار الشعر" بشكل لافت للنظر، وتحتاج الصناعتين"، وابن طباطبا العلوي (ت ٣٧٧همه) في "عيار الشعر" بشكل لافت للنظر، وتحتاج مسده الأعمال إلى غربلة بالاستخلاص ما يمكن استخلاصه، فيما يمكن أن يقدم إسهاماً حقيقياً للدرس اللسائي/النصي المعاصر.

## ٢/٠/٢: اتجاه البحث البلاغي:

اختلفت الاتجاهات التي عالجت تاريخ البلاغة تبعاً لاختلاف النهج، غير أن الذي يقع في حوزت الله التي عالجت التعبير،

ونعني بما تلك التي ولّت وجهتها شطر البلاغة بشكلها المعياري الخالص، وتعد دراسة الإمام عبد القاهـــر، رحمه الله ، في "الدلائل" و "الأسرار" النضج الفعلي والثمار الجنية لتلك التي تقدمته، وبالـــتالي يأي عمله كنقطة تحول غير مسبوقة، في تاريخ البلاغة، مما دعا خالفيه أن ياخذوا بعين الاعتبار تلك المقولات النقدية من جهة، واللغوية من جهة أخرى، في تقديم تفسير أرحب، يعتمد عدداً من المناهج .

غير أن الذي بقى ماثلاً – ولا مفر منه – أن فكر الشيخ عبد القاهر أخذ يتبدى في صحيخ شق، واتجاهات متفرقة تبعاً لذلك النهج ، وتوضح الدراسات التي قامت حول كتابات الحسرجاني صدق ذلك، فقد قدم السكاكي "مفتاح العلوم" محاولاً أن يقدم صورة أشمل واكثر تطويراً ووضوحاً، تعبدى فيها معالم الدراسة النصية للأدب بشكل أكثر بروزاً، ومن جهة أخرى، قدم الرازي صوراً أخرى لفكر الشيخ، أراها لا تقل أهمية، إن وجهت الوجهة الصحيحة، عما اقترحه السكاكي، أما الزمخشري، فأسقهم زمنا، وطبق آراء الجرجاني، كما حاول أن يختبر مدى فاعلية تلك الآراء تطبيقاً عملياً في "الكتاف"

وخلاصة السوأي عندي، أنه نظر إلى القضايا الملحة، فيما يرتبط بتفسير النص، كعلاقات التضام، والربط والالتفات والتكرار، ووظائف الحروف، ودور هذه العناصر في تماسك وفاعلية بنية النص. والذي يفوق الزيخشري عن غيره من لاحقيه، أنه قدم ذلك عملياً من خلال تفسيره، يستما قدم اللاحقون صيفاً في دراسات محددة، وأظن وأخالني مصيباً، أن الفكر البلاغي العربي، يحسناج أن يقسدم بشكل آخر من منظور اللسانيات النصية، يقترح الأبعاد الحقيقية التي تمثل استثماراً واعباً للسانيات النصية، يقترح الأبعاد الحقيقية التي تمثل استثماراً واعباً للسانيات النصية لها .

### ٣/٠/٢: اتجاه البحث في علوم القرآن:

بدا هدا الاتجاه متأخراً نسبياً ، وبالتحديد مع بداية مطلع القرن السادس الهجري، ويشكل البحث في القرآن الكريم السمة الجوهرية الفارقة لهذا التيار، بيد أنه أبحد يتشكل من خلال مبادئ جوهرية مائزة، وتأتي دراسة كل من الزركشي (ت ٤٩٧هـــ) في "البرهان في علوم القسرآن"، والعلسوي (ت٤٩٧هـــ) في "الطراز"، وابن الأثير(ت ٢٣٧هـــ) في المثل السائر، والسيوطي (ت٤٩٩هـــ) في المثل السائر، والسيوطي (ت٤٩٩هـــ) في المثل البحث في

علوم القرآن ، وهي تتمركز بشكل مباشر حول قضايا يمكن أن تمثل بداية فعلية لـــ"نحو النص" العــربي، وقضــايا مثل:التكرار والتضام والربط بأشكاله المختلفة، تمثل صلب البحث في هذه المؤلفــات، باعتبارها ظواهر اساسية لتضافر عناصرها في تماسك بنية النص، وهي قضايا أساسية بالنسبة لـــ"نحو النص".

### ٧ . /٤: اتجاه البحث في التفسير /التفسيري:

تشكلت الملامح الأساسية لهذا الاتجاه بالنسبة لتحليل النص القرآني في وقت مبكر "
وقد الناحست لهم طبيعة عملهم أن يقدموا تفسيرات ملحوظة إلى جانب المقولات النظرية في
مواضع من تفسيراتهم للنص القرآني، وبروز دورها في تحقيق الترابط بين أجزاء النص القرآني،
وإمكان دراسستها في سباقات متباينة، وفي أبنية مختلفة في إطار القرآن وحده، دون توسع في
معالجة الربط في نصوص أخرى" (1).

وقد تضمن الاتجاه التفسيري العام عدداً من الاتجاهات التي تقع داخل دائرته بما شكل مينها اتجاهات تفسيرية متباينة، فئمة تفسير بالماثور وثان بالرأي المحمود وثالث بالرأي المفهوم، وواضح أن همله التفاسير على الرغم من التباين فيما بينها وقريب من قريب، وأن هذه التقريعات، إنما هي في عاقبة الأمر وخاتمته، تصب في رؤى مختلفة، تعمل جميعها على إثراء النص القرآني من جهات عدة، وحاصل القول إلها تعتمد زوايا متباينة منها : الاتجاه الذي يركز جاهداً عملى القصص القرآني، كتفسير ابن كثير، ومنها ما يعتمد الجانب البلاغي والنحوي كتفسير الكشاف المنزع المنافقة إلى عدد من القضايا الأخرى، وإذا كانت هذه التنوعات التفسيرية لا تخرج عن كوف جملة واحدة، فذلك لقاء اتجاه إيدولوجي آخر، أعني به تفسير الإسماعيلية، إذ يقوم على دعامات أخرى مغايرة لمنطلقات الاتجاه الأول.

ونشر إلى أن ثمة اتجاهاً آخر، يمكن أن يضاف من خلال تصورين/موقعين ، الأول :
يقع ضمن حوزة الاتجاه التفسيري ، من خلال الاتجاه العام في هذه المؤلفات . الثاني : أنه
يمثل بداية فعملية للبحث في الإعجاز القسرآني، وبمشل همذا الاتجاه كمل من الفسراء

<sup>(1)</sup> د. سعيد حسن بحيري : من أشكال الوبط في القرآن الكريم ص ٨٠ .

(ت ٢٠٧هــ) : معاني القرآن . أبي عبيدة (ت ٢٠٠هــ) : مجاز القرآن . الزجاج (ت ٣١٠هــ) : إعراب المقرآن المنسوب للزجاج، ومعاني القرآن وإعرابه . النحاس (ت ٣٣٨هــ) : إعراب القرآن، على سبيل المثال لا الحصر .

وتشكّل هذه المؤلفات جوهر البحث في هذا الاتجاه، واعتماداً على هذا النهج تحددت السمات والمبادئ الأساسية له في إطارها العام، إلا أن استظهار هذه الدراسات يبين بوضوح المواتز الخاصة لكل دراسة على حدة، وفي تصوري أن هذا الاتجاه يمثل نموذجاً مهماً للبحث في الإعجاز اللغوي للقرآن، بشكل ضمني، إذ لم تشر هذه المؤلفات إلى ألها أقيمت في الأصل فذا ألهمدف ومن ثم تحتاج إلى دراسة موسعة في ظل الاتجاه النصي؛ لمقارنة النصوص واستخلاص البحثي بين القديم النبيائج السبق يمكن أن يفيد منها علم اللغة الحديث، فيما يشبه التواصل البحثي بين القديم والحديث

### ٢/٠/٥: اتجاه البحث اللغوي :

جاء عمل هذا الاتجاه في صورة تقديم تفسير/شرح لعدد من القصائد لعيون الشعر العرب القسديم، كتلك التي قدمها الزمخشري(ت٢٨٥هــــ) وابن كيسان(ت٢٩هــــ) للامية العرب للشسنفرى، وشرح معلقة طرفة برواية أبي بكر أحمد بن محمد الفضل بن الجراح لابن الأنباري، وشرح قصيدة "بانت سعاد" لابن هشام الأنصاري (ت ٢٦١هــــ)، وشرح معلقة امرئ القيس لابسن كيسان، وشرح معلقة عنترة برواية أبي بكر أحمد بن محمد الفضل الجراح لابن الأنباري، وشرح ديوان زهير بن أبي سلمى للإمام أبي العباس تعلب (ت ٢٩١هـــ).

وتعسسه هذه الشروح جميعها على تقديم تحليل، إما بالاعتماد على تقديم تفسير لمعاني الكلمات المعجمية، أو التركيز على الناحية الإعرابية، ومما لا شك فيه أن هذا الصنف من تفسير الخطاب، يعطي مبادئ أولية، ويتبين هذا بشكل أكثر بروزاً في تقديم مفاتيح الكلمات، وما يقوم بسه الإعسراب من إيضاح لجانب من جوانب العلاقات التركيبية، وإن كان هذا لا يرقى إلى ما نظمح إليه في هذا البحث.

### ٦/٠/٢: اتجاه البحث في الإعجاز القرآني:

انشغل الباحثون في إعجاز القرآن الكريم بقضايا مختلفة شكلت جميعها أساساً للبحث فحسيه، وإن نسال الإعجساز اللغوي والبلاغي حظاً موفوراً من الباحثين باعتباره مناط الإعجاز الحقيمية، حسب رأي جمهور الباحثين فيه، وبالتالي جاءت المؤلفات في هذا الجانب كاشفة عما يمكن ان يمثل سبكاً وحبكاً للنص القرآني من جهة، وتضافر عناصره من جهة اخرى .

جاء كتاب "إعجاز القرآن" للباقلاي يمثل نقطة تحول فاصلة في تاريخ البحث في هذا الاتجساه، كما أن كتاب "معتوك الأقران"، يحتاج إلى من يكشف عنه اللثام، وأن يسكن مسكنه مسن الدراسات العربية التواثية التي يمكن أن يفيد منها اللرس النصي، فيما يعرف بالتواصل البحسثي الذي ربما يعكسه هذا البحث، أو يعكس جوانب منه، وسوف يركز هذا البحث على المعايير الأساسية التي ركز عليها أصحاب هذا الاتجاه، وإن كنّا لا نغفل العناصر العامة الأساسية لذى أصحاب الاتجاهات النصية من حلال التراث

وإذا كانت تلك الاتجاهات متفاولة في كيفية التركيز على تلك العناصر بما يشكّل منها سمة فارقة، فإننا نعرض موجزاً للعَبَاصُو كَائْسَامِئية تجد أصّحاب كل اتجاه في المطلب التالي :

١/٢ : معايير النص في الاتجاهات التراثية :

1/1/۲: معايير النص في الاتجاه النقدي 🖰 :

#### ١ \_ تماسك المفاصل:

أ\_أن يكون متماسك النسج

ب ــ ان يكون نمط النظم مناسباً للغرض .

ج ــ تقديم المهم فالأهم .

د \_ أن تكون بين أبياته علاقية اقتضاء: كالسببية والمحاكسة والتفسير..ا لح .

<sup>(\*)</sup> استخلصنا معايير النصية لكل من الاتجاه النقدي والبلاغي وأصحاب علوم القرآن والمفسرين من خلال ما توصل إليه الأستاذ محمد خطابي في : لسانيات النص ص ٢٠٥.

#### ٢ - تماسك الفصول :

أـــ استمرار عرض القصل السابق في الملاحق .

ب ـــ أن تكون الفصول متصلة العبارة والغرض .

ج - أن تكون الفصول متصلة العبارة دون الغرض.

د ـــ أن تكون الفصول متصلة الغرض دون العبارة .

### ٣ ـ العلاقات بين الفصول:

أ - الانتقال من الجزء إلى الكل أو العكس ـ

ب - أن يكون رأس الفصل دالاً على بقية الفصل (بحيث تكون الأبيات التي تليه تنمية له...)

جـ أن يكون آخر الفصل (القصيدة) استدلالاً على ما تقدم منه (منها) .

# ٢/١/٢: معايير النص في الاتجاه البلاغي

1- المستوى المعجمي مرا تميت كيتيز رضي رسوي

ا - المطابقة ب - التكوير: رد العجز على الصدر - البناء - المناسبة

### ٧ـــ المستوى الدلالي :

مبدأ الإشراك : \* معنى الجمع ، الشريك والنظير \* التضام العقلي \* الجامع العقلي
 الجامع الوهمي \* التمثيل \* التأكيد، الإيضاح، نقصان المعنى \* صيغة الحطاب .

### ٣ـــ المستوى التداولي :

تقدير السؤال - التضام النفسي - الجامع الخيالي - الحتلاف الأفعال الكلامية
 وتدخل المقام لرفع الاختلاف

# ٣/١/٢ : معايير النص في اتجاهي الباحثين في علوم القرآن والمفسرين :

1 - المستوى النحوي : أ - العطف ب - الإحالة ج - الإشارة .

٢ ــ المستوى الدلالي :

ب ــ تنظيم الخطاب

اً ـــ موضوع الخطاب

د ــ العلاقـــات : البـــيان والتفســـير الإهـــالي

ج ــ ترتیب الخطا*ب* 

والتفصيل: العموم/الخصوص.

### ٤/١/٢ : معايير النص في الاتجاه اللغوي :

١ المستوى المعجمي : تفسير الكلمات التكرار، الإعراب .

٢ ـــ المستوى النحوي : العطف، الإشارة .

غـــير أن اللافت للنظر في هذه الاتجاهات المختلفة، ألها ليست واحدة، ومن ثم نوى تداخلاً من جهة، ومفارقات من جهة ثانية مع اتجاهات أخرى .

### ١/١/٣ : معايير النص عند الباحثين في إعجاز القرآن :

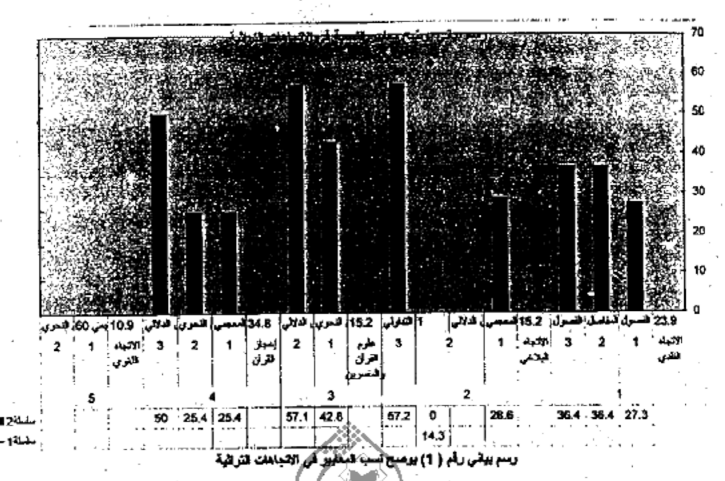
يمكن تلخيص العناصر الأساسية هذا، بناء على ما ورد عند السيوطي في "المعترك" الجزء الأول، نمثلها في الأشكال العامة التالية :

١ المستوى المعجمسي: العمسوم/الخصسوص – الستكرار، الإجمسال
 الإيجاز/الإطناب

٧ ــ المستوى النحوي : الحبر والإنشاء – التأليف والالتلاف – الإيهام .

٣- المستوى السدلالي : العدل، السرجاء، الستخويف، الحصر والاختصاص، افتتاح السور، المناسبة، تقديم الألفاظ، الناسخ والمنسوخ .

ولاشك أن مثل هذه المعايير معايير عامة لدى أصحاب هذا الاتجاه، وستكشف المناقشة عـن تقديم معايير أخرى لدى أصحاب هذا الاتجاه كل على حدة ؛ لاستخلاص المعايير الدقيقة، ولحا كان هذا الاتجاه لم يتعرض له أحد من الباحثين، ومن هنا فإننا سنقصر هذا البحث عليه، ويبين المخطط التالي توضيحاً لتلك المعايير الواردة عالياً :



ملحوظات : (١) :

١- " تُتَقَلَ هَلْهُ الآتِجَاهَاتِ فِي مِعَايِعِ "النصية عَند أَرْبِعَةُ منهم، خلافاً لأصحاب الاتجاه اللقوي.

٢- تبسيع مسن المخطط أن هذه المعايم على الرغم من المطابقة العامة في العدد، إلا أقم
 عضلفون في النفاصيل وتباول أنواعها.

- المسين أن المساير العامـة عند أصحاب الإعجاز القرآني واحدة، إلا أن الحث في
   تقاصيله، ربما يكشف عن معاير أساسية ودقيقة .
- عنفق اتجاه البحث في إعجاز القرآن وعلومه والمقسرين فيما بينهم في المعايير العامة إلى
   حد ما، ويبقى التمايز في النفاصيل والتناول .

- عام، ويبقى الاختلاف قائماً من حيث عدم ورود المعيار المعجمي والنحوي بشكل
   عام، ويبقى الاختلاف قائماً من حيث عدم ورود المعيار الدلالي .
- بيفارق الاتجاه البلاغي الاتجاهات الأخرى، من حيث إن معاييره مغايرة في المسمى، وإن كان يتفق مع بعضها في ثنايا التفاصيل للعناصر الأساسية .
  - سير المخطط إلى أن المعايير الجوهرية، تنبئق منها معايير في تقسيمات ثانوية على قدر من الأهمية في التحليل النصى .
- هـ نسبين مـن الرسم، أن المعيار الدلالي يمثل أعلى قيمة عند أصحاب الاتجاهات التواثية قاطـبة، يليه المعيار المعجمي، وبالثالي فإلهما أعلى معيارين عند أصحاب الاتجاهات في الستراث، ويقودنا هذا الملحظ إلى ألهما نالا عناية خاصة، ومن ثم فإنه اتجاه جدير بأن نفرد له هذا البحث، موضحين قضايا الإعجاز اللغوي والعوالق بينها وبين "نحو النص" المعاصر، في محاولة تأصيل له في التراث.
- ١٠ نستظهر من الرسم أن معياري : تماسك المفاصل، تماسك الفصول عند أصحاب الاتجاه
  النقدي، والمعيار التداولي عند أصحاب الاتجاه البلاغي، والمعيار الدلالي والمعجمي عند
  اصحاب تياري علوم القرآن والمفسرين وردت متقاربة إلى حد ما
- ١١ جاء المعيار الدلائي عند اصحاب الاتجاه البلاغي والمعيار النحوي عند أصحاب الاتجاه
   اللغـــوي متطابقين من حيث النسبة، وهي أقل نسبة عند أصحاب الاتجاهات التراثية
   المختلفة.
- ٧ ١ ... جاءت النسبة متفاوتة بشكل كبير بين المعيارين الواردين عند أصحاب الاتجاه اللغوي.
- ١٣ اشارت نسب المعايير النصية عند أصحاب البحث في علوم القرآن والمفسرين إلى ألها
   متساوية من حيث العدد ونوعية المعايير .
- ١٤ نستخلص من المخطط البياني أن نسبة المعيارين: المعجمي والدلائي عند أصحاب الاتجاه البلاغي واحدة، في حين جاء المعيار التداولي، يمثل مفارقة بينه وبين هذين المعيارين.

- ١٥ ثمة مقارنة بين المعار الدلالي عند أصحاب الاتجاه البلاغي والمعار المعجمي عند أصحاب الاتجاه في علوم القرآن والمفسرين، والمعار النحوي عند الباحثين في الإعجاز، في أن كلاً من هذه المعايير جاءت أقل المعايير عند أصحاب الاتجاهات النصية والتراثية.
   ١٦ يشير الرسم إلى أن المعار المعجمي في الاتجاه البلاغي والنحوي عند أصحاب علوم القسرآن والمفسرين وأصحاب البحث في الإعجاز المرتبة الثانية عند أصحاب هذه الاتجاهات.
- ١٧ ـــ تفيد الملاحظات إلى أن النيار النقدي لقي اهتماماً ملحوظاً من قبل الباحثين، في محاولة للكشف عن عناصر اتساق والسجام النص وكذلك النيار النفسيري، وأرى أن هذين النيارين على الرغم من تلك المحاولات التي قدمت، بيد ألها لا تزال تحتاج إلى من يعمق النظر فيها، لتقديم طائفة من المبادئ الأساسية لــ "نحو النص" العربي من خلالهما.
- ١٨ نخليص فيما ورد سابقاً أن البحث في "إعجاز القرآن" لم يتعرض له أحد من الباحثين،
   ومين ثم فيبان هيذا التباريختاج إلى وقفة منا، تستوضح معالمه، وتنبين أركانه؛ دعماً للتواصل البحثي بين القارع والحديثين .

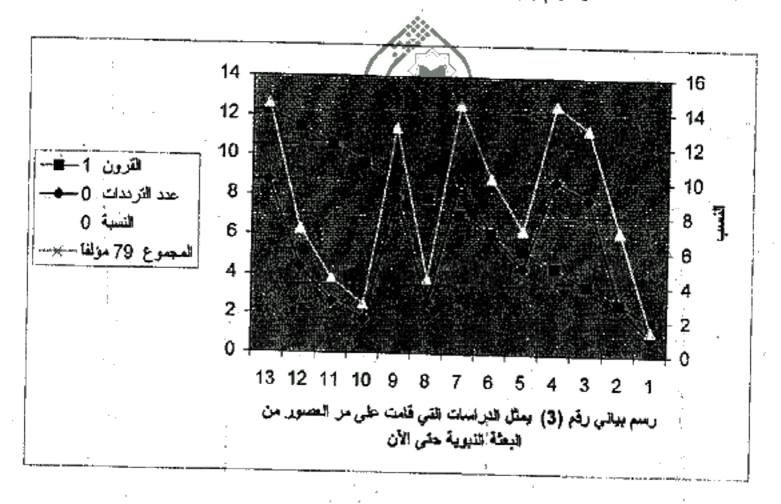
٢/١/٢ :عدد المؤلفات في القرون الإسلامية اهتماماً بالإعجاز القرآني "

|               | 1,٣   | 1         | ٧.  |
|---------------|-------|-----------|-----|
|               | ٦,٣   |           | ٠ ٣ |
| بلغت الدراسات |       | . 4       | . £ |
| (۷۹) دراسة    | 17,5  | <b>i.</b> | ٥   |
|               | : ٦,٣ | • [       | ٦   |
|               | : A,4 | Y         | ٧ ' |

<sup>(\*)</sup> تم تصميم همذا الجدول بناء على الدواسات التي ذكرها الأستاذ نعيم الحمصي في كتابه فكرة إعجاز الله آن"

|     | 17,4 | 100 | ٨   |
|-----|------|-----|-----|
| 1 1 | ۳,۸  | ۳   | 4   |
|     | 11,£ | 4   | , , |
| 1 1 | ۲,۵  | ٧   | 11  |
|     | ۳,۸: | ۳   | ŕ.v |
|     | ٧,٣: | ۰   | 17  |
|     | 14,4 | ١.  | 14  |

جدول رقم (Y) ببيانات المؤلفات في الإعجاز القرآني عبر القرون الإسلامية



## <u>ملحوظات : (٢) :</u>

- ١ عثل الرسم الدراسات حول الإعجاز القرآني في نواح مختلفة .
- ٢ خلا القرن الأول من الدراسات حول الإعجاز القرآني ودراسة واحدة للقرن الثاني<sup>(١)</sup>.
- ٣— استوى القرن الخامس والثامن والرابع عشر من حيث عدد الدراسات التي قامت حول الإعجاز، ومثلث هذه القرون أعلى معدل لها من حيث الدراسات عشر دراسات لكل قرن .
- ٤- استوى القرنان الرابع والعاشر في عدد الدراسات التي قامت حول الإعجاز، تسع
   دراسات لكل منهما، وهذان القرنان في المرتبة الثانية بعد ما ورد في الوقم(٣).
- حـاء القــرن الســابع في المرتبة الثالثة من حيث عدد الدراسات والاهتمام بقضايا
   الإعجاز، سبع دراسات .
- ٦- استوت القرن الثالث والسادس والثالث عشر، شمس دراسات لكل منهم، وهو عدد يجعلها في المرتبة الرابعة من حيث الترتيب بين القرون .
  - ٧\_ استوى القرنان:التاسع، الثاني عشر، ثلاث دراسات، تجعلهما في المرتبة الحامسة.

وتعكـــس هــــده الملاحظ تصوراً آخر، يمكن أن ترتب على اساسه القرون من حيث اهتمامها بالدراسات حول الإعجاز القرآني في الشكل التالي :



مرائحية شكامة يراطن إسسادكي

#### ملحوظات (٣<u>) :</u>

إذا كان الرسم البياني رقم (1) و(٤) يمثلان دراسات عامة في الإعجاز القرآني، أقصد الإعجساز في نسواح مختلفة العلمي، العددي، الصرفة، اللغوي، البلاغي ... الح. بيد أن الذي يستوقفنا من هذه الأنواع اللغوي والبلاغي، وهو الذي يمس دراستنا مساً مباشراً، وإذا اختبرنا ما أورده الحمصي من الدراسات حول الإعجاز القرآني تبين لنا الجدول التالي :

|              |        |    | - 15 d |
|--------------|--------|----|--------|
| مجــــوع     | ×      | ×  | ١,     |
| اللواسسسات   | ×      | ,× | ۲      |
| (\$ ٥) دراسة | ۳,۷ ۰۰ | ۲  | ۳.     |

| * 4.4 | 4,4    | ٥          | ŧ   |
|-------|--------|------------|-----|
|       | V, £   | £          | ه   |
|       | ه,٦    | ۳ / ۱      | ٠,  |
|       | 14     | Υ.         | ٧   |
|       | 33 - 1 | ٧.         | ۸ . |
|       | ۳,۷ .  | . <b>Y</b> | 9   |
|       | ۱٤,٨   | , A:       | 1.  |
|       | ۳,۷    | ٧          | 11  |
| 1977  | ₩,٧    | ۲          | 11  |
|       | ٧,٤    |            | 14" |
|       | 17,7   |            | 1 £ |

جلول (٥) يوضح عدد الدراسات حول الإعجاز اللغوي والبلاغي، بناء على ما أورده الأستاذ تعيم الحمصي

### مُلحوظات : (٤) :

- الحسلا القرن الأول والثاني والرابع عشر من الدراسات التي تركز على هذا الجانب في
   الإعجاز القرآني
- ٢ يشير الجدول إلى أن القرن السابع والثامن والعاشر تمثل قمة الاهتمام بالجانب البلاغي، وبالتالي فإنما تمثل قمة ما وصلت إليه في هذه القرون كافة .
- ٣- جاء القرن الرابع الهجري في مرحلة تالية لها، حيث ورد في رقم (٢) من حيث تركيزه
   على الجانب اللغوي؛ إظهاراً لإعجازه .
- أمـــا القرن الحامس، فجاء تالياً في مرتبته للقرن الرابع، في حين احتل القرن السادس
   المرتبة الرابعة متساوياً مع القرن الثالث عشر.

- في حين جاء القرن الثالث، فتساوى مع القرن الحادي عشر، وجاءا في الموتبة الخامسة،
   بينما جاء القرن التاسع في المرتبة الأخيرة .

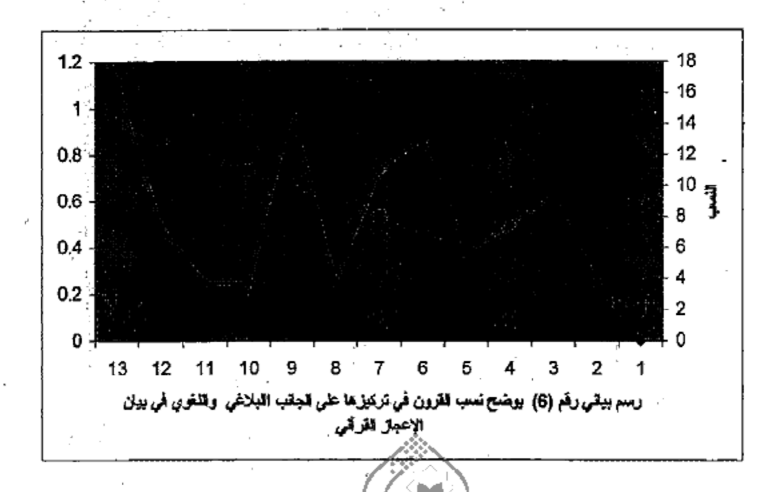
- ٨ ... اكد الجدول رؤية ما توصل إليه أحد الباحثين<sup>(١)</sup>، أن القرن السادس كان قرن جمود بالنسبة لهسذا المجال، غير أن الفارق يبقى في كلامه أن مرحلة الركود ، هي المرحلة الأخيرة في هذا المجال ، إلا أن جدول (٥) والرسم (٦) يشيران إلى نتيجة مغايرة ، إذ نلاحظ أن القرن السابع والثامن اللذين يمثلان قمة ازدهار البحث في الإعجاز .

وبالستالي فإن الرؤية هنا ذات شقين متمايزين، وتبقى ملاحظة أخرى هي تلك المقولة السبق أشار إليها أحد الباحثين (٢) ، أن مسألة الإعجاز اللغوي، هي التي استأثرت بجل الاهتمام سلباً أو إيجاباً من إطلالة القرن الثالث وحتى مرحلة الركود (٢) ، وبالتالي فإن ما تلا ذلك من القول في الإعجاز، لا ينطلق من وجهة نظر لغوية بحتة، وهذه الملاحظة تحتاج إلى إعادة نظر، إذا كانست المدراسات التي قامت حول هذا الموضوع اتخذت هذا الحط دون تغيير، وإنما ربما يكون حدث فيها تغيير وتطوير

<sup>(1)</sup> عمر لطقی : المستشرقون والقرآن ص ۱۷۸ ( هامش ۳) .

<sup>(2)</sup> عمر لطفي العائم: المستشرقون والقرآن ص ١٧٨.

<sup>(3)</sup> السابق : الموضع ذاته .



وإذا كانت هذه البراسات التي قامت لإظهار الإعجاز القرآني تنتمي إلى عدد من التسارات المتباينة ، كما يوضح الجائر رقم (ف) بيد ألما تحاول أن توكز على الدراسات التي ركزت بشكل مباشر على الإعجاز اللغوي والبلاغي، مركزين على عدد من الدراسات التي تسميحلي جوائسب لغوية وبلاغية من تلك العناصر التي تعمل على تماسك وترابط بنية النص القسرآني، بما يخلق منها نصاً محكم الأجزاء، لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه، وهو ما جعلهم لا يستطيعون أن يأتوا بمثله، ولو كان بعضهم لبعض ظهيراً.

وتنسيظم هذه الدراسة في تناول مسائل الاتفاق والاختلاف عند أصحاب "الرسائل" و"المؤلفات" في الإعجاز القرآني ونظمه، وقد اخترنا منها ما يقدم المبادئ الجوهرية التي يمكن أن يفيد منها البحث النصى

وإذا كانست هسله الرؤية تعرض للمطابقة في الرؤى من ناحية، والمخالفة من ناحية أخرى، فإن لذلك مرجعاً أساسياً في أن هذا الإجراء يعفينا أن تعقد مقارتة بينهم في ثنايا التحليل، ويستطيع القارئ أن يستخلص طائفة من الملاحظ التي يحتاج إليها، والتي ربما لم نكن قد دوناها، وهي لا تخفي على القارئ اللبيب .

وبعـــد هذا التصور الأولي، عرضنا لرؤية كل فريق منهم من خلال "نحو الجملة " و"نحو النص" من خلال عدد من القضايا الأساسية :

١- التصورات والمفاهيم .

٢ـــ المكون البلاغي ودوره .

. أ ٣- ما يشتوك فيه النمطان كلاهما .

٤ ما يمتاز فيه النمطان كلاهما .

هـــ طوق التحليل ومعايير الوصف .



# الفصل الثاني معايير النص عند الباحثين في إعجاز القرآن 1/٣ : معايير النص عند أصحاب الرسائل:

#### فاتحة :

وتعكس تواريخ الوفاة، أن الرماني أسبقهم تأليفاً في هذا المجال، إلى حد كبير، يليه الخطابي. ويأتي الإمام عبد القاهر في وقت لاحق، بيد أن تاريخ الوفاة للرماني والخطابي يعكس من ناحسية أخرى تلك الفترة الزمنية القريبة جداً التي ينتميان إليها، ومن هنا يؤدي هذا الملحظ إلى أهما كانسا يعيشسان في فترة زمنية واحدة، وتتجلى هذه الصورة بشكل أكبر في أن الرماني والحطابي، لم يستعرض كل منهما للآخر، ربحا على أساس حدالة العهد، أو أن أحدهما لم يطلع بشكل أو بآخر على ما كتبه الآخر، على أن ما يهمنا هي قضية العناصر النصية التي اعتمد عليها كسل منهما، وسوف تبدأ بالأقدم، حسب تاريخ الوفاق؛ ليتسنى لنا معرفة الناقل/الأحدث منهم عن الآخر، ومن ثم نصل إلى مدى الإسهام الحقيقي لكل هؤلاء في الإعجاز القرآني

غير أننا ينبغي أن نشير أحتصاراً إلى أن فكرة الإعجاز عند أصحاب الرسائل قد سارت في طريقين، أحدهما : المنهج الذي سار فيها أبن المعتز وقدامة وتبعهما فيها الرماني ، وهي تعليل الإعجاز عن طريق البديع (البلاغة). الثاني : منسب القائلين بالنظم والتآليف، وهي طريقة الحاحظ والآمدي، وفيها سار الحطابي ، عندما تحدث عن الإعجاز (1) . وسوف نولي وجهتنا شطر الطريقة الثانية .

 <sup>(1)</sup> د. إحسسان عباس: تاريخ النقد عند العرب ص٣٣٧، ويرى د.منير سلطان أن نظرية الإعجاز لها جانبان بارزان، الأول : منها فلسفي جدلي. الآخر : بلاغي أدبي إعجاز القرآن بين المعتولة والأشاعرة ص ٢٢٩.

#### ١/١/٣: معايير النص عند الرماني في: النكت في إعجاز القرآن :

يحدد الرماني بداية أن وجوه إعجاز القرآن، إنما تظهر في سبع جهات : ترك المعارضة مع توفر الدواعي، وشدة الحاجة، والتحدي للكافة، والصرفة، والبلاغة، والأخبار الصادقة عن الأمور المستقبلة، ونقص العادة، وقياسه بكل معجزة (١)

وربما لم نجد في الجهات السبع التي أشار إليها الرماني شيئاً يتعلق بما يمكن أن نعدها عتاصر نصية من منظور التراثيين، ونستطيع أن نحصل على هذا في ثنايا تحليله لمعني البلاغة، وألها على عشرة أقسام: الإيجاز، والتشبيه، والاستعارة، والتلاؤم، والقواصل، والتضمين، والمبالغة، وحسن البيان (٢). وبالتالي يمكننا أن نعثر على ذلك فيما يتصل بأقسام البلاغة، فإذا كان قد أشار إلى أن جهات الإعجاز (سبعة)، فإن ما نحصل عليه (هنا) من هذه السبعة "البلاغة"، وبالتالي نحصل على ١٠ %، مما ورد في إعجاز القرآن.

وتوضح هذه الملاحظة المرجع الأساسي عنده، فيما يتعلق بقضية الإعجاز إذ ليست هي جوانب لغويسة، بقدر ما هو كامن في البلاغة، إلا أن هذه الرؤية لا تنفي كلية استعمال هذه المعسايير السني تمثل بذوراً للجانب المتصي، إن صح التعبير. وما يمكن أن نفيد منه تلك المعايير التالؤة، التعارف، الفواصل، التجانس، التضمين .

وبسناء علسيه، فإن المعايير البلاغية التي جاءت عند الرماني، ليست كلها صالحة؛ لأن توظف في الجانب النصي، وإنما تمثل – فقط – ٥٠%، ومن ثم فإن هذا يؤدي إلى نتيجة تعكس أن جوانب الإعجاز، إنما تتأتى، ليس من ألجانب اللغوي بقدر ما هو جانب بلاغي في الأساس، وإن كانت هذه الملاحظة لا تفضي في النهاية إلى إهمال الجانب اللغوي، المتمثل في ذلك المزج بين المصطلحات.

وإذا كان الرماني قد ذكر موجزاً لجهات الإعجاز، فإنه لم يشر إلا إلى الجانب البلاغي، وربما يتسق هذا مع الملحظ السابق، أن مدار الإعجاز عنده هي البلاغة ـــ النظم ـــ وإن كان لا

<sup>(1)</sup> الرمايي : النكت في إعجاز القرآن ص ٦٩.

<sup>(2)</sup> السابق : ص ٧٠ .

يسنفي الجهسات الأخرى، أعني اللغة تأتيّ في الموتية الأولى، ويدل على ذلك أنه وضُح جوانبها وذكر أقسامها، وقصر رسالته عليها .

# ٢/١/٣ : معايير النص عند الخطابي في: بيان إعجاز القرآن :

مسئد البداية يعالن الخطابي في وضوح أن القول في هذا الباب قديم، ولم يتوقف حديثاً ولن يتوقف . ويلخص بشكل موسّع، خلافاً لما أورده الرماني موجزاً للمذاهب في هذا، بان ثمة قوماً قالوا:إن العلة في إعجازه الصرفة؛ أي صرف الهمم عن المعارضة، وإن كان مقدوراً عليها، غير معجوز عنها (1) . وطائفة أخرى ذهبت إلى أن إعجازه، إنما يرجع لما تضمنته من الأعبار عن الكوالسن في مستقبل الزمان (1) . أما المذهب الثالث يمرى أن إعجازه إنما هو من جهة البلاغة، وهم الأكثرون من علماء أهل النظر.

وعلى الرغم من تصريحه أن المذهب البلاغي هو مذهب الكثرة الكاثرة من أهل النظر، وهـــو مذهب الكثرة الكاثرة من أهل النظر، وهـــو مذهب الرماني المعاصر له، إلا أنه لا يرتضيه ويرده بعد كلام طويل، ينسبه لأهل البلاغة بقوله : وهذا لا يقنع في مثل هذا العلم، ولا يشغي من داء الجهل به، وإنما هو إشكال أحيل به إلى إبحام (٣).

وإذا كان الحطابي يرد ظاهراً في أول الأمر رؤية البلاغيين، ليس لأنه لا يرتضيها، وإنما لا تعجبه حججهم وأقوالهم في "بيان إعجاز القرآن"، وقد أدى به هذا إلى أن يحاول توضيح هذه الجوانسب تفصيلاً في الرسالة، وإذا كان قد ذكر جوانب عدة، فإننا تنتقي منها ما يمكن أن يمثل معايير نصية تراثية:الانتلاف والارتباط، التأليف والنظم والتلازم والتشاكل، الانتظام والاتساق، الكلام المنظوم، النظم، حسن التأليف، سوء الانتظام، تفصيل الكلام وتقسيم الأبواب، حسن الترتيب، التكرار وتركه، النظم، كلام مبني ومؤلف من كلام العرب، الحذف، الحروف على الترتيب، التكرار وتركه، النظم، كلام مبني ومؤلف من كلام العرب، الحذف، الحروف على أن ثمة ملحظاً أود التنبيه عليه فيما أورده أصحاب الرسائل، يكاد يكون متفقاً في جوهره، مخالفاً في عرضه، ولا أدل على ذلك ما أورده الرماني والحطابي في رسالتيهما .

الخطابي: بيان إعجاز القرآن ص ٢٠.

<sup>(2)</sup> السابق: ص ٢١.

<sup>(3)</sup> السابق: ص ۲۲.

إن مساجاء عند "الرماني" مركزاً على المعايير البلاغية، يتمثل في تحليله وتفصيله لكل معيار منها ، عارضاً منذ البداية لوجود الإعجاز، غير أن الخطابي نحا نحواً مغايراً لما عليه الرماني، إذ بسدا بعرض معايير الإعجاز بشئ من التفصيل، آخرها عند الإحساس ببيان القرآن وروعته، وأولها عنده القول بسة الصوفة" التي جاء عرضها فيما مضى، ويتخلل ذلك آراء أهل البلاغة التي لا ترق للخطابي، فراح يوضح جوانبها فيما يشبه تحليل الرماني، وإن كان الرماني قد أفرد لكل قسم من أقسام المبلاغة جانباً، وقد جاءت تحليلاته في صيغة سؤال من معترض على جوانب نصية قرآنية - حسب تصوره - وفي عاقبة الأمر يجيب على هذه الأسئلة، ويوضح جوانب الإعجاز فيها في نواح شتى وجوانب مثباينة من القرآن الكريم، ونركز على العناصر التي يمكن أن يفيد منها الدرس اللساني المعاصر.

وما يتميز به تحليل الخطابي، أن كل العناصر تنصب بشكل مباشر على جوانب بالاغية بحسنة، مستمازاً عن الرماني في عدد من القضابا، فإذا كانت رؤية الرماني، تميمن عليها الجوانب البلاغية؛ اعني تركيزه على الجانب البلاغية عن ذكراه الاستعارة والبيان، والتشبيه، فإننا واجدون مفارقة واضحة لهذا النهج الذي تميز يسمعة تحليلية خالصة، ميزته أو جعلته في موتبة المواتز بينه وبسين الرماني، ذلك أن عناصر الخطابي، جاءت فيما نحن بصدده، أما تحليل الرماني، فجاء منها ، ٥٠% \_ حسب ما ورد قبلاً \_ وتنتظم هذه الملاحظة مع ما ورد سابقاً .

#### ٣/١/٣ : معايير النص عند الجرجاني في: الرسالة الشافية :

تأتي هذه الرسالة في المرتبة الثالثة تاريخياً، وعلى الرغم من التاخر الزمني، إلا ألها — ربحا بناء على ما سياي من عناصر — تعد أغناها بالعناصر الأقرب تارة، والمطابقة تارة أخرى مع تلك المعايير التي توصل إليها علماء النص المعاصرون، ونعرض العناصر كالآتي : الديباجة الكريمة، السبك والنحت، الالتئام، كثرة الماء والرونق، النظم، اللفظ والنظم، لفظ ونظم يوازي نظمه .

## <u> ٤/١/٣ : مسائل عالقة :</u> 1/٤/١/٣ : جمع وتخليص :

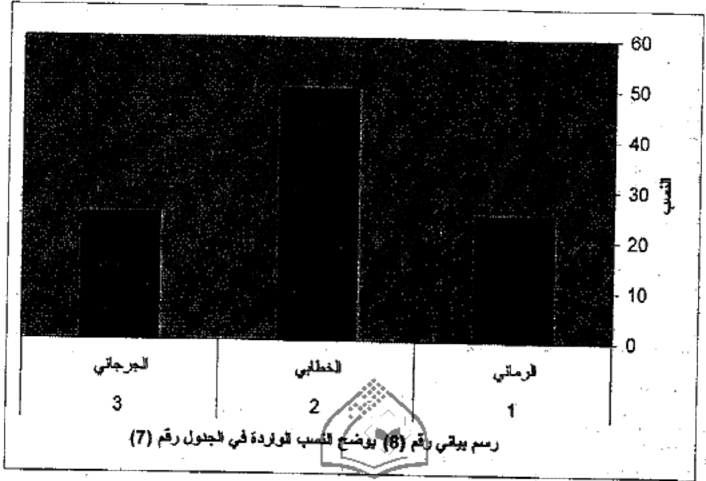
تشير الملاحظات الأولى عندهم إلى التمايز في التناول والعرض، على الرغم من التشابه العام من ناحية المعالجة، وقد أفضى هذا التمايز إلى عدد من المعايير التي تميز بما كل واحد منهم.

فسإذا كانت تحليلات عبد القاهر فيما يختص بالإعجاز القرآني في محاولته الإفادة من الجانسب الجمسالي في تفسير النص، فإنه يترتب على ذلك وجود عناصر نقدية، ميزت \_ فيما مسيزت \_ عسبد القاهر عن أصحاب الرسائل، وبالتالي وجدنا عنده الديباجة الكويمة، الرونق العجيب، كثرة الماء والرونق .

وإذا كانت المعايير الواردة عنده بلغت تمانية ، فإن ثلاثة منها تتعلق بشكل أكبر بالجانب النقدي/الجمالي، ومن ثم تخرج (٣) ثلاثة عناصو، مما هو نصي بشكل مباشو، من هنا فإن العناصر المنبقية عند الجرجاي تمثل ٥,٦٢٥ % ثما هو وارد له من معايير في "الرسالة"، وبالتالي نخلص إلى نتيجة مؤداها أنه إذا كان ينطلق من جوانب نصية، بناء على النسبة السابقة، فإنه لم يغفل كلية الجانب النقدي/الجمالي، إلا أن الجانب اللغوي نال مساحة أكبر في مرحلة مبكرة وبمكن القول إن جملة العناصر التي يمكن أن يفيد منها الدرس اللساني النصي، والتي يمكن توظيفها على ما سيأتي في ما يلي من هذا البحث ، قد بلغت (٢٠)عشرين عنصراً ، على الرغم من المطابقة الفعلية بينهم في بعضها، فإن ثمة عدداً منها قد جاء غير مباشر .

| عسدد العنامسر/  | %Y0   | ٥  | الرماي   | 22.4          |
|-----------------|-------|----|----------|---------------|
| العـــايير (۲۰) | %0.   | 10 | الحطابي  | j. <b>Y</b> ' |
| معيارة          | . %۲0 | ٥  | الجوجابي | **            |

جَدُولُ رقم (٧) يوضح عدد تردد العناصر النصية عند (اصحاب الرسائل)



مرارتحتین ته کامتور موج سدادی

يشير الإحصاء إلى أن الرماني تساوى مع الجرجاني في هذه المعايير، على الرغم من التسباين في السنهج العام، ومن ناحية الحوى، فإن تمسة مطابقة أولى في تلك الكثرة الكائسرة ، السني تزخو بما رسالة الخطابي، وما لها من أهمسية ، وأي أهمسية في هذا الجانب ؟!.

كما أن هنالك ملاحظة أود الإشارة إليها ، تتمثل في المفارقة والتمايز بين الخطابي من جهة ،والسرماني والجسرجاني مسن جهة ثانية، لا تمس ما نحن فيه مساً مباشراً،ومن ثم السستبعدت عند كل من الجرجاني والرماني على السواء، في حين يبقى عمل الخطابي - رسالته للهذه وأمية بالغة، وأي أهمية ؟!، ومنائي إليه في حباله من البحث (ينظر:٣/٣)، وإذا كانت المعابير عندهم (٢٠) عشرين معياراً،فإن هذا العدد،إنما يمثل العدد الإجمالي، ومن ثم فإننا نذكر موجزاً لها : السبك والنحت، الالتنام، النظم، اللفظ والنظم، لفظ ونظهم عسوازي نظمه، الائتلاف والارتباط، الانتظام والاتساق، الكلام المنظوم ،

التأليف والتشاكل، حـن التأليف، تفصيل الكلام، وتقسيم الأبواب، حسن الترتيب، التكوار، الحذف، الحروف، الإيجاز، التلاؤم، التجانس، حسن البيان، التواصل.

#### ٢/٤/١/٣ : مسائل المطابقة: الرسائل :

| التلازم عند (ر)         | <b>▼</b>     | الالتنام (ج)         |
|-------------------------|--------------|----------------------|
| النظم (ج)               | <del></del>  | النظم (خ)            |
| الانتظام والاتساق (خ)   | <b>4</b>     | اللفظ والنظم (ج)     |
| لفظ ونظم يوازي نظمه (ج) | <del>-</del> | التجانس (ر)          |
| التجانس (ز)             | <b>←</b>     | حسن التأليف (خ)      |
| القواصيل (ز)            | 4            | التاليف والتشاكل (خ) |

وبسناء عليه، فإن أحد عشر معياراً، يمثل نسبة ٥٥٥ من جملة العناصر عندهم، وهي نسبة تمثل تداخلاً فعلياً بين أصحاب البحث في الإعجاز (الرسائل)، بيد أن هذا التداخل، ليس عسلي إطلاقه، إذ يمكن القول إن التداخل بين كل منهم، ليس كلاً واحداً، ويمكن أن نمثل له بما

٢ تشــير الــرموز الســابقة إلى أن الخطابي والجرجابي قد نقلا نقلاً مباشراً عن الرماني،
 ويستويان في عدد النقل العلاقي .

- ٢ يتضح أن المطابقة بين الرماني والخطابي<sup>(١)</sup>، بناء على ألهما ينتميان إلى عصر واحد، كما يتضح أن الجرجاني نقل كذلك عن الخطابي بشكل مباشر وغير مباشر.
- به نستوضیح من الجزئیة الأخیرة أن الجرجایی أفاد من كل ما أورده الرمایی من ناحیة،
   والخطابی من جهة ثانیة .
- وعا تشير المقاربة المنهجية بين كل من الرماني من جهة والخطابي من جهة أخرى إلى السيقارب الفكري خاصة أن كليهما ينطلق من وجهة نظر بلاغية، مع التمايز بينهما في الإجراءات المنهجية .
- و\_\_\_\_\_ إذا كانــت حصيلة المعايير بلغت(١٥) خمسة عشر معياراً، فإن الثلث يظل واقعاً بلا ريب في دائــرة عمــل الخطابي، وبالتالي فإن إضافته يمثل ٢٥% مما ورد من معايير، وتقاربوا جميعاً في ٧٥%، مما جاء من عناصر، وتؤدي هذه الملاحظة الواردة في رقم(٥) إلى أن المعــايير النصــية التي وردت عند الخطابي منفرداً : تفصيل الكلام وتقسيمه، المــتكرار، الحــنف، الحـروف، الكــلام المنظوم، هذه العناصر الباقية تمثل الرماني والجرجاني، وما دون ذلك من المعايير الباقية تمثل فيما بينها علائق متشابكة ومتعانقة، وإن لم تكن متحدة .

## ٢/٣ : معايير النص عند أصحاب المؤلفات :

#### توطئة :

حظيم الإعجاز القرآني لما له من أهمية بمؤلفات عظيمة النفع، وتشير المصادر التاريخية وإحسالات الباحثين في هذا الجال إلى عدد غير قليل وكامل غير منقوص، من ذلك ما جاء عند محقق كستاب "إعجاز القرآن" للباقلاني تحت : أشهر من كتبوا في الإعجاز القرآني "إعجاز

<sup>(1)</sup> عسلى السرغم مما يمكن أن يلاحظ بشكل عام على المطابقة بين الرماني والحطابي، إلا أن تمايزاً قائماً بينهما يتمسئل في أن الحطابي لم يقل كما قال الرماني بأن بلاغة القرآن تقتصر على النوع (البنيغ الرصين الجزيل)، بل ذهب إلى ألها أخذت حصة من كل نوع من الأنواع الثلاثة، فكان من امتزاج تلك الأنماط نمط جديد بين صفتي الفخامة تنتج عن الجزالة والعذوبة وعن السهولة، وهما صفتان كالمتضادتين.د.إحسان عباس: تاريخ النقد عند العرب من ٣٣٥.

ويسبدو بوطسوح القاسم المشترك الذي يجمع بينها، وهي المحاولة الدائبة لتبيان أوجه الإعجاز، ومرتكزات متباينة، مما أدى بما إلى التباين حول العنوان، أو التمايز في اختياره، فهذه الدراسات جاءت تحت عنوانين لا ثالث لهما، إعجاز القرآن، ونظم القرآن، وهي تشترك حول الكشف عن الإعجاز القرآن، ويمثل هذا ملحظاً عاماً.

غير أن الذي يمكن أن نستظهره من الموائز بين هذين العنوانين، أن الإعجاز القرآني، إنما يبحــــث في مجالات متنوعة ومتغايرة كامئة فيه، والعنوان بمذه الصيغة شامل جامع عام، ينضوي تحته عدد من قضايا الإعجاز .

وتأسيساً على ذلك، يتحدد العنوان الآخر نظم القرآن، الذي يدل بوضوح على المجال الأساسي لبحث قضية "الإعجاز"، وأن البحث في هذه القضية، إنما هو بحث بلاغي/نحوي، منه المنطلق وإليه المآب، وتمثل هذه علامة مائزة بين العنوانين، وعلى الرغم من ذلك، فإن هذا التمايز لا يلفظ بشكل أو بآخر أواصر القرني/العلاقات التي تجمع بينها .

ولمسا كانست الدراسسات/المؤلفات السابقة غير متوفرة لدى الباحث)، فإن الاكتفاء بالأساسسية مسنها (ينظر: ٦/١) من البحث، ربما ينضوي على التصور العام لما يمكن أن يكون تصوراً لــــ"نحو النص" العربي .

إن هذه المؤلفات يمكن أن تشتمل على معايير نصية وغيرها، وإننا مدونون ما ينتمي إلى هـــذا الجانـــب ومـــبعدون مـــا ليس داخلاً فيه، وتعد هذه منهجية مخالفة لما جاء استعماله في "الرســـائل"، ذلـــك أن معاييرها مقارنة بما هو وارد في هذه المؤلفات قليلة، وبالتالي فإن إدراج المعايير الموجودة "في الرسائل" لا يمثل عبثاً، ومن هنا جاءت مثل هذه المخالفة المنهجية .

# ١/٢/٣ : معايير النص عند الباقلايي في : إعجاز القرآن(١):

جاءت إشارة الباقلاني منذ البداية مركزة على جوانب من إعجاز القرآن، كتوضيح أن معجزة النبي (صلى الله عليه وسلم) القرآن الكريم، ثم التدليل على أن القرآن معجز، ويؤدي به الأمرر إلى جملة وجوه في إعجاز القرآن، وإذا كانت هذه الوجوه جاءت موجزة، فإنه يوضح ويفصل بشكل أوسع كننفي الشعر، والسجع، والبديع عن القرآن، وهلم جرا. وينبغي أن نقرر هنا أن الباقلاني قد أفاد من عدد من الباحثين قبله ، كابن قتيبة، والآمدي والخطابي (٢).

نقرر هذا أن الباقلاتي قد أفاد من عداد من عداد الباقلاتي تنتمي إلى النقد الأدبي، وهذا مساحدا بمحقق الكتاب أن يفرد جزءاً من مقدمته التي صدر بها الكتاب عن أثره في النقد الأدبي أن وهي تحتاج من يعمق النظر فيها وإنا مستظهرون هذه العناصر عنده كالتالي: المسالفة والغلو، الإيغان، التو شيح، المضارعة، التكافئ، باب التعطف، السلب والإيجاب، الإسارة، بديع السنطم، عجيب التأليف، بديع تأليفه لا يتفاوت ولا يتباين، حسن النظم، والرصف، الفصل والوصل، والعلو، العكس والتبديل والرول، والتقريب والتبعيد، الضم والجمسع، جودة السنظم، الكتابة والتعريض وحسن الوصف، المختلف والمؤتلف، والمتباين والمتناس، والمتنافر في الإفواد إلى حد الآحاد، الماثلة، المطابقة، التجنيس، الموازنة، المساواة، رد العجنيس، الموازنة، المساواة، رد العجنيس، الالتفات، التكرار، التذبيل، الاستطراد، الاستثناء، الاستعارة، التشبيه.

تلكم هو ما استظهرناه من معايير عند الباقلائي فيما يتعلق بما نطلق عليه عناصر نصية، وليس من قبيل الصدفة القول إن الدراسات التي قامت حول "إعجاز القرآن" تبدو لنا دراسات

<sup>(1)</sup> إذا كيان السباقلاني له عدد من المؤلفات الأخرى في هذا الباب، كالتمهيد والانتصار، فالتمهيد كتاب في العقسيدة بوجه عسام، بدخل إعجاز القرآن فصلاً فيه، "والانتصار" خاص بعلوم القرآن يبحث تاريخه ونقله وسوره... إلخ. أما "إعجاز القرآن" فهو دراسة تامة شاملة للمسالة. د.محمد زغلول سلام : أثر القرآن في تطور النقد الأدبي إلى آخر القرن الرابع الهجري ص ٢٦٨ وآراء الباقلاني في إعجاز القرآن ، هي الدراسة الناضجة لما جاء في هذه الكتب. ص ٢٧٩، ومن هنا كان الاقتصار عليه .

<sup>(2)</sup> د. إحسان عباس : تاريخ النقد عند العرب ص ٣٣٩.

<sup>(3)</sup> ينظر حول تأكيد هذه الفكرة عند د. إحسان عباس : تاريخ النقد عند العرب ص ٣٤٦.

نصية، فيما اصطلح عليه حديثاً، وهي كذلك ـــ إن شاء الله ـــ ويؤكد هذه النظرة ما تتمخض عنه من ملاحظ منتثرة فيما بعد .

#### ٢/٢/٣ : معايير النص عند الجرجابي في : دلائل الإعجاز :

إذا كانت "الرسالة الشافية" للجرجاني، قد احتوت على عناصر أساسية في كثير من جوانبها في "نحو النص" فإنني على يقين ليس عليه ظل لريب، في ألها تمثل البدور الأولى لكتاب "دلائك الإعجاز"، ويؤكد هذه الرؤية بشكل أولي أن المعايير في "الرسالة الشافية" ثمة، تتكرر بشكل أكثر تفصيلاً هنا في "الدلائل" بيد أننا هنا يمكن أن نوجزها في :السجع/ المقابلة/التجريد، الحسناس (التجنيس)، المزاوجة، النظم، تعلق الاسم، الكلم، تعلق الحرف، تعلق بمجموع الجملة، تعلسق حسرف النفي والاستفهام والشرط والجزاء، وما يدخل عليه التقديم والتاخير، الحذف، القصل والوصل، اللفظ والنظم، القصر والاعتصاص، الموازلة.

هذا هو موجز العناصر التي وردت عنده، والذي يمكن قوله إنها على الرغم من قلتها، إلا أن كل واحد منها قابل لأن يتفرع عنه عدد من العناصر التي تنتمي إليه أو تندرج تحته، وهذا الملحظ يميز الجرجابي عن الباقلابي، الذي جاءت تفسيراته في مواضع محددة .

وتــودي هــده الرؤية إلى التمايز بين عملهما في التحليل والعرض من جهة، وتعكس بشكل مؤكد ذلك التغير في التحليل والرؤية التي جسدها الجرجاني بشكل لافت للنظر في تاريخ الــبلاغة من جهة ثانية، وفصل القول في تلك المعايير عند الجرجاني إن "النظم" مدار الإعجاز، وعليه تدور أحداث الكتاب بشكل لا يدع مجالاً لريب .

#### ٣/٢/٣ : معايير النص عند الجرجابي في:أسرار البلاغة :

مما تجدر الإشارة إليه أن "أسرار البلاغة" يضم مجموعة من العناصر التي يمكن توظيفها في عقد الصلة بين الدراسات التراثية واللسانيات النصية بوجه عاص، وربما يتساءل متسائل، لماذا أسرار البلاغة ؟، وإنما ينتقي من الاتجاهات التراثية، ما يتناول الإعجاز القرآني، لما يلى :

ان عبد القاهر لم يكن يفصل بين ما عُرف بعد بــ "علم البديع"، ومن ثم اشتمل "اسرار البلاغة على عناصر نصية، أراها غاية في الأهمية، يمكن أن توظف التوظيف الأمثل في التحليل النصى والإفادة منها.

أن دراسات عبد القاهر لا يمكن أن تنفصل إحداها عن الأخرى، وبالتالي جاءت دراساته؛ لتكون نظرية في البلاغة العربية، فيما عُرف بــ"نظرية النظم"، ومن هنا فإن إدراج "الأســوار" ضــمن هذا المجال لبس فيه كبير إجحاف على الاتجاه في الإعجاز القرآني، ويؤدي هذا التضور إلى محاولة حصر المعايير التي تفيد الجانب النصي: الجناس، السجع(۱)، الحسن والقبيح، حسن التاليف، حسن الكلام بالمعاني لا بالألفاظ.

وعــلى الرغم من قلة المعايير إلا ألها توضح جوالب لدى الجرجاني ليست واردة في "الدلائـــل"، وهي موجودة عند اصحاب المؤلفات في الإعجاز، ومن ثم يتسنى لنا إضافة إلى ما سبق أهمية العناية بهذا المؤلف لدى الجرجاني، على الرغم من معايرة موضوعه العام، إلا أن هذا يؤكد أننا نعتمد بعض المؤلفات التي لا تنتمي في عمومها إلى مجال الإعجاز، محاولين تقديم تفسير أوضح وأعمق لجوانب لسانية .

## ٣/٢/٣: معايير النص عند الرازي في هاية الإيجاز في دراية الإعجاز:

يشير مقدم الكتاب إلى أنه تلخيص لـ "الدلانل" مع كتب أخرى كـ "مفتاح العلوم" لأي يعقبوب السكاكي، والزنخشسري في "الكشاف" وعلى الرغم من هذا التصريح، فإن الملاحظات العامة، تعكس الفروق بين طريقة العرض، التي تظهر الخلاف بين عقلية الرجلين، والغايسات والمقاصد من وراء دراسات كل منهما. وعلى الرغم من ذلك، نجد للرازي تعبيرات لسانية/نصية نستعرضها فيما يلي: الدلالة اللفظية، النجنيس، رد العجز على الصدر، الحذف، تركيب الحروف، الدلالة الالتزامية، دلالات الألفاظ، السجع، الترصيع، الدلالات المعنوية، النظم، التقديم، التاخير، الفصل والوصل، العطف، الإيجاز.

وما يمكن أن يلاحظ على تلك العناصر التي وردت عند الرازي، أنما تعكس تلك التي أوردهــــا الجرجاني، وغدّاها برؤيته هو، حتى أننا لا يمكننا القول مباشرة بأنه لحّص آراء الشيخ

<sup>(1)</sup> يستفق هذا الاستخلاص مع ما ذهب إليه د. العمري من أن اهتمام عبد القاهر الجوجاني بعلم البديع كان عسدوداً، بسيد أنسه يوى أن الجرجاني من خلال هذين الفنين قدم منهجاً فذاً .المباحث البلاغية في ضوء قضية الإعجاز ص ٢٤٩.

تلخيصاً مباشراً، ويتبدى ذلك بوضوح في رقم (٤/٧ من البحث) التي تظهر التفارق في معالجة الرجلين

والذي يتجلّى بوضوح - أيضاً - أن الوازي عكس في "الإيجاز" معايير بلاغية صوفة، وردت عند الشيخ في مواضع أخرى كالتشبيه، ومن هنا يمكن أن نوى خلافاً لما ذهب إليه مقدّم كستاب "الإيجاز" أنه تلخيص لآراء الجرجاني في "الدلائل"، وإنما هو الإفادة وتقديمه في إطار جديد، وتطعيمه بآرائه ورؤيته الفلسفية من ناحية، ومن جهة أخرى تقديم فكر الجرجاني بشكل عام ويؤكد ذلك أن الوازي عكس ذلك في "الإيجاز" حينما عوض في القاعدة الوابعة (الاستعارة) جانباً مما أورده الجرجاني في "الأسرار" بشكل موستع، وفي "الدلائل" بشكل موجز

وربما توضح هذه الرؤية، أن الرازي يحاول أن يقدم رؤية الجرجاني في إطار جديد، إلا أن الموائسز بينهما تظل باقية، وتحقق ذلك من خلال أن الرازي، لا يرى النظم وحده، هو الذي علسيه المعول الأساسي في قضية الإعجاز، وبالتالي يكمن التفارق والتخالف في أن الرازي يحيل الإعجاز إلى عدد من القواعد التي تنطلق من أقل وحدة في بناء الكلمات – حسب تعبيره – إلى أكبر وحدة، وهو النظم، وجوانب الحرى كالبيان أ

وعـــلى الرغم من هذه المواتز، فإن المقاربات تظل باقية ، تتمثل في أن المعايير النصية لديهمـــا تمـــثل عناصر أساسية (ينظر:٣/٣/٣ من البحث) تتفرع عنها معايير أخرى ثانوية، وبالتالي فإن هذه التقسيمات عندهما تبدو في هذه القسمات بوضوح .

# ٥/٢/٣ : معايير النص عند الزملكاني في : الجيد في إعجاز القرآن الجيد :

وما يمكن أن نعثر عليه عند الزملكاني هو الركن الثاني: مراعاة أحوال التأليف. والركن الثالبث: معرفة أحوال اللفظ، وهذا يمكن أن تظهره كالتالي : تقديم الاسم على الفعل، التأخير، خسير المستدأ، الإيجاز، التأكيد، الحذف، الفصل والوصل، دلالة الكلام، التجنيس، الترصيع، الالتفات، اللف والنشر، التفسير، رد العجز على الصدر، المساواة، العكس والتبديل، الرجوع، الاستطراد، الاستهلال، التخليص، الترديد، التتميم، التنبيه. وعلى الرغم من أنه لم يلخص ما أورد الشيخ الجسرجاني، إلا أنسنا لا نعسدم المقاربات المائلة التي تأتي في موضعها من البحث أورد الشيخ الجسرجاني، إلا أنسنا لا نعسدم المقاربات المائلة التي تأتي في موضعها من البحث (ينظر:رقم (٣)) من جملة النتائج المستخلصة من ملحوظات: ٢، ٧ من البحث).

# ٣/٢/٣: معايير النص عند السيوطي في:معترك الأقران في إعجاز القرآن:

تتبدى قسمات المفارقة في هذا الكتاب، أنه بداية من الجرجاني في مؤلفاته، التي مثلت فستحاً مبيسناً في الدراسات البلاغية بعامة، وفي الإعجاز القرآني بخاصة، جاء الحالفون وركبوا مطيسته، وقدّم كل منهم فلسفة الجرجاني في إطار مختلف، حتى الزملكاني، إلا أننا ملاحظون هنا عند السيوطي سمتاً مغايراً في طريقة العرض، وإن جمعتهم في العاقبة غاية واحدة، يمكن أن توسّع من رصيده؛ لأن قضية الإعجاز في نظره مستشعبة شعباً متعالقة ومعداحلة، عرض لها في إطار منهجية مركزة ومحدودة.

على أن ما أريد الإشارة إليه، تلك النظرة المخالفة، التي أراها فاحصة ، وهي تلك التي دهب إليها السيوطي، ويفضي بنا هذا الرأي إلى اعتبار هذا الكتاب أجرا محاولة مخلصة في هذا المجال، ولت وجهتها شطر الإعجاز القرآني الخالص. وجعلته مجالاً حصباً لها، ولم يحاول أن يقدم مادة شعرية تحديداً للإطار، وتوضيحاً للمتهج، وسوف أقف عنده على هملة من المعايير كالتالي عسن التأليف، التنام الكلام، مراعاة المناسبة، الارتباط، التقديم، العموم، الخصوص، الإهمال، النبين، النفسير، الإيجاز، الإيهام، الحصر، الاختصاص، التقديم، التأخير، النظم، الفواصل، السبحع، التحسير، الوشيح، السور، الحدف، التأكيد، التكرير، الإعادة، التفصيل بعد الإجمال، الإيضاح وحواقها، ترتيب السور، الحدف، التأكيد، التكرير، الإعادة، التفصيل بعد الإجمال، الإيضاح بعد الإجمال، الزيادة بالحرف، الأحرف الزائدة، الاقتناص، التكميل، التدييل، التعميم، التعليل، المناقبة، المساكلة، حسن النسق، القسيم، المطابقة، الوصيع، المقابلة، المواجة، المراجعة، الراحة، النبعسيض والعرض، حرف تخصيص، إنكار، الإلصاق والتعدية، الاستعانة، المسجبية، المصاحبة، التبعسيض، الغايد، المقابلة، التشريك، الترتيب، المهملة، الاستحقاق، المسجبية، الملك.

ويشير استقرأء المعايير التي أوردنا بعضها أن "المعترك" يضم عدداً من التيارات التراثية المحتلفة، ومن ثم يحوي عناصو فقهية، ولغوية، وتحوية، ونحو وظيفي/دلالي وتفسيرية، وبناء على ذَلَــك يمكن القول إنه موسوعة بحثية، يضم عدداً من العلوم التي رأى أن تآزرها وتكاتفها، إنما يقدم في النهاية توضيحاً وكشفاً للإعجاز القرآن ي.

ويمثل "المعتوك" تحولاً مهماً في كيفية معالجة الإعجاز والنظر والبحث فيه، فإذا كانت دراسات أصحاب الوسائل، تمثل بلوراً أولى، فإن الجرجاني قد أعطى لها كياناً خاصاً، ونظر إليها نظـرة مخستلفة، عما عليه الحال عند سابقيه، وهكذا يؤدي هذا التصور إلى أنه يمكن أن تمثل المراحل ألق مر كما البحث في الإعجاز كالتالى:

#### المرحلة الأولى :

جاءت هذه الدراسات فيما تشبه البذور الأولى ونباتاً حسناً استغله الحالفون وطوروه فيما مثل معايير محددة، وتمثل الرسائل هذه الدراسات التي قامت حول القرآن (ينظر:١/٣) . المرحلة الثانية :

هسذه المرحلة تمثل البداية الفعلية لتلك المعايير، إذ اخذت تتحدد ملامحها وتتشكل في معان ودلالات كانت غائبة عند أصحاب الرسائل، ويعبّر "نماية الإيجاز" للوازي عن هذه المرحلة بشكل دقيق :

#### المرحلة الثالثة :

أخذت تتشكل المعايير لديه بحيث صارت منهجاً لغوياً وبالاغياً واضح المعالم، واحد يضيف كل لاحق إلى المسابق ليزداد التحليل والكشف عن إعجاز القرآن عمقاً ووعياً بأسراره، وهكذا بلغت هذه المرحلة قمة نضجها عند الزملكاني في "الجيد في إعجاز القرآن الجيد".

#### المرحلة الرابعة :

وتعسد هسده المرحلة خلاصة ما أورده السابقون بشكل عام، وبناء عليه، نجد عندهم معايير مكرّرة ، تعطي معنى واحداً (ينظر: ٥/٧ من هذا البحث) ، ومن ثم فالنقل لم يكن بعناية وتحص، بقدر ما كان نقلاً لآراء السابقين، وهذا ما حدا بالسيوطي في كتابه "المعترك"، الذي يمثل هذه المرحلة حير تمثيل .

#### المرحَّلَةُ الْحَامِسَةُ :

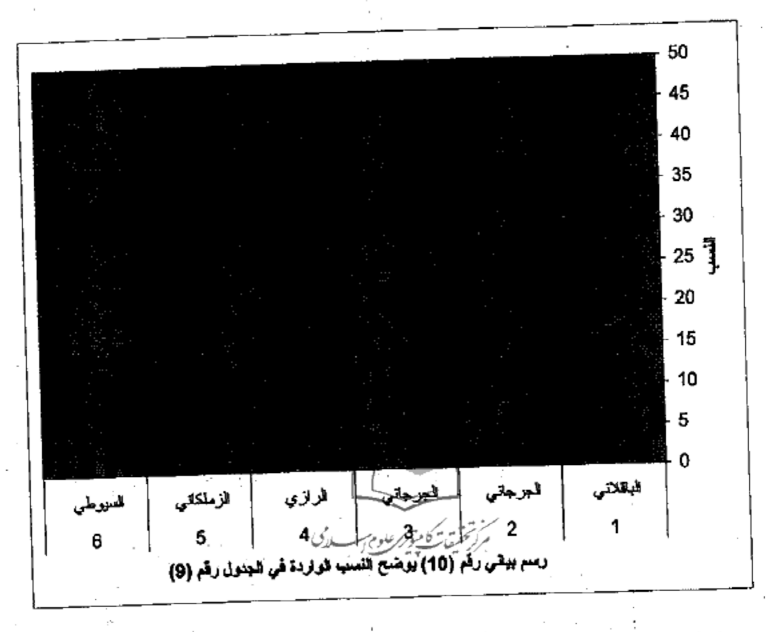
لا يعتمد "مباحث البديع" الكشف عن الإعجاز، وإنما ينطلق من مذهب نحوي خالص، وهكذا نجد مصطلح "البديع" لا يرد عندهم إلا لماماً، وعلى رأس هذا الاتجاه عبد القاهر الجسرجاني في "المدلائل" و "الأسرار" وعند الرازي في "أماية الإيجاز في دراية الإعجاز"، غير أن السكاكي شارح "الدلائل" ينهج تمجاً مفارقاً للجرجاني والرازي في إقامة المجال للبديع ودوره في سبك النص وحبكه، وهو ما لم نلمحه في عمل الرجلين، ومن هنا فإن دوره ليس دور الحلية والتزيين، وإنما أعمق في بناء النص وتماسك أجزائه

#### ٧/٢/٣ : جمع وتخليص :

إذا كانت الملحوظات العامة ترى أن الجرجاني وسع وطوّر المنهجية البحثية التي ظهرت حلية في عناصره، وجاء الخالفون وتفرقوا شعباً وقبائل، لاختلاف الرؤى والمذاهب، إلا أن السيوطي يمثل مرحلة مختلفة لما قام عليه محثه في الإعجاز من دعائم أقوى ورؤية أشمل مما عليه السابقون، وقد أدى بمم إلى التغاير بين تلك المراجل في استعمال المعايير

| الجبوع  | إعجاز القرآن     | %14,4         | <b>4A</b> . 3 | الباقلاي | 3)           |
|---------|------------------|---------------|---------------|----------|--------------|
| الكلي ا | ולגעיל           | %v            | 11            | الجرجاي  | *            |
| (1 0 A) | الأسواو          | % <b>٣</b> ,٢ | •             | الجرجابي | . <b>y</b> r |
| معياراً | تماية الإيجاز    | %4,0          | 10            | الوازي   | ź            |
|         | المجيد في القرآن | %10,Y         | 74            | الزملكان | •            |
|         | معترك الأقران    | % £ Y, a      | ٧٠            | انسيوطي  | •            |

جدول رقم (٩) يمثل إجمالي المعايير التي وردت عند أصحاب المؤلفات



#### ملحوظات : (٥) :

- ١- مثل "المعترك" أعلى قيمة بالنسبة للعناصر النصية عند أصحاب المؤلفات، فيما يقارب ٥٠٤٠.
  - ٣ جاءت عناصر الزملكاني تمثّل تقريباً ٢٥,٢% جعلته في المرتبة الثالثة .
  - ٣- مثلت معايير الباقلاني أعلَى نسبة ٧,٧ % وهي نسبة جعلته في المرتبة الثانية .
    - كس أما الرازي فقد جاء في المرتبة الرابعة بنسبة هم، ٩٠٠ .
  - تشير الجداول والنسب إلى أن الجرجاني في كتابيه ألهما حصلا على أقل نسبة في "الدلائل" ٧,٥% و "الأسرار" ٣,٢%
  - ٣-- معايير الباقلاني تمثل ١٧,٧ % بزيادة ١%، عما ضمه "الدلائل" للجرجاني و "لهاية الإيجاز" للرازي .

٧\_... مثلت العناصر عند السيوطي في "المعترك" زيادة عما ورد عند الباقلاني والزملكاني في
 "المجيد في القرآن" والجرجاني في "الأسرار" والوازي في "نماية الإيجاز" ١,٩ %

وإذا كانت العناصر الإجمالية في الجدول (٩) تمثل (١٥٨) عنصراً، فإنه يحتاج إلى غوبلة، إذ ثمة عناصر تكور ورودها عند بعضهم، ومن هنا فإننا – فيما يلي– نحاول استخلاص المعايير وهي تمثل معايير المرحلتين؛ لمعرفة التداخل والتشابك المعرفي بين الباحثين .

# ٨/٢/٣: مسائل الاتفاق والاختلاف بين الباحثين في الإعجاز القرآني من أمري المرابعة الم

إذا كـــان كـــتاب الباقلاني وعبد الجبار هما أقدم مؤلّفين، فإن هذا يؤدي إلى اعتبارهما المركـــز، الـــذي سنشير إليه باعتبارهما الأصل، ومن هنا نرى كتباً أو حواراً في بعض جوانبها، وهذه الأخيرة خاصة بالباقلاني، خلافاً للسيوطي المتأخر، وهذه ملاحظة أولى

نحاول أن نرصد المعايير التي تلاقى فيها أصحاب المؤلفات على هذا النحو: بديع النظم، عجيب التأليف، حسن النظم، بديع التأليف والرصف، الفصل والوصل، الضم والجمع، جودة المنظم وحسن الوصف، المناسبة، المماثلة، المطابقة، التجنيس، المقابلة، الموازنة، المساواة، رد الأعجاز على الصدور، التكميل والتحميم، الترصيع، الترصيع والتجنيس، التفسير، الالتفات، الستكرار، السنظم، التقديم والتأخير، القصر والاختصاص، الحذف، السجع، الإيجاز، الرجوع، الاستهلال، التخليص، التعميم،

وإذا كانــت هذه ملاحظة عامة، فإن المطابقة فيما بينهم ليست سواء، من حيث تلاقيهم مع بعضهم، وبالتالي نشير فيما يلي إلى جملة بيان في المطالب التالية :

## ١/٨/٢/٣ : المطابقة بين الباقلابي والجرجابي :

جاءت إشارة الباقلاني إلى جملة من العناصر الأساسية التي استثمرها الجرجاني في تفسير وتقديم رؤى أرحب للنص القرآني، ومن ثم فقد التقيا فيما يلي : بديع التأليف، الفصل والوصل، الموازنة، التجنيس، ويعكس التلاقي بينهما عدداً من النتائج : -التقيا في ٩,١ % .

- ٢٠ إذا كسان السباقلاني رائداً، على الرغم من كونه ليس المبتدأ، فإلهما لم يلتقيا في نسبة
   ٩٠,٩ %، وهي نسبة كبيرة بشكل لافت للنظر.
- إن المخالفة بين الجرجاني والباقلاني، إنما توضح مدى الإسهام في دعم وترسيخ هذا
   المبدأ في الثقافة العربية والإسلامية .

# ٢/٨/٢/٢ : المطابقة بين الباقلابي والرازي :

تُمَــة عَدد من المعايير التي التقى فيها الرجلان مثل : الفصل والوصل، الضم والجمع، رد العجز على الصدر، الترصيع، التجنيس، النظم، وتخلص إلى ما يلي :

- ان قيمة ما نقله الرازي عن الباقلاني تمثل ٣,٦ %
- ٢ تعكس الملاحظة الواردة في رقم (١) محاولة الوازي الداتية من الإسهام الفعلي في هذا
   المجال .
- ٣-- أن الرازي قدّم مشاركة فعلية، خاصة أن ما نقله عن الباقلاني بمثل ١٣,٦%، وبالتالي فحال ١٣,١ %، وبالتالي فحال إسهامه العام يمثل ١٣,٤ %، وربحا تظهر الملاحظات عند مقارنة الرازي بصدق هذه الرؤية وتوكيدها بشكل دقيق ميمال من المرازية وتوكيدها بشكل دقيق ميمال من المرازية والمحل دقيق المرازية والمحلسة المحلسة المحلسة المرازية والمحلسة المحلسة ا

غير أن هذا ينبغي أن يؤخذ في إطاره العام بما سبقه، خاصة أن الرازي، إنما جاء عارضاً كتبه بوجه عام، وبالتالي فإن مسائل المطابقة بينه وبين الجرجاني ربما تعكس شيئاً من هذا في المطلب التالي

# ٣/٨/٢/٣ : المطابقة بين الوازي والجرجابي :

جساءت معسايير المطابقة عندهما في عدد قليل كـــ:النظم، التقديم، التأخير، الحذف، السجع. وعلى الرغم من أن عمل الرازي ينطلق من مؤلف الجرجاني، إلا أننا ملاحظون :

- 1 \_\_\_\_ يتطابق الرجلان فيما يمثل ٣٣,٣%.
- ٢-- مـــ أضافه الرازي بعيداً عن الجرجاني يمثل ٢٩٦،٧، ويؤكد هذه الملاحظة ما ذهبت إليه (ينظر:٣/٨/٢/٣ من البحث) أن عمل الرازي مشروع بحثي قاتم بذاته، ينبغي أن يسكن مسكنه في الدرس النصي؛ لاستخلاص النتائج التي يفيد منها الدرس اللساني بعدد.

وينسبغي أن ندرك إذا كان الرازي قد نقل عن الجرجابي ما ورد في (٣/٨/٢/٣)، فإن : التوصيع، الفصل والوصل، رد العجز على الصدر، قد أفاد منه الجوجابي مما هو وارد عند الباقلابي، وبالتالي فإن "الترصيع" الذي نقله الوازي، إنما هو الباقلابي، ويمثل هذا ملحظاً مهماً، تناقله اللاحقون عن السابقين دون العناصر الأخرى في هذا المجال .

وإذا كسان السرازي والزملكاني ينتميان إلى فترة تاريخية واحدة، فإن هذه العناصر تعكسس هسده الرؤية وتوضح جوانبها، ومن ثم تجد كليهما ينقلان عن الباقلاني والجرجاني، في عن الباقلاني: الترصيع، رد العجز على الصدر، التجنيس، في حين ينقل الزملكاني عن الباقلاني منفرداً دون غيره: "الالتفات" الذي لم يرد له ذكر عند كليهما .

ويمينل هذا تصوراً عاماً، على الرغم من التداخل المعرفي بينهم، إلا أن ذلك لا ينفي الإسهام الفعلي، فإن هذه المقدمة توضح الإسهام الحقيقي لكل منهم على السواء، فعلى الرغم من جوانب الإفادة من السابقين، فإن مقومات الإضافة لكل منهم تظل واضحة، وتدل الملاحظة السواردة في جوانب كيثيرة منها وينظر ٢/٢/٢ من البحث) على مدى تحقق هذا الفرض النظري، الذي يبدو غير حقيقي المرابعة المرابعة المنابعة المنابعة المنابعة على المدى تحقق هذا الفرض

وبناء على ذلك، فإن إفادة الزملكاني من الباقلاني ثابتة له بيقين بما لا يتجاوز ٣٧,٥ مما ورد عـنه:القصـــل والوصـــل، المساواة، رد العجز على الصدر، التفسير، التتميم، الترصيع، التجنيس، الالتفات .

أما ما جاء عند الزملكاني مما هو وارد عند الجرجاني، فيمثل ١٢,٥ ا%، أخذه عنه مما هو وارد عنده، في حين أفاد الزملكاني من الرازي ٦,٥ أ% في "الإنجاز". وتكشف أول الملاحظات ما يمكن أن يمثله مما أفاده الزملكاني، أنما بلغت حوالي ٦,٥ % مما هو وارد عنده مما يعد درساً تصياً خالصاً من منظور الباحثين في الإعجاز ،

وترجع هذه الملاحظة ألها ظاهرياً تسى إليه، غير ألها ترجع ميزانه وتثقل حسناته، إذ نـــرى من خلالها النسبة المتبقية ٥,٤٣٥، هي إسهامه الحقيقي، وهي نسبة جديرة بالملاحظة، وتحتاج إلى تدقيق . وعلى الرغم من الملاحظات التي خلصنا إليها، أن اللاحقين بعد عبد القاهر، لم يحدثوا تغييراً يذكر، إلا أن مقارنة النصوص تبيّن خلافاً لذلك، إذ تتضح شخصية كل واحد منهم ولو بشكل متفاوت، إذ الإفادة لا تعني النقل، بقدر ما تعني محاولة تحديث فكر ما هو سابق والإفادة فيما هو بصدده.

وهِكَـــذا فإن ثمة عناصر أساسية وفاعلة، وجدت مكالها عند الباحثين، يمكن أن نطلق عليها العناصر الأساسية، في مقابل العناصر الثانوية .

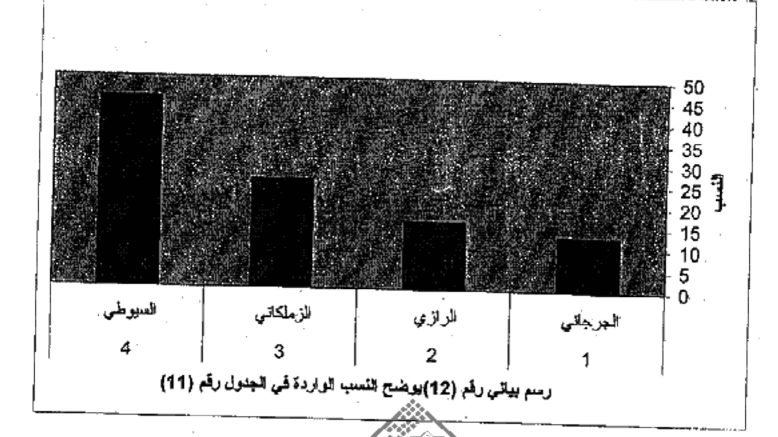
وتتمسئل العناصر الأساسية عند كل من الجرجاني والرازي والزملكاني والسيوطي في التجنيس، التقديم، الحذف، في حين يتلاقى الباقلاني والجرجاني والرازي والزملكاني في : الفصل والوصل، التجنيس. أما مسائل المطابقة عن كل من الباقلاني والرازي والزملكاني فيمثلها "رد العجز على الصدر".

### ٤/٨/٢/٣ : الباقلاني واللاحقون في الإعجاز القرآني :

تشــير الملاحظـــات إلى أن الــياقلاني تلاقــى مــع بعـــض الباحـــثين في الإعجاز (ينظر:٨/٢/٣) من البحث، غير أننا يمكن أن نجمل العناصر النهائية في الجدول التالي:

|                    |       | (\$400 July 2000) |           |   |           |
|--------------------|-------|-------------------|-----------|---|-----------|
| المجموع الكلي (٣١) | %17,9 | £                 | الجرجاني  | , | الباقلاني |
| معياراً            | %17,1 | ٥                 | الواذي    | ۲ |           |
|                    | %Y0,A | . ^               | الزملكاني | ٣ |           |
|                    | %£0,7 | 11                | السيوطي   | £ |           |

جدول رقم (11) يوضح عدد العناصر التي شارك فيها الباحثون في الإعجاز



#### <u>ملحوظات : (٦) :</u>

٧\_ جاءت إفادة الجرحاني من الباقلاني أقل الخالفين ١٢,٩%.

٣\_ نسستنج مسن خسلال الجسدول(١١) أن نسسبة السرازي والسزملكاني مجستمعة
 ٩ ٤١,٩%، تقل عن النسبة التي نقلها السيوطي بـ٣,٣%.

عد توضيح النسب الواردة في الجدول(١١) أن العناصر التي أفاد منها الزملكاني ضعف
 التي وردت عند الجرجائي .

نستبين من الملاحظة الواردة في رقم (١) من هذه الملاحظات، أن النسب عند الجرجاني والرازي تزيد قليلاً (٣,٢٠%) عما ورد عند الزملكاني منفرداً، وهذه الملاحظة تؤكد الملحظ السابق(١).

٣- ويؤكد - أيضاً - الخط التصاعدي للإفادة من تلك المعايير عند الباقلاني، أن نسبة المعايير عدد الزملكاني مقارنة بما أفاده السيوطي من الباقلاني، أمّا تزيد عن النصف

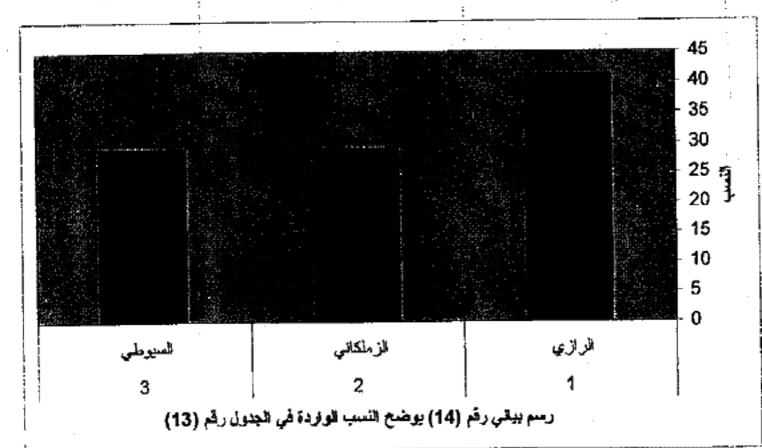
٨٠٥٠%، في مقابل ٢٥،٢% للسيوطي، وهي فكرة يمكن أن تقارن أيضاً في ضوء مقارنسة السرملكاني مع سابقيه ــ الجرجاني والرازي ــ وبالتالي يمثل الزملكاني محوراً أساسياً هنا .

#### ٥/٨/٢/٣ : الجوجابي واللاحقون :

يقارن هذا المطلب معايير الجرجاني مع مخالفيه، وبالتالي تكون المقارنة مقصورة على كل من الرازي والزملكاني والسيوطي في الجدول التالي :

| المجموع | %11,T  | ٧                  | الرازي             | ١ | الجرجابي |
|---------|--------|--------------------|--------------------|---|----------|
| الكلي   | %Y4,Y  | ·//                | الرازي<br>الزملكاي | ۲ | ·        |
| (14)    | % 44,4 | (g// 🛶             | السيوطي ا          | ٣ |          |
| معياراً |        |                    | ,                  |   |          |
|         | ·      | كامتور عنوم اسسادي | مرارتكمينا         |   |          |

جدول توضيحي (١٣) بالنسب التي تلاقي فيها الجرجاني مع الباحثين في الإعجاز وعدد ترددها



#### ملحوظات (٧<u>) :</u>

- ١ شارك الرازي الجرجاني في عدد من المعايير(٧) سبعة، ويعد أعلى رقم، يمثل ١,٢ ٤ %.
- ٣— تسساوى كسل من الزملكاني والسيوطي في المطابقة مع الجرجاني، إلا أن هذه النسبة عندها تعكس واقعاً آخو، فإذا كانت المعايير عند السيوطي بلغت (٧٥) (ينظر ٢/٣//٢/٢ من البحث) فإن هذه النسبة قليلة مقارنة مع ما ورد عند الزملكاني، ومن هنا ربما يشير إلى أن نسبة الزملكاني في تلاقيه مع الجرجاني نسبة كبيرة .

وربحا تنبئ هذه الملاحظة عند عقد صلة بين الزملكاني والمتاخرين، خاصة أن المقارنة تدودي عند الزملكاني إلى مقارنة معاييره بما ورد عند السيوطي، ويصل الأمر عند السيوطي إلى الصحفر، إذ هو الأخير زمنياً في مصادر هذه الدراسة، ومن ثم نغض الطرف عن عقد مثل هذه الصلة. ويؤدي الملحظان (ملحوظات :٧٠٧) إلى حملة من النتائج يمكن توضيحها كما يلي :

- ١هـــايير التي وردت عند الباقلاني، تناقلها الخالفون على اختلافهم، وعلى الرغم من ذلك بقيت أربعة منهم لم ينقلها أحد، تمثل ١٤,٣%، ويعكس هذا النقل أهمية بالغة لمذا الكتاب في تاريخ الإعجاز .
- إذا كانت حصيلة فكر الرازي ٢٦,٧%، فإن ما نقله بمثل ٧٣,٣%، يمكن توزيعها
   على النحو التال ي:
- ا التجنيس، شمسة (٥) معايير، تمثل ٣٧,٥% .
- ب \_ يَقْدَلُ عَدِنَ الجَرَجَانِينَ ؛ التقديم والتأخير، الحذف، السجع، النظم، تمثل ٣١,٢٥%، وبالتالي فإن جملة ما نقله يمثل ٣٨,٧٥% .

- بـــؤدي ما ورد في (أ،ب) أن ما أضافه الوازي يمثل ٣١,٢٥%، بما يعادل (٥) شمسة معايير، وهي : تركيب الحروف، الدلالة الالتزامية، دلالات الحروف، الدلالة اللفظية، الإيجاز .
- ٣— قدّم الزملكاني عدداً من العناصر التي بلغت (٢٤)، ليست كلها من عنده، وإنما حاول أن يكون له إسهامه زيادة على السابقين عليه :
  - أ أفاد مما أورده الباقلاني في إعجازه(٨) ثمانية معايير، تمثل ٣٤,٨%.
- ب ـــ يمثل ما نقله عن الجرجاني في مؤلفاته (المعتمدة هنا) (٦) ستة معايير، تمثل ٢٦,١٠%. جـــ افاد من الرازي معيارين، يمثلان ٨,٧%.
- بـــناء عــــلى مـــا ورد أعــــــلاه، فـــيان إضـــافة الـــزملكاني ســــبعة (٧)معايير، تمثل \$ ٣٠٠%، وهو ينتمي في عمومه إلى التيار النقدي والبلاغي سواء بسواء، مثل: التبديل، الرجوع، الاستطراد، الاستهلال، الترديد، التنبيه .
- خال العناصر التراثية عند السيوطي في "المعترك" كما كبيراً، إلا أن ما يمكن أن يلاحظ أنه يأخذ من كل بطرف، بمعنى أنه أفاد نما جاء عند السابقين، وحاول أن يقدم رؤية مستطورة، وقد انعكس بشكل ملحوظ في مؤلفاته، ويعد التيار البلاغي والنقدي، أهم رافديسن لهل منهما السيوطي في توضيح جوانب الإعجاز، ومن هنا حاول أن يوظف الإمكانات المتاحة والإفادة نما عند أصحاب التيارات المؤخرى.

وتسدل عناصر النص فيما يختص بالتيار البلاغي صدق هذه الرؤية، فتجد المواربة، العراهة، العرامة، المواربة، العرامة، الإسدال، المقسول الحصر، حسن المطلب، التقديم، التقسيم .

ذلك في مقابل إفادته من تيار النحاة والبلاغيين، ويتبدى ذلك بشكل واضح فيما يلي المسبهمات، التخصيص، العسرض، حرف التخصيص، الإنكار، الإلصاق، التعدية، الاستعانة، السببه، المصاحبة، التبعيض، الغاية، التشريك، الترتيب، المهلة، الاستحقاق، الاختصاص، الملك، وكسلها دلالات تنتمي إلى النحو الوظيفي، وتدل ادبى مقارنة بينها وبين ما أورده ابن هشام وكسلها دلالات تنتمي إلى النحو الوظيفي، وتدل ادبى مقارنة بينها وبين ما أورده ابن هشام مثلاً في "مغني اللبيب" على اعتماده عليه بشكل واضح في هذا الجال.

هـــذه التيارات التي كمّل منها السيوطي ما وجده بحاجة إلى تكميل عنده، وقد وجد ضالته في هذين التيارين، كما أن ثمة ملاحظة، أن هنالك معايير وردت عنده بشكل يكاد يكون مكرراً، وأول ما نجده: الإبحام، المبهمات، الإعادة، وأحسب أن ثلاثتهم ليس بينهما فارق كبير، إذ تدل كلها على دلالة واحدة، مع الفارق اللفظي، فالمبهمات تتمثل في الإبحام، وتكمن العلاقة بسين الإبحام من ناحية، والمبهمات من ناحية أخرى، في أن كل ما يعيد سواء بالإحالة إلى سابق والإحالة إلى لاحق، لا يفيد معنى بنفسه، وإنما يفيد بغيره، بمعنى أنه يندرج ضمن إطار المبهمات، فالإعــادة ترتــبط مع الجمل السابقة أو اللاحقة لتكتسب لها معنى، وبالتالي فإنما ليس لها دلالة من خلال الربط، (الإحالة ضمن إطار المبهمات، بناء على أن كليهما لا يفيد معنى بنفسه، وإنما من خلال الربط، (الإحالة) تدخل ضمن إطار المبهمات، هي علاقة العموم والخصوص.

كما أنه إذا كان الباقلاني يستخدم تعبير "التفسير"، فإنه لا يختفي عند السيوطي، وإنما يستبدل به معياراً آخر قريباً منه "الإيضاح بعد الإبجام" وهو قريب من التفسير بعد الإجمال. كما أن "الجمع" و"الضم" الوارد عند الباقلاني، لم يرق للسيوطي واستعمل بدلاً منه "الارتـباط"، ولم تقتصر المفارقة بينهما على هذا الحد، وإنما مثلت بما يشبه الظاهرة، وهكذا نجد محاولة السيوطي الدائبة في هذا الشأن .

| حسن النسق | حسن النظم   | , |
|-----------|-------------|---|
| المناسبة  | التناسب     | ۲ |
| المشاكلة  | الماثلة     | ٣ |
| التخليص   | صحة التقسيم | ٤ |
| حسن النسق | حسن التأليف | ٥ |
|           |             |   |

جدول (١٥) يوضح المقابلات بين معايير النص التراثية بين الباقلاني والسيوطي



لم تتكور هذه الظاهرة بين السيوطي والخالفين له، وربما كانت هناك دواع، أن الباقلاني متقدم، وبالتائي نقل عنه عدد كبير، مما يضيق الخناق على الخالفين فيما بعد ، وأحد عنه بالشكل المشار إليه في (١٥) .

#### ٣/٣ : نحو النص عند الباحثين في الإعجاز القرآني :

## ١/٣/٣ : "نحو النص" بين أصحاب "الرسائل" وأصحاب "المؤلفات" :

إذا كان ما ورد من ملاحظات ينطبق على ما جاء عند أصحاب المؤلفات في الإعجاز التي تمثل أحد جوانب مادة هذا البحث، فإن المقارنة بين ما ورد عند أصحاب كل من الرسائل، المؤلفات، ربما يعطي ملاحظات أخرى تعمق النظر في تلك التي وردت سابقاً من البحث .

وبناء على ذلك، فإذا كان الباقلاني يمثل عمدة ضمن أصحاب المؤلفات، بالنسبة لهذه الدراسة، فإن الرماني عند أصحاب الرسائل، هو الأقدم تاريخياً، بيد أننا نعتمد كل أصحاب الرسائل؛ لينرى كيف أفاد الباقلاني من هذه الدراسات التي كانت قائمة قبله، ومن هنا فإن الرماني والخطابي سابقان للباقلاني من ناحية أخرى، وعلى أية حال فإن تأخر الجرجاني فيما بعد الباقلاني لا يغير كثيراً، خاصة أن الخطابي وردت له معايير غاية في الأهمية في هذا الشأن. وتدل المقارنة بين معايير النص عند كل من الباقلاني والخطابي، كيف أفاد الباقلاني واللاحقون له من السابقين عليهم.

| السيك        | بديع النظم                       | حسن التأليف       | الإبجاز        |
|--------------|----------------------------------|-------------------|----------------|
| والنحت       | عجيب التأليف                     | التأليف والتشاكل  | التلاؤم        |
| اللفظ والنظم | بديع تأليفه لا يتفاوت ولا يتباين | تفصيل الكلام      | التجانس        |
| لفظه يوازي   | طسن النظم                        | تقسيم الأبواب     | الفواصل        |
| نظمه         | والمساواق هيجة التقسيم           | التكرار، الانتظام | 3 <sup>1</sup> |
|              | ، التكرار، الموازنة ، التكميل    | والاتساق          | re t           |
| :            | التتميم                          |                   |                |

وإذا كان الباقلاني ــ بناء على ما صبق ــ قد أفاد هملة من العناصر، غير أنما ليست كما هي، وتشير التحليلات عند كل من الباقلاني والخطابي إلى التمايز الضمني في الملفظ المتطابق في المعنى، وهكذا نجد ما هو عند الباقلاني له مقابلات عند الخطابي .

|                     | yeige, a          |          |
|---------------------|-------------------|----------|
| حسن النظم           | حسن التأليف       | 1        |
| التكوار             | التكوار           | <b>*</b> |
| الموازنة ، المساواة | الانتظام والاتساق | ۳        |
| التكميل والتتميم    |                   |          |

وفي الواقع تكشف مقارنة أصحاب الرسائل أن "الإيجاز" الوارد عند الرازي، إنما هو مفساد مسن "الرماني"، كما أن "الفواصل" الواردة عند الرماني، هو "التجنيس" عند الباقلاني، وبالستاني فإن إفادة الباقلاني من الرماني مهمة لما أفاده من الخطابي، وانعدمت إفادة الباقلاني من الجسرجاني؛ نظراً لأن الجرجاني (٢٧١هـ) بعد الباقلاني(ت ٣٠٤هـ) . وهكذا نستظهر أن الباقلاني قد أفاد من الرماني ٢٠١١م، وبالتالي فإن ما نقله عن السابقين يمثل ٢٠٨١م، وتوضح المحافظة النهائية نتيجة إسهامه فيما قدمه، حيث بلغ ٢٠٧٩م،

ومن هنا تظهر لنا هذه المقارنات أن الباقلاني أفاد كما نوضح أيضاً مدى وقوفه بكتابه شاخصاً، ومدى تقديمه ملاحظات ذات أهمية في هذا الشأن

وجملسة القول إننا إزاء هذه الدراسات في مجال التحليل لحوانب الإعجاز، ألها وقفت بإزاء النص القرآني تقدم تفسيراً للعلاقة الرابطة سواء مما هو كامن في علاتق : الالتئام، والانتظام والاتسساق، والائستلاف والارتسباط، والسنظم واللفظ، والحروف ودلالتها والحذف ودوره، والمشاكلة والقواصل القرآنية....الح .

## 

#### <u>النص":</u>

إذا كسان "نحو النص" يفيد من كل الإمكانات المتاحة ، لتقديم تفسير أوسع وأرحب للنص، ومن هنا فإن ما يقوم به الباحثون في "الإعجاز"، خاصة أولئك الذين ولوا وجهتهم تجاه البحسث في الإعجاز القرآني، إذ ركّزوا على جوانب معجمية كالتكوار، وعناصر أخوى عاصة بسـ"الحبك": كالروابط بأنواعها وأشكالها، وكذلك : النظم والائتلاف، والضم والجمع والتفاته وحذفه وذكره واستبداله، وفصله ووصله الخ .

وتجـــد كل هذه العناصر مكاناً بارزاً في "نحو النص" ويؤكد هذا عندهم أنها منتوة في الــنايا بحوثهـــم، وقد أدى هذا الاتجاه إلى أن نصنف مؤلفاتهم في إطار "نحو النص" العربي شحماً ولحماً. ونؤكد هذه الرؤية من خلال عدد من المقاربات نجملها فيما يلي :

١- تشسير الدراسات حول الإعجاز خاصة الأولى منها — الرسائل — أن معايير النص لم تكن قد اتضحت بعد بشكل كبير، اللهم إلا عند الرماني بشكل ملحوظ. وتماثل هذه الرؤية ما عليه الآن "نحو النص" في مراحله الأولى، أن ثمة عدداً من العناصر النصية لم تتضح بعد عن المشتغلين بهذا الاتجاه.

٢\_ ان هــنالك اختلافاً في فهم عدد من العناصر النصية بين اصحاب البحث في الإعجاز، وهـــذه تمثل رؤية شبيهة بما هو عند اصحاب "نحو النص" ذلك أن قدراً لا بأس به من المعايير مختلفون حول مكانه وجدواه.

غير أن الذي يميّز "أصحاب الرسائل" عن المعنيين بـــ "نحو النص"، أن ثمة بعض العناصر جاءت على استحياء عند أصحاب "الرسائل" في تحليل الإعجاز، غير ألها أخذت تتبدى في شكل مختلف لما عليه عند أصحاب "المؤلفات".

ويتضح مما أورده السيوطي أنه حاول أن يفيد من عدد من العلوم في الثقافة الإسلامية، كما انتفع بعلم البديع الستى ما تزال الدراسات النصية المعاصرة، تحاول أن توظف عناصره/جوانيه، وتبين قدرته في تفاعل وتماسك بنية النص الصغرى والكبرى على السواء.

 <sup>(1)</sup> انستقد قاتر رؤية كل من قان دايك و بوجراند/درسلر حول قضايا السبك ، ورأى أتما عند قان دايك غير
 واضحة، وقارق بوجراند/درسلر فيما ذهبا إليه فيما يتعلق بالإحالة . ينظر :

Einführung in die Textlinguistik, S. 32.

وقد قدم د. سعيد البحيري تفصيلاً حول هذه القضية في : اتجاهات لغوية معاصرة ص ١٧٢ وما بعدها .

وعـــلى ذلك يبدو واضحاً مدى إفادة السيوطي من مباحث "علم البديع" الذي شكّل بروزاً واعياً، ويعد "المعترك" واحداً من المؤلفات التي يمكن أن توظف في إطار جديد، وأن يُبرّل معرفته في إطار الدراسات النصية المعاصرة .

وقد تبدت قسمات ذلك بوضوح عند الباقلاني في إعجاز القرآن والزملكاني في "الجيد" هــــي إفادته مما هو من جوهر "علم البديع"، غير أن الذي أريد أن أثبته أنه بدا واضحاً مكتمل الأركـــان عـــند السيوطي في "المعترك" والذي جسد من خلاله قمة النضج عند أصحاب هذا الاتجاه، مضيفاً إليهم عناصر نصية تراثية، لم يدرجها السابقون عليه في الإعجاز .

## ٣/٣/٣ : تقويم لساني للبحث في الإعجاز القرآبي :

1/<u>٣ :</u> يركز البحث في الإعجاز على تقديم تفسير/توضيح لمادة القرآن الكريم، بينما يقوم "نمو النص" بتقديم تفسير لآية مادة لغوية كانت \_

<u>٢/٣ :</u> مسادة البحسث في "الإعجاز"، القرآن الكريم، وهي مادة ذات مستوى خاص/عال من السبلاغة والبيان، أما مادة "نحو النص" فالنصوص اللغوية المتحققة فيها المعايير السبعة أو بعضها الاعتبارها نصاً(١).

٣/٣ : اقتصر الباحثون في الإعجاز على تقديم تفسير لجوانب محددة كالاهتمام بالنواحي اللغوية والبلاغية، أو ما يمكن أن نطلق عليه بـ "النظم" أو "معاني النجو" حسب تعبير الجرجاني، وبالتالي في أن عناصر أخرى، كالجوانب الصرفية والصوتية، لم يكن لها مكان في تحليلاتهم، إلا في القليل، أما علماء "نحو النص" فيحاولون أن يفيدوا من كل هذه الجوانب لتقديم إسهام واع، ومن هنا فإنه يفيد من الجوانب الصوتية والصرفية والنحوية والدلالية والمعجمية ... الخ

٤/٣ : يعـــتمد الباحــــثون في "الإعجاز" في تحليلاقم على الإفادة من مادة شعرية لإظهار وجه الإعجـــاز، في حين ينصب عمل "نحو النص" على المادة اللغوية (فقط)؛ لاستخلاص قواعد من النص ذاته، وليس وفق قواعد (معايير) مسبقة .

Sehe: R. A. de Beaugrande/ W. U.Dressler: Einführung
in die Textlinguistik,S. 1:15.W. Dressler: Einführung in die
Textlinguistik,S.20.

- المعارات المختصان بالنص، وإن لم ينف هذا علمهم بالمواثز بينهما، أما "نحو النص" فيقدّم تفريقاً واضحاً بينهما بشكل محدد .

7/٣ : لم يكسن هسدف الباحثين في الإعجاز إنتاج قواعد/لحو للنصوص من خلال تفسيرا لهم المجتلفة، النصوص المختلفة، الحديث المعلى النصوص المختلفة، الى تقديم "نحو النص".

٧/٣ : لا يستند الباحثون في الإعجاز إلى علوم أخرى، كعلوم مساعدة في بيان أوجه الإعجاز، بيسنما "نحــو الــنص" يفيد من علوم ومعارف مختلفة/متباينة ومتعددة الاختصاصات في تقديم تفسيرات مقنعة للنص.

<u> ٨/٣ :</u> يهتم البحث في الإعجاز بالتركيز على الجوانب البلاغية واللغوية الخالصة، لإظهار أوجه الإعجباز، بيسنما البحسث في "نحو النص" يعتمد ذلك، ويفيد من السياقات المختلفة في تقديم تصورات وأفكار عميقة وأكثر إضاءة من خلال محاولته استخلاص المعاني الإضافية تما هو وراء الصياغات اللغوية/التتابعات الجملية، وليس المعنى الأول (المباشر) الكامن في النص .

<u>٩/٣ :</u> البحث في قضية "الإعجاز القرآني"، بحث أصيل في الثقافة العربية والإسلامية، أما "نحو النص" فعلم حديث نسبياً، بمذه التصورات، وإن كانت التحليلات التي وردت في ثنايا البحث قبلاً، أدت إلى نوع من المقاربة في الرؤى، مع الاختلاف في المسلك والمنهج .

٣/١٠: يعستمد البحث في الإعجاز على اختيار عينات تختلف باختلاف الباحثين، وأن المقاربة بيسنهم في السنهج المتسبع، في حسين يعتمد "نحو النص" على كفاءة المحلل/المفسر في استغلال الإمكانات/الطاقات السبي تتسبحها السبياقات المتبايسة داخل النص، فإذا كانت الأبنية الصسغرى/المتواليات الجملية، تحتاج إلى كفاءة محدودة تتوفر في المحلل، فإن تحليل الأبنية الكبرى التي هي تصورات تجريدية مفترضة تجتمع أو تتكتف فيها الدلالات الجزئية، وعلاقات التماسك تحتاج كفاءة أكثر تعقيداً تستند إلى مكونات متشابكة تشغل فيها العناصر المعرفية مساحة أكبر من العناصر المعرفية مساحة أكبر

<sup>(1)</sup> د. سعيد حسن بحيري: اتجاهات لغوية معاصرة ص ١٨٩.

11/<u>\*\*</u> بدأ البحث في الإعجاز القرآني منذ وقت مبكر، إذ تذكر الروايات أنه بدأ مع نزول القرآن الكريم، وعليه فإنه بدأ في إطار ديني، في حين بدأ "نحو النص" في أوائل الستينات مع مقالة زيلخ هاريس، 1907 تحليل الخطاب: Discourse Analysis ، وتأكدت منهجيته في أواخر الستينات وطبلة فترة السبعينات، وهي البداية الفعلية لهذا الاتجاه (١) فيما أرى .

# Sehe:R.deBeaugrande,W.Dressler:Einführung in (1) dieTextlinguistik,S.15:31.

وقد ذكر عدداً من الدراسات في هذا المجال التي تعد دراسات أولية ينظر : ص ١٥٠ وتجدر الإشارة في هذا المقام أن الباحثين في "نحو النص" منفكين على أنفسهم ، وموجز ذلك أن غمة منهم من يرجع البداية الحقيقية إلى مقال المحالي ويلخ هاريس التي نشرهما تحت عنوان: تحليل الخطاب، Pan Discourse Analysis إلى "نحو النص" ص اكسبتا أهمية منهجية في تاريخ اللسانيات: د. سعلا محصلوح : العربية : من "نحو الجملة" إلى "نحو النص" ص النظر Van Dijk : Aspeckte einer Textgrammatik, S. 270. ٤٠٨ أن فان دابك في موضع آخر ، لا يرجع إليها أهمية ؛ لأنما لا يحت إلى دراسة الخطاب إلا في القليل النادر، ينظر: Text and Context , p 14 ويؤكد د. بحري رأي د. سعد في جملته، بيد أن تفصيله يحتاج إلى فضل بيان . فإذا كان "نحو النص" قد بدأت ملاحه تتضح في النصف الثاني من القرن العشرين، فإن هذا القول لا ينفي بيان . فإذا كان "نحو النص" قد بدأت ملاحه تتضح في النصف الثاني من القرن العشرين، فإن هذا القول لا ينفي إن غسة أعمالاً أخرى منتشرة، تمثل بدوراً واعبة لحله الاتجاه، ومن ثم فإن جدوره تمتذ في فترة زمنية أبعد تعود إلى 14 . د. سعيد بحبري : علم لغة النص م ١٨.

ونسزيد الأمسر توضيحاً وتوكيداً لما ذهب إليه د. سعد مصلوح ود. سعيد بحبري، فاقول إن درسلر Dressler في كستابه "السنص اللغوي" Textlinguistik,1978 جمع عدداً من الأبحاث التي تنتمي إلى اللسسانيات النصية، حسب رأيه، وضمن كتابه مقالة لســـ "إربي نيا" بعنوان "بناء الجملة عند ليفيوس نموذجاً: Satzverbindung besonders bei Livius, 1912. ومقائسة زيسلخ هاريس المشار إليها منذ قليل، ثم تأتى بقية الأبحاث في فعرة تاريخية تكاد تكون واحدة .

أمكننا قصل القول في هذه القصية بما يلي :

المحدد الله المحدد الم

ينظر حول تفصيل ذلك في :

R. A. de Beaugrande, W. Dressler: Einführung in die Textlinguistik,S. 15: 31

E. Coseriu: Textlinguistik Eine Einführung, S. 1: 4

وقد فصل فان دايك الدراسات الأولية واتجاهاها في مقالته التاريخية :

Van Dijk T. A.: Aspekte einer Textgrammatik S. 270: 273.

٢ أن ظهور هذا الكم من الأعمال النصبة التي جاءت الإشارة إلى بعضها في رقم (١)، لا ينفي وجود أعمال عهدة لها، يعود تاريخ بعضها إلى ١٩١٢م و ١٩٥٧م، وغير ذلك من الأعمال التي تمثل البدايات الأولى غذا الاتجاه، ويبقى التمايز بينها في أن أعمال فترة أواخر الستينات وطيلة فترة السبعينات أخذت ملامحها تتبدى في قسمات ومنهجية البحث، بينما جاءت الأعمال التمهيذية له فيما تشبه الأعمال الفردية الممهدة له، وألها كانت تمثل حلماً للباحثين آنذاك في ملامح منهجية محددة المعالم ، قادرة على تقديم معايير دقيقة لـ "نحو النص" من خلال النصوص المبتغاة.

ويسرى المعسبون بستاريخ "نحسو النص"، أن غة تاريخاً أبعد لـــ "نحو النص" يتمثل في البلاغة القديمة وعلم الأسلوب، وإن ركزت البلاغة على المفردات والعبارات والجملة، إلا أن توجهها المتزايد نحو كلية النص بـــ "نحو النص".

\* Kalverkamper H: Orteintierungzur Textlinguistik., S. 5. : Junker, H.: Rhetorik un grammatik. In. romantische Forschung, S. 378; 383.

ويستظر ترجمة كتاب قولفجانج هاينه من و ديتو فيهفيجر للدكتور فالح بن شبيب العجمي ص١٤: ١٧. برند شبلتو : علم اللغة والدراسات الأدبية ص ١٨٥. <u> ١٢/٣ :</u> نسبين مما هو وارد في "نحو النص" أن العناصر الواردة عند الباحثين في الإعجاز أكثر السبتغلالاً لعدد من العناصر مما هو عليه "نحو النص"، وأن نظرة واحدة في "المعترك" نتبين منها صدق هذه الرؤية، ويوضح الرسم التالي ذلك بشكل أكثر بروزاً :



<u>المهرة</u> كما أننا واجدون تمايزاً بمن العملين في أن الحي النص" تأيي عناصر السبك والحبك بما يشبه الفرض النظري، والذي يحاول النصيون أن يختبروا عملياً فاعليته في تلاحم أجزاء النص، سواء أكانت البنية الصغرى، أو الكبرى، في حين تأيي هذه العناصر عند الباحثين في الإعتجاز القرآني، كملاحظات في إطار منهج غير محدد بشكل دقيق، وقد أدت بهم إلى عدم التفريق غير المباشر بين السبك والحبك فقط، غير أن عرضهم ومناقشاهم تكشف ألهم كانوا مدركين لقضايا كليهما، وإن لم يشيروا إلى ذلك صواحة.

# ٤/٣/٣ : نحو النص : العناصر الأسلوبية عند الباحثين في الإعجاز القرآبي:

إذا تفحصنا الأمر وأردنا أن نعرض تلك العناصر عند الباحثين في الإعجاز القرآني، على ما هو كائن في اللسانيات النصية، نجدها تقع داخل إطار اللسانيات المعاصرة، إذا ما نظرنا إلى هـذه العناصر نظرة مختلفة مناسبة للمتغيرات الحاصلة في "الاتجاه اللغوي"، ونكون مسرفين عـلى انفسنا أو تصورنا معالجة شاملة ومرضية لنا من جميع الوجوه، مقارنة بما توصلت إليه اللسانيات المعاصرة، وينبغي أن نقرر ابتداء، أن كثيراً من هذه العناصر عند الباحثين في الإعجاز اللسانيات المعاصرة،

القرآن، تقع ضمم دائرة البحث البلاغي، الأمر الذي أفضى إلى استعمالهم عناصر بلاغية ونقدية، ومرد ذلك إلى تلك العلة التي انطلق منها الباحثون في هذا المجال، وهو الكشف عن وجوه الإعجاز القرآني، غير أن لهذه الرؤية انعكاساً على تلك العناصر التي ندرجها هنا تمشياً مع مسا يقع تحست كل واحدة منها، وسأحاول الآن أن أقوم بتوزيع مكونات المنظومة التحليلية عندهم، على النحو التالي :

### ١/٤/٣/٣ : العناصر الصوتية، وتشمل :

المماثلة، التوصيع، الترصيع مع التجنيس، المساواة، المقابلة، الموازنة، الانتظام والاتساق، التسليم، التقسيم (من مباحث البديع) والتكميل، والتتميم، القلب، التشريع، والتذييل، التصدير، التوضيح، المواربة، المراجعة، الواهة، التسليم، الاسجال، الانتقال، المناقضة، حسن الترتيب، التزويد، الاستطراد، (من مباحث النقد الأدبي/نقد الشعر).

#### ٢/٤/٣/٣: التركيب/النظم، ويشمل:

جميع مباحث علم المعاني، وحواص التراكيب من حيث التنافر وعدمه والجانب التركيبي من المقابلة، والتقسيم والتخليص، وحسن الترتيب، وبراعة الاستهلال، والرجوع، والتفويف، والعكسس والتبديل، والسبر والتقسيم، ورد العجز على الصدر، وصحة التفسير، وصحة التقسيم، وحسن المطلب، والقول بالموجب، المماثلة، والمطابقة، والمساواة .... الح . (من مباحث السبديع)، كما يشمل اليضاً حسن التاليف، التنام الكلام، الانتلاف والارتباط، التأليف والنظم، النظم والتلاؤم والتشاكل، تفصيل الكلام وتقسيم الأبواب، السبك والنحت، عجيب التأليف، لا يتفاوت ولا يتباين، حسن النظم، حسن الوصف، التفصيل بعد الإجمال، الإيضاح بعد الإجمال، الفصل والوصل، النظم، الفواصل، الضم والجمع (من مباحث النقد الأدبي/نقد بالمرف، الرباط، الارتباط، حبر المبتدأ، العطف، الشوط، الجزاء، الاستفهام، الكلم، تعلق الاسم بغيره، تعلقه بمجموع الجملة، تعلقه بحرف النفي، (من مباحث علم المعاني) الواردة عندهم، ولابد مسن الإشارة إلى أن البعد التركيبي من الاستعارة والتشبيه وانجاز المرسل والمجاز بالحذف (من مباحث البيان).

# ٣/٤/٣/٣ : العناصر الدلالية، وتشمل :

البعد الدلالي من التشبيه والاستعارة والمجاز المرسل (من علم البيان) ، كما تشمل أيضاً الحصر، الاختصاص، الاقتسناص، التعليل، التخصيص والعرض، حرف تخصيص، الإنكار، الإلصاق والتعدية، الاستعانة، السبية، المصاحبة، التبعيض، الغاية، الترتيب، المهلة، الاستحقاق، الملك، التنبيه (من مباحث النحو الوظيفي)، المشاكلة، دلالة الكلام، دلالة الالتزام، المبالغة، كمل يشمل المبعد المدلالي من : المقابلة، والتفويف، واللف والنشر، والجمع والتفريق والتقسيم، القول بالموجب، الدلالات المعنوية، دلالات الألفاظ، المراجعة، حسن النسق.

وإذا كان توزيع المنظومة التحليلية هي عمل هؤلاء القوم على النحو السالف (ينظر:٣/٣/٣ من البحث اللسان المعاصر، غير أن هذا التصور يعبد إلى أذهاننا أننا ينبغي أن نرجع النظر في التواث برؤية جديدة، وبناء على هذا الأساس، فإن ثمة عدداً لا بأس به من العناصر التواثية التي يمكن أن يتعامل معها بنظرة جديدة، كلك التي جاءت الإشارة إليها منذ قليل في هذا المطلب . هذه العناصر دائماً ما تدرس في إطار رؤية مغايرة لتلك التي ننطلق منها الآن، وكما تجدر الإشارة إلى أن هذه العناصر (ينظر:٣/٣/٣ من البحث) تعتاج فيما أظن إلى دراسات إمبريقية/ تطبيقية للتحقق من فسرض إقامسة هذه العناصر محل الجانب الصوتي، والتركبي والدلالي المعاصر، وبناء على هذه المناطرة، فسإن العناصر التواثية، يمكن أن تتشكل في إطار جديد، يحافظ على الهوية التواثية، ويشكل منها "نحو النص" العربي، الذي يدعم جوانيه من عدد من التيارات .

هذه التيارات تقع ضمن دائرة البلاغة العربية بشكل عام، التي تضم بين جوالبها: المعاني، البيان، السبديع، كما لا يفوت الباحثون الاستعانة لعناصر تنتمي في عمومها إلى النقد الأدبي، والسنحو الوظيفي، وبناء على هذا تنوعت المنظومة التحليلية عند هؤلاء القوم توزيعاً محكماً؛ محدمة لبيان أوجه إعجاز القرآن وتأسيساً على ذلك، فإن العناصر المكونة للنص في عملهم، تنتظم في عدد من العلوم المتداخلة، ويمكن توزيع تلك العلوم على العناصر السابقة، كالتالي: الصوتيات الأدبية، وينتظم فيها:

ــ مباحث علم البديع .

\_ قضايا النقد الأدبي .

#### ٧ ــ النظم الأدبي/النحو، وينتظم فيها :

\_ مباحث البيان .

ــــم مباحث النقد الأدبي .

#### ٣\_ الدلاليات الأدبية، وينتظم فيها :

\_ مباحث البيان .

ـ قضايا البديع.

\_ النحو الوظيفي:الدلاليات النحوية/اللغوية .

ومسن ثم فإن العناصر البلاغية مجتمعة في هذه الأعمال على نحو مختلف، بهد أننا يمكننا أن تخلص بعدد من الركائز الأساسية نذكرها على النحو التالي :

١ خلت الصوتيات الأدبية من ساحث علم البيان .

٣ خلست الدلالسيات الأدبية من مباحث المعاني والنقد الأدبي، ودخلت دلاليات أخرى
 للبحو الوظيفي : دلاليات لغوية/نحوية

٤ تساوى عدد العلوم المكونة للمادة اللغوية للنظم والدلاليات الأدبية، (٣) ثلاثة علوم لكل منهما، في حين وردت مادة الصوتيات الأدبية تمثلة في علمين.

على النحو التالي :

| en de la companya de<br>La companya de la companya de | (6. a)        |                  |   |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|------------------|---|
| مباحث علم البديع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |               | مباحث علم البديع | 1 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | النقد الأدبي  | النقد الأدبي     | 7 |
| مباحث البيان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | مباحث المبيان |                  | ٣ |

وبالتالي يمكن القول إلماماً، إنه ينبغي أن يعاد النظر في استخلاص الدلاليات الصوتية من خلال البديع والنقد الأدبي لاشتمالهما على النوع الأول. في حين جاءت قضايا النظم منتثرة في أبسواب السنقد الأدبي وعلم البيان، وإن جاء القسم الثاني بشكل أقل، أما الدلاليات الأدبية، فالمنوط بما علم البديع والبيان.

وخلاصـــة ذلـــك إن مباحث علم البيان موزعة على محورين : التركيبي والدلاليات الأدبية، في حين تنتظم قضايا النقد الأدبي في الدلاليات الصوتية والنظم . أما علم البديع، فهو المنوط بدراسة الدلاليات : الصوتية والأدبية .



المفاهيم والتصورات الأساسية المكونة للإعجاز القرآبي وعلاقتها بنحو النص : مدخل : ١/٤

استدعى السنظر إلى النصوص على اختلافها في الآونة الأخيرة علماً أطلق عليه "نحو السنص" وهو علم يُعنى بتقديم تفسير أرحب ورؤية أكثر إقناعاً، مما هي عليه في الأنحاء التقليدية (نحــو الجملــة)، إذ يهتم بما هو أكثر عمومية وشمولية فيما يرتبط بالأشكال التي يتيحها النص، وبالــــتالي فإنه كما يقول شميت (Schmidt) : إذا كانت التتابعات الجملية/الجمل تحقق فيما بينها معنى صادقاً (اتصالاً)، فإن تصف (الفهم/الاتصال) الآخر يتجقق من خلال إمكان التحول إلى فهم النص كوحدة واحدة، ومن هنا يعطى تفسيراً كلياً أرحب وفهماً أعمق(١). الأمر الذي يترتــب عليه أن أبوز الفروق بين "نحو الجملة" و "نحو النص"، أن نحو النص"، إنما يبحث فيما فسوق الجملة، ولا ينكر الآراء والتصورات في الأنحاء التقليدية، وإنما يتجاوزها إلى أفكار كلية، تتمثل في عُدد من العناصر المكونة له في ظاهر النص ليشمل كل الروابط :

أولاً: على مستوى العلاقات داخل الجمل. ﴿

ثانياً: على مستوى العلاقات بين الجمل \_\_

ثالثاً: على مستوى العلاقات بين الفقرات (أو ما في حكمها) .

رابعاً: على مستوى العلاقات في مجمل النص .

وإذا كسنا في موضع سابق من البحث (ينظر:٣/٣/٣) قمنا بتوزيع منظومة العناصر المؤلسرة في أوجه الإعجاز .ولا ريب أن هذه العناصر مستقاة/منقولة من تيار النقد/ نقد الشعر، وحاولوا أن يُوظِّفُوها في تقديم تفسير أرحب وأعمق لأوجه الإعجاز القرآني، يكشف من خلاله مناطق جديدة وبكر في التفسير والتحليل .

<sup>(1)</sup> S. J. Schmidit: Texttheorie., S. 151.

وينظر تفصيلاً موسعاً عند د. سعيد بحيري : اتجاهات لغوية معاصرة ص ١٤٠.

الْتَقَلِيدِي/عَلَمُ لَغَةَ الْجَمَلَةُ، يَنْظُرُ مَقَالَتُهُ اللَّهِمَةُ :

<sup>-</sup> Textliguistik : Zu Neumen ufern .

وأحسب أن هذه الأفكار والتصورات المطروحة لبحث كيفية الإعجاز، تنتج دلالات فعلسية ومحستملة وإحالية، وليست نهائية (أخيرة)، إذ يظل التفسير مفتوحاً وقابلاً لأن تستثمر عناصره المختلفة، وهي جوانب ثرية في الإعجاز. وبناء عليه، فإن الدلالات المستخلصة من هذه التصورات ليست أخيرة، إذ الدلالات الفعلية/المباشرة تكتسب من التتابعات الجملية، وهي المعنى الأول/المباشر. أما الدلالات والمعاني الثواني (المحتملة)، إنما تكتشف من خلال تكثيف الدلالات الجملية.

ويجب أن نذكر أن نواحي البحث في الإعجاز، تضم جوانب صوتية وصرفية وتركيبة ودلالسية ومعجمسية أ، ومن ثم فإن القسمة السابقة (ينظر: ٣/٣/٣ من البحث)، إنما أسقطت الجانسب الصوبي والمعجمي الذي عدنا عفاتيح الكلمات في سياقاتما المختلفة، وكذلك ما يتعلق بالجانسب الصوبي واظن (اعتقد) أن مثل هذا العنصر لا تقل أهيته عن العناصر الأخرى في تكوين بنية السطح وبنية العمق على السواء.

وقد افرزت طبيعة هذه التغيرات في دراسة الاتجاهات المختلفة إلى ظهور" نحو النص"، وهــو لا يرتكز على أدوات ومعارف محددة، وإنما هو علم متداخل الاختصاصات، يتشكل من خــلال عدد من العلوم المختلفة. وقد أدى نشأة "نحو النص " إلى وجود مهام جديدة أضيفت إليه(١)، وتتوقف مقدرته في الحكم على تلك الظواهر الراسخة في "نحو الجملة" والتي لا يمكن أن تفسر من خلاله نحو الجملة ، فيما يذكر بوجرالد(٢).

وقــد حاول علماء النص أن يجدوا تصورات وأفكاراً جديدة، مفارقة (مغايرة) لتلك الأفكار والرؤى الكامنة في نحو الجملة/التتابعات الجملية . فليست الجمل وحدها قادرة في ثنايا

<sup>(\*)</sup> يؤدي المكون المعجمي قيمة لا تنكر في التحليل النصي عند عدد من الباحثين، حول ذلك ينظر :

<sup>-</sup> Michael Titzmann : Strukturale textanalyse, S.164 وما بعدها

<sup>-</sup> Elesabeth Gulish und Andre : Linguistiche Textanalyse, S. 57 : 62

<sup>-</sup> Tamara Silma : Probleme die Textlinguistik, S. 69 رما بعدها

Lexikalische Solidaritaten, S. 47:87.

<sup>(1)</sup> Van Dijk T. A. : Textwissenschaft, S. 15. وما بعدها

<sup>(2)</sup>R. de Beaugrande : Text Grammar Rekisited, p. 6.

التحليل الجزئي أن تعطي دلالات/تصورات احتمالية للبنية الكبرى للنص، وبالتالي أدى هذا التصور إلى وجود غايات وأهداف ومهام<sup>(۱)</sup>، تنتظر علم النص، ولذا فإن تنمية هذه الأفكار، إنما يكون باستخلاص الدلالات المحتملة، وليست الفعلية، ذلك أن الدلالات الفعلية، تتبدى بوضوح في السلامل اللغوية على بنية السطح (بنية اللغة).

وتتفق هذه الأفكار والتصورات في "نحو النص" مع تلك الرؤية العامة عند عبد القاهر الجسرجاني، والتي خلص إليها د.عبد الفتاح لانثين بقوله: والتركيب النحوي له معنى أول يدل عليه ظاهسر الوضع اللغوي، وله معنى ثان ودلالة إضافية تتبع المعنى الأول، وهذا المعنى الثاني وتلسك الدلالة الإضافية هي المقصد والهدف في البلاغة، وقد جهد عبد القاهر في سبيل هذا الهسدف وشقي في الوصول إلى ذلك الغرض حتى خرج بقاعدة لا تتخلف وقانون لا يقبل السنقض (٢). وبالتالي فإن استخراج المعاني الثواني، تحتاج إلى قراءة واعية في "نحو النص" ويلتقي السنقض (٢). وبالتالي فإن استخراج المعاني الثواني، تحتاج إلى قراءة واعية في "نحو النص" ويلتقي هسذا المسمعي والسلاغة القديمة، في أن كليهما يسعيان من وراء قراءة النص/النصوص إلى استخلاص المعاني الثانية/غير المباشرة، أو معنى المعنى حسب تعبير الجرجاني

وقسد فرضت طبيعة المعالجة والتحليل في "نحو النص" قارئاً متمرساً، لا تقليدياً، يعتمد تلك الأدوات اللغوية المباشرة ويفسر ظاهر هذه التتابعات على السطح، وإنما يحاول أن ينفذ إلى مسا هسو وراء هذه الصياغات؛ ليتري التحليل والتفسير من خلال إضافة عدد من التصورات والأفكسار غسير الكامسنة في التتابعات اللغوية (بنية اللغة) المكتسبة من خلال معارفه وافكاره والسياقات الحضارية والأعراف الاجتماعية.

ومسئل هسله الحالة التي تتطلب قارئاً متموساً لاستخلاصها، وقد سماها د.عز الدين إسماعسيل "معنى المعنى" أو "المعنى الثاني" أو "المعاني الثواني"، ويوى أنه على الرغم من أن البنية الدلالية تعتمد على البنية النحوية، فإنما (البنية النحوية) ليست تفسيراً مباشراً لها، وعلى مستوى

<sup>(1)</sup> Van Dijk T. A. : Textwissenschaft, S. 34.

<sup>(2)</sup> د. عبد الفتاح لاشين: التواكيب النحوية من الوجهة البلاغية عند عبد القاهر ص ٤ .

<sup>(\*)</sup> حسول كيفسية إنتاج المعنى الثاني/غير المباشر (الإضائي)، يرى د. عبد الفتاح لاشين : أنه قائم على أساس السذوق والروابط الوثيقة بين المعنى الأول الظاهر والمعنى الثاني المقصود. التراكيب النحوية من الوجهة البلاغية عند عبد القاهر ص ه

"معسى المعنى" يصبح البناء النحوي، وإن كان بناء صحيحاً، عاجزاً عن أن يقدم معياراً سليماً للتفسير (١)

وبسناء على ذلك، فإن "المعنى الثاني" ليس مرتبطاً بالبنية اللغوية المتحققة في التتابعات اللغوية المتحققة أن التتابعات اللغوية المنتظمة، وإنما يتعلق بالسياق الحضاري وبالدلالات التي يستنطقها ، ومدى معرفته بتلك الدلالات المشتركة وما تتيحه السياقات الحضارية .

ويستنتج د.عز الدين: أن "المعنى الثاني" ليس له قوة المعنى الأول واستقراره، وإنما هو قابل للتعدد، بل هو قابل للتغير أو التراجع أو الإهمال والنسيان مع الزمن، ولأنه متولد أصلاً من علاقة خاصة بين المدلولات (المعاني) لا الدوال (الألفاظ)، فإنه غير قادر على أن يستقر لهائياً في ذاكرة اللغة أن وما نخلص إليه أنه إذا كان "المعنى الثاني" (") غير مستقر وقابل للتراجع أو الإهمال والنسيان، فيان هذه الرؤية تتيح الفسح من ناحية أخرى المجال للاجتهاد والتفسير والتاويل. وتعتسير هذه النقطة المرتكز الذي على أساسة وهنه يهذا هذا البحث وبحوث أخرى تحاول تقديم الستراث بقراءة جديدة، على أسس معايرة ومختلفة عن تلك التي احتكم إليها القدماء، ومن ثم نصل إلى دلالات / رؤى جديدة يترجها التفسير والإبردها)

وهكذا يضفي القارئ/ المحلل على النص تفسيراً يجمع بنية اللغة (النص) التي تبدو غير معترابطة (مبعثرة)، وتفرض طبيعة هذا الإجراء أن دور المتلقي/المفسر لا يقل أهمية في إثراء النص وإعطائه استمراريته ، ولا يقل عن دور منتج النص، وهكذا يتبوأ القارئ مكانة مرموقة في ضوء الاتجاه النصى<sup>(3)</sup>.

<sup>(1)</sup> د. عز الدين إسماعيل : قراءة في معنى المعنى عند عبد القاهر الجرجابي ص ٢٤.

<sup>( 2)</sup> السابق : الموضع ذاته.

<sup>(2)</sup> يسستثنى بوجسراند النصوص الواضحة / المباشرة لفوياً من هذه المعالجة كنصوص النعي في الجوائد، والتنبؤ الجوي، وإعلانات البيع أو الإيجار، وهلم جوا . ينظر :

R.de Beaugrande: Text Grammar Revisited, p. 8.

(4) حسول دور المتلقي/ المفسر وفيمته في إنتاج تفسير للنص، ينظر د. سعيد بحيري اتجاهات لغوية معاصرة ص المعرى حددة: النص الشعري ومشكلات النفسير ص ٤٦ وما بعدها و٧٦، والفصل الحامس بسيال المثال.

وينبغي أن نقرر أن علماء النص مختلفون فيما بينهم في التصورات والإجراءات، فمنهم مسن يعتمد "تجزئة النص" مثل مسن يعتمد "تجزئة النص" مثل فايتريش (٢)، وهناك من يقترح "تحوية النص" مثل فان دايك (٣)، وأما بتوفي فيذهب إلى "توليدية النص" مثل فان دايك (١)،

وقد أدت هذه الرؤى المختلفة والتصورات المتقاربة أحياناً والمختلفة في أحيان كثيرة إلى أنسنا إذا أردنسا أن نعتمد منهجاً واحداً أو تصوراً محدداً، فإن تصور بوجراند/درسلر هو المعتمد لدينا، حيث نجاول أن نحتير فاعلية تلك المعايير التي وضعناها لكي تحقق نصية النص. بيد أننا ينبغي أن نؤكد أن علماء النص، يرون أن نصية النص تتحقق بأقل قدر من هذه المعايير. أما إذا تحققست المعايير السبعة، فيكون النص كلاً متكاملاً، وإذا كانت التصورات النهائية لم تستقر بعد بين المعنيين بسانحو النص"، وبالتالي فإن ثمة كثيراً من القضايا بينهم مثار خلاف.

وتعتمد "نصية النص" عند بوجراند/ درسار على سبعة معايير، لابد من توافر قدر منها، لكي تتحقق له صفة النصية، وهي كما ذكراها على النحو التالي<sup>(٥)</sup> :

(Kohäsion)

1 ــ السبك

(Kohärenz)

٧\_ الحيك

(Intentionalität):

٣ المقصدية

<sup>(1</sup> R. de Beaugrande / W. Dressler : Einführung in die Textlinguistik.

<sup>(2)</sup> H. Weinrich: Die Textpartitur als heuristische methode.

<sup>(3)</sup> Teuon, A. Van Dijk: Aspeke einer Textgrammaratik.

<sup>(4)</sup> J. Petöfi: Transformationgramatiken und die grammatische Beschreibung der Texte.

<sup>(5)</sup> R. de Beaugrande / W. Dressler : Einführung in die Textlinguistik, S. 1 4. .

وينظو كذلك :

<sup>-</sup> Heinrich F. P.: Textwissenschaft und Textanalyse, S. 52-119.

<sup>-</sup> Heinz Vater: Einführung in die Textlinguistik, S. 31:64.

(Akzeptabilität) : ع الفبولية

(Informativität): هـ الإخبارية

(Situationalität) : الموقفية \_\_\_ الموقفية

(Intertextualität) : التناص التناص

ويجب أن نشير هنا إلى أن الفصل بين هذه المعاير، ليس في الواقع الفعلي، وإغا فصل استدعته أمور تختص بالجانب التنظيري عند علماء النص (بوجراند/درسلر)، ويفضي بنا هذا الملحظ إلى اعتبار معياري:السبك والحبك معيارا النصية الأولين. وكل منهما لا ينفك عن الآخر، فإذا كان من خلال الأول تتحقق فرضية التتابعات الجملية على السطح (بنية اللغية)، فإفيا تمسئل الصفر (لا قيمة لها) ما لم يقم تماسك دلالي بين هذه الوحدات (التماسك الدلالي).

وقد أدى هذا التوجه في البحث النصي إلى إيجاد صيغ جديدة وتصورات وأفكار مفارقة تلك المتبعة في "نحو الجملة" لم تعد قادرة على تقديم تفسير موض، يتناسب مع تلك الأفكار التي يسعى "نحو النص" إلى تقديمها، ويحاول أن يختبر فاعليتها في ضوء التصورات الجديدة المقتوحة .

ونقرر ابتداء أن التصورات الأساسية التي اقترحها ويقترحها علماء النص ليست نمائية ولا أخيرة. ويدل كم الخلاف بينهم فيما يمكن أن يقترح ضمن معيار (Kohäsion)، وفي ذلك نرى خلافاً واضحاً حول وضع عدد من القضايا التي تعد من صلب البحث النصي، ولنا حول هذه الجزئية عودة في قابل من البحث.

على أنسنا نختسبر مدى فاعلية هذه المعايير وتحققها في دراسات الباحثين في الإعجاز القسرآني، ولابعد أن أنوه إلى أن الإفادة من هذه الأفكار والتصورات الغربية في معالجة مشكل عسربي أصيل، ليس نوعاً من الترف، وإنما تفرض/تحتم طبيعة البحث عرضها ومناقشتها في ظل أفكسار القدماء (التراث) بتلك التي توصل إليها البحث النصي في وقته الراهن، ومن ثم فإن المقارنة تفيد في إضاءة القديم والكشف عن جوالبه النيرة، ولا يفوتنا أن ناخذ في الاعتبار الفروق التاريخية التي أفرزت كلاً منهم.

وإذا ما كان ما ورد من عناصر لها قيمتها في التحليل الكاشف عن إعجاز القرآن الكريم، فإنني اقرر أن كثيراً من هذه المفاهيم قد ورد عند أصحاب الوسائل عرضاً، أقصد عدم تحديد فحواها بشكل دقيق لم يكن قد تشكل بعد .

ولهذا يلاحظ أن مفهوم التلاؤم/الملائمة/الائتلاف عند أصحاب الرسائل في البحث في الإعجاز تمثل مفاهيم ديناميكية وليست استاتيكية، وبالتالي فإن معانيها متغيرة حسب السياقات، ولهـــذا فإن التصور النهائي/الأخير لها لم يكن قد استقر بعد، وربما يكون هذا الأمر هو الذي جعـــل الباحثين يتحاشون ترجمته كمقابل للمصطلح (Kohärenz) وفضلوا عليه : الالتحام، الاتساق، الحبك، التناسق، التقارن، التماسك، وكلها عناصر مرتبطة بالجوائب المعنوية للنص.

وهي رؤية مختلفة عن رؤية أصحاب المؤلفات من الباحثين في الإعجاز، إذ حاولوا جاهدين أن تكون هذه العناصر (المعايير) المستعملة محددة، وأكثر وضوحاً، ومن هنا جاءت فيما تشهيه المفارقة. وإذا كانت ثمة بعض العناصر التي اتفق حولها الباحثون في الإعجاز مع التيار البلاغي (المعاني، البيان، البديع) ومباحث النحو الوظيفي، فإن هذه العناصر المكونة لهذه التيارات، تحسناج فيما أرى إلى إعسادة وصد، موضحين المداخلات في الرؤى بين أصحاب البحث في الإعجاز، للمقاربة المنهجية بشكل واضح ومحدد.

ولا ريب أن تناول هذه العناصر بالمناقشة والتحليل على ذلك الاتساق والانتظام التي جاءت على هيئته قبلاً، يحتاج إلى قصل بيان، وتوضيح يستجلي دورها في انسباك وانحباك أجزاء النص

كما تسبين المداحسلات والمقاربات بين الاتجاهات المختلفة في الثقافة العربية مدى توظيفها للكشف عن أوجه الإعجاز، كما تم بيان ذلك في موضع ذلك من البحث (ينظر ٢/٣/٣ من البحث) ومن ثم فإن التعرض لمثل هذه العناصر بالمناقشة والتحليل، إنما يكشف بشكل وثبق عن كيفية تفاعل مظاهر السبك والحبك لإبراز النص .

على أيسة حال فإننا نتعوض فقط ، لما يمكن أن يقدم إسهاماً واعياً للنظرية النحوية وتكامل جوانبها عند الباحثين في الإعجاز، وإذا كانت الدراسات اللغوية التي قامت حول مفهوم

"النظم" عند الجرجاني، فإنني أراها قضية تحتاج إلى إعادة رصد؛ لاستخلاص المعاني الثواني/معنى المعنى ؛ إنصافاً لأولئك القوم الذين خدموا اللغة مخلصين . هذا التصور الأولي لقضية الإعجاز، يحاول أن يقرأ ما كتب من خلال تصورات وأفكار مطعمة بأفكار حديثة للمقاربة المنهجية بين ما هو قديم (البحث في الإعجاز)، وما هو معاصر (اللسانيات النصية) .

ولعال مقصدانا في ذلك ما اصطلح عليه في الدرس النصي بالسبك (Kohärenz) والحيك (Kohärenz) والجوانب الأخرى من المعايير. ونقصد بالسبك تلك الوسائل اللغوية السبي تتحقق بما الاستمرارية والاتصال لظاهر النص (Suface text)، ونعني بظاهر النص الأحيدات اللغوية التي ننطق بما أو نسمعها في تعاقبها الزمني، والتي نخطها أو نراها بما هي كم متصل على صفحة الورق... أما الحبك يختص بالاستمرارية المتحققة في عالم النص Textual متصل على صفحة الورق... أما الحبك يختص بالاستمرارية المتحققة في عالم النص Concepts والعلاقيات Relations الرابطة بين هذه المفاهيم (۱). مكونين فيما بينهما تصويراً في النفس فيما تعارف عليه باللغة، حسب تعيير الخطابي

واحسب أن هذه الأفكار والتصورات الجزئية/الأولية نجد لها معالجة تراثية، نشير إلى ألف المدرس النقدي سواء عند الحاحظ والأمدي والعسكري وابن رشيق وغيرهم أن ألفيا عرف بقضية اللفظ والمعنى (٢) في النقد الأدبي، وقد كتب الباحثون حولها دراسات أصيلة، جعلت منها صفة مائزة في البحث النقدي بصفحة خاصة .

<sup>(1)</sup> د. سعد مصلوح : نحو أجرومية للنص الشعري ص ١٥٤ ، وينظر الأفكار ذاتما :

S. J. Schmidt: Texttheorie, S. 154, 158 وما بعدها

<sup>(\*)</sup> يتفق هذا الاستنتاج مع ما ذهب إليه د. منير سلطان حول المداخلات بين هذه العناصر عند أصحاب النحو والنقد الأدبي والبحث في الإعجاز. إعجاز القرآن بين المعتزلة والأشاعرة ص ١٤٥: ١٥١.

<sup>(2)</sup> يرى د. درويش الجندي أن قضية "اللفظ والمعنى" برزت نتيجة الجدل الدائر حول قدم القرآن وحدوثه وما استتيمه في ماهية الكلام ولقد اتصل الفقهاء بمله القضية ، كما اتصل المتكلمون. نظرية عبد القاهر في النظم ص ٧٧ ومـــا بعدهــــا. كما قدم د. عاطف جودة نصر عرضاً قيماً موسعاً حول قضية "اللفظ والمعنى" تحت عنوان النفسير ومشكلة اللفظ والمعنى. متتبعاً هذه القضية بالتحليل في الثقافة العربية الإسلامية من ناحية، وعلاقتها ==

ولعل إفادة الباحثين في الإعجاز من مثل هذه التصورات المطروحة عند التبارات الأخرى أدى كسم إلى الكشف عن جوانب ثرية من النص القرآني، الأمر الذي أدى بالخطابي والسرماني الاستعانة بمثل هذه المفاهيم والتصورات المستعملة في التبارات النقدية والأدبية. ولا ريب ألهم أضافوا إليها وحاولوا تطويعها لحدمة قضية الإعجاز، مما أفضى في النهاية إلى أن يخطو كما خطوات متقدمة متمثلة عندهم في نظرية "النظم"، وإن لم تأخذ التصور النهائي، الأمر الذي أفاد منه عبد الجبار فيما عرف عنده بـ "الفصاحة" ورسخها الجرجاني فيما عرف بـ "النظم"، وهو مكمن الإعجاز القرآني عندهم، وربما نخلص في هذا السياق إلى ذلك البدء الذي ذهبوا إليه وهمي قضية "اللفظ والمعنى"، وهو يقابل ما اصطلح على تسميته بالسبك والحبك، إن جاز مثل هذا التشبيه.

وبناء عليه، فإنه قد أدى بالباحثين في الإعجاز إلى معالجة هذه القضايا منتثرة على تلك الطـــريقة المسلوكة عندهم، غير أننا مخاول توزيع مثل هذه العناصر مجتمعة، والحال أيضاً لقضايا الحـــك (Kohärenz)، كمـــا أن ثمة قضايا تقع الموقعين معاً، وأحسب أن جل قضايا السبك والحبك تندرج ضمن هذا الإطار باستثناء الحالات التي تأتي الإشارة إليها في حينها .

### 

تمثل هذه المرحلة ما ورد عند الخطابي والرماني، فقد عوف الخطابي النظوم بقو له : هي التي بما يكون انتلافها وارتباط بعضها ببعض، فيتوصل بالحتيار الأفضل عن الأحسن من وجوهها إلى أن يأتوا بكلام مثله(١). وفي موضع آخر، يؤكد هذه الرؤية بقوله: ولا نرى نظماً أحسن تأليفاً

<sup>=</sup>بالفكر اليوناني من ناحية أخرى. النص الشعري ومشكلات التفسير ص ٩٩ : ١١٤. وفي موضع آخر يرجع ثنائية اللفظ والمعنى إلى ثنائيات متعددة في الثقافات كلها ص ٦٨.

الخطابي: بيان إعجاز القرآن ص ٢٤.

وأشهد تلاؤماً وتشاكلاً من نظمه(١). وفي موضع ثالث يقول : وأما رسوم النظوم، فالحاجة إلى النقافة والحذف فيها أكثر؛ لأنما لجام الألفاظ وزمام المعاني، وبه تنتظم أجزاء الكلام ويلتئم بعضه بعضاً، فتقوم له صورة في الذهن يتشكل بما البيان (٢).

ونستطيع أن نستظهر عدداً من المبادئ النصية في هذه النصوص الثلالة التي اقتطعتها مما هـو وارد عند الخطابي، فيظهر النص الأول:الائتلاف/التأليف، الارتباط، التلاؤم والتشاكل، وجـامع هـذه العناصر كلها "النظم"، وبالتالي يمكننا القول " إن التلاؤم، الارتباط، التشاكل مظاهر مختلفة لمعنى واحد. كما تشير النصوص عند الرماني إلى ذلك الارتباط الواقع بينهم، وإذا كـان الـنظم هـو العنصر الرابط لكل هذه العناصر، أو بتعبير أدق لمعياري السبك والحبك المختصان بالنص.



وفي هـذه السرؤية اتفاق مع ما ذهب إليه د.سعيد بحيري بقوله :ارتباط مصطلح النظم بالتأليف والمتلائم والتشاكل، وكذلك تضمن نظوم التأليف للألفاظ والمعاني معاً، غير أن دحول الأولى لازم أولاً لتحقيق وجود الثانية، وتلك إضافة أخرى أسهمت في اتساع دلالة المصطلح لديه، فقد جعل من أشكال النظم (رسوم النظم) ضابطاً للألفاظ والمعاني معاً (٣).

ويلاحظ أن النص الثالث (بيان إعجاز القرآن ص ٣٣) تأكيد على ما ورد في الموضعين السابقين، ومن ثم فالنظم عنده يشتمل على خاصتين، الأولى : التلاؤم (حبك) الثانية :الارتباط (سبك)، أو ما يمكن أن نطلق عليهما معاً سبكاً وحبكاً، ومن هنا يأتي الائتلاف كمقابل للحبك والارتباط مقابلاً موضوعياً للسبك .

<sup>(1)</sup> السابق : الموضع ذاته.

<sup>(2)</sup> السابق ص ٣٣.

<sup>(3)</sup>د.سعيد يحيري : القصد والتفسير في نظرية النظم (معاني النحو) عند عبد القاهر الجرجابي ص ١٦٥.

وإذا ما عمقنا النظر، وأخذنا نفكك تلك الشفرة اللغوية في نصوص الخطابي وجدناها مشتملة على خاصتين، الأولى: الانتلاف، وبه تتسق الكلمة مع ما قبلها وما بعدها داخل إطار الجملة، وهكذا تتآزر هذه الجملة على هذا النحو من الائتلاف لصياغة جمل وفقرات ونصوص مسترابطة الأجزاء معنوياً. الثاني أن هذا الائتلاف المعنوي لابد أن يوازيه عنصر آخر متمثل في العناصر اللغويسة الماثلة في التتابعات اللغوية/الجملية. وخلاصة القول حول رؤية الخطابي إن النص اللغوي أو الجملة لكي يتحقق فيها عنصر التواصل والتعبير، ينبغي أن تتحقق فيها هاتان الخاصستان(۱۱). وبسناء على ذلك، نلاحظ استخدام "النظم" كمصطلح منذ وقت مبكر، يوجب ملاحظة خصوصيته في تلك المؤلفات التي عالجت قضية الإعجاز القرآبي.

ويؤكد هدف الملحظ أن "النظم" قد أفاده الجرجاني من نظرية الخطابي النحوية (١٠) وسوى بينه وبين "معاني النحو" في بعض الحالات، وأحسب أن تلك التفرقة مأخوذة (منقولة) من تلك النصوص التي أوردناها للخطابي، إذ إن معناها قائم على التسوية بين "النظم" من جهة، و "معاني النحو" من جهة أخرى. غير أن الجرجاني ذكرها صراحة، الأمر الذي لم يذكره الخطابي مباشرة، وإن كان ما ورد عنده بشكل ضمني، ويشير "معاني النحو" إلى تلك الحاصية المهمة في الائتلاف/الارتباط، فيما تمثل العناصر النحوية، بينما تأتي "المعاني"، لتجسد تلك الرؤية اللفظية، وهكذا يتضافر عند كل من الخطابي والجرجاني لإلتاج النص واتساقه، إذ يقدم كل عنصر تفسيراً

<sup>(1)</sup> مسن اللاقت للنظر أن مثل هذا التصور نجده لدى سببويه في الموازنة بين الجانب النحوي والدلالي، يقول : قصمنه مستقيم حسن ومستقيم قبيح، وما هو محال كذب. فأما المستقيم الحسن، فقولك : أتيتك أمس وسآتيك غداً وسآتيك أمس ، وأما المستقيم الكذب ، فقولك : حملت الجبل ، وشربت ماء البحر ، ونحوه ، وأما المستقيم القبسيح ، فسأن تضع اللفظ في غير موضعه، نحو قولك : قد زيداً رأيت ، وكي زيدا يأتيك ، وأشباه هذا. وأما الخال الكذب ، فتقول : سوف أشرب ماء البحر أمس. الكتاب ٨/١.

<sup>(\*)</sup> يستظر حسول ذلسك: د. سعيد بحيري : القصد والتفسير في نظرية النظم (معاني النحو) عند عبد القاهر الجرجان ص ١٥٩.

<sup>(2)</sup> خلسص الأستاذ وليد محمد مواد إلى أن الخطابي من خلال عدد من النصوص وضع أيدينا على مفتاح نظوية السنظم ، وبالتالي يكون الخطابي سباقاً لعبد القاهر لمعرفته أسرار الإعجاز ، وهو "النظم". نظرية النظم وقيمتها العلمية في الدراسات اللغوية ص ٢٨.

ويخدم جانباً، ليس موجوداً في العنصر الآخر. ويتفق مع ما خلص إليه أحد الباحثين:بأن الخطابي لا يهتم بفنون القول، وموضوع علوم البلاغة والبيان والبديع كثيراً في كتابه، بل يجعلها في المقام الثاني، ويجعل الصدارة للنظم ليكشف عن سر الإعجاز فيخالف بذلك سابقيه(١).

إذن النظم عند الخطابي يشمل الارتباط، الائتلاف، المتلائم، التشاكل، بتعبير الباحثين في الإعجاز، وكلها مظاهر لانسباك النص وانحباك أجزائه الظاهرة والباطنة. وإذا كان التلاؤم السدي يؤدي معنى:الائتلاف والتشاكل عند الخطابي، أشار إليهما على ألهما عناصران مختلفان لمفهوم واحد. أما الارتباط والائتلاف فقد عبر عنه المتأخرون بأسماء مختلفة، نأي إليها في حينها في المحث.

وما نخلص إليه أن الخطابي كان مركزاً على "النظم" ومقصده في ذلك اللفظ والمعنى؛ أي تضافر العناصر الظاهرة(الارتباط/السبك) مع العناصر الباطنة (الانتلاف/الحبك)، فيما أطلق عليه الجرجابي بالنظم، وبالتالي جاء اهتمامه به في المقام الأول، بينما لم نو شيئاً عن البديع إلا في القليل النادر، كما يشير التحليل (ينظر ٢/٢/٥) من البحث) وجاء اهتمامه بالبيان في الأسرار، وعلى هذا الأساس، فإن مرجعية الإعجاز عنده مردها إلى النظم، وتمثل أعمال الخطابي في هذا الاتجاه مرحلة مهمة، بناء على رؤيته وعنايته بعلاقة الألفاظ بعضها ببعض، ومن هنا يكون قد خطا بسظرية السنظم خطوة مهمة في تاريخ الدراسات المتعلقة بوجه عام والدراسات المتعلقة بالإعجاز بوجه خاص متقدماً على الرمابي في هذا الصدد.

وتبقى السمة الجوهرية الفارقة بين عمل الخطابي والجوجاني، وتتمثل في :

ان السيطم عند الخطابي لا يتجاوز حدود أسوار الجملة، في مقابل مفهوم "النظم" عند عبد القاهر الذي تجاوز به الجملة إلى العلاقات الداخلية بينها وعلاقات الجمل بعضها ببعض وعلاقة الفقرة، ثم علاقة النص أو ما في حكمه. ومن خلال هذا الاستخلاص لا نوافق ما خلص إليه د.البدراوي زهران(٢).

<sup>(1)</sup> د. محمد زغلول سلام : أثر القرآن الكريم في تطور النقد الأدبي ص ٢٦٣.

<sup>(2)</sup> د. البدراوي زهران : عالم اللغة عبد القاهر الجرجاني ص ١٦٦.

٢ أن عبد القاهر جعل "النظم" الوارد عند الخطابي نظرية لها مفهومها وعناصرها وطورها حتى بلغت ذرومًا عنده.

وتجلس الإشارة في هذا السياق أن خاصيتي التلاؤم والربط عند الخطابي، هما الخاصتان الأكسش أهمسية/بسروزاً في مذهبه النحوي في الكشف عن إعجاز القرآن، ومرد ذلك يعود إلى حقيقتين :

الأولى : أهما يوتبطان ارتباطاً وثيقاً ومباشراً بالنص، وهما يقعان ضمن إطار مفهوم أكبر، يجمع بينهما عند الخطابي، وهي خاصية النظم .

الثانسية : أن هاتين الخاصتين لم يجعل لهما الخطابي مفهوماً محدداً، كمفهومين أساسيين في توضيح منفرقة مذهبه في الإعجاز، غير أن هذا ينبغي أن يؤخذ بشيء من الحيطة والحذر، إذ ثمة مواضع منفرقة مسن "نكته" ثدل بوضوح على أهميتها في إطار تلك النظرية التي يعمل من خلالها، وقد أدت به هذه الرقية إلى دوران هذه المفاهيم وانتشارها في رسالته، أو لنقل، إلهما يعدان محورين مهمين من محاور البحث والتحليل.

وعما تجدر الإشارة إليه أيضاً أن المعايير الثلاثة المختصة بالتأليف، تركز على جوالب تختص باللغة، فيما يختص بـ "التنافر" الذي يعكس صعوبة في النطق ؛ نتيجة للتقارب المخرجي، يسنما بسقى ثمة تأليف متلائم في الطبقة الوسطى، في مقابل المعيار الذي يؤدي إلى التنافر وياتي المعيار الثالث: المتلائم في الطبقة العليا، يمثله القرآن الكريم، ويعكس هذا العرض بوضوح مدى المحتصاص "التأليف" بالجانب المقطي، في حين يختص "التلاؤم" بالجانب المعنوي كمقابل موضوعي لم عند المعنين بـ "نحو النص".

في حسين يساني "التلاؤم" عند الرماني ، يقصد به الشق المعنوي، إذ هو نقيض التنافر، وهسوس التنافر، وهسوس التلاؤم س تعديل الحروف في التأليف (¹) ولهذا يأتي كمقابل لحاصية "التأليف" المختص بالبنية اللغوية المتمثلة على الورق، مما يؤكد هذه الرؤية .

وتعتضــــد هذه الرؤية بتقسيمه التأليف إلى ثلاثة أرجه تختص جميعها بالجانب اللغوي، متنافر ومتلائم في الطبقة الوسطى ومتلائم في الطبقة العليا<sup>(١)</sup>.

وقد فطن أحد الباحثين إلى عناية الرماني باللفظ والمعنى والعلاقة القائمة بينهما، أثناء حديث عسن المتلائم بين اللفظ والمعنى، والمواد به حسن النظم ودقة الرصف (٢). وعلاقة هذا الكسلام بما هو وارد عند الجاحظ، وهي رؤية أدت إلى التداخل بين جوانب مختلفة من جوانب الثقافة العربية، ومن ثم نرى د.الربيعي يقول:وقد فطن البلاغيون الأدباء إلى أهمية ذلك الترابط، وما ينسبغي أن يكون عليه قدراً من الجمال، فكان بذلك واحداً من المقاييس التي تعنى بنوعية العلاقيات بسين تلك العناصر والمكونات، وقد عبروا عنه بالفاظ مختلفة أهمها:القوان والالتثام والانسجام والاتحاد والارتباط (٢).

ومن ثم فإنسنا نستنير بتلك المقولات في الكشف عن جوانب تتعلق بمغزى تلك المعايير، وأولى هذه الملحوظات المتفرقة في كتب الإعجاز، ألهم لم يحددوا فحواها تحديداً مباشراً، وقد أدى هذا التصور أن هذه العناصر جاءت فيما تشبه الرؤى الفردية، وقد ذهبوا في البداية إلى :

- الله عنها عدل معايير أخذ يُعبّر كل منهم عنها بطريقته.
- وفسادة الباحثين في الإعجاز القرآني من تلك العتاصر النصية التي وردت في ثنايا كتب السبلاغة والسنقد بعامة، بيد ألها أخذت تتحول إلى معايير أساسية، وقد كتب لبعضها الشسيوع والذيسوع في حين توارى بعضها بالحجاب، والتبذ مكاناً قصياً من دراسة

صد. درويـــش الجندي فيشير إلى جانب آخر من جوانب تأثر الرماي بالجاحظ ، فيقول: تأثر الرماي بالجاحظ في تقسيم الدلالات إلى اللفظ والإشارة والنقد والحال. نظرية عبد القاهر في النظم ص ٣٧.

<sup>(1)</sup> الرماني: النكت في إعجاز القرآن ص ٨٧ .

<sup>(2)</sup> ولسيد محمد مراد: نظرية النظم وقيمتها العلمية ... ص ٢٦ ، وهو ينقل كلام د. شوقي ضيف برمته دون أن يشير إليه .ينظر : البلاغة تطور وتاريخ ص ٩٠٥.

<sup>(3)</sup> د. حامد صالح خلف الربيعي : مقاييس البلاغة بين الأدباء والعلماء ص ٧٥.

البحـــ في الإعجــاز القرآني، وتدل معايير: الاتحاد والقران على مدى تحقق تلك الفرضـــية (١) وإن كانت تلك هي المصطلحات التي تشكل مفارقات لبني لغوية مختلفة، يتحقق من خلالها الانسجام على مستوى عالم النص.

ومسن الملاحسط أن هذه المعايير تدل على ما ذاعت ترجمته بــــ"السبك"، وهي الترجمة الأكثر قبولاً وشيوعاً ، هي المنقولة من التيار الأدبي<sup>(۲)</sup> والنحوي، فإن ما ورد عند الجاحظ من "القران" ولم يتم له الذيوع والانتشار كـــ(القران) الوارد عنده في قوله: وقال أبو نوفل بن سالم لوؤبة ابن العجاج : يا أبا الجحاف : مت إذا شئت، قال:وكيف ذاك؟، قال:رايت اليوم عقبة بن رؤيسة ينشسد رجسزاً أعجسبني قال : إنه يقول، لو كان لشعره قران، ويفسر القران بالتشابه والموافقة (۲) وكذلك "الاتحاد" الذي ورد عند الجرجابي .

وأحسب أن مصطلح: القرآن والالتنام/ التلاؤم الواردين لدى الجاحظ يؤديان معنى واحداً، بيد أنه إذا كان قد كتب لمصطلح الالتنام الشيوع والذيوع في مجال النقد الأدبي، وفيما يحسس جوانسب الإعجساز القرآني، فإن معيار "القرآن" الموازي له على مستوى البنية الدلالية، مسيؤدي المعسنى ذاته، غير أنه لم يكتب له ذلك أما مصطلح "الاتحاد" الذي أورده الجرجابي، فالرأي عندي أنه لم يحظ بقبول لدى الباحثين التاليين للجرجابي، وفضلوا عليه أحد مصطلحات الجاحظ:الالتنام/التلاؤم الذي يعنى القران.

وبالستالي فسإن الباحسين في الإعجاز اللغوي/البلاغي للقرآن الكريم أفادوا من تلك الدراسسات التي قامت حول الأدب في الكشف عن وجوه إعجازه، وإن كانت تلمح دون أن تصرح به مباشرة، وبالتالي فإنه على الرغم من أن هذه المعايير عند أصحاب الرسائل، لم يتخدد لحسا معنى يخصها ويجمعها، إلا أنه قد بدأت تتشكل لها ملامح جوهرية مائزة، تجعل منها معايير

<sup>(1)</sup> السابق ص ۲۷۵.

<sup>(2)</sup> يقسول الجاحظ: وأجود الشعر ما رأيته متلاحم الأجزاء سهل المخارج ، فتعلم بذلك أنه قد أفوغ إفراغاً واحسداً وسسبك سبكاً واحداً ، فهو يجري على اللسان كما يجري على الدهان. البيان والتبيين ٢/١٦. ويقول أسسامة بن منقذ ، وأما السبك ، فهو أن تتعلق كلمات البيت بعضها ببعض من أوله إلى آخره .... ولهذا قيل : خير الكلام المحبوك المسبوك الذي يأخذ بعضه برقاب بعض. البديع في نقد الشعر ص ٢٦٣.

<sup>(3)</sup> الجاحظ : البيان والتبيين ٢٨/١.

قابلة فيما بعد أن تنحو نحو المفاهيم. الأمر الذي تبدت قسماته بوضوح فيما بعد عند المتأخرين (السيوطي) من أصحاب هذا الاتجاه .

ومما تجدر الإشارة إليه أن تلك المعايير التي أشارت إليها الكتب المعنية بالنص، وأخص بالذكر معياري النصية الأولين، فيما يختص بالنص، كان أصحاب النيار النقدي أيضاً على وعي تام بهما، وقد شبه ابن طباطبا العلوي السبك بالجسد والحبك بالروح، يقول : وإذ قلت قالت الحكماء إن للكلام حسداً وروحاً، فجسده النطق وروحه معناه، فواجب علي صانع الشعر أن يصنعه صنعة لطبقة مقبولة مستحسنه مجتلبة نجبة السامع له والناظر بعقله إليه مستوعبة عشق المستامل في محاسسنه والمستفرس في بدائعه، فيحسبه جسماً ويحققه روحاً؛ أي يتفق لفظاً ويبدعه معسى... به يسوي اعضاءه وزناً ويعدل اجزاءه تاليفاً ويحسن صورته إصابة، ويكثر رونقه اختصاراً، ويكرم عنصره صدقاً ...(1).

وغمة رأي للدكتور العبد يرى فيه: أنه فضلاً عن مفهوم الحبك نوى في مصادر التراث السبلاغي مفاهيم أخرى ارتبطت بسياقاتها اللغوية في الدلالة على ما يدل عليه الحبك أو شئ مما يسدل عليه، فالاتصال والامتزاج والالتئام والالتحام والتلاحم والاتساق والائتلاف والاقتران والارتسباط والملائمة والمناسبة والتناسب وغيرها. لعل الالتحام والتناسب والاتساق أدناها إلى مجال اختصاص الحبك المعنوي وأنآها عن الالتباس والانتقال بالدلالة على خواص أخسرى الفظية (٢).

غير أنيني أسسجًل شيئاً يتعلق بتلك المعايير التي أشار إليها د.العبد على ألها خواص "ألحبك" أو مما يدل عليه، حسب تعبيره، فذكر الالتحام، التلاحم، الاقتراب، الارتباط، وأحسب أن مثل هذه المعايير التي أوردها يمكن للمعيار الواحد أن يأتي بأكثر من دلالة، ولا أدل على ذلك من المناقشة الواردة عالياً، ولم لا؟ واللسائيون المعاصرون مختلفون فيما بينهم في ترجمة مصطلح من المناقشة الواردة عالياً، ولم لا؟ واللسائيون المعاصرون مختلفون فيما بينهم في ترجمة مصطلح للهذه ولا أخربسية (يسنظر: هامش ما ، المن البحث). وما ظني بهذه

 <sup>(1)</sup> ابن طباطبا:عيار الشعر ص ٢٠٤ ، لا ينسع المقام لذكر كل النصوص ، ونكتفي بمذا النص تجنباً للتكوار ،
 ومن شاء فليرجع ثمة في ص ٢٠٩ . ٢١٣ من الكتاب.

<sup>(2)</sup> د. محمد العيد : حبك النص ص ١٣٨ ، ١٣٩.

المفاهسيم إلا أنهسا لم تكسن واضسحة في تلك الحقبة، وكانت السياقات هي الفيصل في تحديد مقصسودهما، فالالتحام يفيد عدداً من المعاني عند الجرجاني<sup>(1)</sup>، وتوجز تلك التصورات في المحاور التالية :

- ١--- الالتحام بين أجزاء الكلام .
- ٢ الالتحام بين المعنى النحوي والمعنى المراد .
  - ٣\_ الالتحام بين معاني الألفاظ .

ومن ثم، فإن معانيه متغيرة تبعاً لتغير السياقات المختلفة، ويؤكد تلك الرؤية أن "الالتحام" في رقسم (١) يرتسبط بالجانب اللغوي المتحقق على سطح القرطاس، وهو ما يتحقق في عدد من الظواهر البلاغية التي تقوم على عنصرين لغويين أو أكثر، كالتقسيم والتفسير والجناس والطباق، ورد العجز على الصدر، وما إلى ذلك من الظواهر التي تقوم على الاستيفاء أو الاستدعاء.

كما يؤكد تلك الرؤية التي خلصنا إليها، أن "الالتحام" يتعلق بالجوانب اللغوية المتحققة على السطح، أن أب هلال العسكري، قد وقف على الأبعاد البلاغية للالتحام والتوابط في بعض الظواهر، فقال عن التوشيح: هو أن يكون مبتدأ الكلام ينبئ عن مقطعه، وأوله يخبر بآخره، وصدره يشهد بعجزه حتى لو سمعت شعراً وعرفت رواية، ثم سمعت صدر بيت منه، وقفت على عجرة، قبل بلوغ السماع له، وخير الشعر ما تسابق صدوره أعجازه أو معانيه وألفاظه، فراه سلساً في النظام جارياً على اللسان، لا يتنافى ولا يتنافى، كأنه سبيكة مفرغة أو شئ منمنم، أو عقد منظم من جوهر متشاكل (٢).

وعلى الرغم من التحديد الموجز الذي عرض له د. الربيعي، إلا أنه أثناء مناقشته لمفهوم "الالستحام" وبالتحديد ما يتعلق برقم (١): الجانب اللغوي الصرف، خلط بشكل واضح بين المقصود في رقم (١) و(٢)، فقال: إذا صح أن مقياس "الالتحام" يتحقق بالظواهر التي تقوم على عنصسرين أو أكسش، فيمكن أن يكون الكلام على التعلق والتضام في مبحث الفصل والوصل داخسلاً في هذا المستوى من مقياس "الالتحام"؛ لأن فكرة الالتئام والمناسبة من أهم الأسس التي

<sup>(1)</sup> ينظر د. حامد صالح خلف الربيعي: مقاييس البلاغة بين الأدباء والعلماء من ص ٢٨٢ – ٢٩٧.

<sup>(2)</sup> أبو هلال العسكري: كتاب الصناعتين : الشعر والنثر ص ٤٢٥.

قامــت علــيها دراســة الفصل والوصل في التراث البلاغي<sup>(۱)</sup> وهذا يعني أن معيار "الفصل والوصــل" لا يتعلق فقط بالجانب اللفظي، وإنما يرتبط من جهة أخرى بالجانب الدلالي، وبالتالي يمكن القول إنه ينتمي إلى الظواهر اللغوية المتمثلة على السطح أصالة، وإلى عالم النص بالتبعية، يحيث لا يمكن الفصل بينهما .

وتأسيساً على ذلك، وجدنا عدداً من العناصر التي جاءت بشكل موجز كـــالتلاؤم والتشاكل والملائمة والقران والالتحام كعناصر دالة على خاصية الحبك، في حين يأتي الارتباط والتأليف كعناصر مقابلة دالة على خاصية السبك، والرأي عندي أن ما جاء حول هـــــده الحاصية عند اصحاب الرسائل، يمثل رؤى أولى تلقفها الخالفون في الإعجاز القرآني ونموا افكارها، ولنا في ذلك أدلة، نكشف عنها النقاب في حينها من البحث.

# ٤/٣:المكون البلاغي في نظرية "نحو الجملة" من منظور الباحثين في الإعجاز

## القرآبين :

ثمة عدد من الأفكار البلاغية التي اشار إليها اخطابي والرماني تختص بالتحليل، فإذا كان السرماني قدد أرجع الإعجاز إلى حوالت بلاغية بحتة، منها ما هو لفظي كالتلاؤم والفواصل والستجانس والتصريف والعضمين، ومنها ما هو معنوي كالإيجاز والتشبيه والاستعارة والمبالغة والبيان، فيان كل ذلك إنما هي قضايا جزئية، تتعلق باللفظ والمعنى في محاولة للمقاربة النصية بينهما، وبناء على هذا النهج بقي في إطاره العام، في حدود الجملة، إذ لم يشر الخطابي والرماني إلى معالجة نصية متكاملة من خلال النص القرآني، وبالتالي جاءت مثل هذه الجوانب في معالجات مقتضية، وتعدد إشارهما في هذا السياق مؤشراً فعلياً في هذا الاتجاه، أشار لها ضمنياً، وإن لم يصرح بذلك.

غير أن التحليل والمناقشة تكشف عن أوجه مفارقة الرماني في جوهو نظريته للخطابي، إذ يـــرفض فكرة النظم كمعول عليها سو الإعجاز، ومن ثم رأيناه يتوجه تلقاء البلاغة المعيارية

<sup>(1)</sup> د. حامد صالح محلف الربيعي : مقاييس البلاغة بين العلماء والأدباء ص ٢٨٥ ، ٢٨٦.

الحالصة، في حين يرجع الحطابي الإعجاز إلى النظم، وإن لم يكن عنده قد بلغ ذلك المبلغ عند الحرجابي في الدلائل، كما سياني .

كما تعكس دراستيهما جوانب مهمة من جوانب تحليل/تفسير أوجه الإعجاز القرآني، حيث لم تكن قضايا البلاغة قد بدأت ملامحها الأساسية تتضح. ومن ثم فإنها عندهما تشمل قضايا بلاغية عامية، وهكذا احتشدت قضايا بلاغية كثيرة، أرجع إليها الرماني الإعجاز، إلا أن السيديع(البلاغة) على الرغم من أهميته والمعول عليه في "نحو النص" لم يأخذ حيزاً مرموقاً من نظرية الحطابي والرماني في ظل تحليل قضايا الإعجاز.

وتنبغي الإشارة إلى أن هذه المعالجة عندهما لم تكن قد اتضحت دعائمها الأساسية بعد، وإن وجدت فيها بذور، تعد امتداداً لما أورده الجاحظ، ورؤية أفاد منها كل الباحثين في الإعجاز بشكل عام. بيد أن الرؤية العامة لديهما على الرغم من التطوير (التحديث) لمفهوم النظم المأخوذ عن الجساحظ، إلا أن تحليلها ظل في مجموعة النهائي لم يتعد إطار "نحو الجملة"، وتعد هذه سمة جوهوية يتميز بما تحليل جوانب الإعجاز في هذه المرحلة (مجموعة الرسائل).

وعلى الرغم من أن الباحثين في الإعجاز بشكل عام، يرون أن الباقلاني لم يكن له إسهام فعلى، زيادة على ما جاء عن السابقين، كالجاحظ والخطابي والرماني، بيد أنني لا أتفق معهم، إذ نزى معالجة متكاملة لبعض السور القرآنية والقصائد الشعرية والخطب النثرية التي تشير ضمناً إلى الملامح الفارقة بين اتجاه الباقلاني واتجاه السابقين له في تحليل جوانب الإعجاز بدأت ملاحمه تتضح. ومن ثم نلاحظ توسيعاً للجوانب الأساسية لمفهوم البلاغة، خلافاً لما جاء عسند الحطابي والرماني بشكل خاص، وهكذا نلاحظ سمات خاصة لدى الباقلاني، وإن لم يستطع أن يبلور نظريته في شكلها النهائي. صحيح هي رؤية أكثر تقدماً، بيد أنه استطاع على الرغم من مسايرته للسابقين مان يضيف/ يطور جوانب التحليل والكشف عن جوانب الإعجاز، وهكذا بدأت ملامح الكشف والتحليل في القرآن تخطو خطوات حديثة على يد الباقلاني، في ألها ولت وجهتها شطر "نحو النص" ضمناً، وإن لم يصرح به مباشرة.

وإذا كان د. شوقي ضيف (١) يرى أن الرماني يرفض أن يكون "البديع" داخلاً في الإعجاز؛ لأنه يدخل في نطاق الطاقة البشرية. فإنني لا أوافقه فيما ذهب إليه، حيث كان البديع يعني المشمل كل أنواع البلاغة التي عوفت التقسيمات فيما بعد الإمام عبد القاهر، صحيح هي في مقدور البشر، إلا أن هذا لا يمنع من توظيف مثل هذه العناصر تبعاً للسياقات المختلفة، خاصة إذا كانت مفروضة فرضاً، ومن ثم فإن عناصر البديع البلاغة يمكن أن تقدم رؤى جديدة توظف في "نحو النص" العربي .

وفي هسدًا السياق حسبي من تبريز أمور نستجلي فيها الركائز الأساسية، وهي مبادئ جوهرية مائزة لهذه الحقبة من البحث في "نحو الجملة" للبحث في الإعجاز :

- ٢\_ العلاقـة بــين المفاهيم والتصورات القائمة في دراسات الأدب والنقد، وتأثير ذلك على
   المفاهيم والتصورات عند الباحثين في الإعجاز .
- س\_ يلاحظ أنه على الرغم من وجود مصطلح "النظم" عند الجاحظ الذي جاء اهتمامه به في ظـل قضية بقيت مثار خلاف بين الباحثين (اللفظ والمعنى في النقد الأدبي)؛ أي ألها دراسات لم تتعد الاهتمام بــ"نحو الجملة"، وبالتالي ظلت بحوثهم في إطار حدود علاقة الكـلمات بعضها ببعض، ومن هنا جاء اهتمامها بالتشبيه والكناية والاستعارة والبيان والإيجاز، ولكنها دعائم/مرتكزات أساسية لــ"نحو الجملة".
- ٤ على الرغم من أن هذه المرحلة، بقيت في إطارها العام لم تتعد حدود "نحو الجملة" بيد أن المفاهـــيم والتصـــورات أخذت شكلاً متقدماً، أكثر ثما كانت عليه عندهم، ويمثل الباقلاني هذه المرحلة .

<sup>(1)</sup> د. شوقي ضيف : البلاغة تطور وتاريخ ص ١١٣.

#### ٤/٤: المفاهيم والتصورات عند الباحثين في الإعجاز وعلاقتها بـــ"نحو النص":

تجدد الإشدارة إلى أن مصطلح "النظم" كان شائعاً في بيئة الأشاعرة، خلافاً للمعتزلة (باستثناء الجاحظ) وإن كان مرده عندهما واحداً، الذي خالف فرقته في استعمال المصطلح. ولعل عدد الجدبار المعتزلي تعرض له في رده الإعجاز إلى "النظم". ويرى الباقلاني أنه بديع النظم عجيب التأليف متناه في البلاغة إلى الحد الذي يعلم عجز الخلق عنه (١).

ويعلق د.عبد الرؤوف مخلوف على تلك الرؤية بقوله: وهكذا نواه وقد رد الإعجاز في القرآن إلى أنه بديع النظم وفائق التأليف، وراح يفصل ذلك من عدة وجوه (٢٠). إلا أن ما يمكن قوله في هذا الموضع إن "النظم" الوارد عند الباقلاي، على الرغم من تأثره بالسابقين، إلا أنه أضاف إليه، ذلك أن النظم، كما هو وارد عند الرماني والخطابي، بشكل عام، لا يتعدى علاقة الكلمات داخسل الجملة، وبالتالي يدور مفهومه في إطار الجملة، التي تعد مناط التحليل عند النحاة، إلا أن الباقلاني أثناء التحليل، فلاحظ استشهاده بعدد من السور والقصائد كاملة، الأمر الذي يشير ضمناً إلى أن مفهوم "اللظم" عنده بدأ يأخذ شكلاً مغايراً، يتعدى الجملة إلى الجملة والفقرة والنص كله عنده ، حيث أدار البحث في النظم على أنه التناسق في جملة القرآن، أو في سور كاملة، وليس النظم في جملة أو في آية (٢٠)، ويؤكد أن غة عنصرين مهمين :

الأول : العلاقات بين هذه العناصر، وتعادل عند الباقلاني صور البديع .

السفاني: العلاقات بين هذه العناصر، ويعادل عند صاحبنا النظم والتأليف<sup>(٤)</sup>. وبالتالي فإنه لا يرد الإعجساز إلى عنصر واحد، وإنما يجعل له المكانة العظمى، ولا ينقص من قيمة الجانب البديعي،

<sup>(\*)</sup> يلاحسط د. شوقي ضيف أن الباقلاني في هذا النص متأثر برؤيتين مختلفتين ، الأولى : في الشطر الأولى : إنه بديسع النظم عجيب التأليف ، بالجاحظ الذي أرجع إعجاز القرآن إلى نظمه ... أما الشطر الثاني من التعريف ، فيستأثر فيه برؤية الرماني التي ترى أن القرآن يرتفع إلى أعلى طبقة من طبقات البلاغة. البلاغة تطور وتاريخ ص ١٩٣

<sup>(1)</sup> الباقلاني : إعجاز القرآن ص ٥١.

<sup>(2)</sup> د. عبد الرؤوف مخلوف : الباقلاني وكتابه إعجاز القرآن دراسة تحليلية ص ١٨٥.

<sup>(3)</sup> ينظر السابق ص ٥٠٣.

<sup>(4)</sup> السابق: الوضع ذاته.

فيرى د. شوقي ضيف (١) أن البديع، لا يعول الباقلاني عليه شئ من الإعجاز، غير أننا نوجّح أنه يساني عنده في مقام ثان أو مرتبة ثانية ومن ثم يكون النظم أولاً والبديع ثانياً، وإذا كانت رؤية د. شسوقي ضيف (٢) قائمة على أن الباقلاني لم يقدم شيئاً يتعلق بقضية النظم، إلا ما أخذه عن السابقين، فإن د. عبد الرؤوف مخلوف يرى : أن النظم عند الباقلاني، ليس إلا وضع الألفاظ المفسردة في الجملسة، والجمسل في العبارات التي تكون أبياتاً أو فقرات من النثر، أو آيات في القرآن، ثم وضع هذه وتلك في الكل وضعاً يتحقق به الغرض الذي يراد من أجله الكلام على أجمل صورة ممكنة مراعياً في ذلك كله أن الاعتبارات والعلاقات تختلف من قائل وقائل من حيث التهذي ... (٢)

والواقع أننا نوافق ما ذهب إليه د.عبد الرؤوف مخلوف، خاصة أن الكتاب قد نال مكانسة وشهرة بسين الباحثين في الإعجاز، بناء على تلك الرؤى التي توصل إليها، في نظريته النحوية، فيما يتعلق بالإعجاز القرآني، صحيح هو مغاير لرؤية الجرجاني وعبد الجبار في مرجعية الإعجاز، إلا أن ثمة عدداً من النقاط يلتقون فيها، وإن كانت عند عبد الجبار والجرجاني، أخذت شكلاً مغايراً، إذ أصبحت عندهم مناط الإعجاز، في حين عند الباقلاني رده إلى النظم (أ) بشكل أساسي، وبديعي في مرحلة تالية، وإن تم يصل إلى ما في النظم، وبالتالي تختلف هذه مع ما ذهب ألى أن الباقلاني الذي لم يكن يرى في البديع شيئاً يدل على الإعجاز (أ). وقريب من هذه الرؤية

 <sup>(1)</sup> إذ يسرى أن السباقلاني أول مسن هاجم بقوة نظرية إعجاز القرآن عن طريق تصوير ما فيه ، وأيضاً وجوه البلاغة الني أحصاها الرماني : البلاغة تطور وتاريخ ص ١١٤.

<sup>(2)</sup> تعليص د. شيوقي ضيف إلى أن الباقلائي لم يزد في إعجازه عما قاله الجاحظ والرماني قبله البلاغة تطور وتساريخ ص ١١٤ ، إلا أنه أخذ يفكرة النظم التي نادى بما الخطابي. وينظر د. محمد زغلول سلام : أثر القرآن في تطور النقد العربي ص ٢٧٠. وإلى هذا الرأي نميل ونوجح .

<sup>(3)</sup> د.عبد الرؤوف مخلوف: الباقلان وكتابه إعجاز القرآن دراسة تحليلية ص ٣٠٧.

<sup>(4)</sup> بـــرى د. عــــلي عشري زايد : أن الباقلاني من خلال مناقشته لبعض السور كاملة كغافر وقصلت وبعض قصــــاند الشعر كاملة، يؤدي إلى ما اصطلح عليه تسميته بالنظم ، وخلص إلى رؤية دقيقة في هذا الشأن البلاغة العربية تاريخها . مصادرها .مناهجها ص ٥٩ .

<sup>(5)</sup> ينظر : د. شوقي ضيف : البلاغة تطور وتاريخ ص ١١٤.

مسا ارتآه د.منير سلطان أن الباقلاني كانت له وقفات طيبة في بيان إعجاز القرآن، النفت إليها وفصّـــل فـــيها القول:قوة التعبير القرآني، وصدقه لصدوره عن الله سبحانه. الوحدة الفنية في القرآن، التأثير النفسى للقرآن<sup>(۱)</sup>.

ومِسا يلمس ما نحن حياله تلك الوحدة الفنية التي خلص إليها الباقلابي من تحليله. وما يلفست النظر حول العناصر المكونة لقضايا الإعجاز، إذ ثمة عناصر مشتركة متلازمة، ومن هنا فإنسه يشسترك فيه الرماني والخطابي والباقلابي على السواء من أن "النظم" يتلازم عندهم على "التألسيف"، وكأن النظم والتأليف هو القاسم المشترك بينهم، إلا أن مصطلح "النظم" هو الذي كتسب له الذيوع والانتشار وطمر المصطلح الآخر (التأليف)، وأحسب أن المبادئ والتصورات الفكرية في البيئة الإسلامية هي التي ساعدت على رسوخ قدم مصطلح "النظم" في بيئة الاشاعرة. غير أن عبد الجبار المعاصر للباقلاني، قد طوّر مفهوم "النظم" الوارد عند الخطابي، وعبّر عنه بقوله : اعلم أن الفصاحة لا تظهر في أفواد الكلام، وإنما تظهر في الكلام بالضم على طريقة. مخصوصة، ولابد مع الضم من أن يكون لكل كلمة صفة (٢). ومن ثم فإن وعي عبد الجبار لمفهوم النظم بدأ متطوراً مستفيداً في الوقت نفسه من مناقشات الخطابي، ودفع به قدماً في تاريخ مفهوم الإعجاز، وبناء عليه، بدأ المفهوم وأصحاً عنده. وقد وجد الجرجابي صالته في رؤية القاضي عبد الجبار، وحاول أن يفسُّرها ويضيف إليها في إطار نظريته النحوية، فيما عرف بــــ"نظرية النظم". وعسبد الجسبار بتفسسيره النظم على هذا النحو يلتقي بالأشعرية في قولهم بالنظم، إن العبرة في الفصـــاحة الــــق يتفاضل بما الكلام في مواقعه من السياق(٣). ويقول أيضاً:ولذلك لا يصح عند المعتزلة أن يكون اختصاص القرآن بطريقته في النظم دون الفصاحة التي هي جزالة اللفظ وحسن المعسني، ولابد من اعتبار الأمرين، وبذلك يخلص إلى نتيجة مفادها، أن عبد الجبار بمذا المفهوم

يقترب اقتراباً شديداً في توضيحه عن طريق الإعجاز ( أ ) .

<sup>(1)</sup> ينظر : د. مدير سلطان : إعجاز القرآن بين المعتزلة والأشاعرة ص ١٠٨.

<sup>(2)</sup> القاضي عبد الجبار : المعني ١٩٩/١٦.

<sup>(3)</sup> وليد محمد مراد : نظرية النظم وقيمتها العلمية .... ص ١٧٧.

<sup>(4)</sup> السابق : الموضع ذاته .

وعلى الرغم من المفارقة في استعمال "المفاهيم" بين الأشاعرة والمعتزلة، يبقى مفهوم "النظم" عند الجرجاني و "الفصاحة" عند القاضي عبد الجبار يكادان يكونان واحداً أن إذ تمة تطور بسدات ملامحه الجوهرية تتخلق، ابتداء من الجاحظ واخذت تتمخض بشكل اكثر بروزاً عند الخطابي بشكل خاص، وهي - في رأبي - كذلك عند الخطابي التي مهدت لأفكار عبد الجبار في هسذا المشان، غير أننا ينبغي أن نقرر أن عبد الجبار قد خطا خطوة مهمة مع تعديل (تطوير) مفهوم النظم الوارد عند السابقين، وقد وجد الجرجاني بغيته فيما توصل إليه عبد الجبار حول مفهوم الفصاحة ، ووسع مفهومه وبلغ ذروته، وتمثل آراء الجرجاني جانبين :

الأول : المفاهسيم والتصورات. السثاني : التطبيقي، الذي حاول فيه أن يطبق ذلك في مذهبه النحوي، أو ما اصطلح على تسميته بـــ"النظم" فيما كان متداولاً في بيئة الأشاعرة.

<sup>(\*)</sup> أحسب أن رؤية د. عبد الفتاح لأخين حول تأثر عبد القاهر بعبد الجبار أكثر إقناعاً. بلاغة القرآن في آثار القاضي عبد الجبار ص ١٠٨ وما بعدها، على الأقل بالنسبة في وللقارئ بصفة عامة، من تلك التي استند إليها د. فــؤاد علي مخيمر من أن نظرية النظم عند عبد القاهر، هي نظرية نحوية خالصة، ولم يقع التأثر بينهما ، وهو رأي يحتاج إلى إعادة نظر ، وليس المقام مناسباً لتفصيلات أكثر لا داعي للكرها . فلسفة عبد القاهر النحوية ص ٥٠ ومــا بعدها ، وقد ذكر فصل : المعاني النحوية قبل عبد الظاهر (ص٣٣ : ٤٧)، وما يمكن قو له إن مجمل الكستاب يقوم على محاولة إنبات أن نظرية النظم قبل عبد القاهر هي نحوية خالصة. وإلى هذا المذهب ذهب د عاطف جودة نصر :النص الشعري ومشكلات التفسير ص ٢٢١.

<sup>(\*)</sup> يَدْهَــب د. محمد زغلول سلام إلى أن الخطابي وضع أمامنا صورة للنظم الذي يرى فيه سر الإعجاز، وهذا السنعريف الـــذي وضعه للنظم قريب من فهم عبد القاهر له في "الدلائل". أثر القرآن في تطور النقد العربي ص ٢٥٩.

<sup>(1)</sup> يسرى الأسستاذ ولسيد محمد هواد في أكثر من موضع أن مفهوم "النظم" عند عبد القاهر يلتقي مع مفهوم "الفصاحة" بمند عبد الجبار. نظرية النظم وقيمتها العلمية... ص ١١٤ على سبيل المثال ، وقبلها مباشرة (ص ١١٣) يستقض هسذا السراي ، الأمر الذي أدى به في مواضع منتشرة إلى تناقض الآراء ، وإعادة بعضها وبعض النصوص ، ولن أتنبع المؤلف خطوة بخطوة ، اكتفاء بنلك الأمثلة. وهو ينقل هذه الرؤية عن د. شوقي ضيف في السبلاغة تطسور وتاريخ ص ١١٧، ويتبع الحكاره واحدة بواحدة ، ولا يتسع المقام لتبع هذه المواطن ونقض-

والسدرس، الأمر الذي أملى عليه في "الدلائل" أن يلح عليه؛ لترسيخ فكرته حول هذه النظرية "النظم" أو لتعانق الجانب السطحي مع الجانب العميق لإظهار تلك الصورة التي تنطبع في النفس على ما ذهب إليه الحطابي والرماني، ويكمن الخلاف في ذلك أن أبا هاشم لا يرجع الإعجاز إلى النظم؛ لأنه لا يصلح أن يكون مفسراً لفصاحة الكلام ... وكأنه يرد على الجاحظ الذي يرجع فصاحة الكلام إلى نظمه وطريقته (١). ويعلق عبد الجبار على رأي شيخه بقوله: ولذلك لا يصح عندنا أن يكون اختصاص القرآن بطريقة من النظم دون الفصاحة التي هي جزالة اللفظ وحسن عندنا أن يكون اختصاص القرآن بطريقة النظم، فلابد من اعتبار المزية في القصاحة، فقد عاد المعنى، ومتى قال قائل: وإني إن اعتبرت طريقة النظم، فلابد من اعتبار المزية في القصاحة، فقد عاد

وإذا كانت القصاحة عند عبد الجبار لا تظهر إلا بالضم على طريقة مخصوصة، فإن عبد القاهسر يحاول أن يشرح أن هذا الضم، ليس لمجرد ضم اللفظ إلى اللفظ؛ أقصد لابد أن يكون بيستهما رابط معنوي، ف...ضحك خرج فصاحة، وإذا بطل ذلك لم يبق إلا أن يكون المعنى في ضسم الكلمة إلى الكلمة، نعرض معنى من معلي النحو، فيما بينهما، وقولهم: على طريقة مخصوصة، ويوجب ذلك أيضاً أن وفي محاولة الجرجاني تقديم تفسيرات جديدة ورحبة لتلك الأفكار الواردة لدى عبد الجبار، حاول أن يقدم تفسيراً لمعنى "الضم" الذي ورد عند عبد الجبار،

<sup>-</sup> ما فيها. على أن التسوية بين "النظم" و "الفصاحة" لا يرتضيه د. فؤاد علي عيمر ويرفض التأثر من أصله، ذلك أن تصورات وأفكار عبد القاهر حول نظرية النظم، إنما هي في الأساس قائمة على منطلقات تحوية . فلسفة علي منطلقات تحوية من ٨٥ وما بعدها ، وهو كلام يحتاج إلى أدلة أكثر وعياً مما ذكرها في ص ٩٣؛ لأنما احتمالية وليست يقينية، ولا أدل على ذلك أنه عاد في ص ٩٤ وقال: وحتى لا نغمض هؤلاء العلماء حقهم نسستطيع أن نقول إن عبد القاهر اطلع على مؤلفات سابقيه في الدفاع عن الإعجاز القرآني، ولكنه اتجه وجهة جديدة ، وله منهجه الخاص به، وقد جعل في هذا النهج من علم النحو متكناً على ما غرسه له أئمة النحو الأول ص ٩٤، وهي رؤية لا تنفق مع ما ذهب إليه د. عبد الفتاح لاشين :بلاغة القرآن في آثار القاضي عبد الجبار ص

<sup>(1)</sup> د. عبد الفتاح لاشين : بلاغة القرآن في آثار القاضي عبد الجبار ص ١٦٩.

<sup>(2)</sup> القاضي عبد الجبار : المغني ٢٩٨/١٦.

<sup>(3)</sup> عبد القاهر الجرجاني : دلائل الإعجاز ص ٢٨٢.

بانه توخى معاني النحو، وحين فسر عبد القاهر نص عبد الجبار (')علّق عليه د.عبد الفتاح لاشين بقوله : أن الجرجاني نقل جزءاً وترك آخر، ولم ينقل النص كاملاً وجعل :

- مفهومها في ذاها، حيث الوضع الذي لها عند أهلها والناطقين بها.
- ٢\_ مفهومها حين تتداول عليها الحركات الإعرابية، فتكون فاعلاً أو مفعولاً أو صفة أو عييزاً، ونحو ذلك .
  - عفهومها حين تأخذ مكاناً خاصاً في الكلام ، فتتقدم أو تتأخو (٢) .

ويبدو أن الأشاعرة كانوا يتمسكون بكلمة "النظم"، بينما مضى المعتزلة منذ أبي هاشم (ت ٣٩٣هـــ) يضعون مكان النظم كلمة الفصاحة القائمة على جزالة اللفظ وحسن المعنى، غير أننا ينبغي أن نقرر أن النظم لم يكن معادلاً موضوعياً للفصاحة عند أبي هاشم، وكأنه يرد بذلك على من يرى أن القرآن معجز بنظمه. وهذه هي الرؤية التي جعلت الجرجابي يختار لفظ "نظم" تمشياً مسع مذهبه الفكري، مخالفاً بذلك ما هو شائع في البيئة الاعتزالية مع اصطلاح "اللفظ

<sup>(</sup>¹ ) ينظر: المعنى ١٩٩/١٦ .

<sup>(2)</sup> انستهى د. عبد الفتاح لاشين بعد مقابلة النصوص بين عبد الجبار وعبد القاهر، لإظهار تأثره بالفاضي عبد الجسبار، يقول في النهاية: وبمذا نوى الإمام عبد القاهر الجرجاني كان متأثراً بأفكار القاضي عبد الجبار في نظرية "النظم" وأنه أبحد هذه الفكرة وطورها وجعل منها علماً له مبادئ وأصول . بلاغة القرآن في آثار القاضي عبد الجبار ص ٣١٥. وهو في كل ذلك إنما ينقل عن د.شوقي ضيف دون هوادة وتروي وتمحيص للنصوص، البلاغة تطور وتاريخ ص ١١٧ وما بعدها، ويرفض د. فؤاد علي مخيمر هذه الرؤية، بأن الجرجاني لم يتأثر بآراء عبد الجبار ، كيف وهو يطعن فيه ، وألها تعود إلى أصول تحوية بالدرجة الأولى، بدليل :

١١ــ أن الجاحظ نقـــل نصاً عن الكسائي (ت ١٨٩هــ) يتضح منه إلى أي حد كان العرب يعترفون للنحاة
 بالفضل .

٢ على ضوء منهج النحاة السابق تابع الجوجاني المسيرة يقول : وقد علمت إطباق العلماء على تظرية "النظم" فلسسفة عسبد القاهر الجرجاني النحوية في دلائل الإعجاز ص ٨٥، ثم يعود في ص٩٣، فيقول: فهذا تصريح واضح أفصح فيه عبد القاهر برجوع الفضل لأصحابه الذين استفاد منهم ، وعلى ما أعتقد بوضوح الرؤية ألهم النحاة ، بل أستطيع أن أجزم بالقول بأنه ليس غير النحو والنحاة أصلاً :

أ ... أن أصل ثقافته نحوية ، وله فيها مؤلفات، فذوقه للمعايي تابع من أصل ثقافته .

بـــالبذور والجذور التي غرسها النحاة الأول للمعاني النحوية ، ليس في مقدور أحد ص ٩٣.

والمعنى"، وبالتالي نرى الجرجاني في مواضع عدة ومنتثرة يوجه النقد إليهما، ومن ثم يوجه النقد إلى المعتزلة بشكل ضمنى(١٠).

والله والمعتزلة التي استعمله الجرجاني "النظم" خلافاً للمعتزلة التي استعملت "اللفظ والمعنى" أو "الفصاحة" عند أبي هاشم الجبائي وتلميذه عبد الجبار، وأظن أن الخلاف ليس خلافاً شكلياً، وإتما هو خلاف جوهري، أدى بطبيعة الحال إلى الخلاف اللفظي في كيفية التعامل مسع المصطلحات المختلفة، غير أن الذي يمكن أن نفيذه من "النظم"، إنما يشتمل على مصطلحين:

<u>الأول :</u> الجانسب اللفظي، ويتمثل في اللفظ، واللفظ إنما ينضوي على حقيقة الجانب المتمثل في ظاهر النص (Kohäsion)

البيثاني: الجانسب المعسنوي (Kohärenz) وتتحقق رقم (1) مع رقم (7) ويرتبط بشبكة من العلاقات المتداخلة ، ويؤدي انسجام هذين العنصرين إلى انسجام المحتوى وتوازي المعنى.

ولعل هذا التصور لمفهوم "النظم يتفق وما خلص إليه د.منير سلطان:أن النظم يؤدي إلى المعسنى وإلى معنى المعنى، أي المعاني الإضافية، والنظم ومعانيه، إنما هي معاني النحو(۱)، وإذا كالست رؤيسة د.عز اللين إسماعيل ود.سعيد بحيري (۱) أن المعنى الأول المباشر، إنما يفاد من التركيب السنحوي/المتنابعات الجملية، في حين يأتي المعنى الثاني/الثواني (الإضافية) من النظم، وبالتالي تتفق هذه الرؤية مع ما خلصنا إليه من أن النظم، إنما يشتمل على الجانبين معا (اللفظي والسدلالي) أو بتعبير معاصر: السبك والحبك، وقد لمح د.درويش الجندي تلك العلاقة بين بنية السطح وبنية العمق، فقال: ولما كان النظم اللفظي دليلاً على النظم المعنوي، وكانت الصورة السطح وبنية العمق، فقال: ولما كان النظم اللفظي دليلاً على النظم المعنوي، وكانت الصورة المسطح وبنية العمق، فقال: ولما كان النظم اللفظي دليلاً على النظم المعنوي، وكانت الصورة المسئوية، لا يمكن الاستدلال عليها، إلا بالصورة اللفظية التي هي في حقيقة الأمر ظل لتلك الصورة المعنوية، اطلق القدماء اللفظ، ونسبوا إليه المزية، وهم يعنون ما يدل عليه اللفظ من تلك

<sup>(1)</sup> ينظر د. عبد القادر حسين : أثر النحاة في البحث البلاغي ص ٥٥٩.

<sup>(2)</sup> د. منير سلطان : إعجاز القرآن بين المعتزلة والأشاعرة ص ١٣٧.

<sup>(3)</sup> د. عز الدين إسماعيل : قراءة في معنى المعنى عند عبد القاهر الجرجاني ص ٣٩.

<sup>(4)</sup> د. سعيد بحيري : اتجاهات لغوية معاصرة ص ١٦٨.

الصــورة المعنوية(١). وقد كان مدار الإشكالية عندهم، أيهم أصل الإعجاز : اللفظ أم المعنى أم كليهما معاً؟، ومن ثم نوى الجرجاني يعرض لها من خلال طرح جديد يصلها بالجانب الديني.

وإذا كــان مفهــوم "النظم" عند الجرجاي لا يختلف عنه عند الحطابي، وإنما الفحوى عــندهم جميعاً تكاد تكون واحدة، إلا أن الموانز تبقى ماثلة عند عبد القاهر الجرجاني وغيره من السابقين، وتتمثل في :

- ١٠٠٠ أن مفهوم النظم عند الجرجاني قد بدا كمصطلح واضح المعالم مجدد الأركان.
- ٢ أن مفهوم النظم كمصطلح عند السابقين عليه (الرماني الخطابي) لم يكن قد استقر معناه
   النهائي، إلا أن فيه نوعاً من دلالة المصطلح عند الجرجاني
- إن السنظم عسند الجرجاني قد شغل حيزاً/مساحة تكاد تشغل دلاتل الإعجاز، عارضاً
   لعانيه وقواعده ومقاييسه وشروط النظم الجيد من الردى .
- عليه عيد الجرجاني، إلا ألها جاءت في الإعجاز ، كمفهوم يكاد يكون في مجمله، لما عليه عيد عيد الجرجاني، إلا ألها جاءت في مواضع منتثرة، وهي معايير تحتاج إلى بعض التفسير والتدقيق لاستخلاص المعنى، ولم تكن قد صارت مصطلحات واضحة الملامح. غير أننا نجد معالجة عند كل من الخطابي والرماني بشكل مبدئي، وباصول أساسية في

هذا المضمار،غير أن هنالك تمايزاً نبرزه هنا، يتمثل في :

- ١٠ مفهـوم "النظم" ورد عند كل من الخطابي والرماني، إلا أنه لم يكن قد أخذ التصور
   النهائي الذي هو عليه عند عبد القاهر الجرجاني
- ٢ أن مفهوم "النظم" سواء الذي ورد عند الجاحظ وتماه كل من الحطابي والرماني ظل الا يتجاوز حدود أسوار "نحو الجملة".
- إن مفهوم "النظم" قد أخذ شكلاً جديداً ، بداية من الباقلاني، على الرغم من الخلاف
   مع بعض الباحثين الذي جاء به فضل بيان فيما مضى من البحث
- عسم كانت نظرة عبد الجبار أكثر تطويراً واقتراباً من مفهوم عبد القاهر للنظم التي أفاد منها
   الجرجابي .

<sup>(1)</sup> د. درويش الجندي : نظرية عبد القاهر في النظم ص ١١٧.

ملغست نظریة النظم ذروتها عند عبد القاهر فی محاولة منه لتحلیل النص، أو ما یطلق علیه بنیة النص الکبری.

غير أننا واجدون أن هذه الرؤية مغايرة لل ذهب إليه د محمد غنيمي هلال، بأن النظم المقصود به علم التراكيب (Syntax) (()) إلا أنه عاد وذكر قضايا تشير إلى أن مفهومه – النظم – أوسسع مسن التراكيب (()) وذكر بذوراً لأفكار الجرجاني عند الجاحظ ، إلا أن أصالة عبد القاهس تجلت في ثورته على معاصريه، يقول: وكان لعبد القاهر فضل لا يدانيه فضل في توثيق الصلة بين الصياغة والمعنى، وفي الاعتداد في ذلك بالألفاظ، من حيث دلالتها وموقعها (()).

إلا أننا نبرز عدداً من الركائز على ما أورده د.عنيمي هلال :

ان عـــبد الفاهـــر لم يتأثر بالجاحظ فيما يتعلق بتفضيل الألفاظ على المعاني، حول تلك المعـــارك الفكـــرية الدائرة حول تفضيل الألفاظ أو المعاني، فيما عرف في تاريخ النقد العربي القديم بأنصار اللفظ وأنصار المعنى .

وإنما الذي أفاده عبد القاهر الجرجاني من الجاحظ إفادة صريحة أنه لا الألفاظ ولا المعاني لها قيمتها في نفسها، وإنما القيمة الحقيقية في تفاعل هذين العنصرين معاً، ومن خلال ما أطلق عليه عبد القاهر بــــ"النظم" على أن يكونا مضمومين على طريقة "معاني النحو"، وبالتالي فنحن لا نوافقه على ما ذهب إليه من تأثر الحرجاني بالجاحظ في قضية اللفظ والمعنى .

٢ إن رأي د.غنيمي هلال الذي أورده(٤) في تأثر الجرجاني بالجاحظ فيها نظر، ذلك أنه عساد وذكسر أن تأثسر عبد القاهر بالجاحظ في حسن الألفاظ، إنما يقصد كما الجاحظ الصياغة وملائمة الألفاظ لتصوير المعانى(٥).

 <sup>(1)</sup> د. محمد غنيمي هلال: النقد الأدبي الحديث ص ٣٦٣.

<sup>(2)</sup> السابق ص ٢٩٤.

<sup>(3)</sup> السابق ص ۲۷۲.

<sup>(4)</sup> السابق ص ۲۸۲.

<sup>(5)</sup> السابق ص ٢٧٣.

وبالتالي عاد إلى ما ذهب إليه سلفاً ( ص ٢٧٢) بما جاء في الصفحة التالية، ونحن بدورنا تتفق مع ما ذهب إليه د.غنيمي في رؤيته الأخيرة حول مفهوم النظم: الصياغة وملائمة الألفاظ لتصوير المعاني .

أعود لمناقشة قضية "النظم" التي اكتسبت - بناء على ما سبق - معنى جديداً، خلافاً لما جاء قبله، صحيح هو مسبوق إلى ذلك، كما يقرر هو (٢)، إلا أنه قد جعل منه نظرية عليها المعدول في ربط البنية السطحية بالبنية العميقة، وتتبدى هذه الرؤية، حين نقل عن المبرد فروق الحبر، حين سأله الكندي (١) ليتبين أن النظم مشتمل على الاثنين معاً، وأن اختلاف المعنى مترتب على اختلاف النظم، ومن ثم فهو كما يقول أحد الباحثين: خلق من هذه الإشارات العابرة نظرية بلاغية كبرى، احتوت البلاغة كلها، حق أصبحت تصب في النظم، ولا تخرج عنه، ولا ينبغي أن تدرس منفصلة دونه (٤).

على أننا نلاحظ أن الإمام في الدلائل يسوي بين النظم ومعاني النحو دون أن يجعل من معساني النحو وأحكامه ثما بين الكلم حتى لا تواد في جملة، ولا تفصيل، خرجت الكلمة المنطوقة

<sup>(1)</sup> يستظر: د. بدوي طبانة : البيان العربي ص١٦٧، ونقل هذا الرأي د. عاطف جودة نصر : النص الشعري ومشكلات التفسير ص ١٣٨.

<sup>(2)</sup> عبد القاهر الجرجاني : دلائل الإعجاز ص ٦٣.

<sup>(3)</sup> يستظر :عسبد القاهسر الجرجاي : دلائل الإعجاز ص ٢٤٢، د. بدري طبانة : البيان العربي ص ١٦٥ . وتفصيلات ذلك أكثر عند د. البدراوي زهران :عالم اللغة عبد القاهر الجرجاي ص ١٦٥ – ١٧٤.

<sup>(4).</sup>د. عبد القادر حسين : أثر النحاة في البحث البلاغي ص ٣٦٦.

ببعضها في أثر بعض في البيت من الشعر، والقصل من النثر عن أن يكون لكونما في مواضعها التي وضعت فيها موجب ومقتضى<sup>(١)</sup> .

ومسا يمكن أن نتبينه، مؤكدين على تلك الرؤية السابقة، أن "النظم" إنما يحتوي على عنصسرين يكمل كل منها الآخر، ودليلنا على ذلك أن "معاني النحو" المعادل الموضوعي للنظم، وهو يحتوي على عنصرين :

الأول : عنصر معنوي، يتمثل في المعاني .

الثاني: عنصر لفظي، يتمثل في الجانب النحوي الظاهري .

وهكذا تتكامل المعاني وتتداخل الجمل من خلال هذين العنصرين، ويأتي الكلام متسقاً، منتجاً فيما أرى نظرية النظم التي خلص إليها .

وأحسب أن رؤية الجرجاني للنظم ليست استاتيكية ، بمعنى أن معناه دينامكي، فيأي النظم في حروف الكلام، يقول الجرجاني : وأما نظم الكلام، فالأمر ليس فيه كذلك، لأنك تقتضي في نظمها آثار المعاني، وتوتيبها على حسب توتيب المعاني في النفس، فهو إذن نظم يعتبر فيه حال المنظوم بعضه مع بعض، وليس هو النظم الذي معناه ضم الشي إلى الشي كيف جاءا واتفقا(٢).

وتؤكسد هذه الرؤية لدى الجرجاني ما جاء ذكره سلفاً، أن "النظم" يؤدي معنى "معاني السنحو" غسير أنه جعل من النظم نظرية أعم وأشمل من "معاني النحو" الأخص، وبالتالي يندرج ضسمته عدد من المعاني النفسية واللفظية، الأمر الذي يؤكد الملحظ السابق، أن النظم بناء على المقارنة التي خلصنا إليها، يضم الجانبين معاً.

وبالتالي فإن النظم يرتبط بالجانب التركيبي/الجملة أو ما فوق الجملة وما يتعلق بالفقرة وعلاقسات الجمسل بعضها ببعض، ثم علاقة كل ذلك بالنص أو ما في حكمه. ومن هنا نرى الجسرجاني يعرفه بأنه " توخي معاني النحو في الكلم، وأن توخيها في متون الألفاظ محال " ("). وبالستالي فسإن وجود النظم من خلال التركيب، إنما يجعله ضمن شبكة من العلاقات الخارجية

<sup>(1)</sup> عبد القادر الجرجاني : دلاتل الإعجاز ص ٢٠٤ ، ٤٠٤.

<sup>(2)</sup> السابق ص ٤٠.

<sup>(3)</sup> عبد القاهر الجوجابي: دلائل الإعجاز ٢٧٦.

والداخلية، تتفاعل فيما بينها لانسجام بنيات النص:واعلم أنك إذا رجعت إلى نفسك علمت علماً لا يعترضه الشك، أن لا نظم في الكلم ولا ترتيب حتى يعلق بعضها ببعض، ويبنى بعضها على بعض وتجعل هذه بسبب من تلك(1). ويلح الإمام في مواطن متفرقة على تقديم جوانب نيرة لنفسير معنى النظم، محاولاً س في الوقت ذاته - التأكيد على تلك المعاني التي يريد أن يثبتها في ذهن المتلقى.

وجملة القول إن "النظم" لا يعني الاهتمام بحركات الإعراب، بقدر ما يعني العلاقات المتسادلة بين الفعل والفاعل والمبتدأ والخبر، ليس العلاقات الظاهرية، وإنما العلاقات الداخلية، الذي تتجلى في عالم النص، ولم تقتصر العلاقة بين الجملة والأخرى، وإنما بين الجمل بعضها ببعض وبين الفقرات، كل ذلك في علاقة متناسقة منتظمة تجمع أطراف الكلام، وتجسّد ذلك في عدد مسن القرائن اللفظية التي ترتبط بجوانب تحتية بحتة، كالنقديم والحذف والفروق في الخبر والحال، ومواضع الربط، وقضايا تتعلق بإنما وإن، وقد وجم الجرجاني هذه القضايا توجيها فريداً ومبتكراً، غير أننا ينبغي أن نقرر أن رؤية الجرائي، في هذه التحليلات لم تكن نمائية، وإنما هي رؤية يمكن غير أننا ينبغي أن نقرر أن رؤية الجرائي، في هذه التحليلات لم تكن نمائية، وإنما هي رؤية يمكن أن يستشف منها دلالات وتفسيرات وتصورات أخرى أكثر رحابة.

ويكشف الجرجاني تلك العلاقات القائمة بين الجمل بقوله : والكلم ثلاث: اسم وقعل وحسرف، وللتعلق فيما بينهما طرق معلومة، وهو لا يعدو ثلاثة اقسام، تعلق اسم باسم وتعلق اسم بفعل، وتعلق حرف بهما، فالاسم يتعلق بالاسم بأن يكون خبراً عنه، أو حالاً منه، أو تابعاً له، صفة أو تأكيداً أو عطف بيان أو بدلاً، أو عطفاً بحرف، أو بأن يكون الأول مضافاً إلى الثاني، أو بأن يكون الأول مضافاً إلى الثاني، أو بأن يكون الأول مضافاً إلى الثاني، أو بأن يكون الأول مضافاً إلى الثاني،

ويوطّـــح الجرجاني في مثل هذا النص العلائق الخارجية والداخلية. وهناك رؤية لدينا تؤكـــد على أن "النظم" يشتمل على اللفظ والمعنى معاً، إذ البديع عنده لا يستقل باللفظ، وإنما

<sup>(1)</sup> السابق ص ٤٤.

<sup>(2)</sup> عبد القاهر الجرجاني : دلائل الإعجاز (مدخل / ف).

يسذوب داخسل النظم، وإن كان يضيف إلى جماله (روعته) جمالات، وتزيد من الفضيلة ارتقاء، وبالتالي نوى الحرجاني لا يرجع الإعجاز إلى قضايا جزئية، فليس مرده إلى الكلمة ولا البديع... الح، وإنما إلى كل ما هو عام (النظم).

وتسبقى كلمة أخيرة،أن الملاحظات المنهجية تثبت بما لا يدع مجالاً لريب، أن مشكلة "اللفسط والمعنى" التي شغلت بال النقاد ردها طويلاً، أفاد منها الباحثون في الإعجاز القرآني، وطسوروا هذه المفاهيم والتصورات حتى تجلت في أزهى صورة لها، ممثلة فيما قدمه الجرجاني، وعرفست بنظرية "النظم" وكشفت الملاحظات والتحليلات، أن ثمة عدداً من المفاهيم، كالتلاؤم والسنظم والتأليف والتألف وانسجام النص، والتشاكل، كلها جوانب مهمة تنتظم في عدد من العلاقات المظاهرة والباحثين في الإعجاز المعلقات المظاهرة والباحثين في الإعجاز المقرآني.

ويبدو أن "ابن زملكان" قد فهم التأليف على ما جاء عند المتقدمين بأنه يختص بالجانب السنحوي ـــ وهو إن شاء الله كذلك ـــ ويبدو ذلك تحت عنوان: في مراعاة أطوال التأليف، ثم يتناول تحت هذا العنوان قضايا نحوية خالصة؛ كالمبتدأ والخبر والتقديم والتأخير والتأكيد والحذف والذف والمذف والذكر والمنصوبات والفصل والوصل، وفي قوانين كلية يتعرف بما أحوال النظم...الخ.

وهكذا نجد قضايا الإعجاز عنده تقع موقعين، الأول: مراعاة التأليف النحوي .الثاني : مراعاة اللفظ: البديع (البلاغة)، ويتضح أنه يجعلهما على قدم وساق في أهمية كل منهما ومدى المعول عليه في توضيح وجه الإعجاز عنده في تحديد "النظم"، وقد جاءت هذه المفاهيم بما يشكّل مسنها عناصر عامة، بيد أن الباحثين في الإعجاز القرآني ويمثلهم السيوطي في "المعترك". إن مثل هذه المحاولات المبكرة ألقت بظلالها على أصحاب الاتجاه النقدي والبلاغي، أو ربما نشير لها كلما دعت المناقشة إلى هذا الملمح .

أعسود لمناقشية عناصر "الملائمة" و "التأليف" أو ما يتعلق بانسجام النص وتمثل هذه المعسايير عند السيوطي عناصر أساسية، وإلى أي مدى كان موفقاً في تحديد العناصر الفاعلة في النماسك الدلالي، وانسجام بنية النص .

جساءت مناقشــة السيوطي لهذه العناصر في الوجه الثالث من وجوه الإعجاز بأن:حسن تأليفه والتئام كلمه وفصاحتها ووجوه إيجازه وبلاغته الخارقة عادة العرب...الخ<sup>(1)</sup>. غير أنه لم يبن عــن مقصودة بحسن التأليف والتئام كلمه، إلا أنه ــ بشكل أولي ــ ربما يكون حسن التأليف معنى بالربط النحوي .

وبالتالي يأتي عنصر "التتام الكلام" كعنصر مقابل لعنصر التأليف . ومن هنا تمثل هذه رؤية/فرضية تختبر فاعليتها في ضوء ما أورده في معرض تناوله لقضايا الإعجاز. وفي حيال ذلك سلك السيوطي سبلاً شتى ومجالات متنوعة ليفي بالتفسير المطلوب .

وإذا كنا فيما مضى، قد بينا مسائل الاتفاق والافتراق بين الباحثين في الإعجاز (ينظر: ٣/ ٨/٢) فإن هذا العرض، إنما يكشف بوضوح لا يدع مجالاً لشك ، ألها تكاملت بشكل أو بآخر على الماحثين في الإعجاز القرآني، كما لاحظنا أن عمل أصحاب الرسائل بمثل بذوراً أولية، لا توجد فيها عناصر متكاملة، وإن كانت بداية حقيقية، لابد منها في هذا الاتجاه . أما عبد الجبار فعلى الرغم من تصوراته المتقدمة (المنظورة) إلا أن عمله ظل في حدود التنظير والذي المتقد في رأيي \_ إضافة عناصر لغوية وغير لخوية تكشف عن وجوه الإعجاز، الأمر الذي بدأ على يد السباقلاني المعاصر له، وإن احتلف عن تصور عبد القاهر، وفي ذكر الباقلاني عناصر البديع كعناصر دائمة على الإعجاز ذليل على رد رؤية بعض الباحثين (٢) الذين يرون أن الباقلاني يرفض أن تكون عناصر البديع داخلة في الإعجاز، وقد جاءت رؤية الزملكاني مشاكلة (قريبة) من تصور الباقلاني له إلى حد بعيد .

غير أن السيوطي المتاخر زمنياً جاء عمله في "المعترك" كحصيلة الأفكار وتصورات في هذا الاتجاه، ومن هنا جاء عمله خلاصة لكل تلك الأفكار السابقة عليه، بل مضيفاً إليهم رؤى بلاغية ورؤيسته في هذا الشان، ومن هنا يحق لنا القول بأنه المؤلف الذي تكاملت فيه عناصر النظرية النحوية في الإعجاز، وبناء على هذا التصور، اكتفينا فيما يلي من توضيح معايير النصية عمدا الكتاب

<sup>(1)</sup> السيوطي: المعتوك ٣٧/١.

<sup>(2)</sup> د.شوقي ضيف: البلاغة تطور وتاريخ ص ١١٢.

# ٤/٥:المكون البلاغي في نظرية "نحو النص" من منظور الباحثين في الإعجاز القرآد:

لاحظنا أن البحث في الإعجاز، بدأ يأخذ شكلاً جديداً على يد الباقلاني، متمايزاً عما جاء عند أصحاب الرسائل في تفسير وجوه الإعجاز، على الرغم من كونه معاصراً لعبد الجبار الذي له البد الطولى، إلا أن المفارقة قائمة بينهما خاصة أنه صاحب نظرية نحوية وبلاغية في دور المكون البلاغي، والإفادة من جوانبه في "نحو النص".

وهكـــذا وجدنـــا المكــون البلاغي أو ما أطلق عليه الباقلاني (البديع) قاصداً الفنون البلاغية كلها، ومن ثم تداخلت علوم البلاغة الثلاثة تحت علم البديع، وإن كثرة مظاهر البديع عنده، حسب تصور المتأخرين له، فيما أرى .

واستمر التداخل المعرق بين هذه العلوم أيضاً عند الإمام عبد القاهر، وإن جاء الفصل بيسنهم — فسيما أرى — ضمنياً، حيث اطتمل الدلائل على علم المعاني وبعض مباحث البديع، والأسرار على البيان ومباحث لعلم البديع أيضاً غاية في الأهمية، وإن انتيذ مكاناً قصياً من حيث عدد المظاهر البديعية التي تعرض فيا، بيد أن العيرة عنداه بحدى الإفادة من مثل هذه المظاهر خدمة للنص وبيان أهميته، فيما عرف بالوحدة العضوية في النقد الأدبي .

هـــذه الملامـــح عــند عبد القاهر في كتابيه،أرى أن الرازي كان أكثر تحديداً لتلك التصورات والمفاهيم عنه، وجاء تحديد المفاهيم البلاغية بشكل محدد وضمني، إلا أنه لم يعلن عن نفسه بشكل مباشر، وإن كان تقنيناً لنظريته .

إلا أن الإفادة مسن النظرية البلاغية عند الزملكاني، قد صارت أكثر بروزاً وتحديداً لعناصر المكون البلاغي ثما هو عليه عند الجرجاني والفحر الرازي، رغم ضيق الفترة الزمنية بينهما، الأمر الذي أفضى في عاقبة إلى تحديد علم البديع إلى ثلاثة علوم: البيان، المعاني، البديع ، حسب ترتيسب الزملكاني فا، ولأول مرة يطالعنا مؤلف في الإعجاز القرآني، بهذه الصيغة في المعالجة والكيفية، وإذا كان الجرجاني له إسهام واضح في هذا المجال، غير أن دلائل الإعجاز ظل يعمل في إطار نظرية النظم، أو ما اصطلح على تسميته فيما بعد بعلم المعاني في الدلائل وعلم البيانية، وهكذا تضافرت المكونات الأساسية البلاغية البسيان في الأسرار معبراً عن الجوانب البيانية، وهكذا تضافرت المكونات الأساسية البلاغية

المختلفة تبعاً للسياقات المتباينة في سبك وحبك بنيات النص وجاء حظ علم البديع من نظرية الجرجاني البلاغية قليلاً ومتضمناً بعض العناصر البديعية كالسجع والتجنيس والمزاوجة والتجريد والموازنسة، وبالستالي فإن المكون البديعي، قد شغل حيزاً ضيقاً ومحدوداً مقارنة بما عند الباقلاني والسيوطي، على الرغم من الإبداع في التوظيف، ومن ثم فإن العبرة عنده ليست بالكم، بقدر ما هي كامنة في الكيف ومدى الإفادة والتوظيف .

إلا أن اسستظهار الركائز الأساسية لمظاهر المكون البلاغي في "المعتوك" تشير بوضوح أنـــه لم يســـلك النهج ذاته الذي لهجه الزملكاني في "المجيد" وتوجه تلقاء مظاهر بلاغية ولمحوية ومعجمية...الخ . وكلها عناصر مؤثرة في كشف جوانب الإعجاز وتفسيراً لأسواره .

بيد أن العناصر البلاغية ودورها في نظرية "نحو النص" ذات أهمية بالغة، فإذا كان علم البيان يتعلق دوره بالدلالات الإفرادية في الكلام، والفرق بين الإثبات بالاسم والفعل والحقيقة والجساز والتشبيه والكناية.... وبالتالي فإنه يمدنا بمفاتيح/بمعان الكلمات المعجمية المختلفة؛ أي بالدلالات المعجمية للكلمات التي تعمل على انسباك أجزاء النص وانحباك مفاهيمه.

امسا مسسائل :عسلم المعاني فتأي على مستويات صوتية، وصرفية وحرفية وتركيبية ومعجمية ودلالية، كما تتخذ أشكالاً من التكرار التام والناقص والجزئي، وشبه التكرار وكذلك الجناس الخالص والجناس الجزئي وشبه الجناس، والحذف والاستبدال وتوازي المعاني تبعاً لتوازي المباني، والتقديم والتأخير.

ومن يمعن النظر في "المعترك" يجد أن جل مباحثه ، بل كل قضاياه معقود عليها الأمل في توظيف جيد لها، فتجد لمباحث علم البيان جانباً يمدنا بوظائف الكلمات المعجمية . ولم تقل عناية السيوطي بدلالسة الحروف في إطار "نحو الجملة"، وتجاوزها إلى علاقات الجمل بعضها ببعض وصولاً إلى الفقرة، ومن ثم علاقة الفقرات بعضها ببعض وصولاً إلى علاقات النص النص أو ما في حكمه، أما الروابط المختلفة فلم يخف عليه دورها في انسباك وانحباك اطراف النص وكذلك التقديم والتأخير والاستبدال، وكلها قضايا على قلر من الأهمية في تماسك بني النص. على الرغم مسن أن هذه العناصر جاءت منتثرة، وفي مواضع متباينة، وأن المسألة الواحدة تقطعت أوصالها، وبالتالي جاء تناولها في أكثر من موضع، وقد أدت هذه الرؤية إلى تداخل أجزاء المسألة الواحدة،

وتشابكت ألفافها، حتى أصبح من الصعوبة فصل هذه المعالجة، وإن كانت هذه الملاحظة لا تقلل بأية حال إسهام السيوطي في تكامل النظرية النحوية عنده في "المعترك". وتتمثل أهميته في الأول : أنه اشتمل على ما ورد في "الإتقان" فيما يختص بمسألة البحث في الإعجاز تحديداً. السئاني : أنه تضمن العناصر والركائز الأساسية التي اشتمل عليها كتابه "تناسق الدر.."، وقد أدت به هذه الرؤية إلى أن مسألة "المناسبة" شغلت مساحة لا بأس ما \_ كذلك \_ في "المعترك" ، وهو عنصر مهم من مظاهر احتباك مفاهيم النص الباطنة .

أمسا "علم البديع" الذي انتبذ مكاناً قصياً وكان أهون الشركاء في النظرية البلاغية، وحسسنا أن نوى دوره عند كل من الباقلاني والإمام عبد القاهر وتحدد دوره بشكل أكبر عند الزملكاني والسيوطي . والذي عرضنا لتصوره حول هذه المفاهيم؛ لأنه الأخير، وبالتالي أدى إلى أنه تمثل لآراء السابقين عليه، وقد أدى هذا إلى أن يكون حصيلة فكر السابقين عليه كما أشرت إلى ذلك .

مرز تحقیق ترکیسی کستا مرز تحقیق ترکیسی کستان کار

# ١/٥: المعيار الأول: التلاؤم/التأليف<sup>(١)</sup>ودوره في حبك النص من

## منظورالباحثين في الإعجاز:

وردت طائفة مسن المفاهيم عند الباحثين في الإعجاز القرآبي تعبر عن مفهوم الحبك المستعمل في "نحو النص"، وقد أوردنا المفاهيم الأساسية فيما يتعلق بما في الفصل الثالث،غير ألما تمثل مفاهيم عامة، ينبثق عنها عدد من المفاهيم، أرجأ الحديث/الكشف عنها للاستفادة منها في

. (1) قُدمـــت تـــرجمات عديـــدة للمصطلح (Kohärenz) بالألمانية أو (Coherence) بالإنجليزية بين الباحثين العرب، نعرض فا على النحو التالي :

١- ١- الحبك : د. سعد مصلوح : نحو أجرومية للنص الشعري ص ١٥٤.

د. سعد مصلوح : المذهب النحوي عند تمام حسان ص ٢٢.

د. محمد العبد : حبك النص ... ص ١٣٩.

٢\_ الانسجام: محمد خطابي: لسانيات النص ص ٥٠ .

د. صلاح فصل : والاغة الخطاب وعلم النص ص ٩٣، ٢٩٤.

٣ التماسك : د. سعيد يحيري : علم لغة النص ص ١٤١.

د. سعيد بحيري : اتجأهات لغوية معاصرة ص ١٧٣.

£ ... التناسق : د. فالح العجمي : مدخل إلى علم اللغة النصي ص ١٤١.

صـ الالتحام : د. تمام حسان : النص والخطاب والإجراء ص ١٠٣.

٢- الانساق : د. تمام حسان : نحو الجملة ونحو النص ص ١.

٧ ـــ التقارن : د. إلهام أبو غزالة/علي خليل أحمد : مدخل إلى علم لغة النص ص ١٦.

وهكذا نجسد أنفسنا أمام مصطلحات مختلفة لمعنى واحد، وهي عناصر دلالية تتعلق بالمضمون المعنوي أو بالسترابط الكلي للنص، ومن هنا تتضافر العناصر السطحية ــ السبك ــ مع العناصر المعنوية - الحبك - في اكتمال النص وبناء قوامه. وبناء عليه ، فإن المعنيين بــ "نحو النص" مختلفون فيما بينهم حول الجوائب المختص بحا مصطلح (Kohäsion) و(Kohäsion) ، ينظر د.سعيد بحيري: اتجاهات لفوية معاصرة ص١٧٧، غير أننا نرى عددا من العناصر، وليس كلها ، فيما يتعلق بحذا الجانب، فعلى سبيل المثال، نرى تداخلاً واضحاً فيما يرئــبط بالجائب السطحي مع ما يتعلق به معنوياً ، صحيح ليس هذا على إطلاقه، إذ ثمة جوائب خالصة لميار الحبك، كمصطلح حسن التخلص والمناسبة وهلم جوا، وسنقف على هذه الجوائب هنا من البحث .

تسنايا المعالجة والتحليل.غير أننا يجب أن تذكر أننا نعتمد كما أشرت من قبل في هذا التحليل على مفاهيم مختلفة أو زيادة على ما ورد سابقاً، حيث إننا في التحليل/التفسير نعتمد مؤلفي السيوطي؛ لأنه يعد جامعاً للسابقين، ورؤيته حول توسيع جوانب البحث في الإعجاز، بما جعله يضيف/ يعمق جوانب أكثر ثما هو عليه عند السابقين، وهذا ما جعلني أعده حصيلة فكر السابقين.

وفي هذا الفصل وجدت لدى السيوطي عنصرين نجعل منهما قسمين دالين على مظاهر الحسبك، يستدرج في إطار كل منهما طائفة من المفاهيم المكونة له والمكملة لجوانيه، فيما أرى، وأقصد بحذيسن المفهومين، التناسب/المناسبة وجوانب من علم البديع. وعلى هذين المفهومين يقتصد هذا الفصل في تفصيل لجوانب كل منهما على ما أورده السيوطي، أو حسب تصوره، وهي — فيما أرى — المعبرة بشكل عام عن رفية الباحثين في الإعجاز القرآني.

# ٥/ ١/ ١: المناسبة/التناسب بين النص القرآني:

عكسس السيوطي رؤيته حول هذا المفهوم في المعترك و" تناسق الدر في تناسب الدر ..."، وعلى الرغم من المطابقة في تناول قضايا المناسبة بشكل عام، بينهما، إلا أننا مدونون بعض الملاحظات نجملها فيما يلي :

١- احستواء كل منهما على مناقشة الجانب المعنوي فيما يتعلق بالجانب القرآني، غير أن تمايزاً قائماً أن "تناسق الدرر في تناسب السور" مخصص لهذا الأمر تخصيصاً، في حين جاءت مثل هذه القضايا في "المعترك" تأخذ وجوه الإعجاز التي اشتمل عليها الكتاب.

٣- جساءت رؤية السيوطي في أن "تناسق الدر...." معالجة إمبريقية/تطبيقية ادت به إلى عدم التقسيم والتنظيم، مغايراً في ذلك "المعترك".

٣-... يعسد مــــا جاء في "المعتوك"، فيما تمثله معالجته للتماسك الدلالي جزءاً مما ورد كاملاً في " تناسق الدر... " .

عسر المعالجته في المعترك تنظيراً/تحديداً لتلك الرؤية المقدمة في "تناسق الدرر..."، وبالتالي فإن
 رؤيته في "تناسق الدرر..." خاصة، وفي "المعترك" عامة .

على الرغم مما ورد في النقاط السابقة من إيجازها في "المعترك"، فإنما يمكن أن تعطينا تصوراً
 عاماً، لما يمكن أن نستخلصه مما هو وارد بين النصوص القرآنية والسور بعضها ببعض.

٢... وبناء على ما ورد أعلاه، فإن "المعترك"، إنما يمثل رؤية لكيفية التماسك الدلالي ، وانحباك
 علاقاقا الظاهرة، وعلاقة التلاحم بين المعيارين، فيما يكونان نصاً لغوياً متلاحم الأجزاء.

٧\_ نلاحـــظ أن السيوطي في "المعتوك" يقدم تمهيداً حول ... المناسبة ... ومن كان باع في هذا المجــال كالنيســـابوري، ومــن لم يهتم بهذا الجانب من المفسرين كعلماء بغداد، ومنهم من له إسهامات كالرازي ؛ وهكذا ليعطي السيوطي مدخلاً لهذا الموضوع، بينما لم يسلك هذا النهج في "تناسق الدرر..." الذي دلف فيه إلى الموضوع مباشرة .

بعد أن قدم السيوطي مدخلاً في "المعترك" حول علم المناسبة والذي جعله الوجه الرابع عشر من وجوه إعجازه عرفها بقوله: المناسبة في اللغة المشاكلة والمقاربة، ومرجعها في الآيات ونحوها إلى معنى رابط بينهما عام أو خاص، عقلي أو حسي أو خيالي، أو غير ذلك من أنواع علاقات التلازم الذهني، كالسبب والمسبب، والعلة والمعلول والنظيرين والضدين ونحوه (١٠).

واحسب أن هــذا النص فيما أرى ــ جامع لعدد من القضايا المتعلقة بالمناسبة، وتــدل المعاني الواردة على المقاربة المعنوية/المنطقية في النصوص، وهي عناصر جوهرية ومظاهر دالــة عــلى هذه الخاصية، ونحن نأي على هذه الرؤية في تفصيل لجوانبها في ثنايا التحليل فيما بعد، كما يشير النص إلى تلك المظاهر التي تتحقق من خلالها المناسبة ، التناسق كالعقلي، المنطقي أو رابط حسي (روابط لغوية) أو خيالي (مقدر) وهي روابط ينتمي منها إلى ظاهر النص والآخر إلى عالم النص، أما علاقات التلازم المشار إليها عالياً، فأراها جميعاً واقعة ضمن مظاهر الحبك.

ولاشك أن مثل هذا الربط/التماسك الدلالي في النص القرآني له دلالة خاصة ، منها ما هو ظاهر معلن، ومنها ما هو خفي، يحتاج إلى الكشف عنه، وقد كشف السيوطي عن عدد مسن هسذه الدلالات في سياقات التحليل والمناقشة،غير أن هذا لا يمنع من وضعه لطائفة من

<sup>(1)</sup> السيوطى : المعتوك ٧/١ه.

الوظائف العامة للمناسبة، يقول: وفائدته جعل أجزاء الكلام بعضها آخذاً بأعناق بعض، فيقوي الارتباط، ويصير التأليف حالته حال البناء المحكم المتلائم الأجزاء(١).

عسلى أنسني أشهر إلى أن أسهاب الربط الواردة في "المعترك": التنظير . المضادة . الاستطراد أمها في "تناسق الدرر ... " فالتفصيل بعد الإجمال . المقابلة . التشابه في المطلع والمقطع. تعلم الجسار والمجسرور، وقوعها موقع العلة لحاتمة السورة التي قبلها . إجابة عن سؤال العطف التتميم والتكميل، ترتيب السورعلى أساس الطول، ترتيب قضايا سورة لإنتاج سورة أخرى. التناسق وسناتي على هذه الرؤية الموجزة في تحليل لجوانها .

وتوضّح مقارنة النصوص بين ما ورد في مؤلفي السيوطي مدى اتساع المادة في "تناسق المسدرر...." والذي خلق منه تبعاً للسيافات أسباباً أكثر مقارنة بما هو وارد في "المعترك". وإذا كان السيوطي قد وضع المبادئ العامة، غير أن مناقشة هذه المبادئ والمظاهر، ربما تكشف عن جوانب أكثر في "تناسق المدر...".

وقد عبر السيوطي في "تناسق الدرد.." عن المناسبة بطائفة من المصطلحات نجملها فيما يلي من خلال استقراء كامل في مثل التعاسب التلاحم . الارتباط . الترتيب . الارتباط . التناسب التلاحم . الارتباط . الاعتلاق . الاقتران . وجوه المناسبة . تشابه الأطراف التآخي . الاتصال . التلاؤم . الاتحاد . المجانسة . الاتساق . المشاكلة . المقاربة . التأليف . وهي مفردات عبر من خلالها عن المناسبة (التناسب) وأحسب ألها مظاهر/عناصر أكثر بكثير مما أشار إليه د العبد المعترك في "المعترك" إلا أن عددها في التناسق أكثر بقليل . ومن خلال النص القرآني واستقرائه ظهرت له قاعدتان :

إحده : أن القداعدة السنى استقر بحسا القسرآن، أن كسل سسورة تفصيل الإجمال ما قبسلها، وشسرح له، وإطنباب الإيجازه، وقد استقر معنى ذلك في غالب سور القرآن طويلها وقصيرها، وسورة البقرة قد اشتملت على تفصيل جميع مجملات الفاتحة (٢). وأمر آخر استقرأته،

<sup>(1)</sup> السيوطي : المعترك ١/٧٥.

<sup>(2)</sup> د. محمد العبد : حبك النص ١٩٩.

<sup>(3)</sup> السيوطي : تناسق المدرر في تناسب السور ص ٥٠.

وهـــو : أنـــه إذا وردت سورتان بينهما تلازم واتحاد، فإن السورة الثانية تكون خاتمتها مناسبة لفاتحـــة الأولى للدلالة على الاتحاد . وفي السورة المستقلة عما بعدها يكون آخر السورة نفسها مناسباً لأولها<sup>(۱)</sup> .

والسؤال الآن ما العلاقات الدلالية، أو بمصطلح السيوطي "وجوه التناسب" التي على أساسها يبنى القول بالترابط بين سور القرآن المحتلفة .

وقد خلصنا من خلال استقراء لنصوص "تناسق الدرر في تناسب السور"، أن مظاهر السترابط الدلالي بين سورة وأخرى يتبحقق في ستة عشر مظهراً دلالياً، ونظراً لأن مظاهر هذا الترابط مكررة في ثنايا التحليل، فإننا نقتصر على بعضها لينوب المذكور عن غير المذكور.

٥/١/١/: تفصيل المجمل:

تشعبت صور تفصيل المجمل في النص القرآبي في مؤلفات السيوطي على النحو التالي :

تفصيل إجمال آيات دامجل السورة .

تفصيل لإجمال آخر آية في السورة التي تسبق هذه السورة .

تفصيل لما أجمل في سورة سابقة .

تفصيل لما أجمل في السورة السابقة .

تقصیل مجمل

وحول هذه الصور للتقصيل بعد الإجمال التي استقرأناها من خلال عمل السيوطي في التناسق والمعترك تدور أحداث المناقشة التالية .

فأما التفصيل لإجمال آيات داخل السورة، أشار السيوطي أن قوله تعالى (ألم تر أن الله يعلم ما في السموات وما في الأرض ما يكون من نجوى ثلاثة إلا هو رابعهم) الحشر/٥٥، هو تفصيل لقوله (وهو معكم أينما كنتم) الحشر/٤٠٠، وواضح أن الربط هنا يمتد إلى ما فوق الجملة ؛ ليربط عن طريق تفصيل ما ورد في الآية/٧، بما هو وارد في الآية/٤. وهذا يتعدى حدود الآية وحدود الجملة في الوقت ذاته . في حين يأتي مظهران من مظاهر التفصيل بعد الإجمال، وأعنى:

<sup>(1)</sup> السابق ص ٧٤.

<sup>(2)</sup> السيوطي : تناسق الدرر ....ص ١٢٢.

- ... تفصيل لما أجمل في آخر السورة السابقة .
  - ... تفصيل لما أجمل في السورة السابقة .

وتجسد سورة الحج والمؤمنين تجسيداً حياً لهاتين العلاقتين الرابطتين، يقول: أقول وجه اتصالها بسورة الحج: أنه لما ختمها بقوله (وافعلوا الخير لعلكم تفلحون) الحج/٧٧. وكان ذلك محمسلاً، فصله في فاتحة هذه السورة، فذكر خصال الخير التي من فعلها، فقد أفلح، فقال : قد أفلح المؤمنون. الذين هم في صلاتهم خاشعون)الآيات/١:١٠.

ولًا ذكر أول الحج قوله (يا أيها الناس إن كنتم في ريب من البعث فإنا خلقناكم من تسراب ثم من نطفة) الآية/٥، زاده هنا بياناً في قوله (ولقد خلقنا الإنسان من سلالة من طين. ثم جعلها نطفة في قرار مكين) الآيات ١٣/١٢، فكل جملة أوجزت هناك في القصد أطنب فيها ههنا (٢). وهذا الارتباط /الربط بين ما ورد في الآية/٥ مجملاً وتفصيله في الآية ١٣/١٢ الما تتجاوز كل هذه الرؤى والتصورات مستوى "نحو الجملة" إلى مستوى العلاقات داخل السورة، بل يتجاوز الأمر ذلك من خلال التفصيل بعد الإجمال بين آخر تلك السورة وتفصيل في السورة التي تليها .

وياي تفصيل ما أجمل في سورة سابقة، وناخذ ما ذكره السيوطي في سورة النساء، يقــول: وأقول هذه السورة شارحة لبقية مجملات سورة البقوة. فمنها:أنه أجمل في البقرة/ ٢ قوله راعبدوا ربكم الذي خلقكم والذين من قبلكم لعلكم تتقون). وزاد هنا (خلقكم من نفس واحدة وخلق منها زوجها وبث منهما رجالاً كثيراً ونساء) النساء/ ١.

وانظر لما كانت آية التقوى في سورة البقرة غاية، جعلها في أول هذه السورة التالية فما مسبداً ، ويذكر محقق الكتاب أن آية التقوى في البقرة/٢ هي (ذلك الكتاب لا ريب فيه هدى للمتقين).... أما في سورة النساء/١ فقد بدأ الله الأمر بها في قوله (اتقوا ربكم الذي خلقكم من نفس واحدة)، وبين وسائل تحقيقها في نفس الآية. ومنها: أنه أجمل في سورة البقرة /٣٥ (اسكن أنت وزوجك الجنة). وبين هنا أن زوجته خلقت منه في قوله تعالى (وخلق منها زوجها)، ومنها:

<sup>(1)</sup> السابق ص١٠٣.

<sup>(2)</sup> السابق صلاً ١٠.

وفصل هنا من الأنكحة ما أجمله هناك ، فإنه قال في البقرة/ ٢٢١ (ولأمة مؤمنة خير من مشركة). فذكر نكاح الأمة إجمالاً، وفصل هنا شروطه . ويذكر المحقق في الهامش (ص٧٦) أن ذلك في قوله (ومن لم يستطع منكم طولاً أن ينكح المحصنات المؤمنات فمما ملكت أيمانكم من فتياتكم المؤمنات) الآية/٢٥ .

ومنها: أنه ذكر هناك الخلع، وذكر هنا أسبابه ودواعيه من النشوز، وما يترتب عليه ، وبعث الحكمين . ذكر \_ المحقق في الهامش \_ أن آية البقرة/٢٩٩، وفي النساء آية/٣٤، ٣٥، وهذا من أسباب الحلع .

ومنها: أنه فصل هنا من أخكام المجاهدين، وتفضيلهم درجات، والهجرة ما وقع هناك محمالاً أو مرموزاً. ذكر المحقق ... في الهامش ... أن ذلك في البقرة / ١٥٤، ٢١٦، ٢١٦، وفي النساء الآية / ٥٥، ٩، ٩، اكتفي بعرض علاقة التفصيل والإجمال بين السورتين، أما وجه اعتلاقها بسورة الفاتحة و آل عمران، فاعتلاقها بالفاتحة يغني عنه اعتلاقها بالبقرة . وأما اعتلاقها بآل عمران وتفصيل لما أجمل في سورة سابقة)، وبالتالي تكفي إشارة علاقة سورة المؤمنين بسورة الحج، التي جاءت الإشارة إليها .

ومن خلل استقراء "تناسق الدر..." يبدو لنا أن القاعدة التي قررها السيوطي ، أن كل سورة تفصيل لإجمال ما قبلها وشرح لها، وإطناب لإيجازها، حيث لا تخلو سورة من سور القرآن، لم يشر السيوطي إلى علاقتها بما قبلها، ويتمثل ذلك في :

١- أن سورة الفائحة والبقرة وآل عموان والنساء والمائدة، كل منهم تفصيل لما قبلها وإطناب لها، بحيث تمثل الفاتحة الإجمال/المركز، بالتاني يائي القرآن كله تفصيلاً/ تفسيراً لما ورد فيها . غير

ان السيوطي لم يشر إلى كل ذلك صراحة، وأكتفي بتوضيح أن سورة البقرة، إنما هي تفصيل لسيورة الفاتحسة، وجاءت آل عمران مفصلة لجوانب عديدة، مما هو مجمل في البقرة والفاتحة، والأمسر كذلك بالنسبة للنساء والمائدة مفسرة للنساء، والنساء موضحة لبعض آيات الفاتحة، ومن ثم يظهر هذا التفصيل لإجمال ما ورد سلفاً ربطاً معنوياً ينحبك به النص دلالياً.

وهكـــذا نرى أن العلاقة القائمة بين هذه السورة ، إنما هي علاقة إجمال لكل متقدم، وبالتالي فإن كل لاحق، إنما هو مفسر، ومن ثم فإنه كلما كانت السورة في البداية، كلما كانت أكثر إجمالاً، وكلما تأخرت كانت أكثر تفصيلاً وبياناً .

Y بعد هذه السور، نلاحظ أن المقاربات بين النصوص/السور، إنما تكنفي ببيان/كشف التفصيل بعد الإجمال بين السورة ولاحقتها، وهذا ما لم يكن واضحاً/متداولاً مع السور الأول. وحول هذين التصورين تدور أحداث التفصيل بعد الإجمال في كل "تناسق الدر...". وهكذا لا نسرى وجها عند محمد خطابي الما فيما ذكره من علاقة الإجمال والتفصيل لا تقتصر على مظاهر علاقة الفائدة بسئلك السور التي تليها، وإنما هناك علاقات أخرى كعلاقة الإجمال والتفصيل، التي تقع بين نهاية والتفصيل، التي تقع بين نهاية السورة مع تلك التي تليها، ومن ثم قان رؤيته تحتاج إلى إعادة نظر.

#### . ٢/١/١/٥: تشابه الأطراف :

يذكر السيوطي أن سورة الإسراء ختمت بالتحميد في قوله تعالى (وقل الحمد الله الذي لم يتخذ ولداً ولم يكن له شريك في الملك)الآية/١١.

وبدئـــت الكهف/ 1 بقوله تعالى (الحمد لله الذي أنزل على عبده الكتاب ولم يجعل له عوجا) وذلك من وجوه المناسبة بتشابه الأطراف<sup>(٢)</sup>. تتشابه مع ما ورد في آخر آل عمران بألها ختمـــت بالأمر بالتقوى في قوله تعالى (واتقوا الله لعلكم تفلحون)الآية/ ٢٠٠ . افتتحت النساء بقوـــله (واتقــوا الله الذي تساءلون به والأرحام) الآية (") . ويذكر في ذلك السياق المشابه بين

<sup>(1)</sup> محمد خطابي : لسانيات النص ص ١٩٨ : ٢٠٢.

<sup>(2)</sup> السيوطى: تناسق اللور ..... ص ٩٩.

<sup>(3)</sup> السابق ص ٧٦.

البداية/الابتداء والخاتمة، كما في سورة (ص) وسورة (ن)(١)، وبالتالي فالتشابه في الأطراف يقع في شكلين .

## ٥/١/١/: الاقتران والتلازم (التآخي) :

قال مناسبة سورة الأنعام لآخر المائدة : ألها أفتتحت بالحمد، وتلك ختمت بفصل القضاء، وهما متلازمان، كما قال(وقضى بينهم بالحق وقيل الحمد لله رب العالمين) ٣٦،٧٥ (١). وذكر أن افتتاح الإسواء بالتسبيح والكهف بالتحميد، وهما مقترنان في القرآن وسائر الكلام ، بحيث يسبق التسبيح التحميد نحو (فسبح بحمد ربك) ٥١/٠١،١٣ /٥٥،٥ / ١٣،٥٥/ وسبحان الله وبحمده (٣). وفيما يتعلق بالبروج والطارق أقول: هما متآخيتان فقرناتا أن الواقعة مع السرحن في أن كلاً منهما وصف للقيامة والعكس بين الموضوعات (٥).

## ٥/١/١/٤: التشابه في المطلع والمقطع

يذكر السيوطي وجه المشالهة في المطلع<sup>(١)</sup>:

(إن المتقين في جنات وعيون/ الذاريات/١٥.

(إن المتقين في جنات ونعيم) الطور/١٧٪ .

## ٥/١/١/٥: المشافِلة في المقطع:

و في مقطع كل منهما يصف حال الكفار بقوله تعالى :

(فويل للذين كفِروا من يومهم الذي يوعدون) الذاريات/ ٣٠.

(فالذين كفروا هم المكيدون)الطور/٢ ي .

السيوطي: المعتوك ١٦/١.

<sup>(2)</sup> السيوطي : تناسق الدرر .... ص٨٣. المعترك ١٦/١ ، ٢٢.

<sup>(3)</sup> السابق ص ٩٩.

<sup>(4)</sup> المسابق ص ١٣٥.

<sup>(5)</sup> السابق ص ١٢١.

<sup>(6)</sup> السابق ص ١١٩.

#### : المقابلة : ١/١/١/٥

أشار السيوطي إلى أنه في سورة الصف ذكر حال موسى مع قومه وأذاهم له ناعياً عليهم ذلك، وفي سورة الجمعة حال الرسول(صلى الله عليه وسلم)، وفضل أمته، ؛ ليظهر فضل ما بين الأمتين، ولذا لم يعرض فيها لذكر اليهود (١). ويذكر كذلك أن سورة الكوثر هي كالمقابلة للستي قبلها (الماعون)، لأن السابقة وصف الله سبحانه فيها المنافقين بأربعة أمور: البخل، وترك الصلاة، والسرياء فيها، ومسنع السزكاة، وذكر في هذه السورة مقابلة البخل (إنا أعطيناك الكوثر) الكوثر / ١ ؛ للخير الكثير. وفي مقابلة ترك الصلاة (فصل) الكوثر / ٢، أي دم عليها. وفي مقابلة الرياء (ربك) الكوثر / ٢ ؛ أي لرضاه، لا للناس، وفي مقابلة منع الماعون (وانحر) الكوثر / ٣ ، وأراد التصديق بلحوم الأضاحي. قال: فاعتبر هذه المناسبة العجيبة (٣). وما أورده من التضاد بين صفة المؤمستين في سسورة المؤمنين / ٢ ، وما جاء في النجم / ٣٩ . وبداية المؤمنين وفيايتها (١).

#### ٥/١/١/: العطف :

ذكـــر السيوطي أن سُورَة الشَّرِح (الح نشريج لك صدرك) الآية / ١، كالعطف على (الم يجدك يتيماً قاوى) الضحي / ٦٠(٥).

## ٨/١/١/٥: إجابة عن سُؤال :

ذكرها السيوطي في العلاقة بين سورة (لم يكن) وسورة (الزلزلة) (١٠ وسورة (القارعة) بالنسبة لسورة (العاديات) (٢٠).

<sup>(1)</sup> السابق ص ٢٤٤.

<sup>(2)</sup> السيولطي : تناسق اللمور ص £ £ وما يعدها ، المِعتوك ٢٧/١.

<sup>(3)</sup> السابل ص ١١٩. وينظر المعتوك ١/٥٥، ٥٦. ١

<sup>(4)</sup> السيوطي : تناسق الدرر ص ١١٩. المعترك ١٦/١.

<sup>(5)</sup> السابق ص ١٣٨.

<sup>(6)</sup> السابق ص ۲ ثا ا.

<sup>(7)</sup> السابق ص ١٤٣.

#### ٥/١/١/٥: تعلق الجمار والمحرور :

تعـــد ســـورة (قـــريش) تموذجـــاً لتعلق الجار والمجرور في أولها بآخر الفعل في سورة (الفيل)<sup>(۱)</sup>.

#### ١٠/١/١٥: بيان العلة :

يذكر السيوطي أن سورة(الستكاثر)، إغدا هي واقعة موضع العلة لخاتمة سورة (القارعة) (١)، وسورة(العلم عليها بيان للعلة المادية وسورة (التين) السابقة عليها بيان للعلة المصورية (١).

#### ا ١١/١/١٥: التحقيق:

يــرى السيوطي أن خاتمة سورة الإنسان ( يدخل من يشاء في رحمته والظالمين أعد لهم علماً الآية/ ٣٦، افتتح (المرسلات) بالقسم على أن ما يوعدون واقع، فكان ذلك تحقيقاً لما وعد به هناك المؤمنين (٤).

٥/١/١/١: التتميم والتكميل

يذكـــر السيوطي أن سورة (سأل) إنها كلي كالعمة لسورة (الحاقة) في بقية وصف يوم القيامة والنار (<sup>ه)</sup>.

## ١٣/١/١/٥: ترتب قضايا سورةً لإنتاج أخرى :

لَمَا وقع في سورة التغابن (إن من أزواجكم وأولادكم عدوا لكم) الآية / ١ وعداوة الأزواج تفضيي إلى الطلاق وعداوة الأولاد تفضي إلى القسوة، عقب ذلك بسورة ذكر فيها أحكام الطلاق وتفصيلاً له(١).

السابق ص ٤٤٤. المعتوك ٢٦/١.

<sup>(2)</sup> السيوطي : تناسق الدور ص ١٤٣.

<sup>(3)</sup> السابق ص ١٤٠.

<sup>(4)</sup> السيوطي : تناسق اللور ص ١٣١ ، ١٣٢.

<sup>(5)</sup> السابق ص ١٢٨.

<sup>(6)</sup> السابق ص ١٢٣.

## : التعليل : ١٤/١/١/٥

ذكسر السيوطي أن الآية/٩ من سورة(المنافقون)(لا تلهكم أموالكم ولا أولادكم عن ذكر الله) على ذلك (إنما أموالكم وأولادكم فتنة) التغابن/٥١٥،

## ١٥/١/١/٥: الافتتاح والبسط:

وتمسئل سسورة (الممتحنة) غوذجاً حياً؛ لأنه افتتحها بنهي المؤمنين عن اتخاذه الكفار أولياءه، وكرر ذلك ويسطه حتى نماية السورة(٢)، فجاءت السورة متماسكة متلاحمة

# ١٦/١/١٥: التناسق في المفتتح/الافتتاح:

ولسيس من ريب أن المبادئ الدلالية الحاكمة لعناصر المناسبة عند السيوطي في تناسق المبرر .... أكثر بكثير من تلك الواردة في "المعترك"، ذلك أن اتساع المادة المدروسة في "تناسق المدرر...." يعطي مساحة لاستخلاص عناصر أكثر من تلك الواردة في التنظير (المعترك)، وعلى السرغم من المطابقة شبه التامة في الإخالي العام، إلا أن ذلك لا ينفي أن ثمة بعض التحليلات واردة في "المسترك" وليس لها موضع في "تناسق المدر...." وليس العكس، وكنت أحسب أن مادة "تناسق المدر...." وليس العكس، وكنت أحسب أن مادة "تناسق المدر...." في "المعترك" غير أن مقارنة النصوص تبين خلافاً لذلك

كما أن ثمة مفارقة بين الكتابين، أننا إذا كنا قررنا أن "المعترك"، إنما هو تنظير لما جاء في "تناسق المعرر...."، فإن هذا التصور، إنما يوحي من جهة أخرى بأن القضايا التي تتعلق بالمبادئ الدلالسية للتناسب التي جاءت منتثرة في "تناسق المدر...." باعتباره دراسة تحليلية في هذا الجانب، بينما جاءت جوانب من هذه القضايا مجتمعة ، وفي موضع واحد في "المعترك".

على أن "المعتوك" على الرغم مما جاء ذكرة، إلا أننا واجدون عدداً من المبادئ الدلالية السبق لم يشر إليها السبوطي في "تناسق المدر....." وتشير مناقشة السبوطي بشكل ضمني إلى

<sup>(1)</sup> السابق : الموضع ذاته.

<sup>(2)</sup> السابق ص ١٢٣.

<sup>(3)</sup> السيوطي : تناسق الدور ص ١٢٠ ، ١٣٧.

أن هذه المبادئ تقع ضمن عالم النص (البنية الداخلية)، غير أن إشارة السيوطي في بداية "تناسق السدر..." إلى العناصر/الأنواع المشتمل عليها كتابه: اسرار التؤيل، غير أن الكتاب لم يصل إليان، إلا أن الأنسواع الستي ذكرها والتي بلغت ثلاثة عشر نوعاً (١)، وقد اشتمل "تناسق السدر..."على عدد من تلك الأنواع التي جاءت في أسرار التؤيل"، وإن لم يخصص لذلك تخصيصاً، وبالتالي فإن "تناسق الدر..." يحتوي على النوع الأول من هذه الأنواع.

إلا أن "المعستوك" بما أنه كتاب في إعجاز القرآن، فقد اشتمل على عدد من الوجوه حسب رأي السيوطي، وأحسب (أظن)أن هذه الأجزاء التي هي أنواع لأسوار التتزيل، ذكرها السيوطي في "المعستوك" تحت وجوه إعجاز القرآن، غير أن المعالجة في المعترك تختلف عنه في "تناسق الدرر...."، لما ذكرته سابقاً، وبالتالي فإن المعترك ربما يشتمل على تلخيص بعض وجوه الإعجاز السيق وردت في "أسرار المتزيل". وينبغي أن نقرر أن كثيراً، بل جل قضايا "أسرار التعريل" تتعلق بانسجام النص وتلائم أجزائه، بفاء على ما أورده السيوطي(").

ونحل من هذه الرؤية إلى أن تلك القضايا، إنما هي مفسرة لأوجه إعجاز القرآن، ونتوقف على نوعين جاءت مناقشة السيوطي فيها في "المعترك" وأرى أهما يدخلان ضمن إطار حبك بنيات النص. وبناء على هذا الأساس، فإننا نتوقف عند مظهرين : المظهر الخامس: مناسبة أوائل السور لأواخرها. الوجه الخامن : بيان ما اشتمل عليه من الحسنات البديعية على كثرها، وأحسب أن (الوجه الخامس)، إنما يرتبط بشكل وثيق بمناسبات ترتيب السور، ويؤكد ذلك عندي أنه ناقشه ولو بشكل موجز أثناء تناوله لوجوه إعجاز المناسبة، وبناء على ذلك أحسب أن ما يأي من مظاهر للمبادئ الدلالية عند السيوطي (الباحثون في الإعجاز)، إنما يمكن أن عطينا تصوراً أولياً حول "أسوار التنزيل"، وثما يؤكد ذلك أن "المعترك" كتاب تنظيري في نواح عددة من الإعجاز القسرآني، إذ فيما نحن حياله في ذكر أن أسباب الربط : التنظير، المضادة، الاستطراد (").

<sup>(1)</sup> السيوطي : تناسق الدرر ص ٥٤.

<sup>(2)</sup> تناسق الدرر... ص ٤٥.

<sup>(3)</sup> السيوطى : المعتوك ٨/١ ، ٥٩.

وإذا كنا عرضنا فيما صبق لمظاهر التناسق ـ حسب رأي السيوطي في "تناسق السنرر..." ـ فيان "المعترك" يعكس من جهة أخرى مظاهر، لم يرد فا ذكر في "التناسق"، وترسبط هنده المظاهر بقضايا المناسبة، وأظن أن هذه الطائفة من المصطلحات دالة فيما كان السيوطي يسمعي إلى تحقيقه، ومن تناول هذه القضايا ضمن المناسبة، والتي عكس عدداً من المظاهر عبرت كلها عن مقصود/هدف السيوطي منها.

وأحسب أن: التصدير، الابتداء الحسن والانتقال من حديث إلى آخر .التخلص/حسن الستخلص، الاطسراد، الاستطراد، براعة الاستهلال، جاءت كلها ضمن معالجة موسعة لرؤية السيوطي في توضيح جوالب الإعجاز القرآني . كما أن : الافتتاح/المفتتح ،الخاتمة/الحواتم . وما نلمحه عند السيوطي مغايراً في ذلك الباحثين في الإعجاز، أنه في مواضع مختلفة ، يحاول أن يجد فسروقاً دقيقة، أحسب أن أحداً لم يتنبه إليها، حتى أصحاب التيارات الأخرى التي تناولت مثل فسروقاً دقيقة، أحسب أن أحداً لم يتنبه إليها، حتى أصحاب التيارات الأخرى التي تناولت مثل هذه المفارقة مثل التيار البلاغي والنقدي بوجه خاص

وتشير معالجة مثل هذه العناصر بشكل ضمني إلى ذلك الالتحام/التماسك النصي بين عناصر مختلفة في النص القرآني، تعكسها معالجة مثل هذه العناصر :

١ ــ الربط بين بداية النص و آخره (المفسح/المخسم) .

٢- السربط بين التتابعات الجملية بعضها ببعض (التخلص/حسن التخلص). وأتصور أن هذه المظاهر التي تختص بما "المناسبة" تعمل ضمن روابط أضيق، أعنى أن مجال دورها داخل النص حسب رؤية السبوطي - إنما تقع ضمن حدود السورة الواحدة . وبالتالي فإن ثمة عناصر تعمل مسن خلال تماسك أكبر لبنية النص القرآني، كما أشارت المعالجة لرؤية السيوطي، غير أن هذه المظاهر للمناسبة تعمل على :

- ـــــ الربط بين سورة سابقة وأخرى لاحقة .
- ﴿ الربط بين سورة سابقة والحرى لا حقة يقصل بينهما بفاصل/سورة أو أكثر .
  - الربط بين بداية السورة وتمايتها (تشابه الأطراف، المطابقة، المقابلة).
    - تفصيل لقضايا مجملة داخل إطار السورة الواحدة .
      - \_ تفصيل لقضايا مجملة داحل السورة السابقة .

\_ تفصيل لقضايا مجملة تقع في سورة سابقة، يفصل بينها بسورة أو أكثر.

هـــذه الروابط الدلالية التي تعمل المناسبة من خلالها على ترابط بنية النص الصغرى (التتابعات الجملية) والكبرى(النص القرآني/النص داخل سورة) . في حين يبقى عمل السيوطي في "المعترك" قائماً على: التفصيل بعد الإخمال .

ـــ الترابط بين نماية السورة والسورة التي تليها(إجابة سؤال/التعلق بالجار والجرور) .

الترابط بين بداية السورة ولهايتها (تشابه الأطراف/المقابلة) .

وتجـــدر الإشارة إلى أن محاولة استخلاص المظاهر الفاعلة للمناسبة عند السيوطي في كتابـــيه تتجلى فيه المظاهر أوضح تجلية لا تنكشف بالارتكاز على أحدهما ، وإنما تتكامل رؤيته من خلالهما معاً .

#### ٣/١/٥: إيجاز تلك المعطيات :

1/<u>۳</u> ان غمة علاقمات دلالية قائمة بين أجزاء النص القرآني، تتمثل في علاقة السور بعضها بمبعض أو بين أجزاء السورة الواحدة سواء داخل إطار حدود الجملة،أو ما يتعدى ذلك، ونلاحظ أن مثل عناصر المناسية، إغا تعمل جيعاً من خلال شبكة أكبر تتعدى حدود أسوار الجملسة الواحدة، وإن جاءت فهي كما أظن ليس القصد منها التضييق، بقدر ما تعني أن غة عناصر تعمل داخل السورة وأخرى أكبر، وهكذا تتشابك هذه العناصر اتساعاً وضيقاً، في محاولة للموازنة بين أجزاء النص الواحد(القرآن،السورة الواحدة):

#### ١/١/٣ :علاقة التضاد، وتشتمل على :

٣\_ علاقة المفتعح/الابتداء بالخاقة .

علاقة هاية السورة ببداية التي تليها .

## ٣/١/ب:علاقة تشابه الأطراف، وتشتمل على:

١ــ علاقة بعض السور بالأخرى .

٢\_ علاقة بعض الآيات في سورة ببعض الآيات في سورة أخرى (الاحقة أو سابقة).

١ـــ المطابقة بين آيات السورة الواحدة، من خلال علاقة التفصيل بعد الإجمال .

٢ المطابقة بين الفواتح والخواتيم .

٣- المطابقة بين تماية السورة وبداية التي تليها .

£... المطابقة بين نصوص/آيات بعض السور بالأخرى .

وخلاصة القسول إن هذه المظاهر عند السيوطي، إنما هي دعامات عامة كاشفة عن وجسود السترابط الدلالي القائم بين أجزاء النص القرآني في تماسك بنية النص القرآني وتلاحم أجزائه، وبالتالي يصير النص وحدة واحدة .

ويجب أن نسنوه إلى أن التمايز بين عمل السيوطي في "المعتوك"و"تناسق الدرر" كما ذكرت ذلك، أن "المعتوك" يذكر العناصر الأساسية في هذا الشأن، ومن ثم فهو تنظير، في حين يبقى عمله في "تناسق الدور..." كمحاولة عملية لاختبار فاعلية هذه التصورات النظرية. كما أن اتساع المادة المدووسة في "تناسق الدور" جعلته يكشف عن وجوه عدة ومتنوعة للمتاسبة في السنص القرآني، ولهذا فإن استخلاص محمد خطابي واقتصاره على ثلاثة مظاهر(١)، فيه إجمعاف لعمل السيوطي الدائب في "التناسق".

كما أن تلك المظاهر التي خلص إليها د. العبد من " تناسق الدور..." والتي كنا نتوقع ألها كل المبادئ الدلالية الحاكمة لعلاقات التناسب بين السور القرآنية،غير أن استقراءنا لنصوص تناسق الدور،كشف عن أن نتائج/استخلاص د.العبد أيضاً فيها إهدار لجهد السيوطي المضني في تناسق الدور . الأمر الذي أفضى إلى تتعنا النصوص لكشف المبادئ الجوهرية الأكثر، الحاكمة لقضايا التناسب الدلالي بين بني النص القرآني .

٢- إذا كانست تلك القاعدة التي توصل إليها السيوطي، أن كل سورة سابقة، إنما هي مجملة بالنسسة للتي تليها، وهي قاعدة مقررة، حسب رؤية السيوطي، وأكدها "تناسق الدر" بما لا يدع مجالاً لريب، إنما تعكس بوضوح أن سور النص القرآني آخذ بعضها برقاب بعض، وهكذا تؤدي إلى أن سورة (الفاتحة) في بداية النص القرآني، مرتبطة بسورة (الناس) في نمايته.

<sup>(1)</sup> محمد محطابي : نسانيات النص ص ١٩٨ : ٢٠٤.

<sup>(2)</sup> د. محمد العيد : حبك النص ص ٢٠٥ : ٢٠٥

٣\_ يلاحظ أن عمل السيوطي في "تناسق الدرر" والمناسبة في "المعترك"، إنما هو عمل ذهني في الأساس، وقد أكده بقوله: بأن مناسبات ترتيب السور .... أكثره من نتاج فكري، وولادة نظري، لقلة من تكلم في ذلك، أو خاض فيه في هذه المسالك .... وقد كنت أولاً سميته "نتائج الفكر في تناسب السور" لكونه من مستنتجات فكري؛ لأنه أنسب بالمسمى، وأزيد بالجناس (١). وتتسق هذه الرؤية مع المذهب الذي يرى أن قضايا المناسبة دلالية/منطقية، تتعلق بعالم النص، وليس بالبنية اللغوية المتحققة في التتابعات الجملية .

٤\_ إذا كان "تناسق الدور" قد بلغت فيه مظاهر المناسبة ستة عشر مظهراً، تمثل كل ما توصل إلى المناسبة ستة عشر مظهراً، تمثل كل ما توصل إلى المناسبة فكسر السيوطي في هذا الشان، فإن "المعترك" اشترك معه في شمسة مظاهر، وربما تكون حصر السيق الدرر" أعلى الانساع المادة المدروسة، وأنه خصص للتحليل تخصيصاً ، بينما منهج "المعترك" مختلف.

هـ توصح المقارنة بين الكتابين واستقراء النصوص، أن السيوطي وسع وجوه/مظاهر المبادئ الحاكمة للعلاقات الدلالية، بينما فرى وجوها أخرى في "المعترك" لم تأت في "تناسق الدرر ....."، وقد وسع جوانه بها ، مسئل التخلص، الاستطراد، الاطراد، براعة الاستهلال، الاستهلال، الابتداء، حسن الابتداء، حسن الابتداء، حسن الابتداء، الحاقمة . وهي سمات عند السيوطي والزملكاني والباحثين في الإعجاز، بيد أن عمل السيوطي يظل متميزاً عن غيره، بأنه حساول في أكثر من موضع أن يوجد فروقاً دقيقة بين عدد من المعايير التي تبدو واحدة، ولم نجد عند غيره هذه السمة الجوهرية الفارقة في عمله

٣— تلاحـــظ أن مظاهر المناسبة عند السيوطي ليست أخيرة/ فائية، إنما هي كل ما توصل إليه عقلـــه، وبالتالي فإننا يمكن أن نعثر على مظاهر أخرى، إذ ما توصل إليه، ليس إلا قطرة من بحر \_\_ حســـب قوـــله \_\_ وأظن أن إعجاز القرآن سيكشف عن مظاهر أخرى أكثر مما أشار إليه السيوطى .

٧ـــ دال السيوطي على صدق القاعدة التي خلص إليها في (ص٦٥) أن كل سورة لاحقة إنما
 هى مجملة للتي قبلها ، فيما يختص بترتيب آيات القرآن ومناسبتها .

<sup>(1)</sup> السيوطي : تناسق الدور ... ص ٤٥.

# ٥/١/٥: قضايا البلاغة وعلاقتهاب الحو النص عند الباحثين في الإعجاز

# القرآني:

درج البلاغيون على تعريف البديع بأنه : علم يُعرف به وجوه تحسين الكلام بعد رعاية المطابقة ووضوح الدلالة<sup>(۱)</sup>، وقد نقله السيوطي عن سابقيه، وبالتحديد عن ابن أبي الاصبع، كما يرى أحد الباحثين<sup>(۱)</sup>، ويشتمل النص على عنصرين مهمين فيما أرى :

الأول : وجوه تحسين الكلام (وهو جانب لفظي حالص) .

السناني: رعاية المطابقة ووضوح الدلالة (وهو جانب دلالي/معنوي بحت) وبالتالي فإن مباحث علم البديع، إنما تقع الموقعين، وهو ما جعل مظاهره منها ما يقع/يختص بالجانب اللفظي(السبك)، ومسنها ما ينتمي إلى عالم النص(الحبك). ومن خلال تضافر هذين العنصرين، يتم إنتاج النص، وبسناء على هذا، فإن قضايا البديع إنما تقع الموقعين معاً، وتوضح الدراسة هنا ،هذه الرؤية وبسناء على هذا، فإن قضايا البديع إنما تقع الموقعين معاً، وتوضح الدراسة هنا ،هذه الرؤية وسناء على هذا، فإن قضايا البديع إنما تقع الموقعين أنها والمحاز .

# ٥/١/٥: وجوه المطابقة بين اللسانيات النصية والبلاغة القديمة :

يسرى علماء النص أن البحث النصى من هو الأمتداد لعدد من القضايا ذات الصلة بموضوع البلاغة، وقد ذهب أحد الباحثين إلى ذكر عدد من الفرضيات التي تلتقي فيها قضايا البلاغة مع القضايا الملحة في علم لغة النص نوجزها فيما يلى :

١ من الممكن أن يخضع التوصل إلى الأفكار وترتيبها للضبط المنهجي .

٢ ـــ أن الانتقال بين الأفكار والتعبيرات غير مستعص على التدريب الواعي .

٣... أن بين النصوص المختلفة التي تعبر عن تشكيلة معينة من الأفكار نصوصاً أرقى من سواها.

غسم من الممكن تقييم النصوص بدلالة ما تحدثه من تأثير على جمهور المستقبلين .

هــ تعد النصوص وسائط نقل التفاعل الغائي .

<sup>(1)</sup> السيوطي : المعتوك ٢/٣٧٣.

<sup>(2)</sup> د. أحمد عسبد الوارث مرسي:دور البلاغة في الإعجاز عند السيوطي في كتابه: معتوك الأقران في إعجاز القرآن ص ١٤.

<sup>(3)</sup> د. إلهام أبو غزالة ، على عليل:مدخل إلى علم لغة النص ٣٩.

كما أنني يمكن أن أضيف عناصر أخرى تدعم/تقوي ذلك وتزيده توكيداً فأقول :

١\_ إن البلاغة ونحو النص كليهما يسعيان إلى إيجاد قواعد للنص .

٢... تشترك البلاغة و"نحو النص" في أن كليهما يأخذ بعين الاعتبار سياق الحال (المقام) سواء في النصوص المكتوبة أم المنطوقة .

٣\_ كــل منهما يحاول أن يقدم تفسيراً للنص بالاعتماد إلى قرائن السياقات المختلفة، بيد أن السيار البلاغي والنحوي، يرتضي عدداً من التفسيرات في آن واحد، إلا أن "نحو النص" يحدد تفسيراً واحداً اعتماداً على معايير النصية التي حددها بوجراند/درسلر كمنهج، ولا يقنع بأكثر من تفسير.

٤ - كلاهما بلتقيان في تقديم تفسير محدد ومقبول دلالياً، ويحاول " نحو النص" أن يطور هذه المفاهميم والتصورات الواردة في البلاغة القديمة بمساعدة عدد من العلوم المختلفة للبحوث التجريبية والمنجزات النظرية لعلم النفس المعرفي، وارتباطه الوثيق بميدان الذكاء الاصطناعي الذي يتطور بسرعة فائقة في النشاط اللغوي () كعلم النفس الإدراكي والأنثروبولوجيا، ويفيد من كل هذا.

وإذا كانت تلك تمثل قضايا الطابقة إجالاً فإن غة نقاطاً للموائز ماثلة نوجزها كالتالي :

السيلاحظ أن السبحوث البلاغسية القديمة في علم المعاني كانت تقتصر في جملتها على هذا المستوى مسن السترابط القائم بين وحدثين من القول في التنابعات الجملية وذلك عند تحليل مشكلات "القصل والوصل" لا تكاد تتعدى هذا النطاق الجزئي المحدد، مما جعل جيدها ينصب عسلى المستوى النحوي أو التركيبي، دون أن يتجاوزه إلى النطاق الدلائي للفقرة الكاملة أو المتنائية النصية... وهذا ما يقوم به علم لغة النص(1).

<sup>(\*)</sup> حول الاتجاهات المعرقية المختلفة التي اعتنت بدراسة النصوص ينظر :

Van Dijk T.: Text and Context, p. 11:13.

<sup>(1)</sup> د. صلاح فضل : بلاغة الخطاب وعلم النص ص ٢٦٤.

٧- تعستمد البلاغة القديمة على الشواهد المبعورة عن سياقاتها المختلفة، مما أدى بما إلى فقدان التفسير الدقسيق المحدد، وقد أفضت بما هذه الإجراءات المنهجية إلى تقديم تفسيرات متعددة توتضيها البلاغة ولا تلفظها، في حين لا يرتضي "نحو النص" التفسيرات المتعددة في آن واحد.
٣- لغسة السبلاغة القديمسة "النصوص البلاغية" العالية، كالقرآن الكريم والشعر والمختارات النثرية، بينما " نحو النص" كل النصوص اللغوية، المكتوب منها والمنطوق على احتلافها.

٤— لسبس من أهداف وغايات البلاغة القديمة تقديم قواعد لهذه النصوص الحللة، بقدر ما هو تقديم تفسير دقيق لها مو تفسير مرض لها، في حين يأتي استخلاص القواعد من تلك النصوص وتقديم تفسير دقيق لها من أولى أهداف وغايات "نحو النص".

٥- اختلاف الإجراءات المنهجية المتبعة في البلاغة القديمة عن تلك التي ينهجها " نحو النص".

وعلى الرغم من تلك الوائز، فإن نقاط المطابقة ليست بخافية، الأمر الذي جعل بعض الباحثين يرى أن "نحو النص" ما هو إلا امتداد وتطوير لتلك القضايا المنتصة بما البلاغة القديمة، أو أن عسلم السبلاغة هي السابقة التاريخية أن ويحاول علماء النص أن يطوروا مفاهيم وافكار البلاغة القديمة، وأن تدرس في إطار جديد، مثل قضايا الإعجاز، إنما تقع موقعين الأول: يتعلق بالجانب البلاغة القديمة، وأن تدرس في إطار جديد، مثل قضايا الإعجاز، إنما تقع موقعين الأول: يتعلق بالجانب البلاغة القديمة، وأن تدرس في إطار جديد، مثل قضايا الإعجاز، إنما تقع موقعين الأول: يتعلق بالجانب البلغوي المقاهيم التي يجسدها الجانب النعوي.

(1 ) السابق ص٥٥١، وينظر :

Van Dijk T.: Textwissenschaft, S. 7

وفي هسادا السسياق يوى د. سعيد بحيري أن البلاغة القديمة تضم الأفكار الجوهوية التي عنيت الدراسات النصية بالتوسع فيها، وبالتالي توجد جوانب اتفاق عدة بينهما إلى حد يصعب معه إغفال الأثر حين تكون درجة خفائه مرتفعة، وليست محاولة علم النص في جوهرها إلا السعي المستمر لضم هذه العمليات في إطار موحد بعد أن تبعثرت بين عدة علوم . علم لغة النص١٦٢.

وإذا كان المنحصون بتأريخ اللسانيات النصية يرون أن "نحو النص" ما هو إلا امتداد للسبلاغة القديمية وعلم الأسلوب ()، فإن شبلتر يرى : أنه على الرغم من وشائج القربي التي تشيرك فيها البلاغة القديمة وعلم اللغة النصي، بيد أن بعض العبارات الدقيقة تناولت بعض المعلوميات الجديدة في علم اللغة النصي، على الرغم من عدم تناولها في الدراسات اللغوية أو المعلوميات الجديدة في علم اللغة النصي، على الرغم من عدم تناولها في الدراسات اللغوية أو إهمال ملاحظتها، حيث لم يهتم علم اللغة بي إلا نادراً بالمحسنات البديعية (التطابق والتعارض أو المقابلة والالتفات إلى الظاهرة الذي سبق في النص بضمائر تعود عليه)()

وإذا كان علم اللغة لم يهتم بدراسة مثل هذه الجوانب، فإها قد لقيت عناية واهتماماً واضحين من قبل "نحو النص" و"الأسلوبية"، وربحا تعكس هذه الدراسة شيئاً من دور المحسنات البديعية بشكل عام في انسباك النص وانحباك أجزائه وعدم اقتصار دورها على الجانب الشكلي مسن التحسين والتزيين، وهكذا يتبوأ علم البديع مكانة مرموقة، ويستعيد قواه في ظل الاتجاه النصي، ليس بجانب علمي المعاني والبيان، بل في "نحو النص" بعد أن انتبذ مكاناً قصياً وتوارى بالحجاب في ظلل الدراسات البلاغية القديمة، وقتع الدارسون باقتصاره على تزيين الكلام وتحسينه.

وهكذا تلاحظ أن ثلك العاصر المشتركة بين البلاغة و "نحو النص"، أو بتعبير آخر، فإن ثمة بعض القضايا البلاغية التي يستثمرها "نحو النص"، أما علم البديع فإن جل قضاياه معقود عليها الآمال، بعد أن انتبذت مكاناً قصياً في الدراسات البلاغية القديمة، وكان أهون الشركاء السئلالة : المعاني، البيان، البديع، وهي المرشحة القوية من فروع البلاغة، لأن تطور قضاياه: فانحسنات البديعية والوان البيان لها أهمية كبرى في النظرية الأسلوبية، إذا فهمت على ألها نظام مسن نمسوذج شمالي استدلالي، يوضع تحت تصرف المؤلف، ليعطي بها تأثيراً معنياً عند جمهوره، ويعني ذلك ألها تعد من مجال اللغة Langue وأن لها تأثيرها في تحقيق النص..... وتدرك ألوان

<sup>(1)</sup> يستظر: هايسته من (بالاشتراك) :مدخل إلى علم اللغة النصي ص1 وما بعدها، برند شبلنو : علم اللغة والدراسات الأدبية ص100، د. صلاح فضل : بلاغة الخطاب وعلم النص ص ٢٥١، ٢٥١، د. محمد العبد : حبك النص ص ٢٥١، ١.

<sup>(2)</sup> السابق : الموضع ذاته .

البيان والمحسنات البديعية بدرجات متنوعة حيث تحدث تأثيرات مختلفة بحسب السياق اللغوي ونسوع السياف الدي يتضمنه الحديث والمقام والجمهور، وهكذا نتوقع أن تحدث الاستعارة في قصيدة عاطفية أثراً مخالفاً لما تحدثه الاستعارة نفسها في حديث لغوي عادي

إن ألوان البيان والمحسنات البديعية معايير لغوية يعتمد عليها المؤلف في عمل المقابلات والمطابقسات في السنص، وهكذا يمكن مثلاً للجناس الناقص (الكلمات التي تتشابه في حروفها) والالستفات إلى مسا سبق في النص (كذكر يعود على لفظ صريح سابق) أو المساواة بين أعضاء الجملة، أن تحدث مطابقات في النص... إن هذا التقسيم للمحسنات البديعية، وألوان البيان، ونعني بما تقسيمها بالنظر إلى أنماطها المختلفة إلى مقابلات ومطابقات سد جدير بالاهتمام سد كما أن السياق الذي يتجسد فيه ذلك ليس تخميناً، بل حقيقة واقعة (العقام)

والواقسع أن مثل هذه الدعوة بدأت تؤيّ أكلها في اللسانيات النصبة العربية، إذ تُمة اتجاه يعالن في صراحة محاولته الملحة في الإفادة من الغناصر العرائية التي ظلت متوارية ردحاً من الزمن في الإفادة منها في "نحو النص" ؟

وممسا هو جدير بالنظر أن دور الحسنات البديعية ليست جامدة، وكاتما قوالب نفرغ إفسواغاً، وإنمسا هي معايير لغوية، تكتسب دلالتها من خلال عدد من القرائن اللغوية والمقامية ودور المستلقي ونوعيته وغرض النص... إلح . كل أولئك يحقق دورها، ومن ثم فإن ما يمكن أن تقوم به محسنات بديعية في قصيدة، تكتسب معنى آخر في قصيدة أخرى ذات سياقات مختلفة، ومن ثم فهي ليست جامدة، يصب فيها الكاتب غرضه، وإنما يتجلى دورها في تحقيق النص.

 <sup>(1)</sup> بسرناد شبلتر: علم اللغة والدراسات الأدبية ص١٧٣. طال الاقتياس هنا بعض الشي، غير أن أهميته تبرر ذلك الطول.

<sup>(\*)</sup> ينظر د. سعد مصلوح: نحو أجرومية للنص الشعري ص ١٥٩، والمذهب النحوي عند تمام حسان ص٣٩ لسه أيضسا، وثمة دراسة للدكتور جميل عبد انجيد بعنوان: البديع بين البلاغة العربية واللسائيات النصية ، وربما يعكس هذا البحث شيئاً من ذلك .

# ٦/١/٥ : رؤية أولية للباحثين في الإعجاز القرآبي لدور مباحث لبديع :

أحسب أن رؤية الباقلاني حول المحسنات البديعية ودورها لا تقل نضجاً حول دورها في تقلسك أجزاء النص الواحد، إذ نراه يلح على ألها لا قيمة لها، إذا لم يتطلبها العمل الأدبي، ويستلزمها السياق، وبالتالي فإلها أدوات فنية وليست حلية في الكلام ليس لها دور سوى التزيين والتحسين.

وجملة القول إن رؤية الباقلاني ترفض البديع؛ لأنه ليس فيه ما يخرق العادة، ويخرج عن العسرف.... وأن القرآن ليس كالشعر أو النثر، وأرى أنواع البديع، إنما يتأتى بالدربة والحيرة والتمرس، وهكذا لا يرفض الباقلاني البديع في ذاته، وإنما إذا كان متكلفاً، وبما أن البديع "باب من أبواب البراعة"، وجنس من أجناس البلاغة، وأنه لا ينفك القرآن عن فن من فنون بلاغاقم، ولا وجه من وجوه فصاحتهم، وإذا أورد هذا المورد ووضع هذا الموضع كان جديراً(١). فهو لا يسرفض السبديع في ذاتسه، وإنما إذا وضم الوضع الناسب كان جديراً، حسب تعبير البساقسلاني

ويلاحظ أن ألوان البديع (٢٠)عند الباقلان، لا يقصد بما المعنى المحدد عند المتاخرين بهذا العسلم، وإنما المقصود منه علوم البلاغة المحتلفة : المعاني، البيان، البديع، التي تم تحديد جوانبها فيما بعد الجرجاني، ومن ثم نرى عناصر العلوم المختلفة متداخلة عند الباقلاني .

وعسلى الرغم من هذه الرؤية، إلا أننا فلاحظ أن الباقلاني تحت أنواع البديع (البلاغة) ذكر قضايا جلها يتعلق على ما اصطلح على تسميته فيما بعد بعلم البديع، وتؤدي هذه الرؤية إلى أن العناصر الأخرى الفاعلة كقضايا علم البديع والمعاني، لم تلق عناية كبيرة لديه، ومن ثم جاء تركيزه تنصيصاً على علم البديع، حسب رؤية المتأخرين له

ويجــب عــلي أن أوضح هنا أن عبد الجبار في المغنى/الجزء السادس عشر، لم تكن له عــناية تذكـــر بالوأن البديع<sup>٢</sup>، وبالتالي ربما تكون رؤيته أن البديع ليس له دور في بيان أوجه

<sup>(1)</sup> الباقلان: إعجاز القرآن ص174.

<sup>(2)</sup> ينظر حول الاتفاق والاختلاف فيما نقله الباقلاني عن السابقين ووافقهم عليه ، وما أضافه إليهم فيما يتعلق بمؤلفات النقد الأدبي بصفة خاصة ، د. شوقي ضيف:البلاغة تطور وتاريخ ص١١١ . ١١٢. ١.

الإعجاز، وينبغي أن نلاحظ أن قضايا الفصاحة وتجليله له جاء موجزاً، وتبقى الزية للجرجابي في أنه فصّل جوانب القول.

وإذا كنا فيما مضى من البحث( ينظر:٣/٣/٣) ذكرنا أن اهتمام الجرجاني بمباحث عسلم البديع كان محدوداً، بناء على الإحصاء والاستتاجات التي توصلنا إليها(ينظر : ٣/٢/٣ من البحث) وما أورده د. العمري<sup>(١)</sup>، ويؤكد هذا الملحظ عدد من الباحثين .

وإذا كانت دراسات الجرجاني في هذا الاتجاه محدودة في عدم ذكره كل الفنون، فإن إثارة هــــذه القضايا حول جهود الشيخ لا ريب أن له مرجعية أساسية، ذلك أنه ركز في بحوثه على عسدد محسدد مسن العناصر مثل: التجنيس، السجع،غير أن توجيهه لها هو الذي يثقل ميزانه ويضاعف من حسناته، يقول د.العمري: ووجه اهتمامه الأساسي للحديث عن الوظيفة التعبيرية، والأثر النفسي لهما من ناحية، وعلى تلاؤمهما وانسجامهما مع النظم من ناحية أحرى(١).

وبالستالي نرى له نظرة حاصة، خلافًا لما أورده أهل البديع، ولم يسلم من هذه الرؤية الباحسون في الإعجاز عمن لهم اتجاها وسطاً عمن يتقل عن كتب البديع (السيوطي) وغيره، عمن جاءت له مناقشات في ثنايا هذا البحث، إلا أن الكيفية في التعامل مع الظاهرة، هو الذي فرق عن غيره من الباحثين في الإعجاز، الفاحسن البلايعي في رأيه للا ينبغي أن يكون هدفاً في ذاته، ولا ينبغي أن يكون حلية شكلية، تضاف إلى الصورة ، وإنما لابد أن يكون له دور في نقل المعنى وإيصاله، وأن ينسجم في الوقت نفسه مع البناء العام للتركيب البلاغي (١).

وهكـــذا فإن العبرة عند الجرجاني ليس الغرض منها التكثير، وإنما الإفادة في توظيف مثل هذه العناصر البديعية في الكشف عن جوانب مضيئة من جوانب تفسير النص، وبالتالي فإن الجرجاني يحاول أن يتجاوز هذه المقولات والتصورات الضيقة، خاصة وأن الجناس ليس له مزية في ذاته، أي الجانب اللفظي(الحسنات اللفظية)، إذ يرى أن التجنيس لا تتم له فضيلة في الكلام

<sup>(\*)</sup> تُحَــة مؤلف آخر لعبد الجبار(المتشابه) يتناول فيه قضايا بديعية. ينظرد.عبد الفتاح لاشين: بلاغة القرآن في آثار القاضي عبد الجبار ص٣٩٦ :.

 <sup>(1)</sup> ينظر: د. العمري: المباحث البلاغية في ضوء قضية الإعجاز ص٢٨٧ : ٢٨٣.

<sup>(2)</sup> السابق:الموضع فاته.

<sup>(3)</sup> د. العموي: المباحث البلاغية ص٢٨٣.

"إلا بتصرة المعنى" إذ لو كان الجمال باللفظ وحده، لما كان فيه مستحسن، ولما وجد منه معيب مستهجن، ولذلك ذم الاستكثار منه، والولوع به(١).

وبالستالي فإنسه بقسرت ما ذهب إليه البديعيون بأنه للتحسين، وأنه لا يتعلق بالجانب اللفظي، وإنما يربط ذلك بجوانب اخرى دلالية، ليربط السبك بالحبك، وهكذا تخلص إلى نتيجة مؤداها، أنه يرى رؤية أهل البديع في هذا الاتجاه، ويطور ويوسع فيها.

والأمر كذلك عنده فيما يتعلق بالجانب السجعي في الكلام، وإذا كانت تلك هي الحسينات اللفظية التي استحوذت على اهتمام الجرجاني، فإن ثمة محسنات أخوى معنوية في مصيفاته كالمراوجة (٢)، والجمع والتقسيم (١)، التجريد (١)، وكلها عناصر مؤثرة في التحليل النصى، وهكذا فإن عنايته بمثل هذا الجانب لم تقل عن عنايته فيما يختص بالجانب اللفظي

وإذا كننا فيما مضى من البحث (ينظر: ٤/٢/٣) قد ذكرنا المعايير النصية عند الرازي التي يمكن أن يفيد منها البحث النصي، فإن هذه المعايير على الرغم من قلتها، فإلها أزيد/أكثر مما هـو وارد عـند الجرجان، ويعد تصور الرازي للسجع والتجنيس والترصيع ورد العجز على الصـندر من القضايا التي يمكن أن تستثمر في ظل هذه الاتجاه النصي، وربحا تكون رؤية الرازي حول التجنيس بشكل خاص ، فيما عرض له من تفريعات وتصوره له ما يمكن أن تستثمر هذه الرؤية وتعمق في ضوء "نحو النص" في دراسة التكرار بشكل خاص وتطويعه والإفادة من جوانبه مسن نـواح عـنة، وهكذا يقدم المرازي تصوراً حول الإفادة من الأفكار التي يتبحها التكرار والتجنيس ـ حنب تعبيره ـ في وبط الأبنية الصغرى والكبرى على السواء

وتعد هذه الجوانب التي تعرض لها الرازي المتعلقة بالجوانب اللغوية المتمثلة في الإطار اللغوي، وكلها جوانب فيما أحسب تتعلق بعلم البديع، فالسجع يرتبط بالجوانب اللغوية المسحققة على السطح، وكذلك التجنيس ورد العجز على الصدر، وكلها روابط لغوية سواء

عبد القاهر الجرجائي: أسرار البلاغة ص ٤.

 <sup>(2)</sup> ينظر عبد القاهر الجرجائي: ألدلائل ص ٧٤٠٠٠؟

<sup>(3)</sup> السابق: الموضع ذاته.

<sup>(4)</sup> ينظر عبد القاهر الجرجان: أسرار البلاغة ص ٢٩١.

أكانست بإعادة اللفظ أو بأخذ مشتقاته، أو بالربط الإحاثي، وهي عناصر تحتاج أن تستثمر في ضوء السياقات المختلفة من خلال دورها في التماسك النصي، وتعد دراسة أصحاب البحث في الإعجاز القرآني نموذجاً يحتذى في هذا الاتجاه .

غــبر أن هذه الرؤية لا تنفك عن اهتمام الرازي بالجوانب البلاغية الاعرى، فنرى له اهتماماً بالتشبيه والاستعارة والكناية، وكلها قضايا لم يكن أول من طرق البحث فيها . إلا أن مسا يمسيز الرازي عن غيره من الباحثين في هذا المجال، أن نرى الملامح الأساسية لعلوم البلاغة وقضايا أحسرى أخذت ملاعها تنبدى قسماقا بوضوح، أو لنقل بتعبير ادق : وضوح الاتجاه الفلسسفي في تقسيم السرازي، وبالتالي جاء الاهتمام بالجانب البديعي بعيداً في التحليل عن الجوانب البلاغية، غير أننا ينبغي أن نقرر أن هذا التصور لتحليل جوانب الإعجاز، إنما كان يأي الجوانب البلاغية، غير أننا ينبغي أن نقرر أن هذا التصور لتحليل جوانب الإعجاز، إنما كان يأي إطسار مستظومة متكاملة، بعيداً عن التقسيمات المصطنعة، وبالنالي نرى المتلافاً بين معالجة الجرجاني عنها عند الرازي، إذ بدأت التقسيمات وملامح العلوم تنبدى شيئاً فشيئاً، وإن لم يشر الحرجاني عنها عند الرازي، إذ بدأت التقسيمات وملامح العلوم تنبدى شيئاً فشيئاً، وإن لم يشر الحرجاني عنها عند الرازي، إذ بدأت التقسيمات وملامح العلوم تنبدى شيئاً فشيئاً، وإن لم يشر الحرباني عنها عند الرازي، إذ بدأت التقسيمات وملامح العلوم تنبدى شيئاً فشيئاً، وإن لم يشر الحرباني عنها عند الرازي، إذ بدأت التقسيمات وملامح العلوم تنبدى شيئاً فشيئاً، وإن لم يشر

١- تلك التقسيمات التي تبدئ في ترتيب تلك القضايا التي تعرض لها الإمام عبد القاهر.
 ٢- ثمسة إضافات للسرازي في التغريعات والإضافة التي تبدو واضحة عند مقارنة النصوص ( ينظر: ملحوظات : ٢، ٧ من البحث) .

٥/١/٧: رؤية الباحثين في الإعجاز القرآبي لدور "مباحث البديع" في حبك

#### النص:

أشرنا في مسلمح سسابق أن مجمسل رؤية السيوطي في "المعترك" هي حصيلة أفكار وتصسورات السسابقين عليه، وبناء على هذه الرؤية فيما نحن حياله، نراه فيما يتعلق بالأسباب المتعلقة بالربط ينقلها عن الزركشي في البرهان (١) ، كما هي : التنظير . المصادة . الاستطراد . وتوضح مقارنة النصوص بينهما، كيف أفاد السيوطي من الزركشي في هذا الجال .

<sup>(1)</sup> ينظر الزركشي: البرهان في علوم القرآن ٤٧/١ : ٥٠ .

وإذا كان السيوطي قد أدرج: التخلص، الابتداء، الحاتمة، افتتاح السور. التخلص. حسن التخلص. حسن الابتداء. الاستطراد. حسن الطلب. براعة الاستهلال. المناسبة. التناسق. التصدير. رد العجز على الصدر، وهلم جرا.

وبالستالي نراه أدرج مثل هذه العناصر البديعية مكتفياً بها، وهي رؤية لا تنفق مع ما ذهب إلىه أحد الباحثين بدرجه عناصر أخرى ضمن دائرة المناسبة، إن جاز لنا أن نستعمل مصطلح السبوطي، فأدرج : التقويف، التسهيم (۱) ، ولا تقتصر المفارقة على دائرة التوسيع فقط . وإنما ثمة تمايز آخر، حيث إن عدداً من العناصر التي أشار إليها ضمنيا، من خلال معالجتها في سياق واحد، وهي قضايا المناسبة، كتلك التي أشرت إليها منذ قليل، فأشار إلى أن فنون : الاستطراد والتخلص وفصل الخطاب، والتفويع، والإدماج، والاستتاج، فهي فنون أوثر إدراجها في إطار علاقة يمكن تسميتها (الاستطراد)، وهي علاقة تعني : الانتقال من معنى إلى معنى آخر، أو مسن موضوع إلى موضوع آخر، وهذا المعنى هو الركيزة التي تقوم عليها كل هذه الفندون (۱)

وعمل القول إن العلاقة التي تجمع هذه العناصر، هي الربط المعنوي/ المفهومي بين بنيات النص من خلال هذه العناصر المعللة المقاهر البديع في مؤلفات هؤلاء العلماء، وأحسب أن إدراج هذه العناصر، إضافة إلى ما ذكره السيوطي ضمن معالجة معار المناسبة أفضل لذلك السرابط العام الذي يجمع بينها، كما أن فيه توسيعاً لتلك الرؤية التي بدأها السيوطي وحاول الباحث أن يوسع القول فيها، كما أن مصطلح المناسبة له ما عليه في الدراسات القرآنية، فهو مصطلح ذاتع فيها، ولا تخلو دراسة في هذا المجال، إلا وهي مشتملة على عدد من قضايا المناسبة كلها أو بعضها، وهي دراسة الباحثين .... ومن ثم قإن إدراج هذه العناصر إضافة إلى ما ورد عند السيوطي تحت مصطلح "المناسبة" أفضل من تشتيت وتوزيع هذه العناصر في أقسام لا طائل مسن ورائها ، ولعل في رؤية السيوطي السابقة حول المناسبة خلاصة ما ورد عند البلاغين،

<sup>(1)</sup> د. جميل عبد الحميد: البديع بين البلاغة العربية واللسائيات النصية ص ١٦٩.

<sup>(2)</sup> السابق ص ١٦٩: ١٧٣.

فقسسال في إطسار هذا العلم تود: المقابلة، الاستطراد، التخلص، والجمع والتقسيم (1). وتبين التحليلات والاستخلاصات التي وردت قبلاً هدف تلك النتائج ،غير أن الجمع والتقسيم الذي ورد عسند البلاغسيين في إطسار المناسبة، وهو من علم البديع لم يذكره السيوطي ضمن هذه المباحسث، على أن عدم ذكره في إطار المناسبة لا تقلل من إسهامه الحقيقي، إذ لم يكن الغرض المتحسيمات والستفريعات بقدر ما كان محاولة الإفادة من كل العناصر المتاحة التي عرض لها السابقون.

وإذا كان البلاغيون مختلفين فيما بينهم حول تحديد قضايا المناسبة، فإن ابن سنان يراها في المقابلة والتقسيم في المقابلة والتقسيم والإرصاد(التسميم) والنفسير وتأتي هذه العناصو عند حازم ممثلة في : المقابلة والعكس والتبديل والتفريع وعند ابن أبي الإصبع(٢).

وقدل خلاصة ما ورد عند البلاغيين أن تصور الباحثين في الإعجاز القرآن (السيوطي غوذجاً) أوسع وأشمل، بيد أننا عكن القول إن رؤية الباحثين في الإعجاز قائمة على الانتقاء والجمع لكل ما سابق، وبالتالي تؤكد هذه الرؤية الأولية أن رؤية السيوطي تمثل حصيلة فكر السابقين عليه، مع الإضافات التي لا تنكر في هذا الجال، كما أشارت الدراسة في مطلب سابق (ينظر: ٤/٨/٢/٣) من البحث).

فالستفويف: هو إنيان المتكلم بمعان شتى من المدح والوصف، وغير ذلك من الفنون، كل فن في جملة منفصلة عن أختها في تساوي الحمل في الزنة

وإذا كان السيوطي قد أورد من مباحث البديع : التوشيح، إلا أنه لم يورد "التسهيم" ، عسلى الرغم من الوظيفة الدلالية التي يقوم بما التوشيح والتسهيم والعلاقة الجامعة بينهما هو الترتيب المفهومي (المعنوي) فالتسهيم هو : من الثوب المسهم، وهو الذي يدل أحد سهامه على الذي يليه ؛ لكون لونه يقتضى أن يليه لون مخصوص له بمجاورة اللون الذي قبله أو بعده ...

<sup>(1)</sup> السابق ص٤٧٤.

<sup>(2)</sup> نقلا عن د. جميل عبد الجيد : البديع بين البلاغة العربية واللسانيات النصية ص ١٧٤.

ويصلح أن يعرف بقول القائل: هو أن يتقدم من الكلام ما يدل ما تأخر منه، أو يتأخر فيه ما يدل على ما تقدم بمعنى واحد، أو بمعنيين، وطورا باللفظ(١).

وقريسب مسن هسدا هي محاولة السيوطي لجمع شمل تلك العناصر الفاعلة في الربط الدلالي، يؤكد بشكل ضمني جمع تلك العناصر المتقاربة من حيث الربط الدلالي، فإذا كان يرى أن التصدير، وهي ليست له: بأن تكون تلك النقطة بعينها تقدمت في أول الآية، ويسمى رد العجسز .... ويسنقل أقسامه عن ابن المعنز، الأول: أن يوافق أول آخر الفاصلة آخر كلمة في الصدر، نحو قوله تعالى (أنزله بعلمه والملائكة يشهدون وكفي بالله شهيدا) النساء/٣٦. الثالث: أن يوافق أول كلمة منه نحو (وهب لنا من لدنك رحمة إنك ألت الوهاب) آل عمران/٨. الثالث: أن يوافق أول كلمة منه نحو (وهب لنا من لدنك رحمة إنك ألت الوهاب) آل عمران/٨. الثالث: أن يوافق أول كلمة منه نحو (وهب لنا من لدنك رحمة إنك ألت الوهاب) المعروا منهم ما كانوا به أن يوافق بعض كلماته (ولقد استهزئ برسل من قبلك فحاق بالذين سخروا منهم ما كانوا به يستهزؤون الأنعام/، ٢٠٠١. وأما التوشيح فهو : أن يكون في أول الكلام ما يستلزم القافية ... لأن الكلام لما دل أوله على آخره نزل المعنى مولة الوشاح، ونزل أول الكلام وآخره مولة العسائق والكشح الذين يجول عليها الوشاح؟ . يجمع عناصر : التصدير والتوشيح ورد العجز على الصدر والتسهيم :

أب قضايا الربط بوجه عام .

٢ ــ تشـــير تلـــك الأمـــئلة والآيات القرآنية التي عرض لها السيوطي ألها لا تتعدى مستوى الجملة/الآية في التلاف النتابعات المكونة لبنية النص الدلالية .

٣- كان الباحثون في الإعجاز القرآني(السيوطي)على وعي تام بالوظائف الدلالية العامة لمظاهر
 المتاسبة

١٤ كان الباحثون في الإعجاز القرآني/السيوطي على وعي بتلك العلاقة الحقيقية التي تربط بين
 كل من: التصدير ورد العجز على الصدر من ناحية، وبين التوشيح والتسهيم من ناحية أحرى.

<sup>(1)</sup> ابن أبي الإصبع : تحرير التحبير ٢٦٣/٢ : ٢٦٥ ، نقلاً عن: البديع بين البلاغة العربية واللسانيات النصية ص١١٥.

<sup>(2)</sup> السيوطي: المعتوك ١/٨٤.

<sup>(3)</sup> السابق 4/1 ع.

صـــ لاحظ السيوطي/الباحثون في الإعجاز تلك العلاقة الرابطة بين هذه العناصر : التصدير، رد
 العجز على الصدر،التوشيح، وأضاف البلاغيون : "التسهيم" كعنصر يرتبط بعلاقة دلالية بهذه
 العناصر.

٦ــ اشتركت هذه المظاهر البديعية في ألها تربط بين بداية الآية القرآنية الواحدة/الجملة الطويلة بآخــرها، ولم تـــتعد حدود الجملة الواحدة خلافاً لـــ "رد العجز على الصدر"، فإن الربط به يتعدى حدود الآية الواحدة والآيتين إلى بداية النص بنهايته .

وتجب الإشارة إلى أن مثل هذه العناصر يدرجها المعنون بــ "نحو النص" ضمن ما يطلق عليه بسرالمصاحبات المعجمية)، إذ كل عنصر يصاحبه عنصر آخر، وقد أشرت في موضع آخر من البحث إلى العلاقة القائمة بين رد العجز على الصدر وتشابه الأطراف، وهي علاقة المطابقة. وأحسب أن التصدور الرابط بينهما مغاير لتلك التي تجمع بين "رد العجز على الصدر" وبين العناصر الأخرى الجامعة، ومن هنا، فإن العلاقة القائمة بين "رد العجز على الصدر" والعناصر الأخرى، همي علاقة الحاص بالعام، بينما تبقى العلاقة بين "رد العجز على الصدر" و"تشابه الأطراف" علاقة مشابحة من حيثة الوظيفة المدلالية، إذ تتعدى المشابحة أو المطابقة أو الروابط حدود الآية أو الآيتين، ويتعدى كلاهما ذلك بكثير

وإذا كنت قد أشرت إلى معاجمة السيوطي حول المناسبة وعناصرها، التي رأى أها تدور في فلك مصطلح (المناسبة/التناسب ... الخي فإن أحد الباحثين (1) قد أضاف عنصر: الستفويف، ضمن عناصر المناسبة، وبالتالي فإن التصور حول هذه العناصر قائم بين الباحثين على عملية توسيع هذه الدائرة، ومن ثم فإنني بدوري هنا أحاول توسيعها بإضافة عناصر أخرى إليها، بناء على الوظائف الدلالية المتشابحة . وأحاول هنا أن أذكر هذه العناصر مجتمعة، ثم آتي على كل واحد منها منفرداً، وذلك انطلاقاً من أن البحث في هذه العناصر، إنما يحاول أن يطبق رؤية السيوطي السابقة على مثل هذه العناصر، ومن هنا تحتبر مدى فاعليتها في هذا الموضع، فالله والنشر، حسن النسق، الجمع والتقسيم، الجمع والتقريق والتقسيم، الجمع والتقريق والتقسيم، التدبيع، الانسجام، الاطراد، الترديد .

<sup>(1)</sup> د. جميل عبد المجيد : البديع بين البلاغة العربية واللسانيات النصية ص١٦٩.

فسائلف والنشر : أن يذكر شيئان أو أشياء، إما تفصيلاً بالنص على كل واحد أو الحسالاً، بأن يؤدي بلفظة تشمل على متعدد، ثم يذكر أشياء على عدد ذلك، كل واحد يرجع إلى واحد من المتقدم، ويقوض إلى عقل السامع رد كل واحد إلى ما يليق به (١).

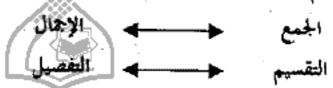
وتسبين الآيسات القرآنية التي استشهد بها السيوطي، وفي تقسيمه اللف والنشر إلى : إحسائي وتفصيلي، إلى أنه قريب من التفصيل بعد الإجمال، وهو يتعلق بعناصر : التلاؤم/الالتئام المختصة بالعنصر المفهومي (المعنوي) للنص القرآني، بيد أن تمايزاً قائماً بينهما في أن اللف والنشر يسربط على مستوى الآية القرآنية الواحدة (الجملة الطويلة)، في حين يأتي التفصيل بعد الإجمال متجاوزاً حدود الآية الواحدة إلى أجزاء السورة، رابطاً عناصرها ربطاً معنوياً، ولا يقتصر الأمر عليه داخل السورة، بل يقع التفصيل لإجمال آية أو آيات في سورة متقدمة . ولا يشترط فيه أن تكون السورة سابقة لتلك السورة مباشرة، بل قد يفصل بينهما بسورة أو أكثر، كما هي الحال فيما يتعلق بالإجمال الوارد في سورة المفاتحة والبقرة والتفصيل في النساء والمائدة ، حسب تصور السيوطي، ولا تنفي هذه الرؤية وقوعه ذاخل الآية الواحدة، كما دلت المناقشة الواردة عند تحليل نماذج من كتاب "تناسق المدور ..."

ويسؤدي هسذا التصور إلى تلك العلاقة القائمة بين اللف والنشر من ناحية، والتفصيل بعد الإهال من ناحية أحرى، إن صحت سوهي كذلك إن شاء الله الى اعتبار المقاربة الدلالية في العمسل، غير أنه يظل عمل (وظيفة) التفصيل بعد الإجمال أعم وأوسع من تلك التي يعمل من حلالها اللف والنشر التي لا تتجاوز حدود الآية الواحدة، وهكذا يتحقق عمله في الربط في جزء واحد مما ينتمي إليه عمل التفصيل بعد الإجمال، وقريب من هذين العنصرين "الجمع والتقسيم": وهسو جمع متعدد تحت حكم تم تقسيمه، ومنه قوله تعالى (ثم أورثنا الكتاب الذين اصطفينا من عسبادنا، فمنهم ظالم لنفسه، ومنهم مقتصد، ومنهم سابق بالخيرات بإذن الله) فاطر/٣٢، وبناء على ذلك، أحسب أن الجمع مقابل موضوعي للإجمال، والتقسيم مقابل للتفصيل.

<sup>(1)</sup> السيوطي : المعترك ١٩٠١ ، ١٠٩.

وهي رؤية جامعها المقاربة الدلالية، وإن ظلت سمة مشتركة بين الجمع والتقسيم واللف والنشر، وهي رؤية قائمة على أن نماذجه لم تتعد الآية الواحدة (الجملة الواحدة)، وما ينطبق على ما مضى ينطبق على "الجمع والتفريق والتقسيم، فهو داخل في هذا الإطار، وتسترعي هذه الرؤية النظر إلى اعتبار كل من : اللف والنشر وقضايا التفصيل بعد الإجمال بوجه عام، والجمع والتقسيم والتصدير والتوشيح ورد العجز على الصدر، وهلم جرا من المصاحبات المعجمية، أي تلك التي تستدعي معياراً آخر، إما متمم، وإما مقابل مرتبط به بشكل أو بآخر، وإن بقى لكل عنصر خصائصه التي تخصه دون غيره.

كمَا أَنَىٰ إِذَا كُنْتَ قَدَ أَشُرَتَ إِلَى الْعَلَاقَةُ بِينَ الْجَمْعُ وَالْتَقْسِيمُ عَلَى أَهُمَا يَتَقَارِبَانَ فِي الْوَظَيْفَةُ الْدَلَالَيَةُ مَعَ الْتَقْصِيلُ بَعْدَ الْإِجَالُ بَشْكُلُ عَامَ، وَبِالْتَالِي ـــ رَبّا ـــ يَفْضِي هَذَا النّصُورُ إِلَى تَصُورُ آخُو قَائمَ عَلَيْهُ وَمُودُودُ إِلَيْهِ، أَنْ :



وتشير هذه الرؤية إلى الإمكانية التي يمكن أن يأتبا عليها، كل منفصل عن الآخر، وهي إمكانية غير متحققة في النفصيل بعد الإجمال، وتمثل هذه العلاقة تمايزاً بين عمل الاثنين، إضافة إلى ما ورد عالياً .

ويسؤدي بنا هذا التصور إلى رؤية قائمة على أساس، إذا كنا قد اعتبرنا (فيما مضى) المناسبة عند السيوطي مصطلحاً عاماً يجمع ضمن إطاره جل العناصر البديعية والنقدية على السسواء، حسق أنسني أحسبه مقابلاً عربياً لمصطلح (Kohärenz) في اللسانيات النصية المعاصرة. وبعد عنصر التفصيل بعد الإجمال أحد ركائزه الأساسية، والذي بنى عليها السيوطي كتابه "تناسق الدرر .... " واعتبره قاعدة عامة في القرآن الكريم، حسب استقرائه للنص وتلك النتيجة التي خلص إليها " تناسق الدرر ... (ص٥٦) . أقول بناء على استقراء السيوطي للنص القرآن، وعلى تلك التفريعات الواردة، والنماذج الموضحة لعدد من العناصر البديعية، أن ليس التفصيل بعد الإجمال قاعدة عامة في القرآن فقط، وإنما أدى هذا التصور إلى وجود أنماط

وأشكال عسدة محستلفة النصية : كالجمع والتقسيم، والجمع والتفريق والتقسيم، والجمع، والجمع، والجمع، والتقسيم، كل على حدة .

والله والنشر، ورد العجز على الصدر، وتشابه الأطراف، والتوشيح، والتسهيم، والإرصاد، والافتتاح (افتتاح السورة) والحواتم (حواتم السورة)، والتفويف، حسب رؤية بعض المبلاغيين وهلم جرا، وكلها عناصر تقع ضمن إطار أعم، وهي المناسبة، وواقعة في نطاق أضيق خاصسة بالتفصيل بعد الإجال، وهكذا تتسق وتتوكد (تعتضد) تلك النتيجة بما توصل إليه السيوطي، وتؤكد من ناحية أخرى على نتيجة أخرى مغايرة لتلك التي توصل إليها السيوطي. وإذا كنا قد أشرنا بناء على رؤية/قاعدة السيوطي (تناسق الدرر... ص ٢٥): أن كل سورة شارحة ومفصلة للتي قبلها، وبالتالي فإن هذا التصور يجعل من قضايا سورة الفاتحة فيها الركائز الأساسية التي الشتمل عليها القرآن الكريم، وهكذا فإن ترتيب السور في المصحف العثماني قائم عسلى ترتيب أن كل سورة سابقة، إنما هي ألواقع مجملة مقارنة للتي تليها، وأكثر إجالاً، بالنسبة للمورة التي تليها وهكذا أوقياساً على ذلك، فإن معيار المناسبة الوارد عند السيوطي، يمثل إجالاً لمعارض المناسبة وهو مجمل مقارنة بالعناصر الني أشرنا إليها، وهكذا تتحد هذه العناصر مقارنة بعنصر المناسبة، وهو مجمل مقارنة بالعناصر التي أشرنا إليها، وهكذا تتحد هذه العناصر مقارنة بعنصر المناسبة، وهو مجمل مقارنة بالعناصر التي أشرنا إليها، وهكذا تتحد هذه العناصر كلها لانجاك وانسباك آياته وسوره بعضها ببعض.

٢/٥: المعيار الثاني الربط/الارتباط(١)عند الباحثين في الإعجاز القرآني

 <sup>(1)</sup> مسن المفسيد الإشارة في هذا المقام إلى أن المعدين بــ " نحو النص" منفسمين على أنفسهم في صياغة دقيقة ومحددة لترجمة مصطلح (Kohäsion) بالألمانية و(Cohesion) بالإنجليزية كما يلي :

اسالسبك: ١- د. سعد مصلوح: أ ــ غو أجرومية للنص الشعري ص ١٥٥.

٧- د. سعد مصلوح : ب ــ المذهب النحوي عند تمام حسان ص٧٣. ٠

٢ ــ د. محمد العبد : حبك النص ص١٢٧ : ١٣٩.

وقسدُم كسل مستهم أدلة وحيفيات وثيقة الصلة بعضها ببعض، فيما يتعلق باحتيار هذا المصطلح العربي كمقابل للمصطلح الأجبي.

٣ ــ د. تمام حسّان: النص والخطاب والإجراء ص٢٠٣.

٧ـــ التضام:

١ ــ د. تمام حسان: نحو الحملة ونحو النص ص١.

٢-- د. إلهام أبو غزالة : مدخل إلى علم اللغة النصي ص٣٠.

٣ التماسك : ١ - عمد خطابي: لسانيات النص ص ٥.

٧ ــ د. فالح بن شبيب :مدخل إلى علم اللغة النصي ص٩٣.

الربط البحوي : ١-د. معيد بحيري:علم لغة النص ص ١٤١.

٢ ـــ د: سعيد بحيري: اتجاهات لغوية معاصرة ص ١٦٩.

د. تمام حسان: النص والخطاب والإجراء ص ١٠٣.

ولنا ملحظ في هذا الصدد فيما ذكره د. مصلوح بأن تبريره لاختيار مصطلح "السبك"؛ لأن له صلة وثيقة بالتراث، فإن ما ذكره الجاحظ، إنما يحتوي في الواقع على المصطلحين، وربما هذا ما حدا بالدكتور تمام أن يختار المسلطح السئاني، فإن رؤيته بأن له صلة بالتراث/الدراسات النقدية ، بناء على هذه الرؤية ، فيها نظر ؛ لأن المصطلح الناني المستعمل عند د. تمام حسان وارد أيضاً عند الجاحظ، ومن ثم فإن حيثياته تحتاج إلى إعادة نظر .

اما تسريحة "السريط" الواردة عند د. يحيري فهو عنصر نحوي مستعمل بشكل أكثر في المؤلفات النحوية (ينظر: علم لغة النص هامش ص٨٥)، ومن ثم فإن مجمل القول إلهما ينتميان إلى تياري الأدب والنقد من ناحية وإلى تيار النحاة من ناحية أخرى، وقد أشار د. مصلوح (المذهب النحوي عند تمام حسان ص ٢٣)، بأن النضام قد يكبون هو المقصود بالسبك، غير أنه قد أبان عن مغايرة بين هذا المصطلح (السبك) وما هو عليه د. تمام حسان (النظام) (المذهب النحوي عند تمام حسان ص٣٣)، ومن ثم نكون أمام مصطلحين في مذهب تمام النحوي أو بتعبير آخر ، أن كليهما يؤدي الغرض ذاته لديه، وبالنالي فإن المصطلحين عنده بمعنى واحد.

# ٥/٢/٥: قضايا لغوية عامة ودورها في سبك بنيات النص:

ثمـــة عـــدد من القضايا التي أشار إليها السيوطي، تندرج كلها ضمن معيار الارتباط، فقضايا مثل التقديم والتاخير من المواطن المتعلقة بظاهر النص عند الباحثين "نحو النص"(١).

غير أن ذلك لا ينفك عن المعار المقابل(الحبك/التلاؤم)، وتؤدي هذه الرؤية إلى القول بأن التقديم والتأخير كالعملة الواحدة، أحد وجهيها السبك والآخر الحبك، لذلك فإنه مظهر ذو ضهيرتين، ومن هنا يقع موقعاً وسطاً، لا ينتمي لأحدهما صراحة، وإنما ينتمي إلى السبك أصالة وإلى الحبك بالتبعية .... ويؤكد هذا الاستنتاج أن السيوطي يود قضايا التقديم والتأخير، إما إلى مظاهر تتعلق بالحبك، كقضايا : البدء والحتم والاعتناء بشأنه، وإما لقصد التقنن في القصاحة، وإخسراج الكسلام عسلى عدة أساليب("). ويزيد هذه الوؤية توكيداً تعرضه لأسباب التقديم وأسراره، وهي قضايا تتعلق بالتماسك الدلالي أكثر منها بالجانب السطحي "".

على أن قضايا "العموم والحصوص" التي أشار إليها السيوطي منها ما يتعلق بالسبك وآخر بالحبك، ونشير بإيجاز إلى القضايا المتعلقة بالارتباط(السبك) كالاستفهام والاسم الموصول والحمع المضاف والمعرف بسرال) ويسباق الشرط والامتنان (أ). وثمة وجه تحدث فيه السيوطي عن إعجاز القرآن الكريم، وقد قسمه إلى ثلاثة اقسام: قسم لا يصلح إلا للنبي(صلى الله عليه وصلم)، وقسم لا يصلح إلا لغيره، وقسم يصلح لهما. قال السيوطي، قال بعض الأقدمين: أنزل القرآن على ثلاثين نحواً، كل نحو منه غير صاحبه، فمن عرف وجوهاً، ثم تكلم في الدين أصاب ووفسى، ومسن لم يعرفها وتكلم في الدين، كأن الخطأ إليه أقرب، وهي المكي والمدني، والناسخ والمسوخ، والمحكم والمتشابه، والتقديم والتأخير، والقطوع والموصول، والإضمار، والخاص

<sup>(1)</sup> R. A. de Beaugrande/W.U.Dressler: Einführung in die Textlinguistik, S. 50.

<sup>-</sup> H. Vater: Einführung in die Textlinguistik, S. 32.

<sup>(2)</sup> السيوطي: المعتوك ١٧١/١.

<sup>(3)</sup> السابق : ١٧٤/١ : ١٨٠٠.

<sup>(4)</sup> ينظر السابق: ١٩٧/١ : ٢٠٨.

والعسام، والأمسر والسنهي، والوعد والوعيد والحدود والأحكام، والخبر والاستفهام،والأبمة والحروف المصروفة، والأعذار والإنذار، والحجة والاجتجاج، والمواعظ والأمثال والقسم(١).

ولا شسك أن هذا العرض الموجز ينبئ عن ملاحظتين على قدر من الأهمية، أن وجوه المخاطسبات، إنما تقع الموقعين، وبالأخرى فيما يتعلق بالجوانب الدلالية، ويؤكد هذه الرؤية ما يلي:

اس أن قضايا مسئل التقديم والتأخير، والمتشابه، والمقطوع والموصول، والسبب والإضمار،
 والحسير والاستفهام، والأعذار والإنذار والحجة والاحتجاج، والمواعظ والأمثال، والقسم، إنما
 يتعلق بظاهر النص وقضاياه المتعلقة بالارتباط بنية اللغة .

٧- أن ثنايا المعالجة، إنما تكشف عن انسباك هذه الظواهر اللغوية، بجوانب دلالية، مما يكشف عسن تلاحسم بنسية السطح مع بنية العمق، ويكون - من خلالها - النص بناء محكماً متحد الأجسزاء. فالتماسك الدلالي للنص مما يشير إليه مصطلح "الأبحة" الموضوع للتفخيم والعظمة والأبحة (")، وخطاب الذم وخطاب الكرامة والإهانة والتهكم وخطاب الجمع بلفظ الواحد وخطاب الاثنين بلفظ والعكسس وخطاب الواحد بلفظ الاثنين، وخطاب الاثنين بعد الواحد، وخطاب الاثنين بعد الواحد، وخطاب الاثنين بعد الواحد، وخطاب الاثنين بعد الواحد، وخطاب العين وخطاب الغير والمراد به العين، وخطاب الشخص. ثم العدول إلى غيره، وخطاب التكوين/الالتفات ، وهلم جرا(").

ثم ينستقل السيوطي إلى وجوه المخاطبات،غير أنه يريد منها الجانب الدلالي كخطاب التنصيح، والتحبب،والمعدول<sup>(1)</sup>. والوجه السادس والعشرون من وجوه الإعجاز، إيجازه في آية وإطنابه في أخرى .

<sup>(1)</sup> ينظر تفصيل ذلك في المعترك ٢٣٩/، ٢٣٩، وقد حاولت الاختصار تجنباً للإطالة الممقوتة .

<sup>(2)</sup> ينظر تفصيلاً في السيوطي : المعترك ٢٣٠/١.

<sup>(3)</sup> السيوطي : المعترك من ٢٣٢/١ : ٢٣٦/١.

<sup>(4)</sup> السابق : ۲۳۷/۱.

وواضح أن قضايا الإيجاز، إنما هي قضايا لغوية تتعلق بظاهر النص، ولا أدل على ذلك أن السيوطي ضسمن رأياً لقدامة بن جعفر أن نوعاً من أنواع البديع يسمى "الإشارة"، وقد فسسرها قدامة، حسبما نقله السيوطي بأنه: الإتيان بكلام قليل ذي معان جمة، وهذا هو إيجاز القصر بعينة، وفرّق بعضهم بينهما (١).

على أن ما يهمنا أن الإيجاز قريب من الإشارة/إيجاز القصر، وأن التسوية بين ما ينتمي إلى مباحست السبديع، إنمسا تقسع ضسمن إطار سبك النص وحيكه، وبالتالي فإن الإيجاز يقع مساوياً أموازياً ضمن ما يتعلق بسبك النص .

وينبغي أن نشير هنا إلى أن وقوع مثل هذه القضايا ضمن إطار انسباك النص، فإنما تقع كذلك موقعاً آخو ضمن انحباك النص وترابط أجزائه دلالياً ونستبين من إشارة السيوطي، حيث ذكر أسباباً منها: مجرد الاختصار والاحتراز عن العبث لظهوره والبنية على الزمان يتقاصر عن الإنسان بالمحذوف، والتفخيم والإعظام لما فيه من الإيهام، والتخفيف لكثرة دورانه في الكلام، وكونه لا يصلح إلا له، صيانته عن ذكره تشريفاً، وصيانة اللسان عنه تحقيراً له، وقصد العموم، ومنها رعاية الفاصلة (٢).

وهي قضايا منطقية تتعلق بالنيمة العميقة في الأساس الأول، تتضافر مع مظاهر السبك لتلاحم وانسجام بنية النص القرآني، وتفصيلاً لجوانب السبك، يتناول السيوطي جوانب حذف المفعول امحتصاراً واقتصاراً<sup>(7)</sup>.

ويعستمد السموطي هنا آراء النحاة، خاصة ابن هشام، وكأنه ينقل هذا الباب عنه برمته، وينتقل بعد ذلك للحديث عن أنواع حذفه (أ) وفي كل ذلك يعرض الحذف على أبواب السنحو العسري، مضمناً العلاقة بسين ما يتعلق ببنية النص مع ظاهره ؛ محاولة لإقامة نص متواز/متساو.

<sup>(1)</sup> السابق : ٢/٩٠ .

<sup>(2)</sup> السيوطي: المعرك : ٣٠٩/١.

<sup>(3)</sup> السيوطي :المعتوك ٢٠٩/١ وما بعدها.

<sup>(4)</sup> السيوطي : ٣١٩/١ : ٣٣٢.

وفي مقابل الإيجاز، تناول الإطناب؛ لتكثير الجمل، ولم يشر فيه إلى كلام كثير، بيد أنه ركز على النوع الثاني، وقسمه إلى: دخول حرف، فأكثر من حروف التأكيد، دخول الأحرف السؤائدة ، والتأكيد الصناعي وقسمه إلى: التكرير، والصفة، والبدل، وعطف البيان، وعطف الخساص على العام، وعطف أحد المترادفين على الآخر، والإيضاح بعد الإيمام، والتفسير، ووضع الظاهر موضع المضمر، والإيغال، والتذيسيل، والطرد والعكس، والتكميل، والتتميم، والاستقصاء، والاعتراض، والتعليل(1).

وهو في كل ذلك؛ إنما يحاول أن يربط بنية ظاهر النص المتمثلة في هذه القضايا، ببنية العمق، كاشفاً عن أوجه التفاعل بين التتابعات الجملية(بنية النص) وعالمه في نص لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه .

ومن هنا نرى الفصل بين مظاهر السبك والحبك، إنما هو إجراء منهجي في الأساس، فسإذا أمكنا الفصل بينهما شكلاً، فإنهما على المستوى التطبيقي، إنما تعالج مثل هذه القضايا مجسمعة؛ لأن مثل هذا التلاحم المين على المستوى السطحي (بنية اللغة) الذي يمثل تجسيداً حياً وواقعياً لتلك التي نواها كائنة خلف البنية الظاهرة في النص إلى ما هو اعمق (عالم النص) ربط مثل هذه العناصر اللغوية المتجسدة في البنية اللغوية، إنما هي الناتجة الفعلية لبنية أخرى، تتمثل في البنسية الدلالية، وإن أية محاولة للفصل بينهما، إنما هو على المستوى التنظيري؛ ذلك أن الدلالة المستفادة، إنما هي من الروابط والتوكيدات والتفسير والتوضيح والإجمال والتقديم في مواضع المستفادة، إنما هي من الروابط والتوكيدات والتفسير والتوضيح والإجمال والتقديم في مواضع تقسيطية في الأساس.

وإذا كان قد ربط بين الإيجاز الذي قرنه بما سماه قدامة "الإشارة" (أ) وأدلينا بدلونا ثمة، أن الإيجساز إنما يقع موقعين، أعني ارتباطه بشكل أولي بالجانب اللغوي المتمثل في تلك القضايا التي جاءت الإشارة إليها، بما هو ظاهر على صفحة القرطاس، فإن هذه الرؤية لا تنفي ارتباطه بالتماسك السدلالي، وبناء عليها دعمت موقفنا، بأن مظاهر الإيجاز والإطناب، إنما تنتمي إلى

<sup>(1)</sup> السابق : ۳۲٤/۱ : ۳۷۳.

<sup>(2)</sup> السيوطى:المعتوك ٢٠٤/١.

سبك النص وأجزائه أصالة، وإلى جانبه المعنوي بالتبعية، وبناء على المقاربة التي أوردها قدامة في "التسموية" بين الإيجاز والإشارة، فإن الرأي عندي أن الإيجاز والإطناب كليهما واقع لا ريب ضمن إطارالسبك والحبك .

# ٢/٢/٥: دور البديع في سبك النص من منظور الباحثين في الإعجاز:

غسة عسدد من مظاهر/عناصر البديع المهمة التي أشار إليها السيوطي ناقلاً إياها عن البلاغيين في سبك البنية اللغوية للبص القرآني،غير أن محاولة أصحاب البحث في الإعجاز تفرق عن معالجة البلاغيين في أن تحليل البلاغيين يتضمن نصوصاً لغوية من النص القرآني، ومن الشعر، وبعض الخطب النثرية، الأمر الذي يعكس مفارقة بين عمل الاثنين .

وإذا كان السيوطي (ممثلاً الباحثين في الإعجاز) قد أشار إلى مباحث بديعية، فإننا يمكن تقسيمها إلى عسدد من الجوانب، جامعين العناصر المتقاربة، بناء على السمات المشتركة ، في صسعيد واحد، وكاشفين في الوقت ذاته عن دورها في سبك النص المتمثل في التتابعات اللغوية للنص.

وقسبل أن أبدأ في تفاصيل العناصر البديعية من وجهة النظر النصية، حيث يهدو موقع السيوطي (الباحثون في الإعجاز) مما هو محل النظر هنا، إلا أنني أرى أن قضاياه على الرغم من تلك الرؤية المقترحة سلفاً (ينظر ٣/٣/٣ من البحث) فإن قضاياه أراها متداخلة إلى الحد الذي يصعب معها الفصل في كثير من الأحيان.

وتدل المصاحبات المعجمية على علاقة من نوع ما، كعلاقة التصاد (التباين) التي تحدثها المطابقة، وإن فرق ابن أبي الإصبع بين المقابلة والطباق، بأن الطباق لا يكون إلا في ضدين فقط والمقابلة لا تكون إلا بمسا وارد على الصدين . الثاني : أن الطباق لا يكون إلا باضداده، والمقابلة الأضداد ويقرها (١) . كأن تبدأ هذه بالشمس وتلك بالضحى، أو الترتيب على أساس الأصل، أو التقابل بين المؤمنين والكافرين في عدد من المواضع. وهكذا تعكس هذه العناصر مظهراً مهماً من مظاهر المصاحبات المعجمية .

<sup>(1)</sup> السيوطى : المعترك ١/٦١٦.

كما ألاحظ أن السيوطي في هذا الموضع موجز لآراء البلاغيين فيما يتعلق بالمقابلة، وما يتستج عنها، فإذا كان البلاغيون في مجمل آرائهم يرون أن المطابقة تمة، منها مطابقة : إيجاب أو سلب، ومنهم من يدخل التدبيج في إطار المطابقة، وقد أطلق ابن أبي الإصبع "الترديد" مدخلاً إيساه ضسمن المقابلة، وبالتالي فإن كلاً من : التدبيج والترديد، طباق الإيجاب أو السلب، إنما يشتركان جميعاً في صفة إعادة اللفظ داخل إطار الجملة، ليس أكثر من ذلك .

وإذا كسان الستكرار اللفظي، بما يمثل من أنواع مختلفة، فإننا واجدون عناصر أخرى تدخسل في هذا الإطار، وتندرج ضمن أنواعه كالترديد<sup>(۱)</sup>، وواضح أن رؤيته قائمة على أنه لا يستجاوز أسسوار حسدود الجملسة الواحدة، وإن لم يأت ذلك صراحة . وإنما من خلال الآية الكريمة(غافر/۲۷)التي استشهد بها .

كما أن (تشابه الأطراف) من جهة اللفظ يعمل على سيك النص لغوياً من حيث البنية اللغويسة بين جوانب مختلفة من النص، كما أشرت إلى ذلك في قضايا المناسبة في معيار الحبك. وهسذا الربط لستشابه الأطراف" يتجاوز مستوى الجملة إلى آفاق أوسع وأرحب مما هو عليه في "السترديد" و "الاشتقاق"، اللذين لا يتجاوزان مستوى الآية القرآنية . وبالتالي فإن العنصر الجامع لهذه المظاهر الربط، إلا أنه مع "رد العجز على الصدر"، وتشابه الأطراف، يكون أوسع وأحكم ، مما هو عليه في "الترديد" و "التعطف"، اللذين لا يتعدان حدود الجملة/الآية الواحدة . وتعد عناصر: المشاكلة والمطابقة والترصيع والمقابلة عناصر تتجاوز الآية الواحدة، يقول أ

و تعد عناصر: المشاكلة : ذكر الشئ بلفظ غيره لوقوعه في صحبته تحقيقاً أو تقديراً، فالأول كقوله السيوطي المشاكلة : ذكر الشئ بلفظ غيره لوقوعه في صحبته تحقيقاً أو تقديراً، فالأول كقوله تعالى (تعلم ما في نفسك) المائدة/١٦ ٩ هـ، و (جزاء سيئة سيئة مثلها) المشوري/٠٤، ومثال التقديري قوله (صبغة الله ومن أحسن من الله صبغة) البقرة/١٣٨.

في حين تأتي المطابقة، وتسمى الطباق، وهو الجمع بين المتضادين (٢). وما يهمنا هنا هي الأمثلة التي أوردها السيوطي، كقوله تعالى (فليضحكوا قليلاً وليبكوا كثيراً) التوبة/٨٧. وقوله تعالى (وأنه هو أضحك وأبكى وأنه هو أمات وأحيا) النجم (٤٣/ وقوله تعالى (تعلم ما في نفسي

<sup>(1)</sup> السابق: ٣٩٧/١ : ٣٩٨.

<sup>(2)</sup> السيوطى : المعترك 1 / 1 1 £ .

ولا أعسلم ما في نفسك) المائدة/١١٦. ويذكر أن الترصيح : هو اقتران الشي بما يجتمع معه في قسير مشترك، كقوله تعالى(أن لك ألا تجوع فيها ولا تعرى . وإنك لا نظماً فيها ولا تضحي) طه/١٠١١.

و فلاحظ من خلال عرض النصوص السابقة ما يلي :

١- أن نماذج السيوطي حول عناصر : المقابلة والمطابقة والترصيع من الآيات القرآنية ، تشير إلى ألها لا تتجاوز الآية القرآنية الواحدة، من خلال إعادة العنصر المعجمي ذاته داخل الآية، في حين لم تتجاوز الآيات القرآنية التي استشهد بما السيوطي للمشاكلة حدود الآية الواحدة .

٧ يبدو \_ وأحسبه صواباً \_ أن التعامل مع عنصر الترصيع أو المقابلة أو المطابقة كعناصر بديمية لا تستعدى حدود الآيتين على أحسن الفروض، كما مر، بينما رأينا التعامل مع هذه العناصر كمباحث دلالية من خلال تحليل للتفصيل بعد الإجمال، من خلال مناقشة المطابقة أو تشابه الأطراف، بين بداية السور وخاتمتها، وكذلك المقابلة وهلم جرا.غير أن معالجة السيوطي من خلال اعتبارها مظاهر بديعية، يمكن أن تهدرج ضمن مظاهر المسبك المعجمي اللفظي .

كما أن تلك العناصر الواردة سلفاً، فيما يتعلق بعنصر التفصيل بعد الإجمال، يمكن الإفادة منها في جوانب أخرى تعمل على سبك أجزاء النص الظاهرة (التتابعات الجملية) من منظور التقسيم واللف والنشر، كما يمكن أن نضيف إليها عناصر أحرى، ليست واردة في العناصر المابقة، وذلك مثل المطابقة والمشاكلة والمقابلة(التضاد) بإعادة العناصر المعجمية ذاماً، وفي ذلك ربط بين بنيات النص(بنية اللغة)، أقصد بنية التتابعات الجملية الضيقة التي لا تتجاوز مستوى الآية القرآنية الواحدة، وإن تعدمًا في بعض العناصر المديعية إلى الآيسين، غير ألها تظل رغم ذلك تعضد/تقوي هذه البنيات الضيقة على مستوى النص.

وهكذا تستكاتف عناصر التفصيل بعد الإجمال التي تعمل على مستوى أوسع داخل إطار النص الواحد، مع تلك التي تعمل على مستوى أضيق إلى توثيق العرى بين وحداته(أجزائه) المسباعدة والمتقاربة في آن واحد، مما يجعل منه نصاً محكماً لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه، على أن هذه العناصر التي تعمل من خلال مستوى أضيق : المقابلة ، المشاكلة ، المطابقة ، التوصيع، يجمعها رابط واحد دلالياً كالتالي :

١- أن - كما أشرت - قسماً منها لا يتعدى حدود الآية الواحدة، والقسم الآخر يتعداها،
 ويصل إلى الجملتين/الآيتين .

إن هذه العناصر، إنما تعمل من خلال :

أ ــ إعادة العنصر المعجمي نفسه كالمشاكلة .

ب \_ ومستها ما يعمل من خلال التضاد، كأن يأتي العنصر المعجمي بالمقابلة، كما في المقابلة والطابقة والترصيع . ويؤكد تلك العلاقة القائمة بين هذه العناصر البديعية تلك الأمثلة/الآيات القرآنية التي مثل(استشهد) لها السيوطي، كقوله تعالى(فليضحكوا قليلاً وليبكوا كسثيراً)الستوبة/٨٢، وقوله تعالى (وتحسبهم أيقاظاً وهم رقود) الكهف/٨٨، من خلال غاذج المقابلة والمطابقة على السواء

كما أنسنا با بناء على تصور السيوطي بيكن أن ندرج عدداً من تلك العناصر الواردة في التناسب بوجه عام من منظور التنابعات اللغوية، بناء على الترددات الصوتية فيها، في التناسب بوجه عام من منظور التنابعات اللغوية، بناء على الترددات الصوتية فيها، في إذا كسان الجمع والتقسيم، هو هع متعدد تحت حكم واحد (1). فإن هذا التقسيم يقوم في الأسساس على تقسيمات صوتية تربط بين أجزاء النص الواحد/الآية الواحدة، فيما يقدم سبكاً صوتياً. كما أن جمع المؤتلف والمحتلف، وهو يريد التسوية بين ممدر حين، فياتي بمعان مؤتلفة في مدحها، وإن كان بعد ذلك يروم ترجيح أحدهما على الآخر (1). وواضح أن التسوية القائمة بين عناصر المدوحين، إنما هي تسوية في التنابعات الجملية (اللغوية) والمتمثلة على سطح القرطاس عناصر المدوحين، إنما هي تسوية في التنابعات الجملية (اللغوية) والمتمثلة على سطح القرطاس الستي بحسا ينسبك النص ، والتلويف الذي يقوم على معان شتى، كل منه في جملة منفصلة عن أختها في تساو في الزنة، ويكون في الجمل المتوسطة والطويلة والقصيرة (1).

السيوطى: المعترك ١/٤٠٤.

<sup>(2)</sup> السابق : الموضع ذاته.

<sup>(3)</sup>السابق: ٢٩٤/١.

ويمكن أن نحسب أن رؤية السبوطي قائمة على أن هذه العناصر تعمل على انسباك وانحباك بنى النص الصغرى، فيما لا يتعدى الآية أو الآيتين، وهي رؤية مستخلصة (منقولة) من تلك المماذج/الآيات القرآلية التي قدم تصوراته من خلافا، ولا يقل التقسيم الذي يدل معناه على تلك الإمكانات الصوتية التي يتيحها بشكل ضمني ودوره في سبك بنية الآية القرآلية الواحدة، ولا تتعدى ذلك، ومن ثم تبقى هذه العناصر : المقابلة، المطابقة، الترصيع، التقسيم، التفويف، التصدير، رد العجز على الصدر من خلال المقابلة والمطابقة والترصيع التي أشرنا إليها في صباق التفصيل بعد الإهال في قضايا المناسبة ، والمؤتلف والمختلف والعكس ، وكلها عناصر بديعية مهمة في سبك نحوي على المستوى الصوفي للبنية اللغوية للنص لا مناص . وبالتالي لا يمكن إدراج عنصر : الترديد ضمن هذا الإطار، وإنما يدرج مع تلك القضايا الدلالية الصرفة: يمكن إدراج عنصر : الترديد ضمن هذا الإطار، وإنما يدرج مع تلك القضايا الدلالية الصرفة: يمكن أن يتمد على يكون قائماً بناء على رؤية السبوطي بين على إعادة عناصر معجمية بقدر ما يعتمد على إعادة أدوات وحروف بعينها في العطف، وهي عناصر بايضاً بلا تقل أهمية في الربط اللغوي إلانحوي) للتابعات اللغوية المائلة في العالمية هذه الخصوصية هي التي يمكن أن يتميز والنحوي) للتابعات اللغوية المائلة في العالمية الأخرى .

ومن خلال ما سبق يمكن إيجاز ذلك في المعطيات التالية :

١- أن ثمـة عناصــر بديعية، تقوم على المصاحبات اللغوية، كاللف والنشر، والتصدير، تشابه الأطراف، ورد العجز على الصدر، والجمع والتفريق، وجمع المؤتلف والمختلف.

إن هناك سبكاً معجمياً من خلال عناصر : المطابقة والمقابلة والترصيع والمشاكلة والتصدير
 والتوشيح ... الخ، وكلها عناصر بديعية، جاءت الإشارة إليها في موضع سابق (المناسبة) .

عــــ إن النظر إلى مباحث البديع، إنما يقع من خلال منظورين في الدراسات النصية :

أ\_ أن ينظر إليها من منظور دلالي، وما يمكن أن تؤديه هذه الألفاظ المتشابحة والمتضادة، وبالتالي
 تؤدي إلى الحروج منها بجانب دلالي أصيل.

ب — أن يسنظر إلسبها من خلال التتابعات اللغوية الظاهرة على السطح (بنية النص)، وبالتالي تسودي إلى أننا نأخذ بظاهر النص وعلاقاقا ببعضها في سبك/تفاعل وحداته. وهكذا تقع جُل مباحث البديع، وليس الكل ضمن قضايا السبك من ناحية، وقضايا الحبك من ناحية أخوى، وهكذا نصل من خلال هذا التصور إلى توكيد تلك النتيجة الأولية، أن قضايا الربط/الارتباط والتلاؤم/الانتلاف (بتعبير الباحثين في الإعجاز) المتعلقة بالنص تعلقاً/ارتباطاً مباشراً، يأتي الفصل بينها كاجراء منهجي، ليس أكثر، وإن أية محاولة للمساس بهذا التصور، إنما هو محاولة إلغاء أحد وجهسي العملة الواحدة، مما يؤدي إلى طمس هويتها (العملة) ومن ثم إلى إهدار قيمتها بشكل واضح.

هـ أن جُـلُ عناصر البديع في التواث العربي، يمكن أن توظف من منظور اللسانيات النصية، ولـ أن جُـلُ عناصر البديع في التواث العربي، يمكن أن توظف من منظور اللسانيات النصواء . أما عناصر مثل: الإبداع، المواربة، الفرائل، التواهة، وهلم جوا، فهي قضايا تتعلق باوجد الإعجاز الخارجة ـ فيما أرى ـ عن حدود اللسانيات النصية بشكل أو بآخر.

# ٣/٢/٥: تقويم لساني للمُواتَّرُ بَيْنَ "عَلَوْ الجَمَلَة" و "نحو النص" من منظور الرحجاز القرآني :

عسلى الرغم من أن قضايا المطابقة ظاهرة معلنة، إلا أن مسائل الحلاف ليست بخافية، وتمسئل تأليف أيست بخافية، وتمسئل تأليف أين عمل الباحثين في الإعجاز القرآني في "نحو الحملة" وعملهم في "نحو النص" نوجزها في أهم المركائز التالية :

١- الستمايز بينهم في الإجراءات المنهجية المتبعة للكشف عن الأسرار في "الإعجاز القرآني"، أدى بمم إلى نتائج متقاربة أحياناً، ومتباعدة في أحايين اخرى .

 كالتشبيه والكناية والإيجاز والتضمين ... الخ. أما أصحاب "نحو النص" فإن الاعتماد على تلك الجوانب البلاغية بالمفهوم لدى المتاحرين أصبح أكثر اتساعاً وتوظيفاً لبيان أوجه الإعجاز .

س\_ عدم وضوح المفاهيم والتصورات بشكل واضح عند الباحثين في الإعجاز من أصحاب "نحو الجملة" بحيث لم تاخذ شكل المصطلح، كما هو واضح عند الحطابي والرماني، في حين بدأت تأخذ شكلاً محدداً عند أصحاب الاتجاه في "نحو النص" والقاضي عبد الجبار والباقلاني من ناحية، والجرجاني من ناحية أخرى.

غي تعدد الأدوات المستخدمة سواء اللغوية منها أم البلاغية محدودة تلك التي يستخدمها الباحيثون المعنيون بد"نحو الجملة" مقارنة بتلك التي يحاول من خلالها المعنيون بد "نحو النص" الارتكاز عليها .

وراعة المية كبيرة، بداية بالجرجان، وتوسع الأمر شيئاً فشيئاً، حتى بلغ قمته على يد السيوطي وفروعه الهية كبيرة، بداية بالجرجان، وتوسع الأمر شيئاً فشيئاً، حتى بلغ قمته على يد السيوطي في "المعترك".

إلى المعاملة المسلمان المسلما

٧\_ التسباين بسين أصحاب الاتجاهين، في أن أصحاب الاتجاه في نحو الجملة على الرغم من اتفاقهم العام ، إلا أن ثنايا المعالجة تكشف الخلاف الجوهري والمعول الذي عليه في ود الإعجاز القسر آني ، كما يمثله الخطابي والرماني، بيد أنه كان الأمر كذلك عند أصحاب الاتجاه في نحو السنص منهم، إلا أنه بداية من الباقلاني، وبدأت ملامحه الجوهرية تتمخض بشكل وأضح، واكتملت أركانه عند الإمام عبد القاهر في نظريته حول "النظم".

٨ ــ لم نستطع أن نحدد التصورات والمفاهيم حول "النظم" عند أصحاب "نحو الجملة"، إلا بشق الأنفس ورشح الجين وتفكيك الشفرة اللغوية من خلال استقراء نصوصهم، بيد أن ذلك في "نحسو السنص" بدأ يأخذ معاني محددة، بداية من الباقلاني، وإن جاء بشكل صمني، وتتحدد ملامحها بشكل هانى عند عبد القاهر في نظرية "النظم".

١٠ إذا كان المختصون بــــ غــو النص في الدرس اللساني المعاصر، يرجعون قضاياه واهــتماماته إلى عــد مــن القضايا كالدرائية الصوتية، ودراسة جوانب المعجم، والتركيب والسياقات المختلفة، فإن معالجة السيوطي عثلة هذه الجوانب لا تقل أهمية، وإن تركزت بشكل واضح عنده، ولم نو لها ذكراً عند أصحاب الرسائل.

٤/٢/٥ : مَا يَشْتَرُكُ فِيهُ "نَحُو ٱلْجُمَلَةُ"و "نَحُو النَّصِ"عند الباحثين في الإعجاز

# القرآبي:

على الرغم من التباين في قضايا خلافية في كيفية التعامل مع البحث في الإعجاز، إلا أن الاتجاهات الفكرية لديهم قد أدت بشكل مباشر أو غير مباشر إلى الاختلاف تارة والمطابقة في أحيان أخرى، غير أن أوجه المطابقة تظل عالقة بين عمل القوم، نوجزها في عدد من النقاط:

١ - أن الباحثين في الإعجاز جمعتهم قضية الكشف عن أسراره اللغوية والبلاغية، أو غير ذلك من فروع العلوم المختلفة، وهذه رؤية نقررها في هذا الملحظ الأولى.

٧\_ أن كلاً منهم وجه اهتمامه إلى الجانب البلاغي واللغوي، يستخلص منه تبعاً لجريات المقام الأسرار التي يمكن أن تكشف جوانب ثرية وناصعة للنص القرآني . والمعروف أن المقامات شيغلت حسيراً مسرموقاً، وليس هامشياً في الحيز البلاغي، وهو ما ظهرت أولياته في الكتاب لسيبويه، وأتى تماره الجنية في جهد الإمام عبد القاهر ومن بعده الزمخشري والسكاكي .

٣- أن كـــلاً مـــنهم ركز بشكل أو بآخر على الوقوف على أهداف وغايات التواكيب، مع الأخذ في الاعتبار السياقات المختلفة، وبالتالي فإن التراكيب ناتجة للمعاني المختلفة، وإن تشابهت في الإطار العام، تبعاً لاختلاف السياقات.

خاولتهم الدائبة في عدم الفصل بين قضايا التتابعات اللغوية وقضايا التماسك الدلالي، وإن
 بدأت في المرحلة الأولى ممثلة في قضية "اللفظ والمعنى"، غير ألها ما فتئت أن غيرت وجهتها تجاه
 قضية "النظم" بشكل مبكر عند الخطابي.

# ٠/٣: المعيار الثالث: الاقتناص/المتشابه (InterTextualität):

يعد الاقتناص (التناص) من الوجوه المهمة ضمن معايير النصية كما حدده كل من بوجراند درسلو (۱)، وإن كان هذا المعلوبي العلم المعلم على الرغم من هذه المقولات المهمة، إلا أن هذا المعلم المحلم وعلاقة المحلم المحلم وعلاقة المسودة بالمبيض وعلاقة المتن بالشرح وعلاقة المحامض بما يحدد معناه . وهذه العلاقة الأخيرة هي المقصودة بعبارة : القرآن يقسر بعضه بعضاً (۱).

Sehe : R. Beaugrande /W.Dressler :Einführung in die نيظر : (1)
Textlinguistik S. 188 : 215 .

<sup>(2)</sup> د. تمام حسان : نحو الجملة ونحو النص ص٧.

وتجــدر الإشـــارة أن السيوطي(الباحثين) في الإعجاز لم يحدد معنى دقيقاً ومحدداً لهذا المعـــــــار، غير أننا يمكن أن نجد شيئاً من هذا القبيل لدى السيوطي في "المعترك" عبّر عنه، وإن لم يذكر ذلك صراحة، فنجده يذكر : المتشابه، الاقتناص، متشبهات آياته .

وفي توضيح هذه الرؤية ما يعكس تصوره لهذا المفهوم/المعيار بأن القصة الواحدة ترد في سرور شي وفواصل مختلفة، بأن تأتي في موضع مقدماً وفي آخر مؤخراً (قارن بين سوري البقرة/ ١٩٥ والأعسراف/١٦١) وفي البقرة/١٧٧ (وما أهل به لغير الله )، سائر القرآن (وما أهل لغير الله به)المائدة/٣ . الأنعام/٥٤ أ. النحل/٥٥ أ (١٠ كأن يأتي بزيادة في موضع (قارن ما ورد في السبقرة/٢، يسس/١٠) و (السبقرة/١٩٣ بالأنفال /٣٩)، ومثل هذا الصنف كثير، أورد له السيوطي نماذج متنوعة من تعريف وتنكير وإضافة وتقديم وتأخير وحذف وذكر (١٠ . ولعل هذا النصور يستفق مسع مسا ذهسب إلسيه د. تمسام في أحد جوانبه بشكل عام . وهكذا نجد الاقتسناص (التناص) بين النصوص هو ما عناه د. تمام، وقد مثل له السيوطي في عدد من المظاهر المعبرة عنه بسة :

١\_ الإجمال في موضع والتفصيل في موضع (سورة) آخر.

٢\_ السنزيادة في موضع وفي موضع ومن موضع المناسورة أو بدونه، وأرى أن هذا التصور لمفهوم المتشابه/الاقتناص،هو الذي عبر عنه د. تمام . ولعل ضرب السيوطي لما يمكن أن يكون تناصاً بنوعية متباينة في المسمى، غير ألهما يلتقيان في الاصطلاح .

<sup>(1)</sup> السيوطي : المعتوك ٨٦/٨٥/١.

<sup>(2)</sup> السابق : ١/٥٠٠ : ٩٤.

<sup>(3)</sup> السيوطي :المعترك ٣٩١/١.

إذن يمكن القول إن المتشابه، يعمل على إيجاد علاقة تجمع ضمنياً المشابحة/الاقتناص داخل نص أكبر يجمعها من خلال مقارنة النصوص أو التراكيب التي أخذ السيوطي على عاتقه تبيالها في النص القرآني، ونتبين أن هذا المعيار أصيل في النص القرآني، إذ يعمل على ترابط النص القسرآني من خلال تلك المقاربات والمقارنات الذي تجعل من تلك النصوص علاقة من نوع ما، ومن ناحية أخرى يظهر أن هذا المعيار كان له دور في كيفية بيان الإعجاز القرآني. وربما في فن عادا المفهوم علاقة بذلك المصطلح: الإجمال بعد التفصيل دلالياً .

ولا أدل على ذلك أن قوماً قدموا مؤلفات فيما نحن حياله، ويعد كتاب الكرماني التكرار في القسر آن الكسريم، ونكست الأعراب في غريب الإعراب، للزمخشري، وغيرهما كثير تما هو موضوع النظر هنا، كانت مثل هذه الدراسات كاشفة عن تلك المتشابحات الواردة في القرآن مفسرين ومبينين جوانب المطابقة والمفارقة بين هذه التراكيب وأثر السياقات المقامية واللغوية، وبالتالي يأتي هذا المعار كمقابل موضوعي لمعيار التناص (۱).

مسن خسلال المقاربة المقامسية واللغوية وربط هذه العناصر بعضها بعضاً، وكذلك الإحالات النصية التي جعلها هارفج (Harweg) الأساس الأول في تكوين النص،وهو الربط حيث عرفه : بأنه سلسلة من التتابعات اللغوية المتماسكة من خلال الضمائر(٢).

(1) ينظر:

Sehe: R. de Beaugrande /W. Dressler: Einführung in die Textlinguistik S.1:14.

وينظر د. تمام حسان : نحو الجملة ونحو النص ص٧.

R. Harweg: Pronomina und Text konstitution, S. 48.

وينظر:

(2)

K. Brinker :Linguistischetextanalyse Eine Einführung, S. 10 وما بعلما R.de Beaugrande :Text Grammar Revisited, p. 6.

ويؤكسند رؤيسة هارفج بحث كل من:بيتر كانيزيوس وكذلك بحث كليمانس عن ضمائر الوصل والشخصية والضمير الثالث وأدوات التعريف ودورها في سبك وحبك النص، ينظر:

Canisius P.Relativpronomi, Personal pronomin, Kongruenz, S. 133:160. Herbermann P., Clemens: Die dritte person. pronomina und Definitheit, Von 89 bis 132, وقسد ذكسر المسيوطي ناقلاً عن الزركشي أسباب ذلك الاختلاف، وقد رده إلى : اختلاف المقامات/الموضوعات، والحقيقة والمجاز، والاختلاف في جهتى الفعل(¹).

# : (Intentionalität) المعيار الرابع: القصدية

لم يشمسر الباحسنون في الإعجمساز القسرآني إلى همسذا المعسيار إشمارة مباشرة ، ومن ثم لم يرد له تعريف يحدد جوانبه وخصائصه غير أن الذي يقي واضحاً أن عمل الباحسنين في الإعجماز، إنما هو قائم على تقديم تفسير أرحب لجوانب من النص القرآني، وهو عمل يعتمد على كشف/شرح وتفسير لمقاصد الحكم في كتابه، وبالتالي فإن عملهم، إنما ركز على توضيح قصد المولى تعالى، وهذا استنتاج ضمني واضح نتج عنه عدم وجود مناقشة صريحة.

ويسرى عسلماء السنص أن هسذا المعار، يقع ضمن المعايير الأربعة الأساسية لتحقق النصية، وهو: اعستقاد المنشئ أن سلسلة الأحداث القولية التي ينتجها يمكن أن تشكل نصاً مسبوكاً... يكون أداة لتحقيق مقاصد المنشئ، كأن ينقل معرفة أو يحقق هدفاً جرى توصيفه في اطار خطة موضوعة (٢).

ويسلحظ د. مسعيد بحيري من خلال مناقشة آراء بوجراند/درسلر ألهما يشيران إلى أمسرين مهمين، الأول : الصلة الوثيقة بين هذا المعيار ومعياري الربط والتماسك، إذ يمكن أن نحافظ على هذين المعيارين بدرجة ما من خلال صياغة لتحقيق أهداف نصية متعايرة . الثاني : ضرورة محافظة منتج النص عليها تنضمن حرصه على دوام التواصل، ورغبته في إيصال مقاصدة إلى متلقيه، فإذا تجاهله تتخفض درجة الاتصال بينهما إلى أن يقطع تماثياً آخو الأمولال.

<sup>(1)</sup> السيوطي: المعترك ١٠٠١ : ١٠٤.

<sup>(2)</sup> الحستلف الباحستون العسوب في ترجمة مصطلح Intentionalitat عرجه كل من : د. تمام حسان بسلس" القصد" . النص والخطاب والإجراء ص ١٠٠ غو الجملة ونحو النص ص٠٠.د. سعد مصلوح : المذهب النحوي عند تمام حسان ص٢٠. وقد أدى به هذا التعريف إلى رفض /إنكار جوانب من تصور د. تمام حول هذا المعيار ص ٢٠.

<sup>(3)</sup> د.سسعید بحسیری: اتجاهات لغویة معاصرة ص۱۷۷ ؛ لتنضح مدی إفادة بوجراند/درسلر من الاتجاهات النقدیة والأدبیة، وینظرد.عاطف جودة:النص الشعری ومشكلات التفسیر ص ٤٠ ؛ ٤٢ .

وتسرجع هذه الرؤية النظر إلى تلك العلاقة الجوهرية القائمة بين هذا المعيار ومعياري النصية (السبك، الحبك)، ذلك أن محافظة منتج النص عليهما معاً، تتضمن حرصه ورغبته على ايصال مقاصده إلى متلقيه /مستمعه، وليس بخاف أن النص القرآني وسوره وآياته مرتبطة فيما بينها بشبكة من العلاقات القائمة . كما وضحته مناقشة معياري النصية الأولين من خلال عمل الباحثين في الإعجاز القرآني بفضل بيان .

# ٥/٥: المعيار الخامس: المقبولية (Akzeptabilität) :

يتوتب هذا المعيار على مدى قوة الانسجام والارتباط بين المعيار الأول والثاني، ويؤدي في تصوري إلى قبول النص اللغوي، أما إذا حدث خلل بين هذين العنصرين، فإن عواقب ذلك ليست إيجابية من حيث قبول النص؛ لأن هذا يؤدي إلى تصورات خاطئة، وإن كان هذا لا يتنافى مع النصوص اللغوية عالية المستوى، حيث تكمن قيمة البلاغة في الكشف عن المعاني الإضافية وراء الصياغات اللغوية .

وبالتائي فإن هذا المعيار مترتب على المعيار الأول والثاني، ولاشك أن هذه المعايير تعمل متضافرة (معتضدة) للوصول إلى الغاية المرجوة من النص القرآني، وهي إيصال أفكاره فيما يتعلق بجوانب العقيدة وتثبيتها وجوانب أحرى تتعلق بالأمور الخياتية/الاجتماعية،وقضايا أخرى مهمة اجتمعت فيه (ما فرطنا في الكتاب من شي) جعلت منه نصاً محكماً/مسبوكاً (لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه ...) تدل فيما تدل على اشتماله على قضايا متنوعة غاية في الخصوصية كل ذلك للوصول بأفكاره وتصوراته إلى المتلقي. ويترتب على هذه الرؤية أن المتلقي/المستمع مسين يسمع القرآن لا ينكره، وفي موقف الوليد بن المغيرة وكفار قريش حين نزوله دليل على ذلك. بل هو موقف من كان له قلب سليم إلى قيام الساعة ،

وقد نتج عن ذلك أن وضوح وجلاء هذا المعيار، يعتمد على وضوح المعايير السابقة على سيه، فكلما كان النص مسبوكاً محبوكاً، أدى إلى وصول قصد المنتج، الأمر الذي يؤدي إلى قبول المتلقى النص كلية وعدم رفضه . وهذه الرؤية يجسّدها القرآن بشكل واضح .

يقسول د. سعد بحيري : القبول ـــ بعد ـــ له بعاد وجهات ثقافية واجتماعية، ويتصل بتحديد موقف المتلقي من الكلام، ومدى تقبله لسلسلة الأحداث الكلامية على ألها نص قابل لأن يوصف بالسبك والحبك، وأن له أنواعاً من الجدوى بالنسبة للمتلقي، كان يكتسب معرفة أو يتيني موقفاً، أو يسهم باستجابة لإنجاز خطة، وهلم جرا (¹).

وقد لمح د. سعيد أن هذا المعيار — بناء على ذلك ... يتعلق بالمنتج والمتلقي، بقوله: اختصار علاقة المنتج والمتلقي بالحدث الكلامي . ومن ثم يختص هذان المعياران بمستخدم اللغة، منتج ومتلق، في مقابل معياري الربط والتماسك اللذين يختصان بالنص ذاته(٢).

وبناء على ذلك ، فإن المعيار لا يتعلق بالسياق اللغوي بقدر ما يرتبط بالسياق المقامي والثقافي .... والأرضية المشتركة بين المنتج والمتلقي، مما يجعل بينهما قدراً مشتركاً، تجعل المتلقي يتقبل تلك الأحداث الكلامية أو السلسلة اللغوية .



<sup>(1)</sup> د. سسعد مصلوح : المذهب النحوي عند تمام حسان ص٣٦. وينظر : د. سعيد بحيري اتجاهات لغوية معاصرة ص١٧٧ وما بعدها.

<sup>(2)</sup> د. سعيد بحيري : اتجاهات لغوية معاصرة ص ١٧٧.

#### الخاقة

لا يستطيع المرء ذكر كل الملاحظات التي عنت له في ثنايا البحث والمعالجة ، وبخاصة إذا تعلق الموضوع بمثل ما نحن حياله، فالقضايا متشعبة ومتداخلة في آن واحد، وقد أدى ذلك إلى أن كثيراً من القضايا جاءت فيما أظن تشبه النتائج، وقد أدت هذه الرؤية إلى أننا نجعل الخاتمة على غير العادة، وبالتالي جاءت عارضة للعناصر المكونة لفصول هذا البحث ، تاركين النتائج يستخلصها الباحثون من ثنايا الدرس والمعالجة في البحث

فقد جاءت مناقشة قضايا البحث موزعة على عدد من الفصول تسبقها مقدمة وإطار عام. وقد اشتمل الإطار العام على تصورات أولية فيما يتعلق بموضوع الدراسة، واضعاً من حلاله الأرضية الخاصة به .

أما الفصل الأول، فقد عنى باتجاهات البحث النصي في التراث في اتجاهات عدة مختلفة ومستداخلة في آن واحد . وقد أدت هذه الرؤية إلى التداخل في المعايير العامة في أحايين كثيرة، غير أن السمة الجوهرية ظلت باقية معلنة .

وقد جاءت معالجة هذا الفصل من خلال موضعين، الأول : عرض لهذه الاتجاهات التراثية من ناحية، ومن ناحية أخرى تحديد المعايير لديهم واستخلاص النتائج بناء على هذا النصور .

وناقش الفصل الثاني معايير النص عند الباحثين في الإعجاز القرآني، مركزاً على معايير السنص عند أصحاب الرسائل، وعند أصحاب المؤلفات، مستخلصاً بعد ذلك قضايا المطابقة والمحالفة ومدى إسهام كل منهم، وموضحين من خلال ذلك عدداً من القضايا ذات الصلة بالاتجاه النصي وعلاقتها به، وتقويم لساني للبحث في الإعجاز القرآني . ووضح الفصل الثالث المفاهيم والنصورات الأساسية المكونة للإعجاز القرآني وعلاقتها بــ "نحو النص"، محللاً إياها، ومصنفاً ومناقشاً هذه المفاهيم ومحاولة استخلاص ذلك كله في ضوء الاتجاه النصي في حين تناول الفصل الرابع ملاحظات حول بعض معايير النص عند الباحثين في الإعجاز القرآني مناقشاً إياها في ضوء تعليلاقم وموضحاً الجوانب الناصعة لديهم، فيما يقدم إسهاماً عربياً لــ " نحو السحن" العربي . ثم الخاتمة وضعت لمراجعة وعرض ما تقدم . وأخيراً المراجع التي اعتمد عليها الماحث

# المراجع

# 1/٧ : العربية

#### ١ ـ أبو هلال العسكوي:

#### ٢ ــ د. إحسان عياس :

تاريخ النقد الأدبي عند العرب، نقد الشعر من القرن الثاني حتى القرن الثامن الهجري، دار الشروق، عمان، الأردن، طبعة مزيدة ومنقحة .

# ٣ - ابن الأثير: ضياء الدين بن الأثير:

المثل السائر، القسم الثالث، تحقيق د. أحمد الحوفي، د. بدوي طبانة ، دار نمضة مصر، د.ت .

# ٤ ــ د. أحمد جمال العمري :

المباحث البلاغية في ضُوءَ قضية الإعجاز القرآني، نشأقا وتطورها حتى القرن السابع الهجري ، مكتبة الخانجي، القاهرة، ١٤١٠هـــــ ١٩٩٠م .

## ٥\_ د. أحمد عبد الوارث مرسى :

دور السبلاغة في الإعجاز عند السيوطي في كتابه : معترك الأقران في إعجاز القرآن، دار الصفا للطباعة، د.ت، رقم الإيداع ١٥١٨٢.

#### ٣ ــ أسامة بن منقذ :

السبديع في نقد الشعر، تحقيق : د. أحمد بدوي، د. حامد عبد انجيد، مواجعة إبراهيم مصطفى، وزارة الثقافة والإرشاد القومى، د.ت، الجمهورية العربية المتحدة .

# ٧\_ د. إلهام أبو غزالة/على حليل حمد :

مدخـــل إلى علم لغة النص، تطبيقات لنظرية روبوت ديبوجواند وولفجانج دريسلر، الهيئة المصرية العامة للكتاب، الطبعة الثانية، ٩٩٩ م .

#### ٨ د. البدراوي زهران :

عالم اللغة عبد القاهر الجرجائي، الطبعة الرابعة، دار المعارف، القاهرة، ١٩٨٧ م.

#### ٩ ــ د. بدري طبانة :

البيان العبربي، دراسة في تطور الفكرة البلاغية عند العرب ومناهجها ومصادرها الكبرى، دار العودة، بيروت، ط٥، ٩٧٢ م .

#### ١٠ برند شبلتر :

علم اللغة والدراسات الأدبية، دراسة الأسلوب، البلاغة، علم اللغة النصي، ترجمه وقدّم له وعلق عليه د. مجمود جاب الرب، الذار الفنية للطباعة، ١٩٨٧م .

#### ١ ١ سر بوجراند :

النص والخطاب والإجراء، ترجمة د. تمام حسان، عالم الكتب، القاهرة ، الطبعة الأولى، ١٩٩٨ م .

#### ۲ اسد د. تمام حسان :

نحــو الجملــة ونحو النص يحث غير منشور،الفن في الموسم الثقافي لجامعة أم القرى، ١٩٩٥م .

# ١٣ ــ الجاحظ : أبو عمان عمرو ين بحود المات

البيان والتبيين، الجزء الأول، تقديم د. عبد الحكيم راضي، الهيئة العامة لقصور الثقافة، سلسلة الذخائر(٨٥) . ٢٠٠٣م .

## ١٤ د. حيل عبد الحيد:

البديع بين البلاغة العربية واللسانيات النصية، الهيئة المصرية العامة، ٩٩٨ م .

# ٥ ١ ــ د. حامد صالح خلف الربيعي :

## ۲ اـــ د. دَرويش الجَنِلديُّ :

نظرية عبد القاهر في النظم، مكتبة لهضة مصر، ١٩٩٠م.

١٧ ــ الزركشي: يدر الدين محمد بن عبد الله:

البرهان في علوم القرآن، الجزء الأول، تحقيق : محمد أبو الفضل إبراهيم، دار التراث، القاهرة (د. ت) .

# ۱۸ ــ د. سعد مصلوح :

- المذهب النحوي عند تمام حسان من نحو الجملة إلى نحو النص، بحث غير منشور .
- نحو أجرومية للنص الشعري، دراسة في قصيدة جاهلية ، مجلة فصول، م ١٠، ، ع ٢، ، ع ٢، ٢٠ يوليو، أغسطس ، ١٩٩١م .
- العربية : من "نحو الحملة" إلى "نحو النص" ضمن الكتاب التذكاري الذي أصدرته جامعة الكويت بعنوان : الأستاذ عبد السلام هارون معلماً ومؤلفاً ومحققاً"، • • م.

#### **٩ ا\_ د. سعيد بحيري :**

- ــ اتجاهات لغوية معاصرة، مجلة علامات في النقد الأدبي، ع ٣٨ ، . . . . .
  - علم لغة النص المفاهيم والإنجاهات، الأنجلو المصرية، ط ١، ١٩٩٣.
- القصد والتفسير في نظرية النظم (معاني النحو) عند عبد القاهر الجرجاني ضمن
   كستاب : دراسات لغوية تطبيقية في العلاقة بين البنية والدلالة، مكتبة زهراء الشرق،
   القاهرة، ٩٩٩ م .
- مسن أشسكال الربط في القرآن الكريم ، ضمن كتاب: دراسات لغوية تطبيقية في العلاقة بين البنية والدلالة، مكتبة زهراء الشرق، القاهرة، ٩٩٩ م .

# • ٢ ـــ سيبويه؛ أبو عمرو بن بشر:

الكتاب، الجزء الأول ، مكتبة المتنبي ، القاهرة ، ١٣١٦هـ .

### **۲۱\_ د. شوقی ضیف :**

البلاغة تطور وتاريخ، دار المعارف، القاهرة، الطبعة الخامسة ، ١٩٨١ م .

# ۲۲ ... د. صلاح فضل:

بلاغة الخطاب وعلم النص ،عالم المعرفة، عدد (١٦٤) ١٤١٣ هــــ ١٩٩٢م . ٢٣ـــ ابن طباطبا العلوي : أبو الحسن محمد بن أحمد :

عيار الشعر، تحقيق : د. عبد العزيز ناصر المانع، ٠٠٠ ١هــــ ٩٨٥ ١م .

#### ٤٢ ــ عاطف نصر جودة :

النص الشعري ومشكلات التفسير، مكتبة الشباب، القاهرة، ١٩٨٨ م.

# ۲۵ د. عبد الرؤوف مخلوف :

الباقلاني وكتابه إعجاز القرآن دراسة تحليلية نقدية، منشورات مكتبة الحياة، بيروت، د. ط، ۱۹۷۸م.

# ٢٦ ـ د. عز الدين إسماعيل

قراءة في معنى المعنى عند عبد القاهر الجرجاني، مجلة فصول، م ٧، ع ٣،٤ إبريل، سبتمبر، ١٩٨٧م.

## ٢٧\_ د. عبد الفتاح لاشين :

\_ بلاغة القرآن في آثار القاضي عبد الجبار واثره في الدراسات البلاغية ، دار الفكر العربي ، القاهرة ، ١٩٧٨ م.

ــ التراكيــب الــنحوية من الوجهة البلاغية عند عبد القاهر، دار المريخ ، الرياض،

۰ ۱۹۸۸

# ۲۸\_ د. عبد القادر حسين :

أثر النحاة في البحث البلاغي، دار أمضة مصر، القاهرة ، ٩٧٥ م .

# ٢٩ عبد الكريم الخطيب :

الإعجاز في دراسات السابقين دراسة كاشفة لحصائص البلاغة ومعاييرها، دار الفكر العربي، ط١، ١٩٧٤م .

## ۳۰\_ د. على عشري زايد :

البلاغة العربية تاريخها. مصادرها. مناهجها ، مكتبة الشباب، القاهرة، ١٩٨٢م .

# ٣١ عمر لطفي العالم:

المستشـــوقون والقرآن دراسة نقدية لمناهج المستشرقين ، منشورات مركز دراسات العالم الإسلامي،ط ١٠١٩٩١م .

# ٣٢\_ د. فؤاد علي مخيمر :

فلسفة عبد القاهر الجرجاني النحوية في دلائل الإعجاز، دار الثقافة للنشر والتوزيع ، القاهرة ،٩٨٣ م .

# ٣٣- فولفجانج هاينه من/ديترفيهفيجر:

# ٣٤ ـ محمد حطابي :

لسانيات السنص مدخل إلى انسجام الخطاب، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء/ بيروت، الطبعة الأولى ، ١٩٩١م .

# ٣٥\_ د. محمد زغلول سلام :

أثر القرآن في تطور النقد العربي إلى آخر القرن الرابع الهجري، دار المعارف، القاهرة. ط ٣. د.ت

#### ٣٦ د. محمد العبد :

حسبك السنص: مسنظورات من التراث العربي، مجلة الدراسات اللغوية، م٣،ع ٣، ٢٢ هـ ١٤٢٢ هـ ١٠٠١ م ٢٠٠١ المملكة العربية السعودية ـ الرياض.

# ٣٧ ــــ د. مخمد غنيمي هلال :

النقد الأدبي الحديث ، دار هُضة مصر، القاهرة ،٩٩٧ م . .

# ۳۸ د. محمود السيد شيخون :

الإعجاز في نظم القرآن، ط ١، ١٣٩٨هــــــــ١٩٧٨، مكتبة الكليات الأزهرية . ٣٩ــــــــد. منير سلطان :

إعجاز القرآن بين المعتزلة والأشاعرة، منشأة المعارف،الإسكندرية، ١٩٧٦م.

# • ٤ سـ نعيم الحمصي :

فكرة إعجاز القرآن منذ البعثة النبوية حتى عصرنا مع نقد وتعليق ، مؤسسة الرسالة، عمان، الطبعة الثانية، ١٩٨٠م

#### ٤١ --- وليد محمد مراد:

نظــرية الـــنظم وقيمتها العلمية في الدراسات اللغوية عند عبد القاهر الجرجاني، طار الفكر، ط ١، ٣٠٤ هـــ ـــ ٩٨٣ م .

٢/٧ : المراجع الأجنبية :

- 1- Agricola, Erhard : Textstruktur Textanalyse informationskern. VEB Verlag Enzyklopädie, Leipzig ,1979.
- 2- Beaugrande R. de:Textlinguistik :Zu neuen Ufern. http: Beaugrande bizland. Con / zu neuefern. htm.
- 3- Beaugrande R. de:Text Grammar Revisited. Loyos and language, special issue, 2001.
- 4- Beaugrande R. de / W. U. Dressler: Einführung in die Textliguistik, Niemeyer, Tübingen, 1981.
- 5- Brinker, Klaus: Linguistische Textanalyse, Eine Eiene Einführung in Grundbegriffe und Methoden. Erich Schmidt Verlag, Berlin, 1988.
- 6- Canisius, Peter: Relativpronomina, Personal pronomina, Kongruenz, Von 133 bis 160, in die: Text und Grammatik Festschrift für Roland Harweg zun 60 eburtstag herausgegeben von Peter Canisius, universitats verlag Dr. Nobert Brockmeyer. Bochum. 1994.
- 7- Coseriu, Eugenio :Textlinguistik Eine:Einführung.Gunter Narr verlag Tübingen, 1981.
- 8- Lexkalische Solidaritaten, Lekturekolleg zur Textlinguistik, Band 2: Reader.
- 9- Gulich Elisabeth und Andre :Linguistische Textanalyse, Helmut Buske verlag, Hamburg, 1979.
- 10- Hartmann Peter :Textlinguistik als linguistische aufgabe, von 93 bis 105 ,in die :Textlinguistik (Hers.)

von Wolfgang Dressler, Wissenschaftliche Buchges ellschaft, Darmstdt, 1979.

11- Harweg Roland: Pronomina und Textkonstitution, Wilhelm Fink verlag, München, 1968.

- 12- Herbermann P., Clemens: Die dritte person. pronomina und Definitheit, Von 89 bis132, in die Text und Grammatik Festschrift für Roland Harweg zun 60. Geburtstag herausgegeben von Peter Canisius, universitats verlag Dr. Nobert Brockmeyer. Bochum. 1994.
- 13-Junker,H.:Rhetorik und Textgrammatik. Von 378 bis 382, In: Romantische Forschung, 1976.

14- Kalver kamper, H.: Orientierung zur Textlinguistik, Tübingen, 1981.

- 15- Koch A. Walter: Einige Probleme der Textanalyse von 106 bis 122, in die Textlinguistik Herausgegebe von Wolfgang Dressler, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, Darmstadt, 1978.
- 16- Petöfi, J. S.: Transformationsgrammatiken und die grammatische Beschreibung der Text (1971) Von 300 bis 327, In: Textlinguistik (Hrsg.) von Dressler, W. 1978.
- 17- Plett F. Heinrich: Textwissenschaft und Textanalyse, Quelle, Meyer, Heidelberg, 1975.
- 18- Schmidt, S. J.: Texttheorie, Wilhelm Fink verlag, München, 1976.
- 19- Silman Tamara:Probleme der Textlinguistik Quelle, Meyer, Heidelberg, 1974.
- 20- Titzman, Michael: Strukturale Textanalyse Theorie und Praxis der Interpretation, Wilhelm Fink verlag München. 1977.

- 21- Van Dijk, T. A.: Aspekte einer Texgrammatik, in: Textlinguistik (Hrsg.) von Dressler, W. 1978, 268 bis 299.
- 22- Text and Context, Longman, London and New York 1977.
- 23- Textwissenschaft. Eine interdisziplinare: Einführung. München 1980.
- 24- Vater, Heinz: Einführung in die Textlinguistik Struktur, Thema und Referenz in Texten. Wilhelm Fink verlag. München, 1994.
- 25- Weirich Harald :Die Textpartitur als heuristiche Methode, Von 391 bis 412. In : Textliguistik (Hrsg.) von Dressler W. 1978.
- 26- Wolfgang Dressler: Einführung in die Textlinguistik. Max Niemeyer verlag, Tübingen,1973.
- 27-Textlinguistik(Hers.)von Wolfgang Dressler Wissenschaftliche Buchgesellschaft, Darmstadt, 1978.

مراحمة تأكوية زرطوي سدوي

## القهرس

الصفحة

أ : جـــ

£: Y,

14:0

٦ : ٥

٧:٦

Y

A : Y

11: 1

17:11

T1:15

10:11

19:10

10

17:10

17:17

14:17

۱۸.

19

41:44

v. . . . .

۲,

تقديم :

المقلمة

١/٠: الإطار العام

1/١ : مهاد

٢/١ : مُوضوعُ البحثُ

٣/١ : أسياب اختيار البحث

1/1 : أهداف البحث

١/٥ : مادة البحث

٦/١: الدراسات السابقة

الفصل الأول: اتجاهات البحث النصي في التراث

بذايات

٧/ • الاتجاهات النصية التراثية

١/٠/٢ : اتجاه البحث النقدي

٢/٠/٢ : اتجاه البحث البلاغي

٣/٠/٢ : اتجاه ألبحث في علوم القرآن

٤/٠/٢ : اتجاه البحث في التفسير

١٠/٢ : اتجاه البحث اللغوي

١/٠/٢: اتجاه البحث في الإعجاز القرآن

1/٢١ معايير النص في الاتجاهات العراثية

١/١/٢ : معايير النص في الاتجاه النقدى

٣/١/٢ : معايير النص في الاتجاه البلاغي

```
٣/١/٢ : معايير النص في اتجاهى الباحثين في علوم القرآن والتفسي ٢٠ : ٢١
                        ٤/١/٢ : معايير النص عند الباحثين في الإعجاز القرآني
     41
                                     ١/١/٣ : معايير النص في الاتجاه اللغوي
   * 1
                                                     ٦/١/٢ : ملحوظات
 41: 44
                              الفصل الثاني : معايير النص عند الباحثين في الاتجاه القرآني
     V+: YY
                                    1/٣ : معايير النص عند أصحاب الوسائل
    TO : TY:
      ١/١/٣ : معايير النص عند الزمان في النكت في إعجاز القرآن ٣٣ : ٣٤
                      ٢/١/٣ : معايير النص عند الخطابي في بيان إعجاز القرآن
   " Yo : Y£
                        ٣/١/٣ : معايير النص عند الجرجاني في الرسالة الشافية
     70
                                                    ٤/١/٣ : مسائل عالقة
 44 : 44
                                                 ١/٤/١/٣ : جمع وتخليص
 ٢/٤/١/٣ : مسائل المطابقة
  ٣9: ٣٨
                                 ٣/٣ : معايير النص عند أصحاب المؤلفات وسي الدي
  £7 : 49
                                                                    ته طئة
2 . . 4 9
                          ١/٢/٣ : معايير النص عند الباقلان في إعجاز القرآن
     £4: £1
                         ٢/٢/٣ : معايير النص عند الجرجائ في دلائل الإعجاز
     £Y
                          ٣/٢/٣ : معايير البنص عند الجُرجاني في أسرار البلاغة
     £T: £Y
     ٤ : ٤٣ : معايير النص عند الرازي في أماية الإيجاز في دراية الإعجاز ٢٠ : ١٤
             ٥/٢/٣ : معايير النص عند الزملكاني في الجيد في إعجاز القرآن الجيد
    źź
٣/٢/٣ : مُعَايِير النص عند السيوطي في معترك الأقران في إعجاز القرآن ٤٥ : ٤٧
                                                     ٧/٢/٣ / جمع وتخليص
£4: £Y
    ٨/٢/٣: مسائل الاتفاق والاختلاف بين الباحثين في الإعجاز القرآني من أصحاب
                                                         المؤلفات
OA : 49
                               ٣/٣ نحو النص عند الباحثين في الإعجاز القرآبي
```

ø٨

٣/٣/٣ : تقويم لساني للبحث في الإعجاز القرآني ٢٦ : ٦٦

٣/٣/٤: نحسو السنص: الخسواص الأسسلوبية عسند الباحستين في الإعجساز

القرآني

الفصـــل النالــــث:المفاهـــيم والتصـــورات الأساســـية المكونة للإعجاز القرآبي وعلاقتها بـــــــــــــــــــ "نحو النص"

١/٤ : مدخل

٢/٤:المفاهــــيم والتصـــورات عـــند الباحـــثين في الإعجـــاز القـــرآني وعلاقـــتها بـــ"نحو الجملة"

٣/٤ : المكون البلاغي في نظرية نحو الجَمْلَة من منظور الباحثين في الإعجاز القرآني ٨٨ : ٩٠

٤/٥ : المكسون السبلاغي في نظـرية "نحــو الــنص" مــن مــنظور الباحـــثين في الإعجاز القرآبي

الفصل الرابع: ملاحظات حول بعض معايير المنص عند الباحثين في الإعجاز القرآبي

٥/١ : المعيار الأول : التلازم/التأليف ١٠٨

١/١/٥ : عناصر المناسبة

٥/١/٥ : عناصر البديع

٥/١/٥ : المعطيات

٥/١/٥ : قضايا البلاغة وعلاقتها بــ "نحو النص" عند الباحثين في الإعجاز

القرآني الغرآني

٥/١/٥ : وجوه المطَّابقة بين اللسانياتِ النصية والبلاغة القديمة عند ١٢٥ : ١٢٩

٥/١/٣ : رؤية أولية للباحثين في الإعجاز القرآبي لدور البديع . ١٣٩ : ١٣٣

٥ / ١/٧ : دور مباحست السبديع في حسبك السنص مسن مستظور الباحستين في الإعجاز

القرآني ١٤٠: ١٣٣

٥/٧: المعيار الثاني : الارتباط/الربط عند الباحثين في الاعجاز القرآبي ١٤٠ : ١٥١

الله ١٤٦ : قضايا لغوية عامة ودورها في سبك بنيات النص ١٤٦ : ١٤١

٢/٢/٥ : دور البديع في سبك النص من منظور الباحثين في الإعجاز القرآني ١٤٦ : ١٥١

/٣/٧ : تقسُّويم لسساني للوائسز بين "نحو الجملة" و"نحو النص" من منظورالباحثين في الإعجاز

القرآني ١٥١ : ١٥١

٥ /٤/٧ : مسا يشسترك فسيه "نحسو إلحملسة" و"نحسو السنص" عند الباحثين في الإعجاز

106:104

٣/٥ : المعيار الثالث : الاقتناص / التناص |

القرآبي

٥/٤ : المعيار الرابع : القصائية - ١٥٨ : ١٥٨

٥/٥ : المعسيار الخامس : المقبولية 💮 💎 ١٩٥ : ١٩٥

१९.

المراجع المراجع

العربية العربية المام ال

الأجنبية ١٧٢: ١٦٦

القهرس ۱۷۲: ۱٦٩