

المحرف العربي المحربي المحربي المحربي المحربي المسادة اللغمة المحربي المسوريون)

جمعــداری امـوال مرکز تحقیقاتکامپیوتری علوم اسالای ش-اموال ۲۸۴۲ ۲۴



اسم الكتاب: إشكالهات ترجمة معانى القرآن الكريم. المؤلسطة: د. محمسود العسسزب. الشراف عنام: داليا محمسد إبراهيم. قاريبخ النشر: الطبعية الأولى إبريل 2006م. وقسم الإيداع: 1837 / 2006 ماليداع: 1837 / 1838 / 1888

الإدارة الحامة للنشر: 21 ش أحمد عرابي ، المهندسين ، الجيارة ان: 02)3466434 (02)3472864 (02) فاكس: 02)3466434 (02) مربيد 21 إميابة البريد الإنكتروني للإدارة العامة للنشر: Publishing@nahdetmisr.com

المطابع: 40 المنطقة المستاعية الرابعة \_ مدينة السادس من أكترير ت: 8330287 (02) - 8330289 (02) \_ فــاكــــن: 9330287 (02) البريد الإلكتروفي للمطابع: Press@nahdetmisr.co

مركن الشوريع الرئيسي: 18 ش كامل صدقتي ـ الفجالة ـ القيامسرة ـ ص. ب: 96 الفجالسة ، القيمامسيرة. ت: 5909827 (02) - 5908895 (02) ـ فاكس 5903895 (02)

مركز خدمة العملاء: الرقع المجاني البريد الإلكتروني لإدارة البيح: - Sales @nahdelmisr.com

مركز التوزيع بالإسكندريّة (400 في رييق الحريث (رشدى) في 5462090 (03) مركز التوزيع بالمنصورة 47 شارع عبد السكلام عسارة ب: 259675 (050)

> موقع الشركة على الإنترنت: www.nahdetmisr.com موقع البيسم على الإنترنت: www.enahda.com



أسسها أحمد محمد إبرافيم سنة 1938 أسسها أحمد محمد إبرافيم سنة

> احسال على أي من إصدارات شركة نهضة مصر (كتاب،CD) وتهتم بأقضل الخدمات عبر موقع البيع www.enabda.com

ي بيه الدوق مع و الم 6 المركة تهنية مصر المطباعة والناهر والشهرنية لا يجوز طبع أو نشر أو تصوير أو تخزين أي جزء من هذا الكتاب بأية وسيلة إلكترونية أو ميكانيكية أو بالتصوير أو خلاف ذلك إلا بإذن كتابي صريح من الناشر.

کتا خانه ک مرکز دهبغات کامیونری علوم اسلامی شماره ثبت: ۱۹۲۳ تباریخ ثبت:

## الأهنيكالة

إلى روح المرحوم الشيخ محمد سليمان الزيات الذي علمنى القرآن، حفظًا وتجويدًا في كتاب قرية المقاطع \_ مركز الباجور \_ محافظة المنوفية.

وإلى روح أمى السيدة / وهيبة عبد الستار حشاد.

وإلى حفيدتي الأنسة / ملك محمود فتحي.

ابنة لميس..

مرز تحية تركيبة يرص إسسادى

ه . محرد العرب



## مُقِبُ لِعَبِينَ

هذه دراسة متواضعة تقوم فى صلبها على مجموعة ملاحظات وتصويبات قمت بها أثناء مراجعة ترجمة معانى القرآن الكريم وقد متها لمجمع البحوث الإسلامية فى الأزهر؛ بناء على تكليف من فضيلة الإمام الأكبر شيخ الأزهر السابق، الشيخ جاد الحق على جاد الحق.. موجّهة إلى جاك بيرك الأستاذ السابق لعلوم الإسلام فى الكوليج دو فرانس.. وقد صحّح بناء عليها كثيرًا من الأخطاء فى ترجمته فى الطبعة الثانية الصادرة فى باريس سنة ١٩٩٥. وشكر الأزهر وشكرنى على ذلك.

وقد نشرت هذه التصحيحات بأرقام صفحات الترجمة، في مجلّة: إسلام فرنسا Islam de France بباريس، العدد الرابع (الفصل عام ١٩٩٩ باللغة الفرنسية) دار نشر هارمتان: L'Harmattan.

وإذا كانت الدراسة تخص ترجمة معانى القرآن الكريم باللغة الفرنسية، فلاشك أن جدواها \_ إن كانت ذات جدوى \_ تعود على قارئ الترجمة الفرنسية، وليس قارئ العربية الذي لا يحتاج إلى الترجمة. إنها إذن موجّهة إلى الناطقين بالفرنسية عامة وإلى أكثر من أربعة ملايين من المسلمين الناطقين بالفرنسية والذين يعيشون في فرنسا.

فى العالم العربى والإسلامى اليوم نوع من التوجّه لدراسة الترجمات وتقييمها. وهو توجّه حميد وإن كان لا يخلو من صعوبات وعقبات تتضح حين يكون الدارس أو الناقد غير متمتع بدرجة كافية ضرورية من معرفة دقيقة باتجاهين متلازمين متوازيين:

الأول: معرفة القرآن الكريم، وعربيته، التي تسمّى عربية القرآن الكريم خاصة، بملامحها التي لا توجد إلا فيه. ثمّ علوم القرآن وفي مقدّمتها: علوم النحو، واللغة، وعلوم البلاغة والبيان، وعلم الإعجاز، ثمّ التفاسير القرآنية، التي اجتهد فيها جهابذة مثل: ابن عبّاس، والطبري، ومقاتل، والزمخشري والقرطبي والـبـيضاوي وابسن كثير... وغيرهم ولـن يـكون آخرهم الأستاذ أمام محمد عبده.

الآخر: اللغة المترجم إليها، أو المتلقية، بنحوها وصرفها ويلاغتها وشعرها، وقدراتها ومستوياتها وحركة تطورها، ومعايشة أهلها الناطقين بها من عامة ومثقفين، وخاصتها وخاصة الخاصة...

وبعد معايشة طويلة امتدت إلى أحد عشر عاماً أو يزيد دارساً لدرجة دكتوراه الدولة فى جامعة السوريون بباريس، ثم متابعة التواصل والتحاور مع عدد ممن يسمون المستشرقين، أو المستعربين علماء الإسلام الفرنسييل، وعدد من الألمان، وقليل من الإيطاليين. منذ سنى الدراسة، وبعد العودة إلى مصر فى عام ١٩٨٧ وحتى ١٩٩٨. والتدريس لشباب البلحثين مستعربي المستقبل، ثم التدريس فى جامعة أنجامينا فى جمهورية تشاد والفرنسية لغة ثانية حية لديهم بجوار العربية. ثم العمل خلال السنين الأربع المنصرمة حتى اليوم أستاذا مشاركا، وزائراً فى المعهد الوطنى للغات والحضارات فى باريس من خلال هذا كله أرى ضرورة الحذر فى إصدار الأحكام القيمية بالإيجاب والسلب، وضرورة الحوار العلمي فى هذا المجال مع من يرغب من مترجمي معانى القرآن الكريم، والشعر العربي، والأدب من يرغب من مترجمي معانى القرآن الكريم، والشعر العربي، والأدب الى الفرنسية أو غيرها.. ولا أحبد الهجاء والسب ولا المديح والدفاع

والانحياز وإنما التحليل والبحث والتنبيه على مواطن القصور والنقص مصحوبة بالدراسة والنقد العلمي.. ومساعدة من يقبل المساعدة من هؤلاء - وأرى أكثرهم - لا كلهم - قابلين وآخذين بالكثير من توصياتنا ونصائحنا فيما يخص ترجمة معانى القرآن الكريم على وجه الخصوص.

إننى أتمسك بأسلوب الحكمة والموعظة الحسنة والمجادلة بالتى هى أحسن. ومع هذا فقد بذلت كثيرًا من الجهد وما زلت فى سبيل قراءة علمية لغوية دقيقة للترجمات، وأخرجت لواحد من المترجمين ما يزيد على مائة وخمسين موضعًا تستدعى التصحيح، وقام بذلك مشكورًا. ومازالت الترجمات \_ كلّها \_ التى قام بها مسلمون أو غير مسلمين تتطلّب تلك القراءة الواعية الدقيقة وتدعو إلى التصحيح والتصويب. هيهات أن توجد ترجمة تامة خالية تمامًا من العيوب مثالية تقارب ما يحمله القرآن العربى المبين من معان زاخرة فياضة لن تتوقف عن تفجرها وجريانها إلى أن يرث الله الأرض ومن عليها.

ولن تكون قراءتى ولا قراءتك أيها القارئ العزيز هى آخر القراءات المتفحصة المدققة المحلّلة الناقدة.. فليكن الاجتهاد والمثابرة هما شأن من يتصل بهذا المجال الدقيق بشكل أو بآخر..

والله ولى التوفيق،،،

و . محرو العرب





## ١ مشكلة ثم إشكالية،

ما يتفرّد به هذا البحيث هو أنّه خلاصة تجربة حيّة ومعايشة ذاتيّة.. ترجع قصّتها إلى أوائل سنوات دراستى فى جامعة السوريون باريس (٣)؛ لنيل درجة دكتوراه الدولة عن بحث بعنوان «التعريف والتنكير وبناء الجملة فى عربيّة القرآن الكريم وفى عبريّة العهد القديم ـ دراسة لغويّة مقارنة».

كان على أن أستخرج الأمثلة موضوع الدراسة من القرآن الكريم بالعربية، ومقابلاتها من العهد القديم بالعبرية، وأن أضع تحت كل مثال ترجمة باللغة الفرنسية، وكان أستاذى المشرف قد أشار على بأن أستخدم ترجمة «ريجيس بلاشير»، وسرعان ما تبينت أن بها عيوباً لغوية.. فذهبت على عجل أعلن ذلك للأستاذ وأطلب استخدام ترجمة أخرى. فأشار بضرورة استخدامها والتنبيه على ما أرى من أخطاء في هوامش الرسالة وحواشيها.. وقد كان.

منذ ذلك الوقت بدأت أتناول مختلف ترجمات معانى القرآن بكثير من الحدر وعدم الاطعر تنان والشقية، ويدأت أسجّل ما أرى من ملاحظات، وما أتصور من العيوب، فجمعت ترجمات: بلاشير، وكازيميرسكي، ودونيس ماسون، وحميد الله، باللغة الفرنسية، ثم ترجمة إبراهام بن شمش، ويوسف ريقلين باللغة العبرية.

أمًا إشكاليًات هاتين الترجمتين العبريتين فتختلف في نوعيتها وحساسيتها بل ودرجة أهميتها عن إشكاليّات الترجمة الفرنسيّة. ذلك أنّ الترجمة العبريّة لا يستخدمها ولن يستخدمها مسلم يحتاج إليها في إيمانه وفي عبادته، فالعبريّة لا يتكلّمها إلا الشعب

الإسرائيلى وبعض يهود الغرب، وقليل من اليهود العرب لشئونهم الدينية اليهودية، لكن لا يتصور وجود مسلم يتكلّم العبرية لغة أصلية أو كلغة أمّ. إذن فلن يستخدم الترجمة العبرية إلا باحث يهتم بأمور اللغة، في البحث المقارن، أو دراسة علم الأديان المقارن ربّما، وهذا الأخير لن يحتاج إلى ذلك حاجة ماسة.

إلا أن دراسة هذه الترجمة العبرية أصبحت على درجة من الأهمية بالغة، ذلك لأنها بدأت تدخل إلى عالم أقسام الدراسات العبرية فى بعض الجامعات العربية، مثل مصر وسوريا والمغرب على وجه الخصوص.. وطلاب العبرية وباحثوها شأنهم شأن طلاب الفرنسية وباحثيها فى العالم العربي، غير المتخصصين فى القرآن وعلومه والعربية وعلومها، موضع خوف فى دراساتهم، وقد يخشى من انزلاقهم إلى المحاذير الكثيرة والخطيرة التى تملأ الترجمات العبرية أولاً، ثم الفرنسية ثانيًا.

والترجمات العبرية مثيرة غاية الإثارة، إذ إن باحث اللغات السامية قد يتصور حركما كنت تصورت وأن ترجمة معانى القرآن الكريم إلى لغة أخت للعربية من أسرتها نفسها، ستكون بالضرورة أسهل وأتم من الترجمة للغة من أسرة غريبة أو أجنبية كاللغة الفرنسية من الأسرة اللاتينية والفرع الهندوأوروبي الذي لا تربطه صلة قربي بالعربية ولا باللغات السامية.

إن النظام الصوتى والصرفى والنحوى أو التركيبى للغتين العربية والعبرية على درجة من القرابة واضحة. ولكنّى أثناء قراءتى اللغوية المتفحّصة للترجمة العبرية لمعانى القرآن، تبيّنت أن:

- \_ الجانب الصوتى أقل الجوانب تأثيرًا في الترجمة.
- الجانب الصرفى قد تؤثر فروقه فى درجات دقيقة وقليلة من جوانب المعنى.
- الجانب التركيبي هو موضع النظر والبحث وهو بذلك جدير، وفي تركيب الجملة العبرية (العبرية القديمة، أو عبرية العهد القديم على وجه الخصوص) ونظامها \_ نجد الجملة الفعليّة التي تبدأ بفعل (وهو ما لا يوجد في اللغات الهندوأوروبيّة). ونحن نعلم ورود الجملة الفعلية بغزارة في نص القرآن الكريم، وخصوصًا في مجالات السياق القصصى وما أكثره. ولأن النظروف أقرب إلى الظروف العربية منها إلى الهندوأوربية سيكون ذلك النوع وسابقه محور تسهيل، يقرّب الجملة والعبارة المترجمة للعبرية إلى الجمالة والعبارة العربية. ولكن التركيب ذاته سيكون موضع مشكلات كبيرة إذا نظرنا إلى الأدوات والحروف واستكوامها في الجملة، فالعبرية تبدو فقيرة أو أقلُّ ثراء من العربية بكَتْير فَيْفَقَد السِّياق كَثيرًا من ملامحه الدقيقة في النص العربي.
- \_ ويبقى الجانب المعجمى وهو المفردات، وإذا عرفنا أن أكثر مفردات الثروة المعجمية أو جلّها في اللغات السامية كُلّها تكاد تكون واحدة، أو بالأحرى يقوم كلّ منها في كلّ لغة على الجذر الثلاثي نفسه، تصورنا إذن \_ وهذا ما وقع فيه كثير من المترجمين العبريين والفرنسيين ... أن وضع الكلمة ذاتها

بمنطوقها في اللغة العبرية المترجم إليها سيكون أتم ما يمكن... ولكن لابد أن نتذكر أن اتحاد الأصول أو الجذور السامية نطقًا لا يعنى بالضرورة اتحادها معنى، وانطلاقًا من ذلك سنجد أن التقارب الذي يتصور سهولة ودقة واكتمالاً إنما هو في الحقيقة «فخ» يقود إلى انحراف وتحريف. انظر مثلاً إلى كلمات مثل: لَحْم في العبرية، ومقابلها لحِم في العبرية، ثم هلك في العربية، وهالَخ في العبرية، والأمثلة لا حصر لها، أو لا يمكن حصرها هنا.. ستجد أن الأولى في العربية خاصة باللحم وفي العبرية عامة تعنى الخبر أو كل ما يؤكل، والثانية خاصة في العربية بدرجة ما وعامة في العبرية.

- وأخيرًا فثمة عيبان خطيران لا يمكن قبولهما بأى حال من الأحوال:

الأول: ويشترك فيه مترجمون فرنسيون مع المترجمين العبريين، وهو تقسيم الآية الواحدة (الطويلة غالبًا) إلى عدّة آيات، والآخر: وهو دمج عدّة آيات (قصيرة غالبًا) في آية واحدة.. إن هذين العيبين يؤديان إلى بُعدين خطيرين:

أ ـ بعد يتعلَق بالقرآن وعقيدة المسلمين فيه، وهو أنه لا يجوز بأى حال من الأحوال التدخّل في عدد السُور ولا الآيات داخل كلّ سورة، إذ ورد ذلك الذي يستخدمه المسلمون بالتواتر عن النبي ( وصحابته فالمساس به مساس بقدسية القرآن وأصالته.

ب ب بعد يتعلق بالقارئ حتى غير المسلم، والذى يستخدم الترجمة للاستشهاد بآية فى مجال دراسة علم له علاقة بالقرآن، فإن ذلك القارئ المسكين سيضل ويقع فى حيرة إذ لن يجد الآية المناسبة كما فى نص القرآن العربى ولكن سيقع على غيرها، وعليه أن يقرأ السورة كلها ليجد الآية التى تعنى ما يقارب مجال استشهاده.

إن دراسة ترجمة معانى القرآن الكريم للغة العبرية تحتاج إلى إفراد أعمال علمية لغوية تحليلية نقدية، ولأننى غائب عن الجامعات المصرية منذ سبع سنوات، فلا أدرى لعل هذه الجامعات وغيرها فى العالم العربى والإسلامى تدرس هذه الترجمة فى بحوثها ورسائلها وفى ندواتها ومؤتمراتها، التى يمكن أن تقتصر على الباحثين المتخصصين، ويمكن أن يكون ذلك فى إطار الدراسات العليا أولاً.

فى آخر شهر يوليو عام ١٩٨٧ م عدت إلى مصر، ومع التدريس اى كلّيتى اللغات والترجمة بالأزهر والألسن بجامعة عين شمس، كلّفنى الإمام الأكبر المرحوم فضيات الشيخ جاد الحق على جاد الحق، بمراجعة ما يصل إلى الأزهر من ترجمات معانى القرآن بالعبرية والفرنسية، وكان أول شيء قدّمته إلى فضيلته، يخص ترجمة شوراكى والتنبيه على سوءاتها، وعلى الكثير من أخطائها. ثم طلب منى الأزهر مراجعة ترجمة «بن شمش» العبرية، وعددت الكثير من عيوبها مصنفة حسب درجة فحشها وفداحتها - وكنت أفضل أن أذكر ما أرى من عيوب تاركا للأزهر تقدير موقفه من الترجمة بالقبول أو الرفض.

قد تبدو هذه المهمة سهلة لأزهرى ولد فى الكتاب، وحفظ القرآن وفى سنّ مبكرة ثمّ درس فى معاهد الأزهر، ثمّ فى جامعته، ثمّ فى السربون ـ علوم لغات القرآن والكتاب المقدّس، وكتب أطروحة باللغة الفرنسيّة فى ذلك، ولكن تلك السهولة تبدو خادعة، فالأمر يحتاج إلى يقظة ووعى بإشكاليّات الدراسات اللغويّة والتركيبيّة والبلاغيّة والأسلوبيّة، وكذا قل عن كل علوم القرآن وتفاسيره، ثمّ الغوص فى أعماق اللغة الفرنسيّة (واللغة العبريّة) وإدراك خصائص كل لغة وشاعريتها على وجه الدقّة، وقد يتأتى ذلك لإنسان عاش فى بلد اللغة الفرنسيّة وفى قلب حضارتها زمنًا كافيًا وعرف حركتها اللغة الفرنسيّة وفى قلب حضارتها زمنًا كافيًا وعرف حركتها اللغة والعقليّة فى واقعها اليوم وهى تقرأ القرآن لسبب أو لآخر بالفرنسيّة.

بقى أن يدرس المهتم بذلك تاريخ الإشكالية مبدئيًا، أى مبدأ ترجمة معانى القرآن، منذ نزول الوحى وحتى الأمس القريب، من ناحية شرعية، هل كان المسلمون يرون الترجمة ممكنة أو جائزة؟ وإن كانت جائزة شرعًا فهل هى مستطاعة عملاً؟ وما العقبات التى تواجه المترجم؟ وهل تأتى دائماً من مستوى معرفته باللغة العربية، وبلغة القرآن على وجه الخصوص؟ أم أن للغته الأم وللإلمام بها بدرجة من الكمال أو الإتقان دخل فى ذلك؟ أم أن طبيعة لغته ومنطقها وملامحها تعتبر من أهم المؤثرات؟ وهل لدينه أو لموقفه من الدين عمومًا أثر فى الترجمة؟ وهل لصلة القربى بين العربية والعبرية، ثم بين القرآن والعهد القديم دخل فى المشكلة؟ وهل يلاحظ والعبرية، ثم بين القرآن والعهد القديم دخل فى المشكلة؟ وهل يلاحظ مثل قصص الأنبياء على وجه الخصوص؟

وهل يرجع إلى المفسرين المسلمين، ومن هو، أو من هم المفسرون الذين يرجع إليهم؟ وهل نص على ذلك في مقدّمته؛ وهل ذكر السبب؟ وإذا كان ثمة أكثر من تفسير محتمل لآية ما فأى التفاسير يختار وأى معنى يضع في ترجمته؟ أترى بعد ذلك كلّه يكون الأمر سهلاً هيّنًا؟

أمًا عن الناحية الشرعية فلها تاريخ قديم سنحاول أن نعوج عليه لأن فيه بعض الفائدة غير الشرعية، وهي ما يهمنا من الجانب العملى وفي النقد أو التحليل التقني الفني اللغوى للترجمة.

## ٢- عالم الاستشراق، ودنيا ترجمة معانى القرآن الكريم؛

هما مسألتان متداخلتان مترابطتان ترابطًا وثيقًا، يكاد يجعلهما دنيا واحدة! وضرورى أن يستشرف الباحث آفاق عالم الاستشراق، وألا يقتصر دوره على رصد الأخطاء للمترجم من هنا وهناك... لاشك أن هذا في حدّ ذاته ضرورى وهو نقطة الأنطلاق، ولكن إذا أخذ الباحث الأخطاء ويوبها وصنفها وحلّها... واستشف توعيّاتها من سياقاتها، وعرضها على ما عددنا في آخر الفصل السابق، وفي الفقرة المملوءة بعلامات على ما عددنا في آخر الفصل السابق، وفي الفقرة المملوءة بعلامات الاستفهام التي طرحناها والتي يطرحها الماحث على الإشكالية وعلى نفسه، فإنّه سينتج دراسة علمية، ويتراكم الدراسات التحليلية النقدية للموضوع سنصل إلى مستوى آخر من مستويات المعالجة، ستكون نقائجه أكثر فعالية وحسمًا في مساعدة الباحثين، ولمن يرغب دخول عالم ترجمة معانى القرآن، أو من يريد أن يصحّح وينقّح، أو قل: سوف يكون ثمة مرجع يمكن أن يستعين به هؤلاء وأولئك.

إن القدماء قد فعلوا ذلك أو ما يقرب منه وهذا سيكون أحد مراجعنا في الولوج إلى عالم ترجمة القرآن.

ولكن الحديث عن الاستشراق والمستشرقين حديث ذو شجون، وهو لن ينتهى ما دامت السماوات والأرض، وما دامت الحضارات الإنسانية فى حالة حوار دائم أو قل فى حالة صراع دائم.

أخطر ما فى هذا الحديث أنّه حديث يتراوح عادة بين العاطفة والعقل، والعاطفة غالبًا ما تغلب، بين البغضاء والمودّة ـ والبغضاء كثيرًا ما تنتصر ـ وبين الانحياز والحياد ـ والانحياز قد اعتاد أن يفوز ـ وبين الذاتية والموضوعية ـ والذاتية هى المتفوّقة بشهادة وقائع التاريخ..

ثم ما الموضوعية هذه التي يتكلم عنها الباحثون في الغرب والشرق ليل نهار؟ وفي مجال الدراسات الإنسانية على وجه الخصوص؟ هل ثمة موضوعية تامة؟ وحيادية كاملة؟ إن الإجابة بالنفى لا تحتاج إلى أكثر من إعمال عقل.

«المستشرقون» صارت كلمة فضفاضة واسعة، ضائعة المعالم والحدود، وأريد أن أذكر أننى اتصلت بجامعات فرنسا وألمانيا وإيطاليا طالبا وأستأنّا ولم أبعد قط من يستعمل كلمة مستشرق، بل إن أحد كبار المشتغلين بعلوم الإسلام في باريس «أرنالديز» قال إنه يرفض هذه التسمية المليئة بالخلفيات والأحكام المسبقة ويفضّل أن يسمّى مؤرخًا ومفكرًا وكثيرًا ما نردد نحن في بلادنا ومجتمعاتنا العلمية وغيرها هذه الكلمة، مشحونًا معناها بالمبالغات والتصورات العاطفية، وننسى أن هؤلاء المستشرقين أولا وأخيرًا بشر وليسوا ملائكة ولا شياطين، إنهم مثلنا نتاج حضاراتهم ولغاتهم وآدابهم وتاريخهم وعقائدهم عبر قرون، إنهم يعلمون ويجهلون ويصيبون

ويخطئون ويحايدون وينحازون! أوَلسنا نحن أيضًا كذلك؟ أوليست هذه طبيعة البشر؟

أذكر أننى ـ وقد اتصلت بعدد كبير ممن عاصرت طالبًا وباحثًا ثمّ أستاذًا ـ ما أشرت لواحد منهم إلى احتمال خطأ وقع فيه إلا وهرول أمام الملأ يطلب المناقشة ويقبل التصحيح، وما ترك فرصة لنقده وتوجيهه إلا وانتهزها.. وهذه صفة محمودة عمومًا لدى الباحث أبًا كان.

ولمناسبة المنهجية، أذكر أننى التقيت سنة ١٩٨٤ (وكنت مازلت طالبًا) بمكسيم رودنسون في ندوة علمية بالكوليج دو فرانس، وتطرّق الحديث إلى كتابه «محمد» وعتب على إهمال العالم الإسلامي له، فقلت: ولكنّه لم يأتنا بجديد إن فيه حشدًا من اتهامات نسميها نحن شبهات حول الإسلام ونبيه، منها «حديث الغرانيق» ومنها «زواج النبي من زينب بنت جحش»، وهذه كانت أثيرت وقت حياة النبي ولها توجيهات وشروح عند المسلمين. فقال ولكن بأى منهج تدرسونها؟ فقلت له من فورى: أتريد أن تقول بعالمية منهجك، وتفرده وأزليته؟ ألست من نتاج حضارى له نسق علمي وفكرى ما زلت تحمله على ظهرك وتـرى من خلاله العالم؟ أوتحرم على الآخرين أن يروا بعيونهم؟

إن الحديث عن المناهج العلمية والموضوعية هو بيت القصيد، وإن التعميم فيه تعميم الأحكام السريعة والكاملة دون قراءة كل مستشرق أو كل باحث على حدة، وكل عمل من أعماله على حدة. وإلا سنحكم بأن «أرنست رينان» مثل «جوستاف لوبون». وننسى أن الثانى

أنصف كثيرًا في عمله العملاق «حضارات العرب» وسنرى ألا فرق بين ركندورف وشاخت والثاني قد أجاد في كتابه «تراث الإسلام».. وهكذا، ما أكثر ما حاد علماء الغرب والمستشرقون عن جادة الصواب وما أكثر المنصفين بينهم! أم أننا لا نقرأ، كما كان يقرأ أسلافنا القريبون.. وما أكثر هذين النوعين بين ظهرانينا نحن - أم ترى هناك ما يدعى أن كل علمائنا وبحاثينا عمالقة مبدعون صادقون في نظرهم إلى تراثنا وإلى الغير وتراثه؟

إنّه حديث يكاد يضيع في ضباب تفريط وإفراط أكثرهم، وهذه العبارة الأخيرة لم أوردها لجمال الطباق فيها وإنّما لو فصلتها ستحتاج إلى صفحات وصفحات، أمّا تفريط أكثرنا فقد يتّضع ـ لو قبلنا النقد الهادئ ـ في ذلك القصور وغياب التحليل والنقد، ودرجة معقولة من الموضوعية تجاه الذات وتجاه الآخر، أو درجة معقولة من فهم الذات قبل فهم الآخر، الدات الفردية الباحثة، والذات الجماعية الحضارية.

فنحن كثيرًا ما نحكم - في المرحلة التي نعيشها الآن - بمقدار كبير من التعسف بسوء عية الغير العلمية! قباحثو الغرب لا يضمرون لنا إلا الشرّ، ولكنّنا كلّنا خيرون وباحثونا موضع ثقة من البداية، والآخرون موضع شك ورفض من البداية وقبل قراءتهم، وإذا قرأناهم فهذه النظرة تسيطر علينا، أليسوا أعداءنا؟ وكأنّهم كلّهم مرتبطون بالمستعمر وجزء منه! وهنا تدخل السياسة في العلم ويختلط كلّ شيء و.. وكثيرًا ما نسأل في أثناء حواراتنا عن عقيدة الباحث ودينه، فإذا قال قائل إن مستشرقًا أو مستعربًا تكلّم عن القرآن والإسلام بشكل منصف وجيد، سألنا على الفور: فهل أسلم إذن؟ فإن كان الرد بالنفي تغير

مجرى الحديث أو انصرفنا عنه.. فكأن شرط البحث أن يكون كاتبه مسلمًا.

يقول محمّد أركون<sup>(١)</sup>: (وهو أستاذ للفكر الإسلامي في جامعات فرنسا والغرب، غنى عن التعريف) في هذا الصدد:

«فنحن كثيرًا ما نميز بشكل قاطع بين يقترب من التعسف بين الباحثين المسلمين من جهة والباحثين الأوروبيين من جهة أخرى، ولا نطبق نفس المعايير النقدية عليهم جميعًا، فهذه المعايير نفسها قابلة للمناقشة شريطة احترام التمييز الأساسى والضرورى بين موقف إيمانى وموقف عقلى نقدى، وهما موقفان للعقل الإنسانى فيما يخص وظائفيته، وطريقة اشتغاله، وخياراته، وأهدافه، ومصالحه ونتائجه».

ولابد أن نذكر أن أركون ذاته يمثل نقطة هامة جدًا وذات طبيعة خاصة إذا نظرنا إليه في إطار العقل الغربي ـ ولفهم ذلك لابد من قراءة كلّ أعماله. إنه يرى أن المجابهة بين موقفي العقل هذين الموقف الإيماني والموقف النقوي التحليلي، ونتائجهما المختلفة بمثابة لحظة ضرورية وأساسية من لحظات المعرفة.. وأنا أرى هذه النقطة في غاية الأهمية عندما نتكلم عن الدراسات والترجمات القرآنية، فلابد أن تكون نظرة المؤمن بالقرآن مختلفة عن نظرة غير المؤمن، ﴿ وَلَوْ شَاءَ رَبِكَ لاَمَنَ مَنَ في الأرض كُلُهُمْ جَعِيعًا ﴾.

إن دراسة علم التاريخ المقارن للأديان لها دخل كبير في محاولات فهم موقفي العقل هذين، وهذا العلم مازال ينتظر توسعًا وانفتاحًا في بلاد العالم الإسلامي وجامعاته، حتى نستطيع أن

نتبین أمورًا كثیرة من أهمها ما یتصل بالموضوع الذی نحن بصدده الآن وهو فهم توجهات المستشرقین ... إن أمكن أن نستخدم هذه العبارة .. ودراساتهم للقرآن، ثم ترجمتهم له التی هی بیت قصیدنا. إن الولوج إلی عالم ترجمة معانی القرآن دون التعریج علی كل ذلك لهو یحتوی علی قصور مخل، ویوصل إلی نتائج خاطئة.

يرى كثيرون من هؤلاء أن المسلمين لم يضيفوا كثيرًا إلى ما قاله الإمام جلال الدين السيوطى (القرن الخامس عشر) في عمله العملاق «الإتقان في علوم القرآن» ويلاحظون إذن نوعًا من الجمود في الدراسات القرآنية، من جانب المسلمين.

يرى كثيرون ممن يعملون فى الدراسات الإسلامية فى أوروبا، من مسلمين وغير مسلمين أن ما يسمونه بالأرثوذكسية الإسلامية، أى المسلمين المحافظين، المتشدّدين، يمارسون ضغوطًا شديدة بالمحرّمات على الدراسات القرآئية ويمنعون الاقتراب منها أكثر ممًا يجب. بل يرون أن «الجرأة التى كان يتسلّع بها عدد من الباحثين فى الإسلام وعلومه، وفنى الفرآن على وجه الخصوص مثل تيودور نولدكه الألماني، وريجيس بلاشير الفرنسي قد انتهت إلى غير رجعة وأن الأجيال الجديدة من باحثى الغرب أنفسهم بدأت تخشى خوض هذا المجال خوفًا من رد فعل من يسمون «بالأصولية الإسلامية المتشدّدة» (٢).

وإن كنت لا أتفق مع أركون في التركيز على هذا السبب إذ إن الجرأة التي تصل إلى التجريح، بل والتبجح وإصدار الأحكام العامة والمسبقة واردة كثيرًا، وتتكرر ليل نهار في دور البحث العلمي، وإن

بدرجة تختلف عنها في وسائل الإعلام.. وذلك في مجال الدراسات الاجتماعية والتاريخية والسياسية على وجه الخصوص.. وإنما أرى من واقع معايشة قريبة.

الآن ثمة تغير كبير يحدث في أقسام اللغات السامية واللغة العربية والدراسات الإسلامية في جامعات فرنسا مثلاً وهو تغير كمي ونوعى يحتاج إلى دراسة دقيقة، تقوم على رصد واستقصاء، ولدى مادة غزيرة للتحليل، وتجربة عملية من خلال التدريس ومتابعة البحوث ومناقشة الرسائل.

وما أقوله هذا هو أن أهم أسباب انصراف الأجيال الجديدة من المستعربين عن مجال القرآن وعلومه، هو درجة من نقص وقصور في التكوين، تصل إلى العجز فالخوف فإيثار السلامة فالانصراف.

ولابد أن نذكر هنا أن هناك انصرافًا مماثلاً لدى كثير من الباحثين والدارسين العرب والمسلمين فى الأقسام المماثلة بالجامعات العربية والإسلامية

إننا نلاحظ بوضوح أن الحيل السابق والجيل الأسبق من هذا الجانب ومن ذلك (أي في الغرب والشرق) كان يتميز بصفتين جديرتين بالاحترام، أتاحتا له أن يدرس وأن يجتهد وأن ينتج كثيرًا من علم وإصابة وكثيرًا من أخطاء، وهاتان الصفتان هما:

أوّلاً: التميز بدرجات من الاستعداد والتكون والمعرفة العميقة بالإسلام وعلومه والعربية وعلومها، والاتصال بدور العلم والمجامع العلمية واللغوية في بلاد العالم الإسلامي والعربي، تفوق كثيرًا ما نراه اليوم لدى الكثيرين من أفراد الأجيال الجديدة. وثانيا: التميز بدرجات متفاوتة من الحذر والحيطة، ومن التواضع العلمى، ومن التأكيد على نسبية مناهجهم ونسبية نتائجهم، مما يعطى محاولاتهم درجات من المصداقية.

يرى اليوم كثير من الباحثين والمفكرين في الغرب وعدد لا بأس به من باحثى بلاد الإسلام ـ نحن مع هؤلاء وأولتك ـ أن دراسة القرآن والبحث فيه تستدعى تطبيق كل المناهج، وليس المنهجية الفيلولوجية التاريخية التى درج الغرب على تطبيقها وحدها، وتطبيق تلك المناهج من لغوية، وأدبية، واجتماعية، وتاريخية، وتفسيرية وغيرها، لن يكون قط بمثابة اختبار للنص القرآني المجيد، الذي هو حقيقة ثابتة باقية، وإنما سيكون بمثابة اختبار للمناهج تلك باعتبارها إنسانية اجتهادية تجريبية، قابلة للإصابة والخطأ، وللاستمرار والتراجع. وبالتالي يمكن أن تنجح أو تفشل على محك التحليل والدراسة، أو عدم ذلك.

شمة ضرورة أن سُرِّت الى أن العقل الغربي عامة، والجانب الاستشراقي منه خاصة يتميز بقدرته على نقد ذاته.

هذا ما يقوله بيير بورديو<sup>(۳)</sup> في كتابه «تأملات باسكاليّة» منتقدًا العقل الغربي المسمّى سكولاستيكي (أي مدرساني) والذي يسيطر بقوة على توجّهات الجامعات ودور البحث في فرنسا والغرب منذ زمن طويل، ولابد من الثورة عليه. وقد بدأت تلك الثورة، كما يشير إلى ذلك هاشم صالح، وثار عليه ميشيل فوكو ورولان بارت وغيرهما في الستينيات والسبعينيات.

لابد أن نضع إشكالية هذا العقل في الحسبان، لأن العقل الاستشراقي الذي يهمنا هذا أو الذي يهمنا نحن العرب والمسلمين بصفة خاصة هو جزء منه، ويعمل في إطاره، وبدون فهم ذلك يظل علمنا مفتتا، وبلا نتائج علمية.

هذا العقل الاستشراقي الذي يمارس منذ قرون ترجمة القرآن ضمن بحوثه وأعماله المتعدّدة، يبالغ كثيرًا في محاولاته فصل القرآن (واعتباره وثيقة تاريخية تساعد على فهم أركيولوجيا الإسلام وفكره بالعودة إلى لحظة الوحى في شبه جزيرة العرب) عن حقيقة كونه، كما يقول هو عن نفسه، كتاب هداية في العقيدة والدين والأخلاق «يصبغ حياة المؤمنين به صبغة خاصة، ولذا فإن دراسته والترجمة تتم في إطار رؤية دراسية ... من جانب العقل الاستشراقي الوضعي وكأنه مجرّد سند تاريخي اجتماعي فحسب، وعدم الاهتمام بالبعد الديني والإيماني فيه، وبالثالي عدم محاولة دراسة «الإيمان» ذاته، بصفته ظاهرة إنسانية قديمة قدم الإنسان .. فيها نوع من الإجحاف العلمي والإخلال حتى بالدراسات الاجتماعية والتاريخية ذاتها، التي يُدَّعي الاهتمام بها.

إن محمّد أركون \_ ذا الأصل الجزائرى \_ والذي يعثّل فيما يمثّل بعض جوانب هذا العقل الغربي (ونحذر كلمة الاستشراقي هذا) الناقد لذاته لدرجة الثورة عليها (أي تلك الذات)، يقول:

«لأنى أريد أن أقوم برد فعل ضد العقل السكولاستيكى (المدرسانى كما يترجمها هاشم صالح) المهيمن على الدراسات الاستشراقية، فهذا العقل المتعجرف يفرض تحديداته ومناهجه، ليس عن طريق الهيبة الفكرية التى تخلف لدى القارئ مديونية المعنى تجاهه، وإنما عن طريق آليات السلطة الجامعية الأكاديمية المتضامنة هى أيضًا مع الفلسفة السياسية للدول الحديثة. وهذا يشبه ما كان يحصل سابقًا عندما كان رجال الدين وحرّاس الأرثوذكسيّات الدينية يتضامنون مع اللاهوت السياسي للدول والأنظمة الحاكمة قبل الثورة العلمانيّة (4).

وقارئ هذه العبارة قد يبتسم ويسرع قائلاً فى نفسه وربَما بصوت مسموع: ما أشبه اليوم بالأمس إذن، والليلة بالبارحة، وقد تتعدد الأشكال والصور والسياقات ولكن اللب واحد.. وسيقول بعضنا إذن \_ فيما يخص إشكالية ترجمة القرآن \_ ألم نقل لكم إنه الحقد والعداء والرغبة فى هدم الإسلام؟

ولكن طرح هذه المقولة بهذا الشكل في ميدان البحث والتطيل والنقد، وإن كان نصيبها من الطبحة كبيرًا، لا يؤدى بنا إلى الدخول في عالم الاستشراق الاستبدادي هذا أكثر من ذلك ولن نفهمه وهو يحاول دائمًا فهمنا ولن نعرف أصوله وعوامله وهو جاهد ليل نهار في استقصاء أصولنا وعواملنا.

وقد نضيف إلى ما قاله أركون - ونظنه يتفق معنا - أن هذا التوجه الاستشراق يشبه خطًا طويلاً عريضًا عاشه الاستشراق والمستشرقون منذ وجدوا، وهو التضامن مع الفلسفة السياسية لدولهم الاستعمارية، حيث مهد كثير منهم لتسهيل سيطرة هذه الدول على كثير من الدول والشعوب العربية وغير العربية من إفريقية وأسيوية، إسلامية وغير إسلامية. ولكن من الخطأ الفادح تعميم ذلك

تمامًا على جميع أفراد المستشرقين في جميع بلاد الغرب.. حيث إن كثيرًا منهم عرفوا بالنزاهة العلمية، وناهضوا وما زالوا يناهضون الأساليب الاستعمارية التقليدية والحديثة لبلادهم، ومن هؤلاء چاك بيرك الذي سجن لدفاعه عن قضية الشعب الجزائري وعن قضايا المغرب العربي عامة، وموقفه من قضية الشعب الفلسطيني ليس ببعيد.

والتضامن بين الاستشراق والمستشرقين وبين الفلسفة الاستعمارية لبلادهم بات واضحًا جليًّا لدى المفكّرين والباحثين في الشرق والسغرب، ولن يسكون إدوارد سعيد أوّل هولاء المفكّرين ولا آخرهم.

إن هذا العقل بات موضع نقد شديد من أصوات قوية تأتى من داخله هو، وبدأ يفقد كثيرًا من مصداقياته التقليدية، ولم يعد له فى كثير من المجالات وفى كثير من الحالات إلا ما يملك من جبروت الهيمنة على شكل الجامعات ودور البحث، لقد بات متهمًا من داخله ويمعاييره، بأنه «عقل جامع معلومات لا مُفكر».

إن بعض الباحثين يشبّه معركة محمّد أركون العلميّة مع الباحثين الأكاديميّين في الغرب بمعركة «نيتشه» مع الباحثين الأكاديميّين «الفيلولوجيّين» أنفسهم في القرن التاسع عشر. فالمعركة المفتوحة أو المطروحة إذن منذ القرن التاسع عشر حتّى الآن هي معركة المفكر والفيلسوف مع الباحث الأكاديمي التقني المتخصّص الذي «يعرف كل تفاصيل موضوع بحثه بدرجة باهرة غالبًا.. ولكنّه يظلّ سجين هذه المعلومات وتلك الأفكار. ولكن مدرسة محمّد أركون تطالب ذلك الباحث

الأكاديمى بعد تجميع معلوماته، بالتوجّه إلى مرحلة التفكيك أو التحليل لهذا التراث الذى يدرسه، ويرى أن المستشرق يرفض الدخول فى تلك المرحلة زاعمًا أنّها من اختصاص المسلمين أنفسهم.. تخص حياتهم الداخلية.

ف ماذا إذن سيكون الفارق بين باحث مستشرق غير مؤمن بالنصوص المؤسسة لمضامين هذا التراث الإسلامي موضع الدراسة في اتخاذه مناهجه في تحليله ونقده، ووصوله إلى نتائج، وبين باحث مؤمن، أو ينتمى إلى هذا التراث؟

وهل ستكون المناهج فى الحالين حاسمة موضوعية مائة بالمائة، صادقة، لا يأتيها الباطل من بين يديها ولا من خلفها؟ (وهذا للأسف ما قد يدعيه كثير من الباحثين شرقًا وغربًا) أم أنها سوف تتفاوت فى درجات التطبيق وفى كثير من التفاصيل وفى نوعية النتائج التى قد يتوصّل إليها؟

هذا بيت القصيد ولب الأمر وخلاصة الإشكالية.

ونحن ننسى غالبًا أن بينا عددًا ضخمًا من الباحثين الأكاديمينين وغير الأكاديمينين وجامله المعلومات، سجناء المعلومات لا يبرحونها إلى التحليل والاستنتاج، واستيضاح معالم الظواهر واستخراج قوانينها.

ولنتساءل الآن: هل سنظل ننتظر الباحث أو الدارس أو مترجم معانى القرآن من بين باحثى الغرب ومستشرقيهم أن ينظر إلى القرآن ومعانيه في إطار علومه ولغته وأدبه وبالاغته ومعانيه، كما ينظر الباحث أو الدارس أو المترجم المسلم المؤمن بالقرآن وبتراث الإسلام والمنتمى إليه هو ومجتمعه؟

وقد يكون الجواب آتيًا من داخل القرآن ذاته: ﴿ وَلَوُ شَاءَ رَبُكَ لَجَعَلَ النَّاسَ أُمَّةً وَاحِدَةً وَلاَ يَزَالُونَ مُخْتَلِقِينَ (١١٨) إِلاَّ مَنْ رَحِمَ رَبُكَ وَلِذَلِكَ خَلَقَهُم ﴾ خَلَقَهُم ﴾ [مود: ١١٨، ١١٨].

إن الباحث والمترجم المستشرق الآتي من قلب الحضارة الغربيّة يحمل في ملامحه وفي أدواته وفي مناهجه ملامح هذه الحضارة الغربيَّة وأدواتها ومناهجها، حتَّى لو زعم الخروج منها أو عليها دينًا، أو التزامًا بدين أو إيمان. إنه عادة نتاج حضارة وخلاصة مسيرتها، التي تختلف عن الحضارة العربية والإسلامية في مسيرتها، وإذن فإن الباحث والمترجم العربي مسلمًا كان أو غير مسلم لابد أن يختلف بدوره إذ يحمل في ملامحه وفي أدواته وفي مناهجه، ثم في نتائجه بالطبع ملامح الحضارة العربية الإسلامية، حتى لو زعم التزامه الحياد الكامل والموضوعية التامة بل نريد أن نقول إن كبار رموز الفكر المسيحي واليهودي على وجه الخصوص من الذين عاشوا في كنف هذه الحضارة العربية الإسلامية في قمّة ازدهارها عندما كتبوا جلّ إنتاجهم العلمي في التين والفاسفة وفي فقه دينهم كتبوا بالعربية (بألف باء عبرية) ويسمّى إنتاجهم باليهودية العربية arabe - Judéo، وكانت مصطلحاتهم في اللغة والأدب والدين مصطلحات عربية إسلامية، خلعت على كتاباتهم لونًا ورائحة عربية إسلامية، وكان مؤرخو الحضارة الإسلامية، والفكر ومذاهبه من المسلمين يعتبرونهم من فلاسفة الإسلام (انظر: الشهرستاني وابن حزم، «في الملل والنحل»!).

وباختصار نقول إن كل باحث يحمل غالبًا ذاتيَّتين، أو نوعين من

الذاتية، أولاهما ذاتيته الفردية، وأخراهما ذاتيته الجماعية، أى الملامح المميزة لثقافته وحضارته عن كل ثقافة وحضارة أخرى. وبالتالى يكون التوجس المتبادل الذي قد يصل إلى درجة التربص أحد أهم هذه الملامح الموجهة والمؤثرة في مسار البحث العلمي، وبالطبع، في نتائجه كذلك.

والمترجم قارئ مفسر للنص، يعيش حالة معاناة معرفية يتجوّل فيها خلال هذا النص، خلال كل أبعاده الممكنة ليخرجه في لغة أخرى يحاول أن يحملها كل ما يمكنها أن تحمل من أبعاد النص الأصلى، ولكنّه في كل الحالات كثيرًا ما تفلت منه أبعاد واحتمالات، قد يكون هو العاجز عن الإمساك بها وقد تكون أدوات لغته وسائلها هي العاجزة عن تلقى أبعاد النص في لغته الأخرى، أستغفر الله، هل قلت لغته قد تكون هي العاجزة، بل أريد أن أقول إنها بالتأكيد لن تؤدى بشكل مباشر ومطابق، وهذا أمر طبيعي جدًا ولكن لها وسائلها وطرقها المختلفة بالضرورة عن وسائل لغة النص وطرقها.

ولماذا نذهب بعيدًا. لنبق داخل إطار لغة النص الأصلى، وننظر عندما نحاول ترجمته إلى هذه اللغة ذاتها بمفرداتها وصيغها وتراكيبها، أى عندما نحاول تفسير النص، ولنقل عندما نفس نحن المسلمين العربيي اللسان نص القرآن الكريم سواء بفصحانا الحديثة المعاصرة، أو كما نرى عادة عندما نحاول تقريب مفاهيم هذا النص إلى أذهان بنى قومنا من غير المثقفين وبلغة الحياة اليومية! هل ترانا إذن ننقل كل أبعاد النص وإمكاناته الكامنة فيه؟ بل هل نقلها أو نقل أغلبها أسلافنا من المفسرين؟ الإجابة هى كلا. إن نعيش

إلا محاولات، لابد أن تستمر وأن تتطور وتظل مع ذلك أعماق النص الكامنة فيه قادرة على المزيد من التفجر بالمعانى والاحتمالات اللامحدودة.

إن الذى يقرأ تفاسير القرآن منذ مقاتل والطبرى حتى اليوم سيرى نفسه أمام بحر متلاطم الأمواج بلا شطآن، وله بعد ذلك أن يتأنى كثيرًا قبل أن يصدر الأحكام السريعة والحاسمة على مترجم أو على ترجمته!

وبالإجمال أرى أن ثمة مشكلتين تواجهان مترجم معانى القرآن أو يواجههما هو، ذلك المترجم المستشرق الذي كنا نحاول استكشاف بعض ملامحه أنا وأنت أيها القارئ.

المشكلة الأولى: مشكلة لغويّة، بالمعنى الكامل لكلمة اللغة، لغة: أي

حضارة! كانت وأضحة دائمًا في حالات عجز كثير من المستشرقين، عجز عن إدراك عميق للغة العربية، لغة التراث الإسلامي، أو بالدرجة الأولى وقبل أن تكون لغة التراث لغة التراث لغة القرآن الكريم موضوع الترجمة والدراسة، لابد من تأكيد مصطلح «عربية القرآن» وهي غير العربية المطلقة، ثم لغة الشعر العربي الذي يشكل أهم أرضية من أرضيات القرآن، أو أهم قاعدة من قواعده التي يقوم عليها... إن الإشكاليات اللغوية لترجمة معانى القرآن هذه قد أثرت وستظل تؤثر دائمًا إيجابًا وسلبًا \_ وما أكثر السلب \_ في الدراسات الاجتماعية والتاريخية

والفلسفية والفكرية للإسلام، والتى قد يدعى كثير من الباحثين أو جلّهم موضوعيتها التامة وحيادها الكامل، ونزاهتها الأكيدة.. كيف ذلك ونقطة الانطلاق، أى انعكاس صورة صحيحة للنص المؤسس لكل علوم الإسلام وهو القرآن، صورة محرفة أو منحرفة أو مستعصية أو شبه مستعصية، سواء أكان كل ذلك عن قصد أم عن غير قصد، فالمهم هو سير البحث ثم النتائج وفعالياتها.

ولسوف ترى أيها القارئ المنتبه من خلال الجانب التطبيقى لهذه الدراسة وهو مراجعة ترجمات معانى القرآن باللغة الفرنسية، ودراستها التحليلية التصنيفية. كيف تتبدّى صور القصور في إدراك مداخل اللغة العربية ومخارجها، ونفسيتها، كيف يتبدّى هذا على مستوى الفهم المعجمى، ثم التركيبي، ثم البلاغي المجازى على وجه الخصوص، أو قل بل كل ذلك على السراء.

المشكلة الأخرى: مشكلة تكمن في جانس خطير لا يقل خطورة عن سابقه، وإن كان يمهد له ويؤدى إليه، ألا وهو أثر الدين والحضارة وسياقها ونسقها المعرفى على الديمة...

وعندما أقول «الدين» فأنا لا أقصد المترجم المؤمن بدين كتابي كاليهودية أو النصرانية والملتزم به.. بل إنه قد يكون كذلك، وقد يكون ملحدًا أو غير ديني، أو مدّعيًا لذلك، أو علمانيًا أو مدّعيًا لذلك، وليس هذا مجال اهتمامي.. المهم، أن ثقافته وتاريخه وحضارته

وتكوينه النفسى والفردى والمجتمعى يقوم ضمن ما يقوم على إطار من أطر الرؤية كان فى أساسها أو أحد أهم أسسها، وهو الكتاب المقدّس (بعهديه القديم والجديد) الذى كان له وللموقف منه \_ إيمانًا أو إلحادًا \_ آثاره المهيمنة الكامنة فى وعى الحضارة الغربية وفى لاوعيها.

ومترجم القرآن الكريم، في حالة وعيه ببعده الإيماني بكتابه المقدّس، ولنقل هذه المرّة ببعده الإيماني بالعهد القديم، سنجده يقول في مقدّمة ترجمته أو في ختامها: والآن على أن أقوم فأتطهر وأتوب إلى الله، من ترجمتي هذه الخرافات والأكاذيب المحمدية»!

إننا هنا أمام ترجمة عبرية متهافتة ضعيفة، عاجزة ومشوّهة، قام بها واحد من أهم من أثروا على من جاء بعدهم فى أورويا وهو المستشرق الألمانى المتخصّص فى اللغات السامية وهو «ركندورف» (Rekendorff). إنّه مؤمن لا يرى سوى إيمان صحيح، وما سواه خرافات، ولابد قبل أن نغادره، أن ننوه بأن ترجمته تلك لم تنشر، ولكن اطلع عليها كثير من المترجمين التالين له، العارفين باللغة العبرية.

وعندما يحاول مترجم عبراني آخر حديث - وهو بدوره مؤمن إذ هو حاخام - أن يعتدل، ويميل إلى درجة من الموضوعية، فسوف يقول في مقدمته التي تحمل نظرته ومنهجه وهدفه بدرجة ما: «إن القرآن من أهم النصوص المقدسة السامية وأعظمها، وهو كتاب الإسلام، وتدين به ملايين المؤمنين في العالم». وسيقول بتفصيل جميل كيف تعلم العربية في القدس (عاصمة فلسطين التي كان يقطنها قبل

سنة ١٩٤٨) ثم فى دمشق، ثم فى ألمانيا، وأنه وجد بعد جهد وتمحيص أن اختيار اللغة العبرية القديمة، أى لغة العهد القديم هى أنسب مستوى لغوى لتلقى لغة القرآن، أى لترجمته إليها، وهذا قول قد نتفق معه فيه إلى حد كبير وبحدر شديد.

ولكننا حين نجوس معه خلال ترجمة النص القرآني فسوف نبتسم ثم نضحك ثم نبكى، وما أكثر ما يضحك في ترجمات القرآن والشعر، «ولكنه ضحك كالبكا» كما يقول المتنبّى، شاعر العرب الكبير.

سوف نجد خلال الترجمة \_ التى أفردنا لها وسوف نفرد صفحات أخرى من بحث غير هذا ولكن الهموم تتداعى ويمسك بعضها بتلابيب بعض \_ أنّه يسقط منها كثير من الكلمات والعبارات والجمل الكاملة، وهذا عيب شنيع في كثير من الترجمات الفرنسية كذلك.

كما سوف تجد التعليفات والهوامش الموجّهة غالبًا إلى القارئ ذى اللسان العبرى، والتى تحاول جذبه إلى العهد القديم، وتلقى على القرآن ظلالاً قاتمة، وتحاول تغنيد القرآن زاعمة إفحامه.. ويأتى ذلك على وجه الخصوص مع السياقات القرآنية التى تتحدث عن اليهود، أو قصص أنبيائهم.

ولا ينفصل عن ذلك تصرفه المشابه تجاه السياقات المشابهة لقصص العهد القديم، فصلات القربى القريبة بين قصص القرآن وهذه القصص، كانت قد اختلطت عنى العرب المعاندين في عهد النبوّة من وثنيين وأهل كتاب، ثم اختلطت على بعض المفسرين بدرجة ما، ثمّ على المستشرقين (مع اختلاف في طرق المعالجة وفي

الغايات)، فقال المعاندون من العرب الوثنيين في عهد النبي.. «إن هذا إلا أساطير الأولين». والمستشرقون الذين يصرون على ربط قصص القرآن بمثيله في العهد القديم وعلى ضرورة المطابقة بينهما، عندما وجدوا فروقًا جوهرية في بعض سياقات القصص القرآني قالوا إن محمدًا لم يفهم التاريخ، أو لم يفهم العهد القديم، وقالوا من ثم بنقص أو خلل في نص القرآن.

أمّا المفسّرون المسلمون، فحاشا أن نصنفهم مع هولاء ولا مع أولئك، ولكنّهم فهموا القصص القرآنى على أنّه نوع من القصص التاريخي، أو حكاية التاريخ، فحاولوا التأويل، وتصوّروا ضرورته في مواضع الحذف، في مواطن قرآنية لا تذكر كثيرًا من أعلام الأماكن والأشخاص، وكذلك الأعداد والسنين فابتعدوا بذلك عن أهداف القصص القرآني الأساسية والرئيسية، وهي التي يقول عنها القرآن ذاته: ﴿ فَكُلا نَقُصُ عَلَيكَ مِنْ أَنْبَاءَ الرسلي مَا نَثَبَتُ بِهِ فَوُالكُنَ ﴾ [يرسف: آية ١١١]. ولكن لابد أن نؤكد هنا أن البلاغيين، وعلماء الإعجاز قد أدركوا أكثر من غيرهم هذه اللفتات فعالجوها بطرق أكثر فعالية، وأقل إجحافًا بحقوق النص الكريم.

إن المترجمين غالبًا ما يسقطون في هذه الفجاج الشائكة، فيلبسون بعض السياقات القرآنية ذات الصلة بشبيه لها في العهد القديم، أو في الكتاب المقدّس أقنعة الكتاب المقدّس عن وعي أو عن غير وعي..

وذلك على مستوى المفردات والتراكيب والمعانى .. وذلك من

أعوص المشكلات في الترجمات، وقد يسكت عنها كثير من المسلمين قارئي الترجمات، إذ هي أحيانًا ذات صلة بما يسمّى لدى المسلمين بالإسرائيليات. وهو باب طرق كثيرًا ولم يولج كثيرًا، وبالتالي مازال مفتوحًا ينتظر الحزم والحسم.

من خلال كل ما تقدّم، ويهذا الشكل المختصر الذى نحاول به معالجة الإشكاليّة، يجب أن ندخل إلى عالم ترجمة معانى القرآن الكريم.

أمّا قراءة الترجمة لاستخراج أخطائها فحسب، فهى واردة وضروريّة لتنبيه القارئين المؤمنين الناطقين بالفرنسيّة إليها، وكذلك لتنبيه باحثى اللغة والأدب، ولكن ذلك كلّه جزء صغير من هدفنا. إنّما هدفنا الأكبر هو محاولة رصد ظاهرة تبيّن ما وراء الأخطاء، تحاول بحث أسبابها وريط جزئيّاتها بعضها ببعض، لاستخراج الملامع العامة والمشتركة لكلّ الترجمات في لغة ما، وبالتالي رصد جانب خاص من جوانب الاستشراق ومعرفة ضوابطه ومناهجه، وهو جانب ترجمتهم لمعاني القرآن الكريم.

## ٧- تاريخ الإشكالية:

كان لابد قبل الدخول في التفاصيل التقنية لترجمة معانى القرآن أن نطرح على أنفسنا أسئلة، مفادها: هل يجوز شرعًا أن يترجم القرآن؟ وإذا جاز فهل يمكن عمليًا وتقنيًا؟ وإذا أمكن فهل لنا أن نخرج من خلال وقائع الترجمة خلال التاريخ بصورة واضحة لمعالم الصعوبات التي يلقاها المترجم؟

أمًا السؤال الأوّل وهو الجواز الشرعي فقد كان مطروحًا خلال

تاريخ الإسلام، ولكنّه في صدر الإسلام وإبان نزول الوحي لم يكن مثار جدل كما صار بعد ذلك. ويحكى كثيرون من مؤرخي الإسلام أن الفرس عندما بدأوا يدخلون في الإسلام سألوا سلمان الفارسي الصحابي الجليل أن يكتب لهم سورة الفاتحة باللغة الفارسيَّة، ففعل. ولم يعارض النبي في ذلك ممًا يدل على إباحته، ثمَّ يحكي أن بعض الأَنْمُة الذين كانوا يعلمون أهل اللغة الفارسيّة القرآن الكريم، منهم أبو موسى الأسواري(٥)، كانوا يفسّرون الآية بالعربيّة لناطق العربيّة، ثم بالفارسية للناطقين بها. وكل ما ورد عن هذه الفترة من صدر الإسلام مثل إرسال النبي رسائل إلى ملوك البلاد المجاورة، يؤكد ضرورة ورود آية قرآنية في مثل هذا السياق ولابد أن هذه الآيات كانت تترجم، ولابد أنه كان حول النبى من يعرفون هذه اللغات المجاورة. وكلِّ ذلك وغيره من التفاصيل التي لا يستدعي المقام ذكرها بكل تفاصيلها هنا \_ حداً بكثير من الباحثين إلى القول بأن مبدأ ترجمة معانى القرآن إلى لغات غير العربية كان أمرًا غير مرفوض ولا محرّم شرعيًّا في صدر الإسلام. وقد نفهم ذلك أكثر إذا عرفنا أن كلمة «ترجمة» وكلفة «تفسير» كانتا مترادفتين أو شبه مترادفتين، فقد كان ابن عبّاس يدعى «ترجمان القرآن».. وإذا تأكد أنه لم يكن ينقل معانى القرآن إلى لغة غير العربيّة، وإنما كان يشرح ويفسِّر، رأينا كيف يتداخل التفسير مع الترجمة فالترجمة تفسير والتفسير ترجمة، وإن بدرجة ما.

ثم اختلف أئمة المسلمين وفقهاؤهم حول مبدأ جواز ترجمة القرآن شرعًا، أو عدم جوازها، فذهب الشافعية (٦) إلى أنه لا تجوز قراءة القرآن بلسان غير العربي، سواء في الصلاة أو في غير الصلاة، وسواء

أمكنت العربية القارئ أو عجز عنها، فإن أتى بترجمة فى الصلاة لم تصح صلاته، وبه قال جمهور العلماء، ومنهم مالك وأحمد وأبو داود، كما رفض المالكية كذلك جواز الصلاة بغير العربية.

ويقال إن الإمام أبا حنيفة (٧) كان أجازها، ويقال إنه عاد فتراجع عن ذلك، ورفض ابن قتيبة (٨) (٨٢٨ ـ ٨٨٩م) من وجهة أدبية جواز ترجمة القرآن، كما ورد في كتابه «تأويل مشكل القرآن» منطلقًا من قوله بوجود المجاز في العربيّة، وعدم وجوده في غيرها من اللفات.

ومنع ابن حزم<sup>(۱)</sup> (۹۹۶ ـ ۹۰۲م) تلاوة القرآن في الصلاة بغير العربيّة.

ويرى الإمام الغزالى (١٠٥٨ - ١٠١١م)، أن القرآن متعبد بلفظه، ولذا فلا مجال لأن تؤدى التراجم المقصود الحقيقى لكلام الله.

وعارض الرازى (١١٠) (١١٠٠ ـ ١٢١٠م) فى تفسيره «الكشاف» مبدأ الترجمة. وكذلك ابن قدامة (١١) (ت ١٢٠هـ)، وبه قال الشافعى وأبو يوسف. وكذلك عارض أبن تيمية (١٣) (١٩٣١ ـ ١٢٥٥م) جواز الترجمة، مع القدرة على العربية أو العجز عنها.

ثم عارضه الزركشى ( $^{(18)}$ ) ( $^{(78)}$ )  $^{(78)}$  مع القدرة أو العجز في الصلاة أو في غيرها. وكذلك النيسابوري (10) (ت 1878م) في «غرائب القرآن»، ويرى أن ذلك يخالف العقل.

ولم يكن السيوطى(١٦) (١٤٤٥ \_ ١٥٠٥م) فى كتاب «الإتقان فى علوم القرآن» آخر من عارض. بل كان الأستاذ الإمام محمد عبده(١٧) الإصلاحى الكبير (١٨٤٩ \_ ١٩٠٥م) من أشد معارضى مبدأ ترجمة القرآن، وسمى محاولة ذلك خطبًا عظيمًا، كما يقول فى «تفسير المنار».

إذا لاحظنا أن أكثر تلك المعارضات كان في إطار الحديث عن التلاوة في الصلاة، فقد أجاز الترجمة والقراءة بها في غير الصلاة كثيرون.

أمًا المجيزون فمنهم:

- \_ الإمام النسفى (١٨) (ت ٧١٠هـ/ ١١٤٩م).
- \_الإمام الصنعاني<sup>(١٩)</sup> (١٠٥٩ \_ ١١٥٢م) الذي قال بامكان الصلاة بغير العربيّة.
  - \_ الإمام الشاطبي (٢٠) (ت ٥٩٠هـ/ ١١٤٩م).

أمًا آخر معركة كبيرة دارت حول تحريم الترجمة وجوازها، فقد وقعت إثر سقوط الخلافة العثمانية، ودارت تفاصيلها الحامية بين طرفين:

الطرف المانع بدرجة شيدة وحاسمة من التحريم، وكان يقوده الشيخ مصطفى صبرى، مفتى الديار العثمانية (سابقًا)، وقد ألف كتابًا سمّاه «مسألة ترجمة القرآن» حمل فيه حملة شعواء على القائلين بالجواز، ووصل إلى ورجة الاتهام والتشكيك فى العقيدة، وتبعه عدد كبير من علماء الإسلام فى ذلك الوقت، نذكر منهم الشيخ حسنين مخلوف، والشيخ العطيعى وغيرهما، ثم وصل الأمر بعالم معاصر مثل محمد شاكر إلى تأييد دعوة الأزهر عام ١٩٢٥م فى إحراق ما ورد إلى مصلحة الجمارك المصرية من ترجمات القرآن باللغة الإنجليزية، وإلى حفظ القرآن من عبث العابثين وزندقة المتزندقين.

\_والطرف المجيز بدرجة تصل إلى الحماسة، وكان يقوده

الشيخ محمد مصطفى المراغى(٢١) (١٨٨١ ـ ١٩٤٥م) شيخ الأزهر الذى كان من أبرز الذين أجازوا الترجمة، بل جهد ونادى بضرورتها مادامت لا تذهب بالنص العربى، ولكنّه قال بعدم تسمية الترجمة قرآنًا، وقال بأن استنباط الأحكام الشرعية والقواعد الفقهية لا يكون إلا من القرآن العربى. ولعلّه أول من دعا إلى استخدام عبارة «ترجمة معانى القرآن» وليس ترجمة القرآن.

ومن أهم متابعيه على ذلك محمد فريد وجدى (٢٢) الذى قال بضرورة الترجمة، حتّى لا يعطل القرآن عن الدخول إلى معترك الإفهام، وحتّى يكسب أنصارًا في الأمم الغربية.

وعلى أية حال فإن المترجمين في العالم مسلمين وغير مسلمين لم يكونوا لينتظروا موافقة العالم الإسلامي أو رفضه وتجويزه أو تحريمه، فانطلقت حركة الترجمة، بل إن الأمم الأعجمية كانت قد سبقت هذه المعارك الفقهية، وقطعت منذ قرون شوطًا لا بأس به في هذا المجال.

وأمّا السؤال الثاني وهو إمكّان الترجمة عمليًا وتقنيًا، فقد صاحب طرح الإشكاليّة في كل مراحلها، وكان إمكان الترجمة وتأدية معاني القرآن العربي بها دائمًا ومازال موضع شك وتخوّف علمي كبيرين.

بل إننى بعد كل ما قرأت نظريًا عن إشكاليًات الترجمة علميًا وفنيًا، ثم بعد ممارسة قراءة تحليليّة نقديّة لعدد من الترجمات العبريّة والفرنسيّة للشعر ومعانى القرآن لم أزدد إلا حذرًا، وتحوطًا، بل وتخوفًا، ثم تمسكًا تامًا بنسبيّة المعايير والمناهج والأحكام في هذا الصدد. لقد ذهب الجاحظ (۲۷ – ۸۲۸م) في حديثه عن مبدأ الترجمة عمومًا وليس ترجمة القرآن خصوصًا إلى «أن المترجم لن يقدر على أداء الأفكار الأجنبية وتسليم معانيها، والإخبار عنها على حقّها، وصدقها إلا إذا بلغ في العلم بمعانيها واستعمالات تصاريف ألفاظها وتأويلات مخارجها مبلغ المؤلف الأصلي، كما لا يمكن للمترجم أن يؤدي أبدًا ما قاله الحكيم على خصائص معانيه، وحقائق مذاهبه، ودقائق اختصاراته، ولا يقدر أن يوفيها حقوقها ويؤدي الأمانة فيها ويقوم فيها بما يجب على الوكيل أن يقوم به نيابة عن الأصيل، وهيهات أن يكون مترجم الفلسفة اليونانية من العرب مثل الفيلسوف اليوناني نفسه... ومتى كان ابن بطريق وابن المقفّع مثل أرسطوطاليس، ومتى كان خالد (أي خالد بن يزيد بن معاوية أحد أوائل التراجمة العرب) مثل أفلاطؤين؟».

ثم نأتى إلى عصرنا الحديث، فأنجا شاعر النيل، حافظ إبراهيم (٢٤) (١٨٧٢ \_ ١٩٣٢ م) يؤكد أن الأصل والترجمة لا يمكن أن يكونا كالحسناء وخيالها في العرآة، ولذا كانت كل ترجمة نوعًا من الخيانة أو تحتوى على نوع من الخيانة للنص الأصلى.

وأخيرًا وليس آخرًا يحدُثنا أحمد حسن الزيّات (٢٥) (١٨٨٥ - ١٩٦٨ م) وقد عانى الترجمة وقاسى صعوباتها:

«أنا أنقل النص الأجنبى إلى العربية نقلاً حرفيًا على حسب نظمه في لغته، ثم أعود فأجريه على الأسلوب العربي الأصيل، فأقدم وأوخر دون أن أنقص أو أزيد، ثم أعود ثالثة، فأفرغ في النص روح المؤلف وشعوره بالتحفيظ الملائم والمجاز المطابق، والنسق المنتظم، فلا

أخرج من هذه المراحل الثلاثة إلا وأنا على يقين جازم بأن المؤلّف لو كتب قصّته أو قصيدته باللغة العربية لما كتبها على غير هذه الصورة».

ولذا وضع باحثو الترجمة شروطًا أهمّها أن يكون مترجم الأدب أديبًا، ومترجم الشعر شاعرًا راسخ القدم في هذا الفنّ أو ذاك، كما أن مترجم الطبّ لابد أن يكون طبيبًا.

ويبدو أن الشاعر المصرى إبراهيم ناجى والشاعر اللبنانى إسكندر فياض قد استوعبا مقولة الزيات هذه، فقد ترجم كل منهما قصيدة «لامارتين» الرائعة «البحيرة»، وخرجت ترجمتاهما من أروع ما يمكن أن يقوم به شاعر يترجم شعرًا. أما الأول فقد حافظ على شكل الرباعيات الوارد في القصيدة الأصلية ويبدؤها قائلاً:

مسن شاطئ لشواطئ جدد يرمى بناليل من الأبد أما الآخر فقد جعلها نونية كلها على بحر قصيدة ابن زيدون وبدأها بقوله:

أهكسذا دائمًا تمضى أمانيك والمراس نطوى الحياة وموج العمر يطوينا!

ولكن كيف يكون موقف المترجم عندما يكون أمام نص القرآن الكريم، والقرآن ليس شعرًا وليس نثرًا أدبيًا ولا علميًا، ولكن فوق ذلك كله مختلف عنه تمام الاختلاف؟

وقد كان رفض الأستاذ الإمام محمد عبده ترجمة معانى القرآن راجعًا في بعض جوانبه إلى الاحتياط لتلك المشاكل التقنية إذ يقول: «ومن المعلوم بالقطع لدى العارفين باللغات المتعددة أنه لا يمكن

«ومن المعلوم بالقطع لدى العارفين باللعات المتعددة أنه لا يمكن أن تتفق لغتان من لغات العالم في جميع مفرداتهما، ولا في طريق دلالتهما، فإذا فرض اتفاق لغتين فى حقيقة لفظ واحد ومجازه وكنايته بحيث يترجم أحدهما بالآخر.. فلن يمكن مثل هذا فى الأوضاع الشرعية، كالألفاظ الموضوعة فى القرآن لصفات الله تعالى وغير ذلك من «عالم الغيب».. ولذلك ذهب بعض علماء اللغات وعلماء الاجتماع إلى استحالة قيام لغة مقام لغة أخرى فى آدابها ومعارفها ومعانيها العقلية والشعرية. مثال ذلك الألفاظ الموضوعة ليوم القيامة، وهى كثيرة، كل لفظ منها له معنى تدل عليه مادته العربية، وهذا المعنى مراد لتحققه فى ذلك اليوم كالواقعة والطامة والصاخة والصاقة والعاشية.. إلخ.

وقد نرى مفيدًا في هذا الصدد أن نورد تفصيلاً آخر للنيسابورى، الذي قلنا إنّه عارض في «غرائب القرآن» الترجمة قائلاً:

«وكيف يجوز عاقل قيام الترجمة بأى لغة كانت، وهي كلام البش، مقام كلام خالق القضاء والقدر؟ قالوا: روى عن عبد الله بن مسعود أنه كان يعلم رجلاً (إن شجرة الرقوم طعام الأثيم). والرجل لا يحسنه، فقال: قل: طعام القائر شي قال عبد الله: ليس الخطأ في القرآن أن تقرأ مكان العليم، الحكيم، إنما الخطأ بأن تضع آية الرحمة مكان آية العذاب. قلنا: الظن بابن مسعود غير ذلك، قالوا: ﴿ وَإِنّه لَقَي مَكُو اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ

ويبدو من رواية النيسابورى هذه أنّه كان ثمة حوار وخلاف حول جواز الترجمة وعدمها، وكان بعض محاوريه يحتج لجواز الترجمة، بما نقل عن ابن مسعود في جواز وضع صفة مكان أخرى ما دام ذلك لا يقلب شرعًا، ولا حقيقة دقيقة ولا حكمًا.. ولكن النيسابورى شك في ورود هذه القصنة عن ابن مسعود. وأكّد على جانب النظم المعجز.. الذي لا يمكن أن يترجم.

وقد فصل الزركشي في أسباب منعه الترجمة قائلاً:

«إن النبى ( الله عنى رسالته إلى قيصر لم يكتب إلا آية واحدة لمعنى واحد، وهو توحيد الله والتبرى من الإشراك، لأن النقل من لسان إلى لسان قد تنقص الترجمة عنه فإذا كان معنى المترجم عنه واحدًا قل وقوع التقصير فيه، بخلاف المعانى إذا كثرت... (۲۷).

وأما الشاطبي فقد فصل كذلك، وقسم قائلاً:

«إن للغة العربية من حيث هي ألفاظ دالة على معان نظرين أحدهما: من جهة كونها ألفاظاً وعبارات مطلقة دالة على معان مطلقة وهي الدلالة الأصلية والثاني من جهة كونها ألفاظاً وعبارات مقيدة، دالة على معان خادمة وهي الدلالة التابعة.

والجهة الأولى هى التى تشترك فيها جميع الألسنة، وإليها تنتهى مقاصد المتكلّمين، فلا تختص بأمّة دون أخرى، وأما الجهة الثانية فهى التى يختص بها اللسان العربي، في تلك الحكاية وذلك الإخبار، فإن كل خبر يقتضى في هذه الجهة أمورًا خادمة لذلك الإخبار بحسب المخبر والمخبر عنه والمخبر به، ونفس الإخبار في الحال والمساق، ونوع الأسلوب من الإيضاح والإخفاء والإيجاز والإطناب وغير ذلك،

ولا يمكن لمن اعتبر هذا الوجه الأخير أن يترجم كلامًا من الكلام العربى بكلام العجم على حال فضلاً عن أن يترجم القرآن، وقد نفى ابن قتيبة إمكان الترجمة فى القرآن، يعنى على هذا الوجه الثانى، فأما على الوجه الأول فهو ممكن، ومن جهته صح تفسير القرآن وبيان معناه للعامة، ومن ليس فيهم يقوى على تحصيل معانيه، وكان ذلك جائزًا باتفاق أهل الإسلام، فصار هذا الاتفاق حجة فى صحة الترجمة على المعنى الأصلى»(٢٨).

وكان تجويز الشيخ المراغى الترجمة مستندًا إلى كلام الشاطبي هذا وأضاف المراغى:

«وأريد أن أقول إن قراءة الأعاجم للنظم العربى لا يدلُهم على الإعجاز، فليس في استطاعتهم فهمه، والأمم العربية الآن ومنذ أزمان خلت لا يفقهون الإعجاز من النظم العربي، وقد انقضى عصر الذين أدركوا الإعجاز عن طريق الثوق... وقد كنا نخاف لو أن الترجمة أذهبت من النص العربي علومة وأسراره ولكنها باقية معه...».

ولكنه يقرر بعد دُلِكُ تَ يُحْرِرُ مِن مِن وَكُلُ

«يجب على كل مسلم يعرف العربية ويفهمها ألا يحيد عنها في قراءة النظم العربي إلى قراءة إحدى التراجم...».

ويؤكد \_ متابعًا الشاطبي \_ على إمكان ترجمة الدلالات الأصلية، واستحالة ترجمة الدلالات التابعة أو الخادمة.

والمهم بعد ذلك كله أن الترجمات انطلقت منذ عصر الأندلس حتّى اليوم. وكانت الترجمات الأولى إلى اللغة اللاتينيّة، لغة العلم في أوروبا. ومن أقدمها وأهمها ترجمة «رويرت كنت» عام ١١٤٣م، وقد

استند فيها إلى مساعده «بطرس الطليطلى»، وكان دخول الترجمات الأولى إذن عن طريق الأندلس، وكانت كلها تقريبًا تهدف إلى محاولة الرد عليه. ولذا كانت الترجمات غير المصحوبة بالرد فى داخلها تحظر على العامة، ويظل تداولها محصورًا فى طبقة خاصة مثل الترجمة التى تمت عام ٩ - ٩ ام. وآخر ترجمات ثلاثة ظهرت متزامنة منذ أقل من عشر سنوات هى ترجمات كل من چاك بيرك، وشوراكى، ورينيه خوام... ولكل منها .. وخصوصًا الأولين .. حديث طويل عندما ندخل عالم القراءة النقدية والدراسة التحليلية المفصيلة.

## ٣- الترجمة.. صعوبات وأخطاء:

إننى بعد معاناة قراءة لغوية أسلوبية بلاغية، وقراءة تحليلية، ومراجعة تحاول تصحيح ما يجب تصحيحه فى الترجمات، واضعًا فى الحسبان كل ما أوردته مختصراً فى الفصل السابق من هذه الدراسة، مما قاله القدماء والمحدثون حول مبدأ الترجمة وإشكالياتها، وحول صعوبات الترجمة عمومًا، وترجمة النص الأدبى والشعرى خصوصًا، ثم حول ترجمة معانى نص القرآن الكريم على وجه الخصوص \_ أكاد ثم حول ترجمة كاملة أمينة تراعى كل جوانب النص القرآنى، لم توجد حتى اليوم ولا أعتقدها ستوجد يومًا ما، وحاشا أن يحاط بهذا النص علمًا من كل جوانبه، وإذن فإن مثل هذه الترجمة مستحيلة.

وإذا كانت تفاسير القرآن التى قام بها جهابذة المفسرين المؤمنين، تحاول جاهدة تحقيق درجات فى الغوص فى بعض جوانب النص، أو الدوران حوله، فإنهم لم يستطيعوا الإحاطة به.. ولذا كان تجديد التفسير واجبًا لابد أن يعيه العقل الإسلامى، وإذا كانت

الترجمة نوعًا من التفسير أو هي هو تقريبًا، كان تجديد الترجمة كذلك ونسبيتها الدائمة أمرًا لا جدال فيه.

وقد لاحظت ما سأحاول عرضه مختصرًا هذا، حول جوانب صعوبة الترجمة:

- جانب يكمن في المفردات الخاصة باللغة العربية، والبيئة في شبه جزيرة العرب مهد القرآن، ومهبط الوحى، من ألفاظ تعتبر من مفاتيح هذه الحضارة ولا نظير لها مقابلاً في اللغات الهندوأوربية مثل: بحيرة وسائبة، ووصيلة وحام،... ومثل هذه الكلمات تفرض على المترجم أن يكتبها كما هي بالحروف اللاتينية، ثم يضع لها هوامش تشرح ما قاله المفسرون العرب المسلمون.

- جوانب التركيب، حيث التقديم والتأخير والحذف والإيجاز، وما اللجملة الاسمية والفعلية، وتناوبهما من دلالات وخصوصيات، يستلزم كلاً منهما مقتضى الحال، ومقام الكلام، فليست الجملة الفعلية والاسمية سواء ولا استخدام هذه يحل محل تلك في لغة القرآن خصوصًا، فإن ذلك لابد سيفقد النص جانبًا عظيمًا من جوانبه التركيبية ذات الصلة الوثيقة بالمعنى. أمّا اللغات الهندوأوروبية فليس فيها جملة فعلية تبدأ بفعل، ولذا فإن أكثرهم قد لا يفرقون بين الجملتين، وقد يجعلون الجملة التي تبدأ بالفعل جملة مقلوبة، قياسًا على الجملة الهندوأوربية التي تبدأ بالفعل جملة مقلوبة، قياسًا على الجملة الهندوأوربية التي تبدأ بالاسم لا بالفعل.

- جانب الأدوات والحروف، فأكثر أدوات التوكيد لا مقابل لها في

اللغة الهندوأوروبية، ولذا فهى تسقط فى الترجمة، وإن روعى دورها اضطر المترجم إلى استخدام بعض الظروف التى يتسع مدلولها عن مدلول أدوات التوكيد، التى هى فى الغالب عناصر إشارية ترتبط بأعضاء الجملة العربية ارتباطًا ذا مدلول خاص معنى ولفظًا. أما حروف الجر فإن صلتها بالفعل صلة وثيقة من حيث لزومه أو تعديه لمفعول واحد أو أكثر، وحروف الجر متنوعة وفيرة فى العربية، وبينها فروق دقيقة لا يحل معها أحدها محل الآخر إذ الفعل وطبيعته هما الموجهان للحرف وهما اللذان يستلزمانه. وحروف العطف العربية كذلك على هذا القدر من التفصيل والتعقيد بل هى أكثر.

- جانب الفعل والزمن واسم الفاعل الدال على المستقبل بقرائن تركيبية، واستخدام القرآن المضارع الدال على الحال والاستقبال للدلالة على الماضى مع واو المضارع القصصى، واستخدام الماضى للدلالة على المستقبل فيما يخص مشاهد القيامة... إلخ..

- جوانب البلاغة القرآنية من معان وبديع على وجه الخصوص فإن عدم القدرة على أداء الجناس والطباق والتورية، سيفقد النص جانبا من أكبر جوانبه وأهمها. أما فواصل الآيات ورءوسها وتوازى الجمل فى تركيبها وما فى ذلك من موسيقى تقترب من الشعر وما هى بشعر، ووزن المقاطع وما فيها من إيقاع ذى جمال خاص، فكل تلك أمور لا نستطيع أن نطالب اللغات الهندوأوروبية بضرورة مضاهاتها أو الإتيان بمثلها المكافئ لها.

انظر إلى التوازى المعجمى والصرفى والتركيبى فى الآيات: ﴿ وَالْعَادِيَاتِ صَبْحًا (٢) فَالْمُعْيِرَاتِ صَبْحًا (٣) فَأَثَرُنَ بِهِ نَقْعًا (٤) فَوَسَطْنَ بِهِ جَمْعًا ﴾ .

وقل للمترجم الهندوأوروبي غير المسلم، بل والمسلم كيف سينحت في لغته جملاً توازى هذه الجمل وتضاهيها في التركيب على وجه الخصوص؟

- وثمة جانب دقيق يتصل بالناحية الأدبية، وهى ما يسمى فى النقد الأدبى وعلومه بنقل ظلال المعانى، الذى يؤدى إلى نقل الصورة الأدبية بكاملها، وإذا كان ذلك صعبًا، فإن نقل ظلال المفردات وما لها من صلة بهذا الجانب أمريكاد يكون مستحيلاً، أو هو حقًا مستحيل.

- وأسلوب القرآن يحقق انسجامًا وتوافقًا بين العقل والعاطفة وهو ذو قوّة وسمو وتأثير جعل العرب الفصحاء في زمن الوحى يظنّونه سحرًا أو كلامًا فوق طاقة البشر، انظر إلى قول الوليد بن المغيرة عند سماعة القرآن المنادة

«إن له لحلاوة..

وإن عليه لطلاوة..

وإن أعلاه لمثمر.

وإن أسفله لمغدق..

وإنه يعلو ولا يعلى عليه».

إن الخصوصيّة الأدبيّة والنفسيّة في القرآن تجعل الترجمة

الحرفية تضيع على النص جانبًا ضخمًا من جوانب إعجازه الكامن في هذا الجانب فالمفردات ومقابلاتها لا تستطيع أن تؤدى ذلك.

- أما جوانب انفتاح النص القرآنى على أبواب المعانى المتعدّدة المتجدّدة مما جعله يفرض على المسلمين المؤمنين ذوى اللسان العربى أو غير العربى تعدّد التفاسير وتنوّعها واستمرار تجدّدها، ويظل بعد ذلك مليئًا لا يضرج كل ما فيه مرّة واحدة ولا على مدى القرون والأزمان:

﴿ قُلْ لَوْ كَانَ الْبَحْرُ مِدَادًا لِكَلِمَاتِ رَبِي لَنَقِدَ الْبَحْرُ قَبْلَ أَنْ تَنْقَدَ كَلِمَاتُ رَبِي لَنَقِدَ الْبَحْرُ قَبْلَ أَنْ تَنْقَدَ كَلِمَاتُ رَبِي وَلَوْ جِئِنًا بِمِثْلِهِ مَدَدًا﴾ (الكهفريم ١٠٨: آية ١٠٩].

و ﴿ وَلَوْ أَنْ مَا فَى الأَرْضِ مِنْ شَجَرَةٍ أَقْلاَمٌ وَالْبَحْرُ يَمَدُهُ مِنْ بَعَدِهِ سَبَعَةُ أَبْحُرِ مَا نَقَدِتَ كَلِمَاتُ اللَّهِ ﴾ أَبْحُرِ مَا نَقَدِتَ كَلِمَاتُ اللَّهِ ﴾

وقد يستنتج القارئ الناقد المترجمات، أن المترجم كثيرًا ما يقع تحت تأثيرات كثيرة حاوات جمعها وتركيزها أو اختصارها المركز في تأثيرين خطيرين هما:

أولاً: قلّة المعرفة أمام السيافات القرآئية عامة، وأمام تلك التي يقول عنها القرآن ذاته إنها من المتشابه الذي «لا يعلم تأويله إلا الله» أو «الراسخون في العلم» (على أي من الرأيين في تفسير هذه العبارة أو الآية كلّها)، وذلك يعوق المترجم عن فهم واضح لهذه الآيات يمكنه من صوغه في لغته المتلقية المترجم إليها. خاصة عندما تكون هذه السياقات موضع خلاف بين مفسري القرآن أنفسهم مع تصور حرصهم الشديد ومحاولاتهم المحافظة على أكثر ما يمكنهم من جوانب نص القرآن. وإذا تصورنا

المترجم درجة فائقة من المعرفة بالعربية وعلومها وعربية القرآن وعلومه، واستقصائه عددًا كبيرًا من التفاسير العربية الإسلامية (كما فعل أندريه ميكيل إذ كتب ترجمة لسورة الواقعة وحدها يقع في أكثر من مائتين وخمسين صفحة ومازال ينتظر نقد المسلمين العارفين بالقرآن وعلومه)، بعد كل ذلك يَبقى جانب اللغة المتلقية، وقدرتها على التلقى، ووسائلها التي تختلف بلا أدنى شك عن وسائل العربية ناهيك عن العربية القرآنية.

وثانيا: التأثيرات المتعددة التي رأيناها تحيط بالمترجم المستشرق من جوانب عديدة، والتي رأينا بعضها في سياق الحديث عن الاستشراق والمستشرقين، منها قناعات دينية أو لا دينية، وقناعات ثقافية وحضارية وتاريخية تكون نظرته، وقد تتلبس بها، وقد لا تحميه من الوقوع في الذاتية، الذاتية الفردية والجماعية على السواء.

إن مترجمًا مثل أنسرية شوراكي لا يعرف العربية بدرجة تلائم خطورة التصدى لهذه المهمّة الشاقة، قد لجأ إلى اتخاذه العبرية، لغته الأم، ثم بعض ما يعرف من اللهجات العربية المغربية، ولنقل لهجة الجزائر مسقط رأسه ومهد طفولته وشبابه الأول - وسيطين لدخوله عالم القرآن وعالم ترجمته فقد حاول الاحتماء وراء عنصرين رآهما سبيلاً إلى اقتحام ترجمة النص القرآنى:

١- المفردات العبرية المقاربة للمفردات العربية، إذ تنحدران من أصل مشترك وعام هو الأصول «السامية» المشتركة، التي

كثيرًا ما تتفق فى النطق اتفاقًا تامًا، وتتقارب فى الصرف وصياغة المفردات تقاربًا كبيرًا، وخدعه ذلك خداعًا كبيرًا كما خدع ولا يزال يخدع كثيرًا من العرب الذين يعرفون بدرجة أو بأخرى شيئًا عن اللغة العبرية (وهى موجة تجتاح عالم الدارسين أو المثقفين العرب اليوم) وهم ينسون كما نسى شوراكى أن بين المفردات المتحدة أو المتشابهة فى العربية والعبرية، أو فى اللغات السامية كلّها عمومًا وخصوصًا وجهيًا أو مطلقًا يصيب المعانى فى صميمها ويؤدى إلى كثير من الخلط.

وهموم ترجمة شوراكي تفوق الحصر، والمآخذ العلمية اللغوية عليها بلا حدود، ويكفى هنا كمثالين فقط، أن نذكر بترجمة كلمة «القرآن»، اسم العلم بكلمة I'appel وكتابته كلمة «الدعوة» لسبب يراه بسيطًا وكافيًا وهو اتخاذ كلمة «قرأ» أصل اشتقاق المصدر «قرآن» في العربيّة مع qara (قرا) العبريّة التي تعنى دعا، نادي، سمّى. وهو خداع لغوى أو «أيدي ولوجى» واضع. أما عن ترجمة «الرحمن الرحيم» فحدث والأحرج إذ يقول: «matriciant, matriciel» وذلك لتوحد الجذر العربي، «رَحِمَ» والعبري «rehem» التي تعنى «رَحِمَ» كذلك ونسى أن الحديث إنما يقول بعكس ذلك التوجه تمامًا، أي إن الرُحم هو الذي اشتق من اسم «الرحمن» (أنا الرحمن خلقت الرحم واشتققت لها اسمًا من اسمى). وإن كان كثير من المسلمين العرب المقيمين في فرنسا، ومنهم مؤرّخون وأساتذة في جامعات شمال إفريقيا وفرنسا قد وقعوا في الخطأ فزكوا هذا الذي ذهب إليه. ولقد كنت سلمت شوراكي قائمة طويلة بما ينبغي إصلاحه في ترجمته، وكان وعد بذلك الإصلاح ولكنّه لم يفعل حتى الآن، ولقد أبلغت الأزهر بذلك إثر عودتي من الدراسة في فرنسا سنة ١٩٨٧م. ثم نبهت عليه مرارًا في كثير من المحاضرات والبحوث. وهو قد ذكر أسماء كثير من المسلمين العرب قال إنهم راجعوا ترجمته، ومع ظهور هذا الكم الكبير من الأخطاء، إما أن يكون أهمل ملاحظاتهم كما أهمل ملاحظاتي. وإما أنّه لم يستشرهم أصلاً أو أنّه استشار غير أهل الاختصاص، والله أعلم.

وقد سبق أن قلت في الفصل السابق لهذا إن للكتاب المقدّس تأثيره الشديد على أكثر المترجمين في الغرب، بل على أكثر المستعربين والمستشرقين سواء آمنوا بهذا الكتاب أو لم يؤمنوا به، ينعكس بكثير من الوضوح على الترجمة ويلقى عليها ظلالاً تكاد تخرجها عما جاءت به أو لأجله.

أما جاك بيرك فلم أتعرض لترجمته قبل نشرتها الأولى عمام ١٩٩٠ بل بعدها وبعد عودتى إلى مصر والتدريس فى الأزهر وبعد تكليف الإمام الأكبر شيخ الأزهر إياى بمراجعتها وتصحيحها وإرسال التصويبات إلى المترجم الذى رحب بذلك وأصلح ما يربو على المائة والخمسين موضعًا، وقد قلت فى تقريرى المقدّم إلى الأزهر قبل إرساله للمترجم إن دراستى وملاحظاتى تختص بنص الترجمة ذاته، لا بدراسته عن القرآن، التى تحتاج إلى إفراد أعمال علمية كاملة، وقد صدرت النشرة أو الطبعة الثانية عام ١٩٩٦ مزوّدة بأكثر ما ارتأيت من تصويب وإصلاح، وقد شكر على ذلك ونوّه به فى بداية الطبعة الثانية، وقال إنه أفاد من ذلك كثيرًا وإنّه به مدين.

ويقى أن أقول إننى أثناء مراجعة الترجمة هذه حاولت مقارنة مواضع الأخطاء بمثيلاتها لدى مترجمين آخرين هما حميد الله الذى صحيحت له لجان من العلماء فى «الرياض» ترجمته، ودونيس ماسون التى راجعها لها وصححها الشيخ صبحى الصالح – رحمه الله – فى المجلس الإسلامى الأعلى فى «بيروت». ولكنى وجدت أن هاتين الترجمتين بعد تصحيحهما ما زالتا تحتويان أخطاء، وأقول إن ترجمة چاك بيرك بعد مراجعاتى مازال بها ما بها من الأخطاء وهى تستدعى كما تستدعى كل ترجمة أخرى المزيد من الإصرار على المراجعة ومحاولة التصويب.. وذلك مجال لن يُغلق أبدًا، ما دام عالم الترجمة مفتوحين، وهذا أمر طبيعى.

وقد حاولت تبويب الأخطاء، فوقع ذلك في خمسة فصول، وقد يساعد ذلك على مزيد من الدراسات التقنية للترجمات، وهذا ما أزعم على الأقل.. وجاءت تلك الفصول كما يلى:

النوع الأول: يتمثل في سقوط أو إسقاط كلمات أو عبارات أو جمل كاملة، لم تترجم أساسًا، ويوثر سقوطها أو إسقاطها تأثيرًا سلبيًّا على المعنى، منها ما يلى:

١ حس ٢٣٩: [الأية ٧٦ من سورة هود (١١)].

﴿ وَإِنَّهُمْ آتِيهِمْ عَذَابٌ غَيْرُ مَرْدُودِ ﴾، سقوط كلمة ﴿عَذَابَ ﴾.

٢\_ ص ٢٥٥: [الآية ٩٦ من سورة يوسف (١٢)].

﴿ فَلَمَّا أَنْ جَاءَ الْبَشِيرُ أَلْقَاهُ عَلَى وَجِهِهِ فَارْتَدُ بَصِيرًا ﴾، سقوط العبارة ﴿ عَلَى وَجِهِهِ ﴾، كما أن المترجم ذكر: «ألقى القميص عليه»!

٣\_ هس ٢٩١: [الآية ١٢١ من سورة النحل (١٦)].

﴿ شَاكِرًا لأَنْعُمِهِ اجْتَبَاهُ وَهَدَاهُ إِلَى صِرَاطِ مُسْتَقَيِم ﴾، سقوط الجملة الفعليّة: ﴿ اجْتَبَاهُ ﴾.

٤\_ ص ٤ ٣٠: [الآية ٩٧ من سورة الإسراء (١٧)].

﴿ وَمَنْ بَهْدِ اللَّهُ فَهُوَ الْمُهُتَدِ وَمَنْ يُضَلِّلُ فَلَنْ تَجِدَ لَهُمْ أُولِيَاءَ مِنْ دُونِهِ وَمَن يُضَلِّلُ فَلَنْ تَجِدَ لَهُمْ أُولِيَاءَ مِنْ دُونِهِ وَنَحَثَّرُهُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ عَلَى وُجُوهِهِمْ ﴾، سقوط الجملة الأخيرة كاملة ﴿ وَنَحَثُرُهُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ عَلَى وُجُوهِهِمْ ﴾.

٥\_ ص ٣٦٦: [الآية ٤٥ من سورة الروم (٣٠)].

﴿ لِيَجْزِيَ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ مِنْ فَصَلِهِ﴾، سقوط العبارة: ﴿مِنْ فَصَلِهِ﴾، سقوط العبارة: ﴿مِنْ فَصَلِهِ﴾.

٦\_ ص ٤٣٩: [الآية ١٣ من سورة القِمان (٣١)].

﴿ إِنَّ الشُّرُكَ لَظُلْمٌ عَظِيمٌ ﴾ سقوط النعت: ﴿ عَظِيمٌ ﴾.

٧\_ ص ٦١ ٤: [الآية: ٣٧ من سورة سيأ (٣٤)].

﴿ إِلَّا مَنْ آمَنَ وَعَمِلَ صَالِحًا ﴾، سقوط: ﴿ آمَنَ ﴾.

٨\_ ص ٢٦٤: [الآية ٥٤ من سورة سبأ (٣٤)].

﴿ فَكَذُّهُوا رُسُلَى ﴾، سقوط المفعول به: ﴿ رُسُلَى ﴾.

٩\_ ص ٦٠٥: [الآية ٢٨ من سورة غافر (٤٠)].

﴿ وَقَالَ رَجِلُ مُوْمِنٌ مِن آلِ فِرْعَوْنَ يَكُتُمُ إِيمَانَهُ أَتَقْتُلُونَ رَجَلاً أَنْ يَقُولَ رَجِلاً أَن يَقُولَ رَبِي اللّٰهُ وَقَدْ جَاءَكُمْ بِالْبَيْنَاتِ مِنْ رَبِكُمْ وَإِنْ يَكُ كَاذِبًا فَعَلَيْهِ كَذْيَهُ وَإِنْ يَكُ صَادِقًا يُصِيكُمْ يَعْضُ الذي يَعِدُكُمْ ﴾، سقوط جملة الشرط والجواب: ﴿ وَإِنْ يَكُ كَاذِبًا فَعَلَيْهِ كَذَبُهُ ﴾. ١٠ ص ٧ \* ٥: [الأية ٣٤ من سورة غافر (٤٠)].

﴿ وَلَقَدْ جَاءَكُمْ يُوسَفُ مِنْ قَبِلُ بِالْبَيْنَاتِ ﴾. إلى قوله: ﴿ كَذَٰلِكَ يُضِلُ اللَّهُ مَنْ هُوَ مُسْرِفٌ مُرْتَابٌ ﴾، سقوط الجملة كاملة: ﴿ كَذَٰلِكَ يُضِلُ اللَّهُ مَنْ هُوَ مُسْرِفٌ مُرْتَابٌ ﴾. اللَّهُ مَنْ هُوَ مُسْرِفٌ مُرْتَابٌ ﴾.

١١ حص ٦٠ ٥ [الآية ٧ من سورة المجرات (٤٩)].

﴿وَاعْلَمُوا أَنُ فِيكُمْ رَسُولَ اللّهِ لَوْ يُطِيعُكُمْ فَى كَثِيرٍ مِنَ الأَمْرِ لَعَيْتُمْ ﴾ إلى ﴿أُولَئِكَ هُمُ الرَّاشِدُونَ ﴾، سقوط الجملة الاسمية في نهاية الآية كاملة ﴿أُولَئِكَ هُمُ الرَّاشِدُونَ ﴾.

١٢ حص ٦٣٥: [الآية ١٤ من سورة ق (٥٠)].

﴿ كُلِّ كَذَّبَ الرُّسُلَ ﴾، سقوط المفعول به: ﴿ الرُّسُلَ ﴾.

النوع الثانى: يتمثّل فى أخطاء ترتبط بمفاهيم ومصطلحات لها تميز فى الإسلام، وفى القرآن، وقد فاقشت «چاك بيرك» فيها وشرح وجهات نظره التى لم أوافقه فيها، ولم يصلح أكثرها إذن ولكننى أنص عليها هذا ولعل غيره يسترشد بها، ومنها:

- كلمة ﴿الأَمى﴾ صفة للنبى محمد (ﷺ) وهى ترد مرّتين فى القرآن، الأولى فى الآية رقم ١٥٧ من سورة الأعراف:

والدين يَتْبِعُونَ الرئسُولَ النّبِي الأُمي ، وقد ترجمها بقوليه والدين يَتْبِعُونَ الرئسُولَ النّبِي الأُمي ، وقد ترجمها بقوليه Ie prophéte maternel وهي وردت في «لسان العرب» في حديث النجاري بمعنى: الذي لا يقرأ ولا يكتب. أمّا ريجيس بلاشير فقد ترجمها كما تترجم عادة بـ«le prophéte gentil» أي الذي ينتمي إلى الوثنيين. والذي لم يتلق كتابًا من قبل.

\_ أمّا «الأمّيون» فقد وردت في القرآن أربع مرّات. والعجيب أن المترجم قد عاد فسمًا هم «Ies incultes» أي غير المتعلّمين.

\_ ثم كلمة «تجهلون»، «ويجهلون».

﴿ وَلَكِنِى أَرَاكُمْ قُومًا تَجْهَلُونَ ﴾، ترجم ﴿ فَوْمَا تَجْهَلُونَ ﴾ بقوله: un peuple paien والصحيح أن يقول un peuple ignorant، ويمكن أن تكون injuste.

\_ أما بعد ذلك في ترجمة:

﴿ يَحْسَبُهُمُ الْجَاهِلُ أَغْنِيَاءَ مِنَ التَّعَلُفُ ﴾، فقد ترجمها صحيصة celui qui ne sait rien

\_ وأما كلمة «أعجمي» فتوجد أربع مرات في القرآن:

مرة في الآية ١٠٣ في سورة إلنحل:

﴿ نِسَانُ الذَى يُلْحِدُونَ إِلَيْهِ أَعْجِبَى ﴾ ﴿

وفي الآية ١٩٨ في سورة الشعراء

﴿ وَلَوْ نَزُلْنَاهُ عَلَى بَغِضَ الْأَعْدِمِينَ ﴾ ري

ثم مرتين في الآية ١٤٤ في سورة فصلت:

معنى التوحش، وربما الهمجية كذلك. كما أننا قد نشم وراء هذه الترجمة رائحة أثر من العهد القديم، حيث يطلق على غير العبريين وغير اليهود صفة gouyim، التى تحمل مثل ما فى barbares والتى تترجم فى اللغات اللاتينية كذلك بنفس المصطلح. والخلاصة أننا نفضل بالطبع عبارة Ies non arabophones.

النوع الثالث: يتمثل في أخطاء ترجع إلى سوء فهم الكلمة أو السياق، وهي تفسد المعنى أو تنقصه، وقد تؤدى إلى نقيضه، وهي كثيرة عند بيرك وعند غيره، وسوف أحاول أن أعرض منها عددًا يوفى بالغرض، وقد أصلحها كلّها المترجم، ولكن مازلت أرى ترجمته وغيرها، وكل ما روجع وصحح من ترجمات مازالت بها أخطاء من هذا النوع وإن كانت تتفاوت في درجات خطورتها، ومنها:

ص ٥٥: [الآية ٢١٧ من سرية البنارة (٢)].

«الشهر الحرام»، و المادة المورز عني المورد المورد

ترجمها بـ Ie mois ou il est prohibé de combattre . مع أن الشهر الحرام يحرّم الترجمة الصحيحة هي e mois saacré . صحيح أن الشهر الحرام يحرّم فيه القتال، ولكن المعنى أوسع من ذلك يشمله ويشمل غيره، أما في قوله تعالى: ﴿إِنْ عِدْةَ الشّهُورِ عِنْدَ اللّهِ اثْنَا عَشَرَ شَهْرًا﴾ إلى قوله: ﴿مِنْهَا أَرْبُعَةٌ حُرُمٌ ﴾ [سرة التربة ٩: الآبة ٣٦] quatre sont sacrés بمعنى طمعنى الأشهر الأربعة الحرم، ولكن ترجمة الشهر الحرام في سورة البقرة، ٢١٧ ﴿يَسْأَلُونَكَ عَنِ الشّهرِ الْحَرَامِ قِتَالٍ فِيهِ ﴾ نظن أن المترجم البقرة، ٢١٧ ﴿يَسْأَلُونَكَ عَنِ الشّهرِ الْحَرَامِ قِتَالٍ فِيهِ ﴾ نظن أن المترجم

فيها تأثر بوجود عبارة ﴿ فِتَالِم فِيهِ ﴾، والواقع أن اختياره معنى الشهر الذي لا قتال فيه، أو يحرم فيه القتال، اختيار لا يضر بالمعنى، بل قد يوضحه أكثر. (انظر تفسير الكشاف في هذا السياق!).

ص ٧٧: [الآية ٦٦ من سورة آل عمران (٣)].

﴿ هَأَنْتُمْ هَوْلاَءِ حَاجَبُتُمْ فِيمَا لَكُمْ بِهِ عِلْمٌ قَلْمَ تُحَاجُونَ فِيمَا لَيْسَ لَكُمْ بِهِ عِلْم عِلْمٌ ﴾، ترجم الجزءين بالنفى: ﴿ حَاجَجُتُمْ فِيمَا لَكُمْ بِهِ عِلْمٌ قَلْمَ تُحَاجُونَ فِيمَا لَكُمْ بِهِ عِلْمٌ قَلْمَ تُحَاجُونَ فِيمَا لَيْسَ لَكُمْ بِهِ عِلْمٌ ﴾. وقد صححت في الطبعة الثانية.

vous quee voici, vous argumentez sur ce dont vous avez connaissance.

﴿ قَالَ فَاشْنَهَدُوا وَأَنَّا مَعَكُمُ مِنَ الشَّاهِدِينَ ﴾.

ترجم بما يفيد «وأنا معكم أولي الشاهدين» فأضاف كلمة «أول».

ص ٨١: [الآية ٩٦ من سورة آل عمران (٣)].

﴿ إِنَّ أُولَ بَيْتِ وُضِعَ لِلنَّاسِ لِلَّذِي بِبِكُهُ مَيَّارِكَا وَهُدَى لِلْعَالَمِينَ ﴾.

وفيه آيات بيئات وتحد في ترجمة هذا الآية ٩٦ من سورة آل عمران وما يليها من الآية ٩٧ مشكلة نحوية توثر تأثيرا بالغا على الترجمة وعلى المعنى.. فدور اللام الخبر قبل اسم الموصول «الذي»، وهي ضرورية لجعل الموصول وما بعده خبرا، وتتم الجملة عند «ببكة» والباقى بعدها مكملات. ولكن بإسقاط اللام أو جهلها أو تجاهلها تصير الجملة: (إن أول بيت وضع للناس الذي ببكة مباركا وهدى للعالمين فيه آيات). ويكون الجار والمجرور وما بعده ﴿فَيِهِ وَهَدى للعالمين فيه آيات). ويكون الجار والمجرور وما بعده ﴿فَيِهِ مَا لَكُونَ هُوا خَبْرُ للجملة.. وهذا ليس صحيحًا، والصحيح كما قلنا

أن الخبر هو ﴿ لَلَّذِي بِبِكُهُ ﴾.. يؤكده تفسير الزمخشرى في «الكشاف»، إن الخبر هو ﴿ لَلَّذِي بِبِكُهُ ﴾.. يؤكده تفسير الزمخشرى في «الكشاف»، إذ يقول: «فكأنه قال: «إن أول متعبّد للناس الكعبة ». قال المترجم: 96- La premiére maison instituée pour les habitantss de Bakka, en bénédction et guidance pour les univers, 97- renferme des signes d'évidence...

ولم يتنبه المترجم في الطبعة الثانية إلى التصحيح الذي اقترحته وهو: ... la premiére maison qui ait été édifiéé pour les gens, c'est bien celle de Bakka (la Mosquée) bénie... etc.

وثمة ملاحظة أخرى وإن كانت أقل خطورة وهى ترجمة «للناس» بقوله pour les habitants للمقيمين، أو الساكنين، وهى ليست ضارة بالمعنى وإن كان الأصح "les gens"

ص ٨٢: [الآية ٢٠٦ من سورة آل عمران (٣)].

﴿ أَكَفَرْتُمُ بَعْدَ إِبِمَانِكُمْ ﴾ تُرجمت بما يعنى «أكفرتم بى» وقد حصر الكفر في ضمير المتكلَّم «بي» وهو في الآية مطلق. وإذن فقد أضاف المترجم «بي» وليس لها ما يعادلها في النص. ولكنه ترجم المواضع الخمسة الأخرى المتشابهة ترجمة صحيحة، حيث ترك كفرتم على إطلاقه دون ذكر مفعول من المراسم المسابقة المراسم الملاقه دون ذكر مفعول من المراسم المسابقة المراسم الملاقة دون ذكر مفعول من المراسم الملاقة دون ذكر مفعول من المراسم المر

ص ٨٩: [الآية ١٦٦ من سورة آل عمران (٣)].

«وَلِيَعُمَ الْعُوْمِنِينَ». ترجمت بـ pour que le sachent les croyants. وكأن «المؤمنون» فاعل.. وكأن الجملة «وليعلم المؤمنون» وكأن «المؤمنون» فاعل. والصحيح أن «المؤمنين» مفعول به منصوب بالياء، والفاعل مستتر، لفظ الجلال «الله» ومرجع الضمير المستتر في الآيات السابقة. وقد رجعت إلى ترجمتى «دونيس ماسون» و«حميد الله»، أما الأولى (بعد أن راجعها الشيخ صبحى الصالح

والمجلس الأعلى للشئون الإسلامية في بيروت) فقد سقطت في خطأ أكثر تعقيدًا حيث جعلت «المؤمنين» مفعولاً به، ولكن جعلت الفاعل جمعًا! فقالت et afin qu'ils reconnaissent les croyants... وكان لابد أن تسير ترجمة مطلع الآية التالية ١٦٧ «وليعلم الذين نافقوا...» على نفس النهج.. وكلاهما خطأ واضح عند بيرك وماسون. وأما «حميد الله» فقد ترجمها ترجمة صحيحة تمامًا إذ يقول et qu'il distingue les hypocrites ١٦٧ et afin qu'il distingue les croyants

ثم إن كتابة حرف I من الضمير It «هو» العائد إلى «الله» قد كتب بحرف كبير majuscule. وهذا يعنى أن هذا الضمير للفاعل في الجملة الفرنسيّة، وهو ضمير ظاهر يقابل الضمير المستتر في الفعل المضارع العربي وليعلم أي «هو» أي «الله»!

ص ٩٢: [الآية ١٩٢ من سورة آل عمران (٣)]. (رَبُنًا إِنْكَ مَنْ تَدُخِلِ النَّارَ فَقَدِ أَخَرُينَهُ ﴾.

"Notre Seigneure, c'est Toi qui fais entrer (le coupable) dans le Feu: Tu l'avais dégà mis à mal"

وهذا يجعل معنى الآية: «ربنا إنك أنك الذي تدخل من أخزيته النار» وعقدة المشكلة تكمن في اعتبار «من» موصولة، مع أنها في الواقع شرطية والحقيقة أن ثمة علاقة وثيقة ودقيقة بين الموصول والشرطي.. ولذلك قلبت دونيس ماسون نظام تركيب الجملة فقالت:

Notre Seigneur! Tu couvres d'opprobes celui que Tu introduis dans le Feu بما معناه حرفيًا: «رينا إنك تغطى بالخزى من تدخله النار» وهي لا تبعد عن معنى التركيب الشرطى «إنك من تدخل النار فقد أخزيته».

و «حميد الله» هو الذي يترجم بما يشبه الحرفية، أو قل إن ترجمته حرفية ورغم أن كثيرًا من الفرنسيين الذين لا يعرفون العربية يقولون إن لغته غير مفهومة تمامًا، ونلاحظ أن من يفهم العربية القرآنية هو الأقدر على فهم ترجمة حميد الله. ترجم هذه الآية هكذا:

Seigneur! Quiconque Tu fais entrer dans le Feu, Tu le couvres vraiment d'igno minie.

وأوّل ما يلاحظ على تلك الترجمة الحرفية، هو التمسّك بتركيب الجملة ونظامها ولذلك علاقة وثيقة بالمعنى.

ص ٥٠١: [الآية ٧٢ من سورة النساء (٤)].

﴿ قَالَ قَدْ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَى ۚ إِذْ لَمَ أَكُنْ مَعَهُمْ شَهِيدًا ﴾. وكلمة «شهيد» ذات معان ثلاثة باللغة الفرنسية:

1- compagnon companie, 2- témoignage et témoin.
3- Martyre.

وكلمة شهيد العربية لها نفس التنوع، وإذن يظل الفيصل في الختيار هذا المعنى أو ذاك مو السياق.

ونظرًا لأن السياق الذي وردي فيمالآية ﴿وَإِنْ مِنكُمْ لَمَنْ لَيَبَطُئنُ فَإِنْ الْمَابِثُكُمْ مُصِيبَةٌ قَالَ قَدْ أَنْعَمَ اللّهُ عَلَى إِذْ لَمْ أَكُن مَعَهُمْ شَهِيدًا﴾. هو موضوع جهاد وقتال، والشهادة بمعنى artyre (الموت في سبيل عقيدة) قد ترد في مثل هذا السياق، فلهذا اختار بيرك هذا المعنى الثالث، وترجم بـ: martyre. وهو غير مناسب هنا.. أما دونيس ماسون فقد اختارت المعنى الثاني pour porter témoignage. وهو ضعيف فقد اختارت المعنى الثاني المناني اختيار حميد الله للمعنى الأول: كذلك في هذا السياق. ولذا يبقى اختيار حميد الله للمعنى الأول: وهو كما أرى أنسب لهذا السياق.

ص ١٢٢: [الآية ١١٨ من سورة النساء (٤)]: ﴿ لَعَنَّهُ اللَّهُ وَقَالَ لَأَتَّخِذُنَ مِنْ عِيَادِكَ نَصِيبًا مَفْرُوضًا ﴾.

Allah l'a maudit, et celui - ci a dit.

ص ١٢٢: [الآية ١٢٣ من سورة النساء (٤)].

﴿ لَيْسَ بِأَمَانِيكُمُ وَلاَ أَمَانِي أَهْلِ الْكِتَابِ مَن يَعْمَلُ سُوءًا يُجْزَبِهِ ﴾ كما لو كان المعنى «ليس من يعمل سوءًا يجز به كما تتمنون» ولكن الصحيح أن ثمة ابتداء حَديدًا. كأن ثمة إضرابًا... والمعنى الصحيح على هذا، أن «ليس الأمر كما تتمنون، وإنما من يعمل سوءًا يجز به».

والترجمة الصحيحة هي:

Clea ne dépend ni de vos souhaits, ni des souhaits des gens du Livre. Quiconque fait le mal sera rétribué en conséquence

ص ٢٣ أ: [الآية ١٢٧ من سورة النساء(٤)].

﴿ يَسْتَقْتُونَكَ فِي النِّسَاءِ قُلِ اللَّهُ يَقْتِيكُمْ فِيهِنَّ وَمَا يَتَلَى عَلَيكُمْ فِي الْكِتَابِ فِي يَتَامَى النِّسَاءِ اللاَّتِي لاَ تُؤْتُونَهَنَّ مَا كُتِبَ لَهُنَّ﴾. بدءًا من: ﴿وَمَا يُتَلَى عَلَيْكُمْ فِي الْكِتَابِ فِي يَتَامَى النَّسَاءِ اللَّذِّي لاَ تُونَونَهُنَّ . . . ﴾.

ترجم: matiére d'orphelins: les femmes que vous..."

".... matiére d'orphelins: les femmes que vous..."

"وُلُونُونَهُنْ مَ جملة ابتداء منقطعة عما قبلها. ولذا وضع نقطتين رأسيتين وابتدأ: النساء اللاتى مع أن الصحيح هو يتامى النساء اللاتى، أى اليتيمات من النساء... والترجمة الصحيحة إذن هى: اللاتى، أى اليتيمات من النساء... والترجمة الصحيحة إذن هى: للا يعتبر خطأ فاحشًا، فهو لا يضر بالمعنى ضررًا بيننًا، وإنما قد يفهم أن ما يتلى في الكتاب خاص باليتامي عمومًا.. ثم يستأنف: النساء اللاتى. وإنما المفهوم أن: ما يتلى في الكتاب يخص يتامى النساء فثمة إضافة وليس بدلاً.

ص ٢٣ : [الآية ١٧٠ من سورة النساء (٤)].

﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسَ قَدْ جَاءِكُمُ الرُّسُولُ بِالْحَقِّ ﴾

ترجمت كلمة «الرسول» وهي مفردة بالجمع: les envoyés والصحيح كل المصاحف، كما أن والصحيح les envoyés فهي كذلك مفردة في كل المصاحف، كما أن السياق يقتضي ذلك حيث نجد في الآية ١٦٦ ﴿ لَكِنِ اللَّهُ بَشْهَدُ بِمَا أَنْزَلَ السياق والخطاب للنبي محمد ( الله عنه الله الله النبي محمد ( الله الله النبي محمد الله النبي محمد الله النبي الله النبي الن

ص ٢٣ أ: [الآية ١٠ من سورة المائدة (٥)]:

﴿ أُولَئِكَ أَصْمَابُ الْجَعِيمِ ﴾ ترجمت الجحيم بـ La Gehene أي جهنم والصحيح: . La Fournaise

ص ۱۳۱: [الآیة ۲۱ من سورة المائدة (٥)]:

﴿ وَإِذَا جَاءُوكُمْ قَالُوا آمَنًا ﴾ يبدو أن ثمة مشكلة سوء فهم نحوى فقد ترجمت .... quand ils sont venus والواقع أن «إذا» تعتبر لدى النحويين ظرفًا لما يستقبل من الزمان، ولذا يترجم ما بعدها بالمضارع المستقبل وإن كان في صيغة الماضي، ولذا فالصحيح أن تكون الترجمة: ...lorsqu'ils viennent à vous, its disent، وذلك لأن المضارع متكرّر مع إذا، أمًا الماضي فوقع مرة واحدة، وهذا ليس مفهوم الآية.

ص ١٣٥: [الآية ٩٥ من سورة المائدة (٥)].

﴿ يَحَكُمُ بِهِ ذُوا عَدْلِ مِنْكُمْ ﴾.

ترجمت au jugement des justes de parmi vous... وهنا مشكلة نحوية تمس المعنى كذلك، فقد ترجمت بالجمع العام ذور عدل منكم، وهى فى الجملة القرآنية مثنى «ذوا عدل» وقد سبق أن وقفنا على هذه المشكلة فى ترجمة «بالأشير» الذي كان لغويًا وكتب كتابًا ضخمًا فى نحو اللغة العربية Grammaire de l'arabe classique حيث ترجم «إحدى ابنتى هاتين» بعا يعنى: «إحدى بناتى» ومع أن المثنى لا يوجد فى الفرنسية، فمن الممكن أن تترجم: الاعير. وفى هذه الآية من سورة فشعيب حمو موسى كان له ابنتان لا غير. وفى هذه الآية من سورة المائدة الشاهدان رجلان اثنان، وليس المطلوب أكثر منهما وكان الصحيح أن تترجم: deux hommes intégres (ou justes) d'entre vous.

ص ١٤٣: [الآية ٢٦ من سورة الأنعام (٦)]: ﴿ وَهُمُ يَنْهُوْنَ عَنْهُ وَيَثْأُونَ عَنْهُ ﴾.

ترجمت: ils jettent l'interdit sur le prophéte: ولسنا هنا أمام

مشكلة سوء معنى وإنما هى مشكلة تخصيص لما فيه عموم، حيث إن الضمير فى «عنه» قد ترجم بـ«النبى»، وهو فى القرآن حسب ما يقول المفسرون، ومنهم الزمخشرى مثلاً: ينهون الناس عن القرآن أو عن الحرسول وأتباعه.. وإذن فالمفروض الحفاظ على هذا العموم والمفروض أن تترجم: ils en écartent les autres et, ils s'en éloignent.

ص ١٥٢: [الآية ٩٥ من سورة الأنعام (٦)].

﴿ يُخْرِجُ الْحَيِّ مِنَ الْمَيِّتِ وَمُخْرِجُ الْمَيَّتِ مِنَ الْحَيُّ ﴾.

عكست الترجمة ترتيب الجملتين، ويجب احترام ترتيب الجمل القرآنيّة مطلقًا.

ص ١٥٥٠: [الأيات ١١٨، ١١٨، ١٢١ من سورة الأنعام(٦)].

﴿ فَكُلُوا مِمَّا ذُكِرَ اسْمُ اللَّهِ عَلَيْهِ إِنْ كُنْتُمْ بِآيَاتِهِ مُؤَمِنِينَ (١١٨) وَمَا لَكُمْ أَلاَ تَأْكُلُوا مِمَّا ذُكِرَ اسْمُ اللَّهِ عَلَيْهِ ﴾

غالبًا ما يضيف المترجم عبارات تفسيرية، وهو ليس فريدًا في ...dee viandes, sur lesquelles le nom de Dieu ... وهي إضافات لا تؤدّى إلى كَثْيَر من صري اللهم إلا أن تقيد المطلق، فما ذكر اسم الله عليه، أو لم يذكر اسم الله عليه يتسع ليشمل كل الأطعمة، وكان من الممكن والأفضل أن يظل على اتساعه وأن يترجم ce sur وكان من الممكن والأفضل أن يظل على اتساعه وأن يترجم n'aura pas été invoqué أو quoi lee nom de Dieu a été invoqué... والأفضل إذن عدم وضع كلمة «اللحم» viandes.

ص ١٦٢ «الأعراف» اسم السورة السابقة من القرآن الكريم:

وقد ترجمت ..Les Redans والحقيقة أنّ المترجمين يتراوحون بين ترجمة أسماء السور بين تركها بالعربيّة، أي كتابة الاسم العربيّ

بالأحرف اللاتينية كما هو.. وكثيرًا ما تبدو الترجمات غير بديهية، وقد لا تحمل كل المعنى أو المعانى التى يقصد إليها القرآن أو التي ينص على بعضها المفسرون. وكلمة Redans «بالجمع» تعنى بروز في جدران حصن، أو عظمة، أو ارتفاع من الرمل، أو تل عليه خضرة، أو في اصل بين فضائين.. ولكن المعنى العام أنّه جمع عُرف، من الفواصل التي تُعرف وتحدد بين مكانين أو شيئين. وفي مثل هذه المفردات المتّخذة أسماء أعلام في القرآن نرى ضرورة وضع الاسم كما هو، والإشارة في هوامش الترجمة إلى المعانى المحتملة حسبما يقول المفسرون وحسبما تقضى معاجم العربية الصحيحة.

ص ١٦٢ أوَّل الآية الثانية من سورة الأعراف:

وكِتَابُ أَنْزِلَ إِلَيكَ مَا عادة ما تترجم بـ un livre est descendu sur المؤلفة إلَيكَ عادة ما تترجم بـ quel écrit أَى كتاب وهو مع ذلك قد احتاط فوضع في الهامش المعانى الأخرى المحتملة.. وهو جيد وهذا ما ندعو إليه في مثل هذه الأحوال.

ص ١٦٦: [الآية ٢٧ من كبورة الأعواف (٧)] إسادك

وَفَمَنُ أَظُلَمُ مِعُنُ الْقُرَى عَلَى اللّهِ كَذَبّا كَامة «أظلم» هذا أفعل التعجّب من الفعل ظُلَمَ étre injuste, inéq uitable وقد فهم المترجم ربط فكرة الظلام بالظلم وهذا صحيح فإن «الظلم ظلمات» فاشتق or quelle plus noire iniquité يعنى ما أكثر سواد الظلم ولكن هذه القربي الاشتقاقية لا تستدعى ذلك، وكان الصحيح أن تترجم هذه القربي الاشتقاقية لا تستدعى ذلك، وكان الصحيح أن تترجم وليس «ما».

ص ٧٦ : [الآية ١٢٣ من سورة الأعراف (٧)].

﴿ فَمَوْفَ تَعَلَمُونَ ﴾ ترجمت "vous allez voir" بما يعنى «فسوف ترون» وليس ثمة ما يدعو إلى ترك الفعل تعلمون Savoir، أما الفعل ترون ومشتقاته فيرد في القرآن في مواضعه، وليسا سواء.

ص ١٦٨: [الآية ١٦٨ من سورة الأعراف (٧)].

وَمِنْهُمُ دُونَ ذَلِكَ تَرجمت "et d'autres qui étaient moins" بما يعنى «ومنهم أقل من ذلك».. وكلمة دون بالطبع تحتمل معنى غير ومعنى أقلَ، ولكنهما ليسا سواء في السياقات المختلفة وهذا السياق في تلك الآية يعنى الاختلاف أي غير ذلك، أي منهم الصالحون ومنهم غير الصالحين. والترجمة إذن تكون: "et d'autres qui ne le sont pas".

ص ١٨٤: [الآية ١٧٣ من سورة الأعراف (٧)].

«أَفْتَهَلِكُنَا بِمَا فَعَلَ الْمُبُطلُونَ » ترجمت بـ o''allons - nous étre abo الْمُبُطلُونَ » ترجمت بـ lis?" المجهول «أَفَنْهَاكُ؟» أو أفسنكون من الهالكين.. وهذا يفقد الجملة القرآنية جانب الخطاب الموجه إلى الله أفتهلكنا (أنت)؟ وفيه من الدلالة ما فيه مما لا يتأتى بغيره. والصحيح أن تترجم إذن بـ Nous feras - tu périr?...

ص ١٨٤: [الآية ١٨٥ من سورة الأعراف (٧)].

هُبَأِيُّ حَدِيثِ بِعَدَهُ يُؤْمِنُونَ ﴾ ترجمت كلمة حديث بـ langage والصحيح أن تترجم alors, à quel discours.

ص ١٨٦: [الآية ١٩٩ من سورة الأعراف (٧)]:

﴿وَأَعْرِضْ عَنِ الْجَاهِلِينَ ﴾ وهذا المصطلح الجاهلون، وما شابهه

الجهل، الجاهليّة إلخ...، كان من مواضع الخلاف بيننا وبين المترجم مثله مثل العجم والأعجمين.. إلخ.. ونحن نرى في هذا السياق: Ecartes-toi es ignorants، وليس des paiens، كما ترجمت.

ص ١٨٧: [الآية ٢٠٤ من سورة الأعراف (٧)]:

وفاستمعوا لَه وأنصبوا . . . لا ندرى لماذا اختار المترجم الإفراد لما هو جمع في ضمير الفاعل المتصل للمخاطبين «استمعوا وأنصتوا» فترجم "Ecoute le bien, entends le pour toi - méme" على أن المفسرين ومنهم الزمخشرى النحوى صاحب «المفصل» يقول: «وقبل كانوا يتكلمون في الصلاة فنزلت. ثمّ صار سنة في غير الصلاة أن ينصت القوم إذا كانوا في مجلس يقرأ فيه القرآن، وقيل معناه إذا تلى عليكم الرسول القرآن عند نزوله فاستمعوا له.. وقيل فاعملوا بما فيه ولا تجاوزوه...» ولكل هذا نرى الترجمة بالجمع لازمة: Ecoutez bien, entendez le

ص ١٨٨: [الآية الغامسة من سرية الأنفال (١٨)]:

هُكُمَا أَخْرَجِكَ رَبِكُ مِنْ بِيَنْكُ فَ ترجمت "Ainsi Dieu te fit sortir"، وضع لفظة الجلالة «الله» مكان «ربك» الذي فيه من الدلالة ما فيه، كما أن فيه من التناغم اللفظى مع «من بيتك» ما فيه، والأفضل إذن الترجمة بـ "Que Ton Seigneurr t'a fait sortir de ta demeure".

ص ١٩٤: [الآية ٤٧ من سورة الأنفال (٨)]:

﴿ وَاللَّهُ بِمَا يَعْمُلُونَ مُحِيطٌ ﴾ ترجمت بـ Dieu encercle ce qu'ils font وهي ترجمة حرفية. وقد لا تضر المعنى، ولكن قد تقف عقبة أمام القارئ الفرنسى الذى لا يعرف العربية، ناهيك عن عربية القرآن.

وتتكرّر هذه العبارة خلال القرآن، مثل: ﴿ بِنُ كَذَّبُوا بِمَا لَمْ يُحِيطُوا بِعِلْمِهِ ﴾ [برنس: ٣٩]، ﴿ وَأَنُ اللّهَ قَدْ أَحَاطَ بِكُلُّ شَيْءٍ عِلْمًا ﴾ [النلاق: ١٢]، ﴿ وَكَيْفَ تَصَبِّرُ عَلَى مَا لَمْ تُحِطْ بِهِ خَبْرًا ﴾ [الكبف: ١٨]، ﴿ وَلاَ يُحِيطُونَ بِشِيءٍ مِن عِلْمِهِ إِلاَّ بِمَا شَاءَ ﴾ [البنرة: ٢٥٥]، إلخ.. وهي حين تتعلق بشيء مِن عِلْمِهِ إلا بِمَا شَاءَ ﴾ [البنرة: ٢٥٥]، إلخ.. وهي حين تتعلق بالعلم والمعرفة والخبر فالصحيح أن يوضع في العبارة واحدة من تلك الكلمات: Science, savoir ويالتالي تكون الترجمية: ila sci من تلك الكلمات: ence de Dieu encercle ce qu'ils font ويجب أن نذكر بأن الفعل الفرنسي ence de Dieu encercle ce qu'ils font الفيل الفرنسي عنها والمعنوية كذلك يعتبر أنسب من الفرنسي من المون فقد حاولت «حميد الله» في هذه السياقات فترجمت: ﴿ وَاللّهُ بِمَا يَعْمَلُونَ مُحِيطٍ ﴾ الأنفال: ٤٤] بن "La Science de Dieu s'etend à tout ce qu'ils font" ولكنها ترجمت: ﴿ وَإِنَّ حَبْنُو لَمِعِيطُةُ بِالْكَافِرِينَ ﴾ [النربة: ٤٤]

"La Géhenne enveloppera surement les incrédules"

ص ٢٢٧: [الآية ٢٤٠م استكام يونس]:

عام يشير إلى الواقع وإلى سنّة الله في الخلق.. ولذا فالأصح أن تترجم بـ "beacoup d'entre les gens".

ص ۲۲۸ وص ۲۲۹: [الآیتان ۱۰۹ و۲۰۸ من سورة یونس]:

يجب حذف القوسين المعقوفين قبل ﴿ وَأَنْ أَقِمْ وَجُهُكَ . ﴾ وبعد ﴿ وَلَا يَضُرُكَ ﴾ فإنهما ليسا واقعين ضمن مقول القول كما فهم المترجم.

ص ٨٤٨: [الآية ٢٣ من سورة يوسف]:

﴿ . . . وَأَكُنُ مِنَ الْجَاهِلِينَ ﴾ عودة إلى كلمة الجاهلين التي لا نرجو لها التعميم في الترجمة أينما وجدت بما يعنى الوثنيين، وإنما الأولى هنا أن تترجم بـ les injustes أو les ignorants.

ص ٢٥٣: [الآية ٧٤ من سورة يوسف]:

﴿فَمَا جَزَاؤُهُ ﴾ ترجمت بـ Quelle sera la punition. وكأن المعنى: فما الجزاء والمفروض أن كلمة جزاء مضافة إلى ضمير الغائب المفرد العائد للغلام المتهم بالسرقة والصحيح إذن أن يترجم Quelle sera sa punition. فالجزاء في الآية ليس مطلقًا وإنما هو مقيد ومخصص بأنه جزاؤه المسلمة والمسلمة وا

ص ٢٧٩: [الآية ١٠ من سورة النحل]:

﴿ فَيِهِ تُمْسِمُونَ ﴾ ترجمت بـ "eu on lâche" وكأن الفعل محايد أو مبنى للمجهول أى كأنه «يُسام» فعبّر المترجم بـ on والصحيح أن يترجم: où vous lâchez.

ص ٢٨٦: [الآية ٧٩ من سورة النحل]:

﴿ إِنْ فِي ذَٰلِكَ لَآيَاتِ ﴾ ترجمت بـ en quoi réside un signe.. بالمفرد

كما لو كانت إن فى ذلك لآية، ولا يستوى المفرد والجمع وفى القرآن فى مواضع أخرى ﴿إِن فِي ذَلِكَ لآيَه ﴾ فالترجمة هناك بالمفرد وهنا بالجمع.

ص ٢٨٩: [الآية ١٠٢ من سورة النحل]:

﴿ أَعْجَمِي . . . ﴾ هذه إحدى الكلمات التي تشكل موضع خلاف كبير بيننا وبين أكثر مترجمي معاني القرآن في الغرب فهم يترجمونها عادة بـ Barbare. وسبق أن تكلّمنا عن ذلك.

ويبدو أنّهم متأثرون بترجمة كلمة «جوييم» في العهد القديم وهي تعنى غير اليهود أو غير العبريين وهم أقرب إلى «الأوباش»، ولعل ذلك يتفق مع مضمون كلمة sarbares البرابرة المتوحّشون أو الهمج... أمّا كلمة «أعجمي» في العربية وفي القرآن الكريم فهي تعنى غير الناطق بالعربية دون أي مدلول قيمي سلبي، ولذا كنا نفضل أن تترجم «لسان الذي يلحدون إليه أعجمي» بـ Mais celui auqquel ils pensent" السان الذي يلحدون إليه أعجمي بي بـ parle une langue étrangére ونصر عليها ويؤكّد اختيارنا الجمّلة القرآنية العربية الموازية للسابقة وهي: عليها ويؤكّد اختيارنا الجمّلة القرآنية العربية الموازية للسابقة وهي: «وهذا لسان عربي مبين» فالمقارنة لغوية بحتة.

ولذا ننبه على ترجمة هذه الكلمة في كل ما ترد فيه من سياقات في القرآن الكريم.

ص ٢٩٦: [الآية ٢٢ من سورة الإسراء]:

﴿ لاَ تَجْعَلُ مَعَ اللّٰهِ إِلَهَا آخَرَ ﴾ ترجمت إلها آخر بـ d'autres dieux بالجمع ونرى ضرورة الحفاظ على المفرد ...un autre Dieu لأن القرآن قد يذكر بالجمع في سياقات أخرى لمعان أخرى أو لفروق دقيقة في المعاني.

ص ٢٩٩: [الآية ٤٧ من سورة الإسرام]:

وإذ يقول الظالمون إن تتبعون إلا رَجُلا مَمنحورا ترجمت «إن تتبعون» بـ ... Autant pour nous suivre فحوّل ضمير المخاطبين في «تتبعون» إلى ضمير المتكلّمين وكأن الفعل «نتبع»، وهذه المشكلة تتكرّر كثيرًا كلما مر المتكلّمين وكأن الفعل «نتبع»، وهذه المشكلة تتكرّر كثيرًا كلما مر المترجم بحالة مشابهة. وتلك مسألة دقيقة حيث الضمائر الظاهرة والمستترة وتحوّلها في بلاغة القرآن من الغائب إلى المخاطب أو إلى المتكلّم محكومة بدرجات من الدقّة، وظلال المعانى وتأثيره في الخصوصية في كلّ سياق ترد فيه. وقد تكون هذه الدرجات مما قد يسمّى في البلاغة العربية «الالتفات» غير ممكنة الورود في بلاغة اللغة الفرنسيّة. وعلى كلّ حال كان يجب أن يترجم إن يتبعون... بـ Autant pour vous suivre.

ص ٢٠٨: [الآية ١٥ من سورة الكهفير]:

هُومَنُ أَظْلُمُ مِمْنِ الْفُترَى عَلَى اللهِ كَذَبّا له ترجمت بـ Rien n'est plus بما يعنى: «لا شيء أكثر ظلمًا» وفيه فقدان الاستفهام الإنكاري في «مَنْ»؛ وتحويلها إلى جملة خبرية وهذا لا يقلب المعنى إلى نقيضه أو ضده، وإنما يضعف حيوية المعنى القرآني وما فيه من قوة بلاغة وما له من تأثير، ولا ندرى لما لا تترجم بـ ?qui donc est plus injuste.

ص ٢٤٦: [الآية ٦٩ من سورة الأنبياء]:

﴿ قُلْنَا يَا نَارُ كُونِي بَرُدًا وَسَلاَمًا عَلَى إِبْرَاهِيمَ ﴾ جعل المترجم مقول القول هو ﴿ يَا نَارُ كُونِي بَرُدًا ﴾ فحسب وترجم سلامًا على إبراهيم خارج مقول القول.. وكأن ثمة وقفًا ضروريًا يا نار كونى بردًا! ثم

سلامًا على إبراهيم! كأنها استئناف وهو خطأ معنوى ولغوى إذ لو كان مراد القرآن ذلك لقال: سلامً بالرفع وليس سلامًا. وسبب هذا الخطأ كلّه واضح في وضع الأقواس المعقوفة التي أغلقت بعد «يا نار كوني بردًا» والصحيح أن سلامًا معطوفة على بردًا فكان يجب أن توضع داخل الأقواس، وأن يكتب حرف العطف الفرنسي مُ بالحرف الصغير وليس (Et (majuscule).

ص ٧٤٩: [الآية ٩٢ من سورة الأنبياء]:

ne suis - je pas votre Seigneur ترجمت بربكم فَاعَبُدُونِ وَهُ ترجمو تحول المعنى إلى الاستفهام التقريري البلاغي «ألست ربكم؟» وهو معنى لا يصبح هذا! إنها جملة إثبات معطوفة على: «أن هذه أمتكم أمة واحدة» أما الاستفهام البلاغي التقريري فنجده في مواضع أخرى في القرآن مناسبًا لسياقه: ﴿وَأَشْهَدَهُمْ عَلَى أَنْفُسِهِمْ الْمَنْ بِرَبّكُمْ قَالُوا القرآن مناسبًا لسياقه: ﴿وَأَشْهَدَهُمْ عَلَى أَنْفُسِهِمْ الْمَنْ بِرَبّكُمْ قَالُوا القرآن مناسبًا لسياقه: ﴿وَأَشْهَدَهُمْ عَلَى أَنْفُسِهِمْ الْمَنْ بِرَبّكُمْ قَالُوا القرآن مناسبًا لسياقه: ﴿وَأَشْهَدَهُمْ عَلَى أَنْفُسِهِمْ الْمَنْ بِرَبّكُمْ قَالُوا

ص ٣٨١: اسم السورة «الفرقان»: وحيثما ترد كلمة فرقان:

ترجمت هذه الكلعة هناب "Le critére" التى تعنى المعيار أو المقياس كما ترجمتها دونيس ماسون به "La loi" القانون أو القاعدة. ونرى الأصح أن تترجم به "La distinction"، فهى مشتقة من الجذر الثلاثي فرق وهو بكل معانيه واشتقاقاته يعنى الفصل والفرق، والمصدر الذي سميت به السورة يعنى ذلك أيضًا. والفرقان اسم من أسماء القرآن لأنه يفرق بين الظلمات والنور، وبين الحق والباطل..

ص ٣٨٧: [الأية ١٢ من سورة الفرقان]:

﴿إِذَا رَأْتُهُمْ مِنْ مَكَانِ بَعِيدِ . . ﴾ ترجمت بـ qui, même quand ils le"

"voient وقد فهم المترجم أن الناس هم الذين يرون النار والعكس هو الصحيح حيث تقول الجملة إن النار هي التي ترى الناس، والترجمة الصحيحة إذن هي: "quand il les voit".

ص ٣٨٧: [الآية ٢١ من سورة الشعراء]:

والذي جَعَلَ فِي السَّمَاءِ بُرُوجًا الله ترجمت كلمة بروجًا بـ châteanx التي تعنى «قصورًا» بينما المعنى المراد بكلمة «بروج» هو: مسارات النجوم وأفلاكها وإذن الصحيح أن تترجم بـ "constellations".

ص ٤٠١: [الآية ٢٢١ من سررة الفرقان]:

كلمة «الشياطين» وهني جمنع ترجمت بالمفرد الشيطان "des démon" بدلاً من "du démon" جمعًا كما وردت في الآية.

ص ١٢ ٤: [الآية ٨ من سررة القصص]:

﴿ فَالْتَقَطَهُ آلَ فِرْعَوْنَ ﴾ ترجمت بنا fut recueilli par la femme du "ربّما كان هذا الخطأ تأثيرًا من العهد القديم الذي يقول إنها ابنة فرعون، وربّما لأن القرآل يقول في سياق آخر: ﴿ وَقَالَتِ الْمُرَأَةُ فِرْعَوْنَ فَي سياق آخر: ﴿ وَقَالَتُ الْمُرَاةُ فَرْعَوْنَ مَا وَرِد فَيها وَهِنَا آلَ فَرْعُونَ وليس امرأة فرعون.

ص ٢٤٤: [الآية: ١٢ من سورة العنكبوت]:

"Suivez votre chemin ترجمت بـ et nous nous chargeons" et nous nous chargeons عيث صبارت وكأن معناها العربى et nous nous chargeons وهذا يفسد المعنى والصحيح أن تترجم بـ Suives notre «سبيلكم» وهذا يفسد المعنى والصحيح أن تترجم بـ chemin وفي نفس الآية: ﴿وَمَا هُمُ بِحَامِلِينَ مِنْ خَطَابًاهُمْ مِنْ شَيْءٍ ﴾ ترجمت بـ "Or ils ne se chargent en rien de leurs propres fautes" ترجمت بـ "

إذ يتصور المترجم المعنى أنهم لن يحملوا خطاياهم هم أنفسهم. والصحيح أنهم لن يحملوا خطايا مخاطبيهم فالترجمة الصحيحة هي: Mais ils ne se chargent pas de leurs fautes والقرينة المعنوية: «إنهم لكاذبون» التي تختم بها الآية.

ص ٤٣١: اسم سورة الروم:

ترجم بـ Rome وتعنى «روما» المدينة ولكن القرآن يقصد بالروم الرومان، وإلا لما وضع أداة التعريف ولقال «روما».. ويدليل أنّه يقول ﴿ وَهُمُ مِنْ بَعْدِ عَلَيْهِمْ سَيَعْلِيُونَ ﴾ أى الروم البيزنطيّون. وقد وضع المترجم هامشًا يقول فيه إنّه اختار هذه الترجمة لسبب صوتى ونحن لا نوافقه على ذلك قط.

ص ٤٣٧: اسم سورة الروم:

وقال الذين أوتوا العلم والإيمان: ﴿ لَقَدُ لَبِثُتُمْ فِي كِتَابِ اللّهِ إِلَى بَوْمِ الْبَعْثِ فَهَذَا بَوْمُ الْبَعْثِ فَهِ وَالكَثْكُمُ كُنتُم لا تعلمون.. ذرى جميلاً أن يضع المترجم الأقواس المعقوفة ليحدد بها مقول القول، ولكنّه أخطأ إذ أغلق القوسين بعد يوم البعث والصحيح أن مقول القول ينتهى في آخر الآية فكان الصحيح أن يغلق بعد.. كنتم لا تعلمون».

ص ٤٤١: [الآية ٢٩ من سورة لقمان]:

﴿ يُولِجُ اللَّيْلَ فِي النَّهَارِ وَيُولِجُ النَّهَارَ فِي اللَّيْلِ ﴾.

عكس المترجم ترتيب الجملتين فبدأ بديولج النهار في الليل.. وهو قلب في الآية العربية، ولا ضرورة في اللغة الفرنسية المتلقية تلجئ الله، ولا ندرى لم لا يحافظ عليه كما في الآية we vois - tu pas que إليه، ولا ندرى لم لا يحافظ عليه كما في الآية Dieu Fait pénétrer la nuit dans le jour et le jour dans la nuit.

ص ١٤٤: [الآية ٣٠ من سورة لقمان]:

"Tout cela en ce qu'li est le vrai" ترجمت بـ "Tout cela en ce qu'li est le vrai". "Li en est ainsi parce que Dieu est la vérité".

ص 884: [الآية ٩ من سورة الأحزاب]:

﴿ اذْكُرُوا نِعْمَةُ اللهِ عَلَيْكُمْ ﴾ لم تترجم كلمة عليكم، مما يعوق المعنى الصحيح للآية وفهم القارئ الفرنسى لها. ويجب أن تترجم الجملة مكذا: "Rappelez - vous le bienfait de Dieu sur vous".

ص ٨٧٤: [الآية ١٠٩ من سورة الصافات]:

﴿ سَلاَمٌ عَلَى إِبْرَاهِيمٌ ﴾ أضاف المترجم عبارة Au sein des univers التى معناها «فى العالمين» وكأن الآية «سلام على إبراهيم فى العالمين»، وهى ليست كذلك.

ص ٨٤ : [الآية ١٤٧ من سورة الصافات]:

﴿ وَأَرْسَلْنَاهُ إِلَى مِائِةٍ أَلْفُو أَنْ يَزِيدُونَ ﴾ أضاف المترجم إلى ترجمة الآية عبارة: من الجاهلين des paiens. ونرى ضرورة حذفها.

ص ٤٩٢: [الآية ٧٨ من سورة ص]:

﴿ وَإِنْ عَلَيْكَ لَعْنَتِي ﴾ ترجمت بـ malédiction لَعْنة أو اللعنة والصحيح Ma Malédiction، لعنتى، ولذا يجب الإبقاء على الإضافة إلى ضمير الملكية إذ له مغزى خاص هنا، وإن كنا نجد في بعض المواضع «وأن عليك اللعنة» لكن هنا «لَعْنتِي».

ص ٣٠٥: اسم سورة «غافر» أو «المؤمن»:

ترجم كما في القرآن العربي المبين: "Le croyant ou L'indulgent"،

واقترحنا عليه ضرورة اتباع نفس الطريقة في كل المواضع المتشابهة، كما في سورة «الإسراء أو بني إسرائيل» حيث كان لابد أن يترجم Sourate: le voyage nocturne ou les fils d' Israêl.

ص ٦٠٥: [الآية ٢٨ من سورة غافر أو المؤمن]:

﴿ . . وَقَدْ جَاءَكُمْ بِالْبَيِّنَاتِ مِنْ رَبِكُمْ فَى مثل هذه السياقات اختار المترجم ضمير المتكلم عندما يكون المخاطب واحدًا من المتلقين أو عندما يخاطب شعبه: فبدلاً من:

Outre qu'il vous a apporté des preuves évidentes de la part de vtre Seigneur

وضع الترجمة:

Outre qu'il nous arrive muni de preuves de la part du .Seigneur

وليس ثمة ضرر فاحش وإن كان الحفاظ على الضمائر كما هى: جاءكم qu'il vous arrive ومن ربكم de la part de votre Seigneur له أثر كبير فى المعنى لا يتأتى بقلبه إلى ضمير آخر ولا بحذفه ووضع أداة التعريف مكانه.

ص ٨٠٥: [الآية ٤٦ من سورة غافر أو المؤمن]:

والنَّارُ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا غُدُواً وَعَشْيِاً اللَّهِ ترجم غدوا وعشيا بـ du soir عليها عُدُواً وعشياً على au matin وكأن الجملة تقصد من العشى إلى الغدو بينما الترجمة الصحيحة هي matin et soir.

ص ١٠٥٠ [الآية الثانية من سورة فصلت]:

Le Tout Puissant Le برجمت بـ Le Tout Puissant Le

Miséricordieux بما يعنى العزيز بدلاً من الرحمن وإذًا لابد من تغييرها إلى Le tout Miséricorde الرحمن!

ص ١٧٥: [الآية ١٥ من سورة الشورى]:

﴿ لَنَّا أَعْمَالُنَّا وَلَكُمْ أَعْمَالُكُمْ ﴾ ليست هذه هي المرّة الوحيدة كما رأينا فالمترجم كثيرًا ما يعكس ترتيب الجمل المتوازية كهذا فيترجم "a vous vos oeuvres, à nous les nôtres"، أي لكم أعمالكم ولنا أعمالنا والصحيح الحفاظ على ترتيب الجمل القرآنية وحيث لا ضرورة بلاغية في الفرنسية تستدعى هذا القلب.

ص ٢٢٥: [الآية ١٧ من سورة الشوري]:

وَمَا يُدُرِيكَ لَعَلُ المناعَةَ فَرِيبٌ وَ ترجمت بـ faire comprendre que l'heure est si prés... المعنى وما يدريك كون الساعة قريبة؟ وكأن الاستفهام أو تصور أن المعنى وما يدريك كون الساعة قريبة؟ وكأن الاستفهام ما يدريك؟ ينساق إلى الآية حتى آخرها، مع أن ثمة وقفًا بعد ما يدريك؟ ولعل الساعة قريب استنباف قمعنى الآية: وما يدريك أنت؟ إنك لا تعلم الغيب. ولجل الساعة قريب والترجمة الصحيحة المفروضة يجب لها أن «تُحذف الأداة que وتوضع مكانها نقطة وتصير الترجمة كذلك: ! Qu'est - ce qui peut te faire comprendre?! بدون استفهام بعد كلمة قريب.

ص ٧٢٧: [الآية ٢٠ من سورة الشورى]:

﴿ نَوُلِهِ مِنْهَا ﴾ لا أجد ضرورة لإضافة المترجم كلمة miette مفعولاً به للفعل نؤتى، وكأن المعنى نؤته كِسْرة، أى كناية عن القليل، وهو توضيح لا بأس به فى مقابل ﴿ مَنْ كَانَ يَرِيدُ حَرَثُ الآخِرَةِ نَرْدُ لَهُ فِي

حَرَيْهِ وَمَنْ كَانَ يُرِيدُ حَرَثُ الدُّنْيَا.. ﴾ كل ما نرجوه أن توضع هذه الكلمة التوضيحيّة "miette" بين قوسين إشارة إلى عدم وجودها في النص.

ص ٢٦٥: [الآية ٥٢ من سورة الشورى]: (وَإِنْكَ لَتَهُدِي إِلَى صِرِاطٍ مُسْتَقَيِم).

Même si c'est toi qui effectivement guide sur une voie ترجمت ب de certitude وهي ترجمة خاطئة تمامًا بسبب وجود الكلمتين de certitude «حتّى لو» وكذلك c'est toi إنّه أنت» إن الترجمة الصحيحة هي: "Certes, tu diriges (les hommes) dans la voie droite".

ص ٢٩ ٥: [الآية ٢٤ من سورة الزخرف]:

﴿ قَالَ أُولُو جِئْتُكُمْ. . ﴾ ترجم الفعل قال: Dis في صيغة الأمر، وهو وارد بالماضي في حواربين النذير وقومه قالوا.. قال.. إلخ. والصحيح إذن Il dit.

ص ٩٤٥: [الآية ٤٤ تن سرة الأحقاف]:

"Ils disent: Mais si notre ترجمت ب ترجمت الله ورَبُنَا واو القسم، "Seigneur! بما يعنى: بلى يا ربنا. ولكن الواو فى وربنا واو القسم، والترجمة الصحيحة: !Mais si par notre Seigneur.

ص ٥٥٤: اسم سورة الفتح:

تبدو ترجمته به "Tout s'ouvre" غريبة إذ تعنى.. كل شيء يفتح. و«الفتح» في العربية وفي القرآن مصدر فَتَحَ يَفْتَحُ وهو يرد في القرآن في ثمانية مواضع بأداة التعريف، وترد «فَتْحَا» مصدر منصوب وهي

فى قليل من هذه المواضع تترجم بـ Pécide clairement entre moi وَمَا أَكْتُم بَيْنِي وَبَيْنَهُمْ فَتُحَا الشعراء: ١١٨]. وفى أكثر المواضع وكما يقتضى السياق والأصل تترجم بالنصر: Qui nous t'avons" وكما يقتضى السياق والأصل تترجم بالنصر: accordé une éclatante victoire" هذه السورة وقد اختار المترجم الترجمة الحرفية. ولكنّه أشار فى الهامش إلى الفتح بمعنى النصر وكنا نود أن يفعل عكس ذلك أى أن يترجمها بالنصر ويشير إلى المعنى الحرفى أو المباشر فى الهامش.

ص ٥٥٨: [الآية ٢٧ من سورة الفتح]:

﴿لَقَدُ صَدَى اللَّهُ رَسُولَهُ الرَّوْيَا بِالْحَقِّ. . ﴾ ترجمت بـ

Qui, Dieu s'est montré envers son envoyé en vision de sa vérité وهى ترجمة تعنى: لقد تراءى الله حقًا لرسوله فى رؤياه الحقة. وهى ترجمة خاطئة لا يحتملها سياق الآية. والصحيح أن تترجم:

.Qui, Dieu confirme la vérité de la vision accordée à son envoyé

ص ٧٧٥: اسم سورة التأريات

يبدو أن أكثر التراجمة لم يصنيبوا قربًا حقيقيًا من مفهوم هذا الاسم ولا مفهوم الآية الأولى من تلك السورة، فقد ترجمها جاك بيرك به vanne كلمة تعنى التذرية مصدر. ونبّه على اختياره هذا في الهامش قائلاً إن اسم السورة هو اسم فاعل ولكنّه يراه بمعنى المصدر وأشار في هامش طويل إلى أراء المفسرين بأنّه يعنى: الرياح والسحاب، والملائكة.. إلخ. أمّا دونيس ماسون فقد ترجمت بواسحاب، والملائكة.. إلخ. أمّا دونيس ماسون فقد ترجمت بوضعت هوامش تشرح فيها اختيارها الذي يحاول في رأينا المحافظة على الاقتراب من المعنى المباش.

أمًا حميد الله فقد كتب الذاريات بالحرف اللاتينى ووضع بجانبها بين قوسين "qui éparpillent" التى تبعثر، أو تشتّت وتنشر في كلّ مكان وأشار إلى التفاسير القرآنية. وأخيرًا فإن مترجمًا آخر هو نور الدين ابن محمود قد ترجم بالاسم المباشر = le vent الرياح. وقد تكون هذه أضعف الترجمات لأنّها لا تحمل معانى الحركة والسرعة والقوّة التى في اسم الفاعل الذاريات، وهي لاشك مقصودة ومرادة في القرآن.

ص ٨٨٥: [الآية ٢٥ من سورة الذاريات].

فَالَ سَلام قُوم مَنْكُرُونَ وَ ترجمت بـ "bien qu'ils lui parussent étranges" فرياء ـ غريبون بمعنى الغرابة، وétrangers بمعنى غير معروفين غرياء ـ غريبون بمعنى الغرابة، وétrangers بمعنى غير معروفين ليست عميقة بدرجة تؤثّر في المعنى العام للآية، ولكن المشكلة في نظرنا تكمن في اعتبار المترجم قال «سلام» نهاية قول إبراهيم، ثم ترجمة قوم منكرون بـ bien qu'ils lui parussent étranges بينما بدوا له قومًا منكرين. والصّحيّن أن الآية تعنى أن عبارة «قوم منكرون» داخلة ضمن قول إبراهيم أي أنه قال: سلامًا أيها القوم المنكرون. والصحيح إذن أن تترجم بـ "Salut, ô gens inconnus, ou étrangers". ويترجم آخرون مثل حميد الله «سلام» بمعناها الأصلى الاشتقاقي ويترجم آخرون مثل حميد الله «سلام» بمعناها الأصلى الاشتقاقي paix

ص ٥٦٩: [الآية ٣٠ من سورة الذاريات]:

﴿ قَالُوا كَذَٰلِكِ قَالَ رَبُّكِ إِنَّهُ هُوَ الْحَكِيمُ الْعَلِيمُ ﴾ ترجمت بـ:

He dirent: "C" est ainsi! Dieu a dit que ce garçon serait le sage, le connaissant

ومن المؤكد أن جاك بيرك لم يفهم الآية كما يجب، وهو غالبًا ما يختلط عليه الأمر في مواضع الحوار ذى الآيات القصيرة عندما يكثر استخدام الفعل قال، قالوا، قالت.. فهنا مثلاً: فهم أن الملائكة قالوا كذلك قال ربك إنه سيكون غلامًا حكيمًا عليمًا.. فجعل إنه هو الحكيم العليم صفة للغلام وهي في الحقيقة صفة أو صفتان لله. والترجمة إذن خاطئة تمامًا والصحيح "Ainsi ton Seigneur a dit! Il est en vérit le sage, le connaissant"،

ص ٥٧٨: [الآية ٢ من سورة القمر]:

﴿ . . مبطَّ مُسَتَّمِرٌ ﴾ ترجمت بـ Magie passagére «سحر عابر والصحيح» Magie continuelle «سحر مستمر».

ص ٥٨٥: [الآية ٤١ من سورة الربعن]:

"Sont saisis par les pieds ترجمت ب et la happe" ولا ندرى لماذًا هذا الميل إلى قلب نظام التركيب والبدء بالأقدام قبل النواصى.. قد لا يضر ذلك القلب بالمعنى ضررًا كبيرًا.. ولكن ربّما كانت محاولة المترجم الإبقاء على شيء من النغم الموسيقي.

ص ٦٣٥: [الآية ١١ من سورة العلك]:

﴿ فَاعْتَرَ قُوا بِذَنْبِهِمْ ﴾ ترجم الفعل اعترفوا وهو ماض بالمصدر وما يعنى ثمة اعتراف بذنوبهم وهو غير ضار بالمعنى ولكنا نذكر أن

التعبير بالفعل في العربية، وفي عربية القرآن خصوصًا في سياق الحوار: ﴿وَقَالُوا لَوْ كُنَّا نَسُعَعُ أَوْ نَعَكِلُ مَا كُنَّا فِي أَصْحَابِ السَّعِيرِ (١٠) فَاعَثَرَاقُوا بِذَنْبِهِمْ فَسُحَقًا لأَصْحَابِ السَّعِيرِ ﴾ في صورة تلاحق الأحداث وتواترها بالحركة والسرعة مما يعطي ظلال المعنى ما يليق بالمقام. ولكل مقام مقال فلو قال المترجم: ils reconnaissent بالمضارع القصصى لكان أجمل وأليق.

ص ٦٤١: [الآية ٢٠ من سررة الجن]:

وَّقُلُ إِنَّمَا أَدْعُو رَبِي ترجمت بـ "J'invoque seulement Dieu.. dit - قال بما يعنى «قال إنَّما أدعو ربّى». وجاك بيرك هو الوحيد الذى ترجم قال بالماضى مع ضمير الغائب الذى يعود على: «عبد الله»، وإنه لما قام عبد الله يدعوه.. في الآية السابقة رقم ١٩ وكل من سواه يلتزم بالترجمة بالأمر كما وردت في المصاحف، ولكن بيرك عاد إلى فعل الأمر: «قُل» على رأس الآيتين التاليتين. وضع أن الآية الأولى ٢٠ قد تحتمل ذلك الفعل الماضى وربّما كانت ثمة قراءة واردة يه.. فالأفضل أن يترجم بالأمر.

ص ٦٤٥: [الآية ٦٠ كُونَ سورة العوش]

﴿ إِنَّهُ كَانَ لَآيَاتِنَا عَبُودًا ﴾ يضع المترجم علامة استفهام على آخر الآية.. وهو يحاول على كل حال أن يغوص وراء هذه الآيات القصيرة السريعة الإيقاع وتأثر بما تحمل من شحنات المعانى العميقة البلاغة: ومهدت له تمهيدًا.

et il convoite que j'en :هثم يطمع أن أزيد»؟ فوضع الاستفهام: rajoute وهو استفهام بلاغي مشروع. أما في الآية ١٦ خصوصًا بعد «بلي» التي تعنى الإضراب، لا نرى ضرورة لأداة الاستفهام.

ص ٦٥٣: اسم سورة المرسلات والآية الأولى منها:

المُرْسَلات بالعربيّة اسم مفعول من الفعل المزيد بالهمزة أرسل وهي جمع مؤنَّث سالم لأنها للرياح وهي مؤنَّثة في العربيَّة، والمفروض أن تترجم بالجمع المؤنث Les Envoyées أو المذكر L'Envoi، ولكن المترجم اختسار الاسم المشتق من المصدر Envoyer ووضع هامشين في غاية الأهمية تعليقًا على ظروف نزول الآية واسمها معتمدًا على حديث لعبد الله بن مسعود. وعلى الآيات من ١ إلى ٤ مستقيًا من التفاسير القرآنيَّة: أن المقصود: الملائكة؟ الرياح؟ حركة الوحى المنقول عن طريق الأنبياء؟ ويقول بيرك: إنَّه يرى هذا التفسير الأخير مو الغالب، وإن اسم المقعول الجمع حسب رؤية ريجيس بلاشير ذو قيمة اسمية وأن المصدر L'Envoi (اسم الحدث) يحمل قوّة وتشديدًا وتركيزًا على المعنى أكثر من اسم المفعول.. إن هذا التعليق مقبول. وترجمته للآيات الأولى من هذه السورة كترجمة آيات السور القصار تحاول تحميل اللغة الفرنسية أكبر قدر من الحيوية والشاعرية والإيقاع وهذا من أهم ملامح ترجمة بيرك الأقرب إلى الأدبيَّة والشاعريَّة من غيَّرَهَّا.

ص ٩٥٠: [الآية ١٥ من سورة المرسلات]:

Malheur en ce jour à ceux qui démentent ﴿ وَيِلْ يُومَنَدُ لِلْمُكَذَّبِينَ ﴾ Malheur en ce jour à ceux qui démentent القد ترجم الآخرون !à ceux qui crient au mensonge باسم الفاعل الجمع ونحن نفضله على المفرد: «الذي يكذب»!

ص ٦٧٦: الآيتان ٢ و٨ من سورة الغاشية:

کلمة «وجوه» تترجم مرّة بـ faces وأخرى بـ visages ونحن نفضًل

visages في كل المواضع المماثلة. ولكن اختيار بيرك هذا لا بأس به ولا ضرر منه.

ص ١٨٠: [الآية ٢ من سورة البلد]:

﴿ وَأَنْتَ حِلِّ بِهِذَا الْبُلَدِ ﴾ ترجم بيرك كلمة حل بـ convert d'aucune sauvegarde وكنا في قراءتنا الأولى (التي قدّمنا عنها تقريرًا للأزهر وأرسلنا صورة منه للمترجم) قد اعتبرناها خاطئة واقترحنا عليه تغييرها إلى habitant أو résident. ولكنا ونحن نعاود قراءة الترجمات بمزيد من الاستعداد والحذر وعدم التسرع في الحكم أو التقييم تبينا أن جاك بيرك كان على حق، بل كان أكثر عمقًا وحرصًا على المعانى ووجوه البلاغة القرآنية. فقد قرأ بدقة تفسير الزمخشري «الكشاف» الذي يقول في صدر تفسير هذه الآية: ﴿وَأَنْتُ حِلُّ بِهِذَا الْبُلَدِ ﴾ يعنى ومن المكابدة أن مثلك على عظم حرمتك يستحل بهذا البلد الحرام كما يستحل الصيد في غير الحرم، عن شرحبيل يحرمون أن يقتلوا بها صيدًا ويفصدوا بها شجرة ويستحلون إخراجك وقتلك... أو وأنت حل به في المستقبل تصبيع فيهرما تريد من القتل والأسر واجتهادنا أن المعنى الأوّل الذي أورده الزمخشري والذي فضّله بيرك أفضل لهذا ولسبب آخر بلاغي يتضح من السياق وهو المقابلة الجميلة بين لا أقسم بهذا البلد (الحرام، الذي يحرم فيه الأذي وقتل الصيد) وبين «أنت حلّ» مباح معرض للأذى والقتل رغم عظمتك. وبذلك فإن اختيار بيرك أفضل وأصلح من اختيار سائر المترجمين ومنهم دونيس ماسون التي اختارت habitant = ساكن، وحميد الله الذي اختار résident = مقيم، وهو أحد معانى حلِّ وحالٍّ. ص ١٨٦: [الآية ٨ الأخيرة من سورة التين]:

وأليس الله بأحكم الحاكمين و ترجمت بـ justiciers وهي جملة إثباتية تقريرية، لا تناقض المعنى ولكن فقد الاستفهام البلاغي «أليس» ? rest - ce pas الذي يستدعى رد السامع: الاستفهام البلاغي «أليس» ? n'est - ce pas الذي يستدعى رد السامع: بلي يضيع هذا المعنى البلاغي المقصود. والأصح إذن أن تترجم بـ ... \*Dieu n'est - il pas le plus juste des justiciers الخصوصية البلاغية ذات التأثير في المعنى. ثم إن لنا ملاحظة أخرى حيث اختار بيرك لأحكم الحاكمين معنى الأكثر عدلاً من كل عادل. بينما اختارت دونيس ماسون الاختيار ذاته، وهي وبيرك على حق أكثر من حميد الله في اختياره الاختيار ذاته، وهي وبيرك على حق أكثر من حميد الله في اختياره Plus sage des التفضيل «أحكم» والتي لا تعتبر خطأ ولكن العبارة هي أحكم الحاكمين وليس الحكماء!

ص ۲۹۱: [الآية ٦ من سرية الزائديّ]

"pour contempler leurs actions" ترجمت بو "pour contempler leurs actions" كأن الفعل مبنى للمعلوم «يُرَوُلُ» والمصاحف على البناء للمجهول «ليُروا» ولكن اختيار بيرك البناء للمعلوم ليس خطأ كما قد يتوهم قارئ لأول وهلة. إن القراءة بالفتح للبناء للمعلوم هي قراءة النبي (علم) كما أورد الزمخشري. فلا جدال في صحتها وبالتالي في صحة ترجمة بيرك.

وإذا كان مترجمون آخرون قد اختاروا الترجمة بالبناء للمجهول "pour que leur soient montrées leurs oeuvres" مثل حميد الله "pour que leurs actions soient connues" فلا شك ودونيس ماسون "pour que leurs actions soient connues" فلا شك أنها اختيارات صحيحة وإن كان اختيار حميد الله أصلح وأليق.

ص ٢٩٤: [الآية ٤ من سورة القارعة]:

(...كَالْفَرَاشِ الْمَبْثُوثِ ترجمت بـ lcomme les seudnapér sell عيث المُبْثُوثِ ترجمت بـ apillons GCh حيث الكلمة الفراش تعنى في الفرنسية وضعه المترجم sauterelles فتعنى الجراد.. ولا معنى للهامش الذي وضعه المترجم يحيلنا به إلى الآية.. ﴿كَأَنَّهُمْ جَرَادٌ مُنْتَشِرٌ ﴾ الواردة في سورة القمر وهو قد ترجم هناك صحيحًا.

ص ٧٠١: [الآية ٢ من سورة الكوثر]:

طَفَصَلُ لِرَبُكَ وَانْحَرُ ﴾ ترجمت: dNe prie que ton Seigneur, ne sac وَانْحَرُ ﴾ ترجمت: rifie qu'à lui...

الأولى: أن المترجم اختار القصر أى لا تصل إلا لربك! والأمر في الآية مطلق وليس مقصورًا.

الأخرى: أنه أسقط الفاء من الفعل فصل ولم يترجمها، على أنه له تأثير قوى في المعنى إذ هذه الآية نتيجة ولذا يجب أن تضاف كلمة donc، كما أسقطها حميد الله في ترجمته كذلك. أما دونيس ماسون فقد حافظت عليها كما حافظت على إطلاق الفعل وانحر فلم تقل وانحر له وإنما: "prie donc ton Seigneur et sacrifie". وهي في رأينا أحسن الترجمات لهذه الآية!

#### ملاحظة عامة:

- نقترح على جاك بيرك وعلى كل من يترجم معانى القرآن أن يبقى على نطق فواتح السور ألم، ألر، ألمر... إلخ أن يكتب بالحروف اللأتينية تلك الفواتح بنطقها كاملاً أى لا يكتب ALM ولا ALR وإنما:

alif-läm-mïm, alif-läm-rä, alif-läm-mïm-rä, käf-ha-ya-ya-'aiyn-säd etc...

بل إن ذلك في رأينا مطلوب في أسماء السور كذلك أي أن يكتب المترجم مثلاً: (Sourate La Vache (al-baqara يعنى سورة البقرة بالأحرف اللاتينية وأمامها ترجمتها باللغة الأجنبية. ونرى أن وضع الهوامش باحتمالات الترجمة الأخرى في أسماء مثل «الأعراف» فهي كلمة لها أكثر من معنى محتمل.

النوع الرابع: يتمثّل في الضمائر المتصلة بالفعل بارزة ومستترة على وجه الخصوص، وهي تستتبع مشاكل نحوية وتركيبية ويلاغية، تؤثّر في المعنى تأثيرًا بالغا، وقد يعتبر الخلط فيها بين ضعيرين مختلفين ما بين الخطاب والغيبة مثلاً خلطًا مفسدًا للمعنى. ولكن يجب على قارئ الترجمة أن يكون على درجة من الحيطة والحذر؛ لأن المترجم قد لا يخلط جزافًا ولا جهلاً وإنما متبعًا قراءة أخرى قد ترد على غير المشهور في المصحف العثماني وقد يشير إليها المفسرون في أكناف تفسيرهم.

ونحن نذكر المترجم هذا بضرورة وضع القراءة الأخرى، وتبعًا لذلك الترجمة الأخرى في هامش لمساعدة القارئ على مزيد من الفهم! لأن القراءة الأخرى قد تعنى تفسيرًا آخر، وفهمًا آخر. وهو أمر لا محيد عنه حتى لا يغلق مفهوم الجملة أو الآية القرآنية ويضيق في معنى واحد.

أما إذا خلط بين ضمير وضمير في آية أو جملة لا تحمل إلا قراءة واحدة ومعنى ظاهرًا متّفقًا عليه فإن الخلط سيفسد المعنى وهنا يجبُ التنبه والحيطة. وأكثر مشكلات جاك بيرك فى هذا النوع الرابع يتمثل فى الطائفة الأولى مما أشرنا إليه أى فى جمل يحتمل تفسيرها احتمالين، ولكن بعضًا من الأخطاء حاسم قد يضر الخلط فيه.

وسوف نمر سريعًا بهذه الملاحظات:

ص ٧٨: [الآية ٦٩ من سورة أل عمران]:

وَدُتُ طَائِفَةً مِنْ أَهِلِ الْكِتَابِ لَوْ يُصْلُونَكُمْ تَرجمت: voudrait bien t'égarer بما يعنى لو يضلونك بضمير المفرد المشاطب بدلاً من جمعه. والصحيح أن يترجم بضمير جمع المشاطب: vous égarer.

ص ٨٠: [الآية ٨٣ من سورة أل عمران]:

«أَفْغَيْرَ دِينِ اللّهِ بِيَغُونَ ﴾ ترجمت بضمير المخاطب: une religion...

... une religion ولكن المترجم لم يخطئ في ترجمة هذه الجملة لأن ثمة قراءة بضمير الخطاب (على غير المشهور في المصحف العثماني) أشار إليها الزمخشري في «الكشاف» «تبغون». ويستتبع ذلك الفعل «يرجعون» في آخر الآبة نفسها الذي ترجمه بيرك بـ Et qu'il sera fait «يرجعون» في آخر الآبة نفسها الذي ترجمه بيرك بـ d'eux à leur retour وربّما لا يكون ذلك خطأ إذا وضعنا في الاعتبار قراءة أشار إليها القرطبي في تفسيره (وقد غير بيرك في الطبعة الثانية).

ص ٨٨: [الأية ١٥٧ من سورة آل عمران]:

"valent mieux que ce que بخمعُون المحاطبين بدل الغائبين (وقد غير في vous accumulez"... في بخمعُون المحاطبين بدل الغائبين (وقد غير في الطبعة الثانية). ولابد من الإشارة إلى القراءة في الهامش.

ص ٩١: [الآية ١٨٢ من سورة أل عمران]:

vous et cela pour ce que leurs مُوْذَلِكَ بِمَا قَدُمَتُ أَيْدِيكُمْ ترجمت بـ propres mains بضمير الغائبين بدلاً من المخاطبين. وفيه قراءة مثل سابقه. وكان لابد من الإشارة لذلك في الهامش.

ص ١٢١: [الآية ١٣١ من سورة النسام]:

﴿ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ مِنْ قَبِكُمْ ﴾ ترجمت بـ A ceax qui avant toi" "ont recu l'écrit بضمير المفرد المخاطب بدلاً من ضمير الجمع المخاطب وهو مخالف للصحيح وللسياق الذي يحتم الجمع.

ص ١١٦: [الآية ١٥٢ من سورة النسام]:

﴿ أُولَٰتِكَ سَوْفَ بُوْتِيهِمْ أُجُورَهُمْ لَكُ ترجمت بـ nous leur donnerous... بضمير الجمع المتكلّم بدلاً من جمع الغائب، وكان لابد من الإشارة لقراءة (يؤتيهم) في الهامش.

ص ١٢٤: [الآية ١٣ من سورة الماندة]:

"J'efface (la faute) à qui je واصَفَحْ مَو اصَفَحْ مَو اصَفَحْ مَو اصَفَحْ مَو اصَفَحْ مَعْ الله الفعل (اعْفُ) فعل pardonne" وهي ترجمة خاطئة تصورت أن الفعل (اعْفُ) فعل مضارع مسند للمتكلم المفرد (الله) وكذلك الفعل (اصَفَحْ) مع أنهما فعلان للمفرد المخاطب ويجب ترجمتهما بالأمر et pardonne!

ص ١٤٨: [الآية ٦٣ من سورة الأنعام]:

﴿ . . لَئِنْ أَنْجَانًا مِنْ هَذِهِ العبارة ترجمت بـ I mons samva وهذه العبارة تتكرّر لدى القرطبي في تفسيره بـ «لئن أنجيتنا» بضمير الخطاب

tu nous sauvas وهذا هو الذي اختاره جاك بيرك وما زلنا نؤكد على ضرورة الإشارة للقراءة الأخرى والترجمة الأخرى.

ص ١٧٥: [الآية ١٠٥ من سورة الأعراف]:

de la part de mon Seigneur مِنْ رَبِكُمْ الله ترجمت بـ de la part de mon Seigneur «من ربَى» الصحيح de votre Seigneur بالجمع كما وردت في الآية وكما هو متفق عليه.

ص ١٧٨: [الآية ١٤٢ من سررة الأعراف]:

﴿ فَتَمَّ مِيقَاتَ رَبِّهِ أَرْبَعِينَ لَيلَةً ﴾ ترجمت بـ de ton Seigneur أي «ميقات ربك».. بضمير الغائب والصحيح de son Seigneur.

ص ١٨٠: [الآية ١٥١ من سورة الأعراف]:

﴿ وَأَدْخَلِنَا فِي رَحْمَتِكَ ﴾ ترجمت بـ Prends moi (أدخلني) بضمير المتكلم المتصل المفعول به المؤرد بينما هو في الآية جمع.

ص ۲۳۰: [الآية ٣ من سورة مود]:

وَإِنْ تَوَلُوا فَإِنْ الْفَعَلَ عَلَيْكُمْ الرحمية به et s'ils se dérobent فهم المترجم (خطأ) أن الفعل «تولوا» فعل ماض مصرف مع ضمير الغائبين. والحقيقة أن الفعل مضارع مصرف مع المخاطبين: «فإن تتولوا» (أى أنتم) وقد حذفت إحدى التائين تخفيفًا. والترجمة الصحيحة إذن هي: et si vous vous dérobez.. وما زال الخطأ موجودًا في الطبعة الثانية. وكان المفروض أن يساعد الضمير في «عليكم» وهو للخطأب كذلك في توجيه المترجم إلى التوازي بين (تولوا) و(عليكم).

ص ٣٠٠]: [الآية ١١١ من سورة الإسراء (ينو إسرائيل)]:

ور . . وكبره تكبيرا المرموجة لجمع المذكر، مع أنه شأنه شأن كل يعنى: وكبروه، وكأن الأمر موجه لجمع المذكر، مع أنه شأنه شأن كل أفعال الأمر الواردة في هذه الآية وفي سابقتها مصرف مع المخاطب المفرد: قل، ولا تجهر، ولا تخافت، وابتغ، وقل الحمد لله، وكبره تكبيرًا. وإذن فالصحيح أن تترجم بـ Exalte-le.

ص ٣١٨: [الآية ١٠٥ من سورة الكهف]:

وَفَلاَ نُقِيمُ لَهُمْ... به ترجمت بـ Je ne leur rendrai والجملة القرآنيَة العربية وردت بصيغة جمع المتكلم المعظم نفسه، وهي صيغة موجودة في الفرنسية وإذن لابد من الترجمة بـ Nous leur attribuerons بالجمع كذلك.

ص ٣٣٢: [الآية ٥٨ من سورة طع] ﴿ فَلَنْأُتِيلُكُ . . . ﴾.

ترجمت بـ "Je te rendrai" بضمير المفرد المتكلم وحقها أن تترجم بالجمع كما في الملاحظة السابقة تماماً. وحيث الأفعال كلها وردت بالجمع في هذه الآية وفي سابقاتها.

ص ٣٨٣: [الآية ١٩ من سورة الفرقان]:

﴿ . نَذِقَهُ . ﴾ ترجمت كذلك بـ Je lui fais goûter بضمير المفرد المتكلم (أذقه) ولابد أن تترجم: Nous hui faisons goûter. كما في الملاحظات السابقة تمامًا إذ كلها بضمير الجمع المعظم نفسه.

ص ٤٣٧: [الآية ٥٨ من سورة الروم]:

﴿ وَلَئِنْ جِئِنَّهُمْ بِآيَةً ﴾ ترجمت بـ "Si vous venez aux..." بتصريف

الفعل مع ضمير جمع المخاطب vous والصحيح أن تترجم si tu viens بالمفرد كما وردت في الآية:

ص ٢٦٤: [الآية ٤٠ من سورة سبأ]:

(وَيَوْمَ يَحْشُرُهُمْ ترجمت بـ "...le jour où nous rassemblerons" بالفعل مصرفًا مع ضمير جمع المتكلم المعظم نفسه. وهي في الجملة القرآنية في المصاحف بضمير الغائب فالأصح أن تترجم من المتكلم فكان يجب وفي في où il les rassemblera. وإن وجدت قراءة بضمير المتكلم فكان يجب كما نفضل دائمًا ـ الإشارة إلى هذه وتلك.

ص ٥٥٨ ( [الآية ٢٧ من سورة الفتح]:

﴿ لَتَذَخُلُنُ الْمَسُجِدَ الْحَرَامَ ﴾. ترجمت Puisses-tu entrer بتصريف الفعل مع المخاطب المفرد (العائد على النبى) وهو في الجملة القرآنية بضمير الجمع للمخاطبين vous pénétrez (entrez) done... وكان تصريف الصفات التالية أمنين، محلقين، مقصرين، لا تخافون، فعلم ما لم تعلموا... كافيا بالتنبية على ذلك. ويبدو أن المترجم تأثر بالجملة الأولى: ﴿ لَقَدْ صَدَقَ اللّهُ رَسُولَهُ الرّقَيَا بِالْحَقِ ﴾.. ونسى أن ثمة بالجملة الأولى: ﴿ لَقَدْ صَدَقَ اللّهُ رَسُولَهُ الرّقَيَا بِالْحَقِ ﴾.. ونسى أن ثمة نوعًا من الالتفات إلى ضمير الجمع الموجه للنبي وكل المسلمين معه.

النوع الخامس: ويتمثل في إشكاليّات الترجمة المتعلّقة باختلاف التفاسير القرآنيّة العربيّة ويتنوّعها، وباختيار المترجم واحدًا منها:

إن المسلمين اليوم في أمس الحاجة إلى فهم عبارة: «القرآن حَمَّال أوجه». التي تنسب إلى الإمام على رضى الله عنه. وكذلك عبارة «القرآن سُطِر بين دفتين يقرؤه رجال...» فلدينا نحن المسلمين قرآن واحد، أما معانيه وطرق فهمه وتفاسيره فهي لا تتناهى. وقد أدرك

الأوائل من علماء النحو واللغة والبيان والتفسير والنقد الأدبى هذه الخصوصيات في النص القرآني. وكان أكثرهم على درجة من الحس العلمي والذوقي مما مكنهم في الغوص إلى بعض أعماقه.

إن طبيعة المفردات السامية، والعربية منها على وجه الخصوص، وتعدّد استخدامها ما بين الحقيقة والمجاز بأوجههما المختلفة، وما تدخل فيه من آفاق أوسع وأشمل أو أدق وأرق عندما تتركب في صور أو مشاهد قرآنية تجعل المفسّر ثم المترجم يفكّر ألف مرة ويراجع نفسه ولفته وقدراته قبل أن يقرّر اختيار لفظة وتفضيلها على أخرى.

كثيرًا ما تحمل التراكيب والجمل أكثر من معنى، وقد يكون ذلك راجعًا إلى المفردات كما قلنا أو إلى التراكيب كما فى قوله تعالى: ﴿ وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلَهُ إِلاَ اللّهُ وَالرّاسِتُونَ فِي الْعِلْمِ يَقُولُونَ آمَنًا بِهِ كُلُّ مِنْ عِبْدِ رَبِّنَا ﴾ [آل عمران: آبة ٧].

فالوقف على لفظ الجلالة يعنى أن المتشابه فى القرآن لا يعلم تأويله إلا الله وحده. وإذن - أو لذا - فالراسخون فى العلم يقولون: آمنا به. ولا يحق لهم ولا يستطيعون قاويله أمّا عدم الوقف، واعتبار جملة «والراسخون فى العلم» فاعلاً معطوفًا على لفظ الجلالة - أى أن الراسخين فى العلم يعلمون تأويله - فقد اختاره بعض المفسرين وعلى رأسهم المفسر الأول عبد الله بن عباس.

وكذلك الجملة القرآنية: ﴿ يُعَلَّمُونَ النَّاسَ السَّحْرَ وَمَا أَنْزِلَ عَلَى الْمُلَكَيْنِ بِبَائِلَ ﴾ [البنرة: آبة ١٠٢] حيث يعتبر بعض النحاة والمفسرين ما موصولة، وإذن تعتبر جملة «ما أنزل على الملكين» مفعولاً به ثانيًا للفعل «يعلمون» بينما يعتبر آخرون «ما» نافية وإذن تعتبر جملة «ما

أنزل على الملكين» منفية. أى لم ينزل شيء على الملكين وهو ثابت فى تفسير الزمخشرى. وهو ما اختار جاك بيرك فى ترجمته مثلاً.

إننا ما زلنا في انتظار دراسات ويحوث لغوية ويلاغية وتفسيرية عربية تتناول موضوع اختلافات المفسرين الآتية من اختلافات وجوه نحوية وتركيبية متعددة، وهي اختلافات حميدة ترشد إلى فهم أحد أهم جوانب النص القرآني الذي لا يتوقف عن التفجر بالاحتمالات وإخراج وجوه التراكيب ثم وجوه المعاني.

إن هذه الدراسات ستساعد المترجمين وتلقى لهم مزيدًا من الأضواء الكاشفة على جوانب دقيقة من وجوه المعانى.

نقول هذا لنذكر أن الترجمة تفسير وأن التفسير ترجمة.

أليس ابن عباس كان يُسَمَّى ترجمان القرآن؟ وهل كان ابن عباس يترجم القرآن إلى لغة غير العربيثَة؟

إن كلمة ترجمان ومترجم (دات الأصل السرياني) تعنى في المعاجم العربية، مثل لسان العرب والقاموس المحيط «الذي ينقل النص من لغة إلى أخرى والترجمان المفسر، وقد ترجمه وترجم عنه»، وفي معجم «متن اللغة»: «ترجم كلامه» أي بينه ووضحه أما في الحديث النبوى فكلمة ترجمان تعنى التفسير، ومن هنا يعتبر المفسر مترجمًا والمترجم مفسرًا بلغة غير لغة النص الأصلى.

ولذا كان الشيخ المراغى، شيخ الأزهر الأسبق (١٨٨١ \_ ١٩٤٥) حريصًا على النصح باستخدام عبارة: «ترجمة معانى القرآن» وليس: «ترجمة القرآن» مع أن الأوائل كانوا أكثر جرأة وفهمًا فأطلقوا على أبن عباس ترجمان القرآن وليس ترجمان معانى القرآن. إلا أن

المراغى كان يتكلم خلال الإشكالية التى ظهرت فى الربع الأول من القرن العشرين عندما كانت مسألة ترجمة القرآن إلى لغات غير العربية موضوع معارك علمية ودينية بين علماء الإسلام ومفكريه.

ولابد لنا من أن ندرك مدى معاناة المترجم إلى غير العربية، وهو مقيد أكثر من المفسر بالعربية، إنه رهين حدود لغته المترجم إليها وسجين قدراتها على نقل التعبير الذى يحاول أن يحمل ما يحمله تركيب العبارة القرآنية أو المشهد القرآني.

وإذا كان المفسر المسلم الذي يفسر بلغته العربية له الحق في الاجتهاد في حدود النص مع التمكن من العربية وعلومها والقرآن وعلومه، ثم هو بعد ذلك يصيب ويخطئ وينال أجرين أو أجرًا واحدًا. ويحق لنا أن ننقده في اختياره بعض وجوه النص وإغفال بعضها. فإن المترجم كذلك له الحق في الاجتهاد اللغوى والبياني وهو يحاول تحميل لغته الأم غير العربية أكثر ما يمكنها حمله من بعض أعماق النص القرآني اللامتناهي المعاني يحق له أن يجتهد وأن يصيب وأن يخطئ، ويحق لننا كذلك نحن قارئي الترجمة أن ننقده في اختياره بعض وجوه الترجمة وإغفال بعضها.. بل يجب علينا أن نعينه إذا قبل المعونة وإن كنا أعلم منه بوجه من هذه الوجوه.

وهو إذا اختار تفسيرًا من تفاسير القرآن المعترف بها والمجمع على قبولها ولو نسبيًا عند علماء المسلمين، فله الحق وعليه أن يثبت في هوامش ترجمته إشارات إلى التفاسير الأخرى أي إلى الترجمات الأخرى الممكنة لهذا التركيب أو لتلك العبارة موضع الترجمة.

ولقد تنبهنا إلى ذلك ونحن نقرأ ترجمات عديدة مثل ترجمة

دونيس ماسون التى أجازها المجلس الأعلى للشنون الإسلامية، بعد قراءة مصحّحة للشيخ صبحى الصالح، وترجمة الشيخ حميد الله التى أجازها علماء المملكة العربية السعودية. ولكنّنا كنا في مواضع كثيرة نحاول الرجوع إلى التفسير الذي اختاره هذا أو ذاك من المترجمين المجتهدين. وبعد هذا كله مازالت كل الترجمات أقرب إلى القصور والنقصان منها إلى التمام والكمال الذي يختص به عالم الغيب والشهادة الكبير المتعال.

وفى السطور التسالية نسطول إبراز سعض نماذج الأخطاء أو المشاكل فى ترجمة جاك بيرك، التى جاءت من اتباعه تفسيرًا دون آخر:

ص ٢٩: [الآية ١٠٢ من سورة البقرة]:

وكنا نرجو من ثلاثتهم الإشارة إلى التفسير الأخر والترجمة الأخرى

وثمّة ملاحظة أخرى في غاية الأهميّة وهي أن جاك بيرك أشار في

هوامشه إلى أن اليهود \_ حسب قول التفسير \_ هم الذين كانوا يتعلمون السحر من هذين الملكين، بينما وقعت دونيس ماسون في خطأ فادح في جملة أخرى من هذه الآية ذاتها: «ويتعلّمون ما يضرهم ولا ينفعهم..» حيث ترجمت بـ les démons enseignent ce qui ne peut ينفعهم..» حيث ترجمت بـ nuire aux hommes, ni leur être d'aucune uilité يعلم الشياطين الناس والناس يتعلّمون «ما لا يضرهم ولا ينفعهم». والواقع النفى الأوّل «لا يضرهم»، لا مكان له هنا قط بل عكسه وهو الإثبات؛ هو الصحيح، فالتعليم يضر الناس ولا ينفعهم، وهذا خطأ لا يأتى من أي تفسير ولكننا كان لابد أن نشير إليه.

ص ٧٣: [الآية ٣٠ من سورة أل عمران]:

وَيُومْ تَجِدُ كُلُ نَفْسِ مَا عَمْلِتُ مِنْ خَيْرِ مُحْضَراً وَمَا عَمْلَتُ مِنْ سُوءِ تُودُ لُوْ أَنْ بَيْنَهَا وَبَيْنَهُ أَمَدًا بَعِدًا ﴿ لقد اتبعت دونيس ماسون تفسير القرطبي الذي جعلها تترجم: It jour où chaque homme trouvera القرطبي الذي جعلها تترجم: présent devant lui ce qu'il fait de bien et ce qu'il aura fait de mal, présent devant lui ce qu'il fait de bien et ce qu'il aura fait de mal, il souhaitera qu'un long intervalle le sépare de ce jour القرطبي الوقف بعد: «وما عملت من سوء...» ويذا يكون معنى: «تودُ لو أن بينها وبينه أمدًا بعيدًا» راجع إلى رؤية النفس لكل ما عملت من خير ومن سوء ومجموعة في ضمير الغائب المتصل بالظرف «بينه». أما الزمخشري فهو يقول بعدم الوقف هنا في المعنى ولكن بعد كلمة «محضرا»، ولكن «ما عملت من خير محضرا وما عملت من سوء تودً لو أن بينها وبينه أمدًا بعيدًا» أي أن الضمير في «بينه» عائد على ما عملت من سوء. وهو التفسير الأقرب إلى التركيب اللغوى المباشر للجملة، وهو ما اختاره بيرك حيث ترجم: au jour où chaque âme

trouvera étalé ce qu'ell aura fait de bien comme de mal وقف بعد «ما عملت من خير محضرًا وما عملت من سوء»، ثم أعاد وله avec ce qu'elle aura fait de mal, elle voudrait prendre de loin الحق sex distances. فبدأ مرة أخرى: «وما عملت من سوء تود لو أن بينها وبينه أمدًا بعيدًا» فحافظ بدقة على ما اختاره الزمخشرى من تفسير. كما أنه ترجم النفس l'âme بدقة بينما ترجمتها ماسون بـ homme:

ومرَّة أخرى لابد من إشارة المترجم في الهامش إلى اختياره وإلى الاختيار الآخر وسبب تفضيله هذا على ذاك.

ص ٧٧٧: [الآية ٥٥٧ من سورة النساء]:

﴿ وَقُولِهِمْ إِنَّا قَتَلْنَا الْمُسْبِيحَ عِيسْنَى بْنَ مَرْيَمَ رَسُولَ اللَّهِ ﴾.

ثمة تفسيران لهذه الجملة الأول يعتبر عبارة «رسول الله» صفة للمسيح يطلقها عليه اليهود تهكما منه وممن يؤمنون به. والآخر يعتبر نهاية قول اليهود: «إنا قتلنا المسيح عيسى بن مريم» وإن عبارة «رسول الله» ليست داخلة في قولهم. وهذا ما اختاره جاك بيرك إذ وضع ما قبله بين معقوفين وعبارة «رسول الله» منفصلة بادئة بالحرف الكبير (majuscule).

أما حميد الله ودونيس ماسون فقد اختارا التفسير الأوّل إذ جعلا عبارة «رسول الله» داخلة في مقول القول. وكل مترجم رجع إلى تفسير صحيح ولكن لم يشر إلى التفسير الآخر والترجمة الأخرى التي تتبعه.

ص ١٤٣: [الآية ٢٠ من سورة الأنعام]:

﴿ الَّذِينَ آتَيْنَاهُمُ الْكِتَابَ يَعْرِفُونَهُ كَمَا يَعْرِفُونَ أَبْنَاءَهُمُ ﴾.

وثمة تفسيران كذلك لهذه الجملة يستدعيهما عود الضمائر فيها وخصوصًا ضمير الغائب المفرد المذكر المتصل بالفعل «يعرفونه» ضميرًا متُصلاً به، في التفسير الأوّل يعود هذا الضمير على لفظ «الكتاب» وهذا ما اختاره بيرك فترجم Ceux que nous avons dotés de l'Ecriture la connaissent... والضمير الفرنسي ها الواقع مفعولاً به قبل الفعل هو الذي يحمل هذا المعنى. أما دونيس ماسون فقد اختارت التفسير الآخر الوارد لدى الزمخشري وهو الذي يرجع الضمير فيه إلى النبي محمّد (صلى المعرفين شرجمت connaissent le prophéte... أي «يعرفون النبي». وهنا نذكر بأن اللغة الفرنسية لا يمكنها استخدام ضمير يعادل تمامًا ضمير الغائب المفرد المذكر المتَّصل الذي قد يحتمل أكثر من معنى أو أكثر من تفسير، ولكن لم يشر أي من المترجمين إلى التفسير الآخر. وأما حميد الله فقد اختار هو الآخر هذا التفسير الثاني وكتب بين قوسين (le messager Muhammad) وهو التفسير الذي نص عليه الزمخشري في «الكشاف». ا

> ص ٤٣٩: [الآية ٢٠ من سورة النمان]: ﴿ خَلَقَ السُمُوَاتِ بِغَيْرِ عَمَدٍ تَرُونُهَا ﴾.

يرى بعض المفسرين الجملة الفعليّة نعتًا للاسم «عمد». ويرى البعض أن هذه الجملة تصف السماء وليس العمد. وقد ترجمها بيرك على التفسير الأوَل Il a cré les cieux sans support que vous puissiez على التفسير الأوَل voir وكذلك دونيس ماسون voir

ص ٥٢ ٤: [الأية ٤٠ من سورة الأحزاب]:

﴿ وَكَاتُمُ النَّبِيِّنَ ﴾. كلمة «خاتم» قد تعنى «الخاتم» الذي يوقع به

فى نهاية وثيقة، وهو رمز للنهاية والختام. وقد تعنى اسم فاعل خاتم الذى يختم ويكون الأخير.. وقد اختار بيرك المعنى الأوّل le خاتم الذى يختم ويكون الأخير.. وقد اختار بيرك المعنى الأوّل sceau des prophétes وكذلك دونيس ماسون. أمّا حميد الله فقد اختار المعنى الثانى والتفسير الثانى فترجم: le dernier des prophétes «آخر المعنى الثانى والتفسير الثانى فترجم: عضر الميم «خاتم».. قرأ بها ابن النبيين». لا شك أن هذه الأخيرة قراءة بكسر الميم «خاتم».. قرأ بها ابن مسعود، وفسر بها القرطبي وأورد أحاديث تعضدها.

ص ٢٦٤: [الآية ٤٧ من سورة سبأ]:

وقُلْ مَا سَأَلْتُكُمْ مِنْ أَجْرِ فَهُو لَكُمْ ... تبنّى الطبرى والزمخشرى التفسير الأقرب للسياق، فيقول الطبرى: يقول الله تعالى: قل إن ما أسألكم أجرًا على تبليغ الرسالة هو لكم، أى هذا الجعل لكم إن كنت سألتكم. فرما اذن موصول لدى الطبرى، وأما الزمخشرى فيقول إن هفهو لكم بحواب شرط لأداة الشرط «ما». والتركيب إذن يحتمل معنيين ثم ترجمتين الأول يلغى الأجر من الأصل حيث «ما» نافية كما يقول الرجل لصاحبه: إن كنت أعطيتنى شيئًا فخذه. عالماً بأنه لم يعطه شيئًا، والآخر بحيل «ما» شرطية. وقد اختار كلا المترجمين معنى غير المباش، وإن كان بيرك أقرب حيث قال: Le ne vous "لاحساء" والمعنى غير المباش، وإن كان بيرك أقرب حيث قال: Le ne vous ... والمساعدة ... والمسا

وهى عبارة دقيقة فى العربية ويجب الاحتياط لها بالشرح الوافى فى الهامش!

ص ٥٣٠: [الآية ٣٩ من سورة الزخرف]:

﴿ وَأَنْ يَنْفَعَكُمُ الْيَوْمَ إِذْ ظَلَمَتُمْ أَنَّكُمْ فِي الْعَذَابِ مَشْتَرَكُونَ ﴾.

ترجم بيرك: De rien ne vous servira en ce jour-là quand vous:

"d'être conjoints dans le châtiment" ومن الناحية التركيبيّة النحويّة فإن جملة "d'être conjoints dans le châtiment" تكون بمثابة الفاعل للفعل servira. أمّا دونيس ماسّون فقد ترجمت: "Il vous sera pas utile, ce jour-là -du moment que avez été

injustes- que vous soyez associés dans le châtiment"

كما لوكانت الآية (حسب تصور المترجمة): «لن ينفعكم هذا اليوم، بما أنكم ظلمتم. وسوف تشتركون في العذاب ذاته».

والمترجمان قريبان من معنى الآية حسب التفاسير، وإن كان كل منهما لم يشر إلى الاحتمال الآخر والترجمة الأخرى. ولكن يظل بيرك أقرب إلى ظاهر التركيب من دونيس ماسون، فهى تعتبر كأن «اليوم» فاعل، وكأن الجملة «أنكم في العذاب مشتركون» إنّما هي بكسر الهمزة، أي جملة كاملة مستقلة مع أن ظاهرها في المصاحف «أنكم في العذاب»، فهى في موضع الفاعل وكان المعنى الواضح: «ولن ينفعكم اليوم إذ ظلمتم كونكم في العذاب مشتركون».

ونجد أن ترجمة حميد الله (الأقرب إلى الحرفية محافظة على دقائق المعنى) تكاد تطابق ترجمة جاك بيرك، إذ يقول:

"Il ne vous profitera point ce jour-là- du

moment que avez été injustes- que vous soyez associés dans le châtiment"

> ص ٥٥٧: [الآية ٢٥ من سورة محمد]: ﴿الشُّيْطَانُ سَوَّلَ لَهُمْ وَأَمْلَى لَهُمْ﴾.

ترجمها بيرك: "Satan les induisit, et Dieu leur accorda délai"

مفسرًا: الشيطان سوّل لهم، والله أملى لهم.. مستدًا الفعل «سوّل» إلى الشيطان والفعل «أملى لهم» إلى لفظ الجلالة. أما دونيس ماسون فقد ترجمت ont été abusés par le démon qui leur a donné quelque..." "répit" بإسناد الفعلين معًا إلى الشيطان، والمترجمان راجعان إلى التفاسير، وأما حميد الله فقد تابع دونيس ماسون بإسناده الفعلين إلى لفظ الجلالة على ظاهر التركيب العربي القرآني.

ص ٥٥٨: [الأية ٢٩ من سورة الفتح]:

﴿ . ذَلِكَ مَثَلُهُمْ فِي التَّوْرَاةِ وَمَثَّلَهُمْ فِي الإِنْجِيلِ كَزَرَعٍ. . . ﴾.

ترجمت: Tel leur modéle dans la Torah. Quant à leur modéle" dans l'évangile: comme aprés avoir fait caller le grain.." فهمت جملة «ذلك مثلهم في التوراة» عائدة إلى جملة «سيماهم في وجوههم من أثر السجود». وابتدأت جملة جديدة: «ومثلهم في الإنجيل كزرع».. وهي ترجمة صحيحة تتبع تفسيرًا صحيحًا. كما أنه الأقرب إلى السياق التركيبي الظاهر للفظ القرآني، أما دونيس ماسون فقد اعتبرت الوقف على عَبِّارَة «عِن أثر السحود» ثمَّ اعتبرت «ذلك مثلهم في التوراة ومثلهم في الإنجيل كزرع» جملة واحدة. انظر ترجمتها: "Voici leur parabole qui les concerne dand l'Evangile: ils son semblables au grain.. "la Torah, et la parabole qui les concerne dans وأمًا حميد الله فقد اختار اختيار جاك بيرك حيث فهم «سيماهم فى وجوههم من أثر السجود، ذلك مثلهم في التوراة» ووقف عليها ليجعل العبارة الموازية لها: «ومثلهم في الإنجيل كزرع أخرج شطأهُ». هذا وبالله التوفيق.

#### استنتاجات،

- إذا كانت «الترجمة خيانة للنص» أو نوعًا من الخيانة، و«إذا كانت التراجم كالنساء إمّا جميلات وإمّا أمينات أو مخلصات» وإذا كانت الترجمة نوعًا من المعاناة \_ فلاشك أن ترجمة الشعر والقرآن، أو النصوص المقدّسة بشكل عام تعتبر على قمّة هذه الإشكالية وتلك المعاناة.
- الترجمة والتفسير مصطلحان مترادفان ـ كما رأينا ـ فالترجمة تفسير أو نوع من التفسير والتفسير ترجمة، كما فهمنا من مدلول المصطلح، ومن عبارة «ترجمان القرآن» التي كانت تطلق على ابن عباس. وإذا تخيكنا صعوبة التفسير، إذ يحاول أن يغوص بدرجة ما خلال نص بعيد الأعماق دائم التفجّر بالمعانى، ينفد البحر قبل أن تنفد كلماته، كما يقول عن نفسيد ﴿ قُلْ لَوْ كَانَ الْبُحْرُ مِدَادًا لِكُلِّمَاتِ رَبِّي لْنَقِدَ الْبَحْرُ قَبِلَ أَنْ تَتَقَدَ كَلِمَاتُ رَبِّي وَلُو حِنْمًا بِمِثْلِهِ مَدَدًا ﴾... فلماذا لا يحق \_ إذن \_ للمترجم «المفسر» أن يجتهد وأن يصيب ويخطئ كما يحقّ للمفسر ذلك. والتفاسير مليئة بالإجتهادات والإصابات والأخطاء... والنص باق خالد وقائم إلى قيام الساعة. والتراجم كلُّها - حتَّى ما أجازته منها مؤسسات وهيئات إسلامية معتمدة - مليئة بالإصابات والأخطاء، سواء منها ترجمات المسلمين أو ترجمات غير المسلمين. والتراجم يتقادم بها العهد، وتتجدُد وتُنْسى والنص القرآني العربي الأصلى باق، خالد، وقائم إلى قيام الساعة.
- كما أن التفاسير تتعدد وتتجدد، ويقع في الكثير منها آثار ما يسمني بالإسرائيليات، كذلك التراجم، بل إن التراجم أكثر عرضة

لظهور الإسرائيليّات، نجدها على وجه الخصوص لدى المترجمين المغربيين، غير المسلمين. ولذا لابد أن يتسلّح مراجع الترجمة ومصحّحها بمعرفة الكتاب المقدّس والعهد القديم على وجه الخصوص حتّى يمكن أن تقع عيناه على هذا النوع من الإشكاليّات، ويفهم أسبابه في مواضعه ويرجع إلى كتب التفسير الإسلاميّة ليرى كيف تعامل المفسرون مع هذا النوع من القضايا، وبعضها يتعلّق باللغة وبالمفردات. هذا لابد أن نشير إلى أهميّة قراءة المسلمين المتخصّصين للترجمة العبريّة لمعانى القرآن الكريم.

- آن الأوان أن يتوجّه الباحثون المسلمون ـ المهتمّون بترجمات معانى القرآن والفاحصون للتراجم، والمراجعون المصحّحون لها ـ إلى النظر إليها في إطار الإشكاليّات العامّة لما يسمّى بالاستشراق؛ لأن الترجمات تدخل ضمن إطار هذه الإشكاليّات. والذهاب إلى المنابع لرؤية النظريّات والمفاهيم العامّة أفضل من البقاء دائمًا في إطار البحث عن الأخطاء واقتراح التصويبات مع أهمية هذه الأخيرة. ويجب في هذا الصدر أن نهتم بما يدور في هذه الساحة من تطوّرات وتغيرات فاستشراق الأمس كمًا ونوعًا.
- نرى أن كثيرًا من مترجمى معانى القرآن في الغرب على درجة من الوعى بخطورة الإشكاليّات الفنيّة للترجمة وكثير منهم لا يأنفون من الحوار مع المسلمين المتخصّصين المسلحين بدرجات من المعرفة الموضوعيّة العلميّة ـ وهي نسبيّة لدينا ولديهم ـ وهم يقبلون المناقشة، ويسعون إلى طلب النصح العلمي والإرشاد الذي يطبّقونه أو أغلبه. ونحن نقول ذلك من خلال تجربة عمليّة معهم.

■ ننصح المصحّح والمراجع المسلم العربى اللسان أن يقارن بين الترجمات، خصوصًا فى مواضع الإشكاليّات، وألا يكتفى بالإعلان السريع عن مواطن الضعف - كما قد يتصورها - قبل أن يراجع التفاسير الإسلاميّة، ومواضع الاختلاف بينها وألا يكتفى بروّية تفسير أكثرها تداولاً. ونحن نقصد بالتفاسير تلك القديمة المتعارف عليها والمعتمدة وفى مقدّمتها: ابن عباس والطبرى والقرطبى والزمخشرى، تلك التى تراعى الجوانب اللغويّة والبلاغيّة.

ذلك لأن كثيرًا من اختلافات التراجم في أمور ذات خطر قد تكون راجعة إلى تفسير أو آخر. على قارئ الترجمة أن يبحث عنها ثم يبحث فيها عن المشكلة. وقد يقيد المترجم معنى آية أو جملة أو عبارة بما قرأ من تفسير؛ ولذا يجب على المترجم إذا اختار رأيًا أو قراءة قرآنية ذات تفسير معين أن يشير إلى المعنى أو الرأى الآخر أو إلى القراءة الأخرى في هامش ترجمة الآية نفسها ليحيل القارئ إليها، بل إنه يجب عليه أن يقيد خصوصيات ترجمته ويشير إليها وينبه عليها في مقدمة ترجمته.

■ وأخيرًا، فنحن ندعو المسلمين والعرب القادرين على الترجمة بالمساهمة بترجمات لمعانى القرآن الكريم على أن يراعوا قدر الإمكان تحرّى خصائص اللغة المترجم إليها وأساليب بالاغتها وفصاحتها وشاعريتها. وأن يبتعدوا عن الترجمة الحرفية المباشرة التى قد لا يستوعبها القارئ الفرنسى الذى لا يعرف العربية. ولا يكفى أن يكون ناقد الترجمة المسلم على درجة من العلم والذوق للفرنسية وحدها دون إلمام كافر بالقرآن وعلومه والعربية وعلومها. والعكس

صحيح تمامًا أي لا يكفى أن يكون الناقد هذا مستوعبًا العربيّة وحدها والقرآن وعلومه دون إلمام كافر بخصائص اللغة المترجم إليها فرنسيّة كانت أو غيرها.

ومهما كانت الترجمة ودقتها وحرصها فلاشك أنها ستفقد النص الأصلى كثيرًا من جوانبه وخصائصه وما أكثر هذه الجوانب وتلك الخصائص.. إن باب ترجمة معانى القرآنى الكريم سيظل مفتوحًا على مصراعيه. وهذا واجب علمى قبل كل شيء.



## ثبت المراجع

## أوّلاً: نص القرآن وترجمات معانيه:

- ١- نص القرآن الكريم العربى، والترجمة الفرنسية. في طبعة مزدوجة اللغة (عربية فرنسية) المصرّح بها من مجمع البحوث الإسلامية بالأزهر سنة ١٩٨٥ ترجمة دونيس ماسون مراجعة الشيخ صبحى الصالح. مع مصادقة المجلس الأعلى للشنون الإسلامية بلبنان.
- ٢- الترجمة الفرنسية لمعانى القرآن الكريم. جاك بيرك الطبعة الأولى دار سندباد باريس سنة ١٩٩٠. والتي طلب الإمام الأكبر شيخ الأزهر من محمود عزب المدرس بكلية اللغات جامعة الأزهر مراجعتها وتصحيحها.
- ٣- الترجمة الفرنسية لمعانى القرآن الكريم جاك بيرك الطبعة
   الثانية المصحَجة دار البان ميشال باريس سنة ١٩٩٥.
- ٤- الترجمة الفرنسية لمعانى القرآن الكريم محمد حميد الله، مراجعة إدارة البحوث العلمية للإفتاء والتوجيه الدينى بالمملكة العربية السعودية طبعة دار البراق بيروت لبنان بدون تاريخ. (طبعة مزدوجة: النص القرآنى العربى مع الترجمة الفرنسية).

### دُانيًا؛ دراسات علميّة؛

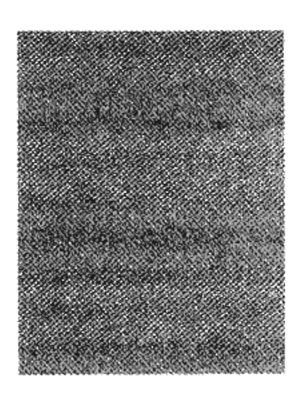
١ و٢ ـ محمد أركون: الفكر الأصولي واستحالة التأصيل (نحو

- تاريخ آخر للفكر الإسلامي \_ ترجمة وتعليق صالح هاشم) ص ££ إلى ٥٤. طبعة دار الساقي. بيروت لبنان، سنة ١٩٩٩.
- ٣- بيير برديو: تأمّلات باسكالية. (من خلال الفكر الأصولى ـ المرجع السابق).
  - ٤\_ محمّد أركون: المرجع السابق نفسه.
- إلى ٢٢ ـ الببلوغرافيا العامة لترجمات معانى القرآن الكريم ـ مركز الأبحاث للتاريخ والفنون والثقافة الإسلامية بإسطنبول ـ ١٩٨٦.
- ۲۳ إلى ۲۰ جمال الرفاعى: ترجمة معانى القرآن الكريم إلى العبرية \_ بحث بكلية الألسن جامعة عين شمس \_ القاهرة \_ سنة ١٩٩٥.
- ۲۱ ـ النيسابورى: غرائب القرآن ورغائب الفرقان ـ المجلد الأوَل ص ۸۹ . ص ۸۹ .
- ۲۷\_الـزرکشی: البرمان فی علوم الـقرآن ۱۹۵۷، المجلد الأوّل ص ٤٦٦. مُرُوِّرُ مِن المِرارِ مِن السَّورِي
- ٢٨ ـ الشاطبي: كتاب الموافقات ـ المجلد الثاني ص ٤٦، ص ٢٧.

# الفهرس

| ٣   | الإهداء                                          |
|-----|--------------------------------------------------|
| ō   | القدمة                                           |
| ١   | إشكاليات ترجمة معانى القرآن الكريم               |
| 11  | - مشكلة ثم إشكالية                               |
| ١٧  | - عالم الاستشراق ودنيا ترجمة معانى القرآن الكريم |
| ٣٦  | - تاريخ الإشكالية                                |
| ٤٦  | - الترجمة؛ صعوبات وأخطاء                         |
| ۸۸  | - ملاحظة عامة                                    |
| ١٠٥ | - استنتاجات                                      |
|     | -النراجع                                         |

مرار تعین ترسی به سادی مراز تعین ترسی به سادی



احصل على أى من إصدارات شركة نهضة مصر (كتاب/ CD) وتمتع بأفضل الخدمات عبر موقع البيع، www.enahda.com



