

اليــــوم يصـــدر عـن دار أخبــار اليـــوم أول كـل شهـــر

رئيس مجلس الإدارة: إبراهيم سعد

رئيس التحرير:

نبيسل أبساظسة

□ ینـــایــر ۱۹۹٦ □

Amsy

## محمود السنعدني

# اسعار كتاب اليوم في الخارج

| ديدر         | The second second second                              |
|--------------|-------------------------------------------------------|
| درهم         | ال،رب ۱۵                                              |
| ليرة         | ا، سيان ۱۰۰۰                                          |
| فلس          | 10++ 32351                                            |
| فلس          | الأرين<br>العمسراق ٧٠٠٠                               |
| فلس          | الـكــــويت ٥٥٠                                       |
| ريالات       | السعسسودية ١٠                                         |
| قرش <u> </u> | الســــودان ۲۲۰۰                                      |
| دينار        | تــــونس ۲                                            |
| سنتيما       | الجـــــزائـر ١٧٥٠                                    |
| ل. س         | سسسسوریا ۲۵                                           |
| سنت          | الصبشسية ١٠٠                                          |
| دينار        | البحـــريـن ١                                         |
| ريال         | سلطنة عمان ١                                          |
| سنت          | غـــــرة ۱۵۰                                          |
| ريال         | ج. اليمنيــــــة ١٥٠                                  |
| بنى          | الصنومال نيجريا ٨٠                                    |
| فرنك         | النستة للسانة الا                                     |
| درهم         | الإسمسارات ١٠                                         |
| ريال         | قطر ۱۰                                                |
| چ            | ان <u>ج</u>                                           |
| غربك         | الفاسيان ولسناء                                       |
| مارك         | المباشي سيناك                                         |
| لايرة        | $\tau \mapsto (_{j})_{i,j} = (\underline{b}_{j})_{i}$ |
| فلورين       | ه ولددا د                                             |
| ليرة         | Magdan and Jaka                                       |
| فرنك         | 11, . m.                                              |
| دراخمة       | Arraga and a                                          |
| شلن          | 8 - 1                                                 |
| كرون         | 1. Ad 25 min                                          |
| كرون         | Adding the Land                                       |
| روبية        | 7 m                                                   |
| سنت          | Mark Buy Jacks 125                                    |
| لكروزيرو     | 1.00                                                  |
| 57-          | التفيواء واستطيء كالا                                 |
| يسكت         | المسيالية بالوسيانة                                   |
| سدن          | forthermore of                                        |

#### ● الاشستراكات ●

جمهورية مصر العربية قيمة الاشتراك السنوى ٣٠ جنيها مصريا

### البريسد الجسوى

دول اتحاد البريد العربي ۲۰ دولارا اتحاد البريد الافريقي ۲۵ دولارا أمريكيا أو ما يعادله أوربا وأمريكا ۳۰ دولارا أمريكا الجنوبية واليابان واستراليا ٤٠ دولارا أمريكيا أو ما يعادله و يمكن قبول نصف القيمة عن ستة شهور

### مقسدمة الكتياب

### بقالم:

### فضيلة الشيخ محمد متولى الشعراوى

● استمع فضيلة الإمام الشيخ محمد متولى الشعراوى إلى فصول هذا الكتاب، قرأها عليه واحد من مريديه، فأبدى اعجابه بما جاء فيه، وأثنى على كاتبه ودعا له بالتوفيق والسداد.

ولما طلب منه مريدوه أن يكتب مقدمة للكتاب، رحب على الفور، وكتب هذه الكلمات الطيبات ●●

« ما أحسن ماسمعت، وما أروع مادعيت إلبه، وما أروع استجابتي له.

فالكاتب القدير الأستاذ محمود السعدني، الذي طوف بأدبه وفكره ماطوف، وأثرى المكتبة الأدبية والسياسية بما خلف، أهل لأن يجعل الله لدينه نصيبا من أدبه، وحظا من قلمه.

فهنيئا له حين يتوج رحلته القلمية بهذا الشرف العالى، الذى عاش فيه مع كتاب الله، وبدأه بأول مرحلة فيه، وهى الصوت الذى نطق، بعد الأذن التى استمعت، وأشاعت أنغام الجلال، في أذان الخلق جميعا.

ولقد كان الناس يحسبونه في أقل منازل الدين واليقين، لأنهم يرون في غيرهم أعلام علماء، وفحول مُعلِّمينَ معلِّمين.

وقد ارتضى هؤلاء الكبار. أن يكون حظهم من المجتمع في هذه المكانة، وارتضوا أن تكون مكانتهم عند الله، لأنهم الصدى الحلو

#### الفسلاف بريشتة الفنسان :

### سيدعبد الفتاح

# في البيدء كانت الكلمة !

### محبصود السعيدنى

هذا الكتاب - ألحان السماء - صدر أول مرة فى أول أبريل عام ١٩٥٩.. وقبل موعد صدوره بعدة أيام كان العبد شه يقيم في سجن القلعة متهما بالشيوعية! ولم تتح الفرصة للعبد لله للطلاع على الكتاب أو الاحتفاظ بنسخة من نسخه، لأن جميع النسخ اختفت من الأسواق خلال شهر رمضان.. ولم أتمكن من الحصول على نسخة من الكتاب إلا بعد ذلك بسنوات ومن فوق سور الأزبكية.. وحتى هذه النسخة ضاعت منى بعد ذلك، واضطررت إلى نشر بيان ناشدت فيه القراء الذين يحتفظون بنسخة من الكتاب أن يرسلوها لى شاكرين.

وتفضل أحد القراء فأرسل لى نسخة من الكتاب، واكتشفت بعد النظرة الأولى أنها فقدت بعض صفحاتها، وأن الزمن أكل الـرسوم والنقوش التى كانت على الغلاف.

وبعد فترة تلقيت صورة من الكتاب أرسلها لى مشكورا الشيخ أحمد الرزيقى.. القارىء المعروف... ولم أفكر في إعادة طبع الكتاب إلا بعد رحلة السياحة الطويلة التى قمت بها مرغما خارج مصر، وبعد أن اكتشفت خلال الطواف بأنحاء العالم العربى، كم هو ثمين هذا الكنز الذى وهبنا الله إياه، متمثلا في هذا الفن العظيم، فن قراءة القرآن الكريم.

من كلام الله وحسبهم أنهم كانوا جنودا لكلمة الله: ﴿ إِنَا نَحَنَ نَزَلْنَا الذَّكَرِ وَإِنَا لَهُ لَحَافُظُونَ﴾.

فهؤلاء من جنود الحفظ، وقادة التحفيظ، ومنهم استقبل العلماء مافسروا، وأخذ الفقهاء عنهم مااجتهدوا، وأخذ الأدباء منهم مادبجوا به عيون المقال، وفصل الخطاب.

فهنيئا لهم أولا، وهنيئا للكاتب الذى رفع اعتبارهم فوق كل اعتبار، وجعل كل متكلم في الدين، لايتكلم إلا بحجة ماأخذ عنهم، وبانضباط ماتلقى منهم، فهم الذين صححوا لكل لسان كيف يتكلم بالقرآن.

إن هذه الكتيبة من القراء الذين شدوا بألحان السماء، وبتأليف الله لهم، لم يكونوا مكررين لا أداء، ولا أصواتا، ولا لحنا، بل لكل واحد منهم نغم يخدم النص.

فمنهم قمة الأحكام كالحصرى مثلا، ومنهم قمة الصوت الجميل كعبد الباسط، ومنهم قمة الفن الرفيع الرائع، المستحيل الجميل، كمصطفى إسماعيل، ومنهم جامع كل ذلك فى ائتلاف لايرتفع فيه فن على فن كالشيخ محمد رفعت، فهو كل هؤلاء جميعا، ويزيد أنه عالم بما يقرأ، تستطيع أن تفهمه بمجرد نطقه للكلمة، ولحبيه ـ فى عصره ـ حكايات عن هذا الفهم الرائع لما كان يقرأ فى مسجد فاضل بدرب الجماميز.

فرحمهم الله جميعا ، ورضى عنهم، وجعل منهم أسوة للجيل القادم، لايستنكفون أن يكونوا كما تسميهم العامة «فقهاء» وهم في الحق «فقهاء» بمفهوم الخاصة.

ورعى الله الاستاذ السعدنى وجعل ماقدم فيهم تاجا لما قدم في سواهم، فسواهم خدم كلام الناس، وهؤلاء خدموا كلام الله.

بارك الله فيك يا محمود، وبارك منك، لتكون أسوة لإخوانك، فرسان القلم، ليجعلوا من كتاباتهم جانبا لله، فذلك خير وأبقى.

### محمد متولى الشعراوي

واكتشفت خنارج الحدود السر وراء الطلب الذى تقدم به الملك محمد الخامس إلى السلطات الفرنسية وهو في منفاه الإجباري للسماح له بالاحتفاظ بعدة أسطوانات للشيخ عبدالباسط عبدالصمد.

واكتشفت السر وراء استدعاء الشيخ الشعشاعي وزميله الشيخ شعيشع إلى بغداد لإحياء ليالى مأتم الملك غازى ملك العراق.

واكتشفت السر وراء إصرار عثمان حيدر آباد أحد أمراء الهند العظام وأحد أثرياء العالم في عصره على دعوة شيخ القراء الشيخ محمد رفعت لإحياء ليالى شهر رمضان في قصره العظيم ومقابل أي كمنة من الذهب يطلبها الشيخ رفعت.

وبعد عودتى إلى مصر هالنى مدى الفرق الرهيب بين مشايخ الأربعينات والخمسينات والستينات وبين مانسمعه الآن، خصوصا السادة المشايخ الذين احترفوا تلاوة القرآن في جهاز التليفزيون.. أصوات ملساء وأخرى صلعاء، وأغلبها بلا نبض ولا إحساس.

ما الذى جرى ؟ وكيف تغيرت الأحوال ؟ ولماذا انحدر المستوى على هذا النحو الذى لم يكن يتوقعه أحد على الإطلاق ؟ أين لجان الاستماع بأجهزة الاعلام؟ أين الأساتذة الكبار الذين كانوا حجة فى علم القراءات، كالشيخ محمد الصيفى والشيخ محمد الفيومى والشيخ منصور الشامى الدمنهورى ؟ أين أصحاب الحناجر الذهبية التى كانت تحلق بأفئدة الناس إلى السماوات العلا؟ كالشيخ منصور بدار والشيخ مصطفى إسماعيل والشيخ عبدالباسط عبدالصمد؟ أين المشايخ العظام الذين قدموا ألوانا من فن التلاوة كتب لها الخلود مع الأيام ؟ أين الشيخ الشعشاعى والشيخ عبدالعظيم زاهر والشيخ أحمد سليمان السعدنى والشيخ والشيخ والشيخ والشيخ عبدالعظيم زاهر والشيخ أحمد سليمان السعدنى والشيخ

محمد صديق المنشاوى والشيخ محمود على البنا والشيخ فريد السنديونى والشيخ محمود عبدالحكم ؟

وهناك أكدنوبة ضخمة تتردد هنا وهناك اختلقتها وأشاعتها جماعات الإرهاب، التى ترفع شعارات دينية، أكذوبة تقول: إن الصوت الجميل يتعارض معا القراءة الشرعية.. وهى أكذوبة بلا جدال، لأن سيد الخلق جميعا ونبى الإسلام ورسول الله إلى الناس جميعا سيدنا محمد بن عبدالله كان له رأى يختلف عن رأى جماعات الإرهاب.

فقد عزم الرسول الكريم على تعليق جرس كبير فوق سطح أول مسجد أقيم في الإسلام.. وبينما الصحابة منهمكون في رفع الجرس فوق سطح إلسجد، إذ جاء أحد الصحابة وقال للرسول: يارسول الله: لقد رأيت فيما يرى النائم أننى أصعد على سطح هذا المسجد وأنادى المسلمين للصلاة بدعاء، وراح الرجل يردد الدعاء الذي رآه في المنام: « ألله .. أكبر ألله.. أشهد أن لاإله إلا ألله.. أشهد أن لا إله إلا ألله.. أشهد أن محمدا رسول ألله.. حي على الصلاة.. حي على الفلام.. ألله ألا ألله إلا ألله...

وبدت السعادة على وجه الرسول الكريم وقال للرجل.. نعم مارأيت. وتهللت أسارير الرجل وتوجه قاصدا الصعود على سطح المسجد ليؤذن للصلة. ولكن الرسول الكريم استوقف الرجل بحزم وقال له: دع بلالا يؤذن، انه اندى منك صوتا.

هذا قانون من قوانين الاسلام وضعه الرسول الكريم صلوات الله عليه وسلامه، قانون يمنع الجمع بين وظيفتين فى وقت واحد، فمن حق هذا المسلم أن يحلم وهو مأجور على حلمه الجميل، ولكن يؤذن؟ فلا وألف لا. لأن رفع الآذان وظيفة سيدنا بلال، ولسبب بسيط، هو أنه اندى صوتا، وبعبارة أخرى، صوته أجمل وأمتع!

وإذا كان هذا هِو حكم رسول الله ونبى الاسلام، فمن هو هذا الذى من حقه أن يحكم بعد ذلك؟

كان الشيخ على محمود يرحمه الله يرفع الآذان من فوق مأذنة سيدنا الحسين فيجتمع عشرات الألوف في الميدان للاستماع إلى أذان الشيخ، واليوم نستمع إلى عشرات الميكرفونات عبر الشوارع والساحات، فنتمنى ان نهاجر بعيدا عن هذه الأصوات. كان الشيخ على محمود ينفذ وصية رسول الله، وهولاء السادة من أصحاب الأصوات القبيحة يتحدون رسول الله ويخالفون وصيته.

وكان لابد من اصدار هذه الطبعة الجديدة من الكتاب. وهناك قضية أخرى.. فقد كنت أعلم وأنا أشرع في كتابة سطور هذا الكتاب اننى أخوض في حقل الغام. والسبب أن السادة المشاهير من قراء القرآن صاروا كنوادي كرة القدم، لكل منهم معجبون ومتعصبون وأنصار. ولقد حدث ماتوقعته بالتمام والكمال، عندما هاحمت الشدخ الطسلاوي لجهله وضيق أفقه وعدم اعتراف بأحد غبره من القراء، اتصل بالحاج إبراهيم نافع وهمس له بأنه يخشى أن يكون وراء الهجوم عليه القارىء الدكتور نعينع. وعندما وصفت الشيخ نعينع بما يغضب ويرضى الله، اتصل بالصديق اللواء عبدالحليم موسى وهمس ليه بأنيه يخشى أن يكون وراء الهجوم عليه الشيخ الطبلاوي. أما الشيخ الطبلاوي فقد لقنته درسا لاأعتقد انه سينساه، عندما اتصل بي تليفونيا معاتبا، فأغرقته في بحر من الأدب الرفيع ومن بحر الشاعر الكبير الحطيئة ومن بحر أجداده وأحفاده وإلى أخر العنقود الشاعر عبدالحميد الديب. أما الدكتور نعينع فلم أظفر به بعد، وأرجو أن يلهمه الله فىتصل بى شفاهة أو تحريرا وأرجو أن يقويني الله لكى أجعله يفهم انه ليس كل الخيل يصلح للرهان!

كما انهالت على العبدش عشرات الخطابات من القراء، كل قارىء يريد من العبدش أن يضع قارئه المفضل على رأس قائمة القراء.

وسأكتفى في هذا الكتاب بعرض نموذج واحد من هذه الخطابات واخترته لعدة أسباب من بينها أن صاحب الخطاب يعيش في البرازيل واسمه يحيى عاصم، كما أنه يبدو من سطوره سميع قديم ومن أنصار الشيخ كامل يوسف البهتيمى. وهو غاضب لأننى حشرت الشيخ الشعشاعي والشيخ الحصرى بين عمالقة القراء ، كما أنه زعلان لأننى تجاهلت الشيخة سكينة حسن، وهي في رأيه السيدة الأولى وربما السيدة الوحيدة التي نقشت اسمها على صفحات فن تلاوة القرآن الكريم.

على العموم. هذا هو كتابى: « ألحان السماء » بين أيديكم، وأرجو أن أكون قد أديت الأمانة، وكما ينبغى أن تكون. وأرجو أن يكون للعبدش أجر المجتهد، وفي الاسلام للمجتهد المخطىء أجر واحد وللمجتهد المصيب أجران. وألف رحمة ونور على المشايخ الكبار الذين سبقونا إلى رحاب الله. ونسأل الله التوفيق للمشايخ الذين على قبد الحياة!

### محمود السعدنى



الأصوات كالوجوه لكل منها سحنة خاصة! هناك اصوات تنفر منها.

وأصوات تدخل السرور عليك، وأصوات ترتاح اليها، وأصوات تجعلك \_ بالرغم منك \_ تعشقها وتحبها.

والأصوات كالمعادن بعضها كالصفيح، وبعضها كالفضة وبعضها له بريق الذهب، وبعضها له رنينه، ويندر جداً .. أن يكون الصوت من ذهب .

من هذه الأصوات النهبية صوت الشيخ مصطفى اسماعيل، وفي الماضى القريب كان صوت الشيخ منصور بدّار، الذي اعتزل القراءة وآثر الراحة في قريته.

ولكن هناك من بين الأصوات التى سمعناها ــ وما أكثرها ـ صوت يقف فريداً غريباً باهراً ، وسر غرابته ـ فى رأى العبد لله ـ انه استمد طبيعته من جذور الأرض ، إنه صوت المرحوم الشيخ محمد رفعت .. صوت الشعب .. فمن أصوات الشحاذين والمداحين والندابين والباعة الجائلين ، استمد المرحوم الشيخ محمد رفعت صوته . فخرج مشحونا بالأمل والألم، مرتعشا بالخوف والقلق عنيفا .. عنف المعارك التى خاضها الشعب، عريضا .. عرض

الحياة التى يتمناها .. ولذلك كتب لهذا الصوت البقاء وسيظل إحدى علامات الطريق ف تاريخنا الفنى الطويل .

ولقد نشأ الشيخ محمد رفعت في حيى شعبى ومات فيه، وفي حي البغالة والسيدة زينب اصطخبت بأسماع الفتى الضرير الصغير أصوات كثيرة، استطاع أن يخزن منها ذخيرة ضخمة، واستطاع بعد ذلك أن يمضعها ويهضمها وأن يستخرج منها في النهاية صوته الخالد الذي نفذ إلى أعماق الناس فأبكاهم وأشجاهم ... وهزهم هزاً.. ولا يهز أعماق الناس كالحقيقة والصدق. ولقد كان الشيخ صادقا في إنفعاله، وكانت طبقات صوته ونغماته حقيقية مأخوذة من واقع الناس، ومن فنونهم، من أسواقهم وندواتهم وأفراحهم البسيطة.. وأحرزانهم العنيفة.. ومعاركهم القاسية مع الحياة .

ولكن الفنان العملاق رفعت لم يقنع بدراسة فنون البسطاء، بل راح ينهل من الفن الموسيقى الرفيع، وعندما مات خلف ثروة كبيرة من اسطوانات باخ وموزارت وبيتهوفن وليست، وعدة اسطوانات أخرى للعازف الكبير باجانينى، وكان رفعت يقضى أمسيات طويلة مع هـؤلاء العباقـرة الأفذاذ يستمـع إلى النغم الرائع الـذى أبدعـوه فظل مخلدا على الزمان.

ومن الدراسة الشاقة الطويلة للنغم الرائع وفنون الشعب، استطاع رفعت أن يبقى ف عالم الفنون راسخا كالهرم، خالدا كرسالات الأنبياء .

ولم يكن من قبيل المصادفة أن يقترن ظهور الشيخ محمد رفعت بظهور عبقرى من نفس الطراز هـو الشيخ سيد درويش، لم تكن مصادفة ، فقد كان الشعب قد اكتمل وعيه ونموه وترجم هـذا الموعى وهـذا النمـو بثـورة ١٩١٩، وفي خلال الثـورة كان سعـد زغلـول يمثل روح الشعب الصلبة القوية المصممة على السير في

الطريق الذى بدأه حتى النهاية ، وراح سيد درويش يلحن صيحات الشعب السياسية والاجتماعية، وراح رفعت يلحن حياة الشعب الروحية .

ليست هذه مبالغة، فسيد درويش ورفعت كانا زعيمين من طراز سعد، وكما التقت طبقات الأمة وطوائفها حول سعد، وكما طربت السيد درويش، تراها و هنا العجب و تلتف حول رفعت بطوائفها، فلم يحدث قط قبل رفعت أن استمع أقباط مصر إلى قارىء، بل إن استماعهم إليه كان بشغف وبحب وبإعجاب شديد.

بل إن عظمة رفعت امتدت إلى خارج هذه الحدود، فقصة الضابط الكندى الذى انتهز فرصة وجوده فى مصر خلال الحرب العالمية الثانية، وطلب من مدير الاذاعة أن يسهل له مقابلة رفعت، وعندما التقى به بكى الضابط الكندى وقال: لم أكن أعلم أنه أعمى، والآن ،رفت سر الألم العظيم الذى يفيض به صوته العبقرى.

وحكايات أخرى كالأساطير شاعت عن الشيخ وذاعت .. وقصة الشورة التى أعلنها المستمعون عندما نشب خلاف بين رفعت ومحطة الاذاعة، حتى إن بعضهم هدد بعدم الاستماع إلى الراديو بالمرة، وهدد البعض الآخر بعدم دفع الضريبة إذا لم تخضع الاذاعة لرغبات رفعت العظيم، وقصة أبخل وأغنى رجل في العالم عثمان حيدر أباد الذي طلب من العبقرى الشيخ أن يحضر إلى الهند مع «حاشيته » وبأجر مائة جنيه في اليوم الواحد مع التكفل بنفقات الرحلة والاقامة من جيب الثرى البخيل، وتقول الحكاية أو الاسطورة: إن رفعت رفض عرض الرجل وفضل إحياء ليالى الفقراء بالمحان.

والعبد لله شخصيا لا يعرف إذا كانت هذه القصص حقيقية أم من نسج الخيال. ولكنها على أية حال ترينا كيف أصبح رفعت

بطلا شعبيا مثل عنترة وأبوزيد الهلالى ينسج الناس حوله قصصا خرافية، ولكنها في الوقت نفسه تترجم مشاعر الناس البسطاء نحو الرجل العظيم، وعندما كان رفعت حيا يقرأ في جامع فاضل باشا لم يكن أحد من المستمعين يتصايح أو يرفع عقيرته بعبارات الطرب والانسجام. كما يفعل المستمعون اليوم مع المشاهير من القراء .. كان فن رفعت الأصيل يجبرهم على الصمت ويقيدهم في أمكانهم، يحتملون أحيانا فوق طاقتهم من ضيق المكان، ومن حرارة الحو لمستمتعوا بالصوت العيقرى العظيم .

هذه الحقيقة البسيطة تكفى وحدها ـ دون حاجة للأساطير للدلالة على عبقرية صوته الغريب.

وحقيقة أخرى أبلغ دلالة، فالغالبية العظمى من الأشرطة التى تذاع اليوم للشيخ محمد رفعت لم يكن لـ لاذاعة فضل فيها ، بل الفضل كله يرجع إلى عشاق الشيخ الذين لم يـ كونوا على صلة صداقة أو معرفة بالشيخ. بل دفعهم الحب الصادق والاعتراف بعبقرية صاحب الصوت إلى تسجيل كل سور القرآن دون ماهدف الا هدف الاحتفاظ بهذا التراث الخالد ،العظيم فنرى أحد البشوات هو زكريا مهران يحتفظ بتسجيلات الشيخ دون أن يكون قد رأى الشيخ مرة في حياته .

وهناك تاجر وطنى كبير، وموظف سابق، وعمدة من عمد الأرياف يحتفظ ون بنفس الشيء لأنهم أدركوا بفطرتهم الفنية السليمة أن هذا الشيء يجب الاحتفاظ به .. لأنه ثمين .

دليل الحكايات الخيالية والحكايات التى حدثت فعلا دليل خطير خلاصته أن هذا الشعب الذى ظلمناه طويلا ولايزال بعض أدبائنا الكبار وفنانينا الكبار الكبار سنا ويتهمونه بفساد الذوق وعدم التقدير وعدم الإحساس الفنى. شعب أصيل. أصيل في وعيه،

أسيل في تذوقه، وتقديره للفن.. على شرط أن يكون فنا حقيقيا

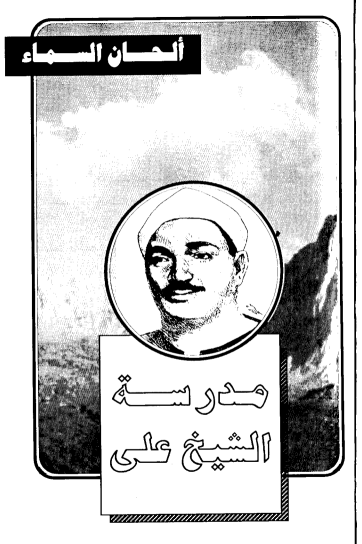
وقد يقول قائل: ربما كان التقدير الذي حظى به رفعت راجعا إلى ب الناس وتقديرهم للدين، وهو قول غير صحيح .. فقد كان مع رفعت مجموعة من القراء لا يمكن حصرها .. ولا تجاهلها، وكان من بينهم عباقرة لمعوا فجأة ثم طواهم النسيان، ولم يبق من بين الجموع الحاشدة إلا رفعت وحده خير شاهد على أن الفن الأصيل مقى .. وما عداه بزول!

وحتى بعد موت رفعت، وبعد أن ضاع أخلد أعماله .. وهو صوته، وبقيت عدة أشرطة قديمة سيئة التسجيل، بعضها يسىء الى رفعت أكثرٍ مما يحسن إليه، رغم هذا كله. فقد أثبت الشعب أنه وفاء منقطع النظير .

مثلا .. وهذه حقيقة وليست خرافة. أقسم أحد كبار الجزارين أن جسد العبقرى لن يدفن إلا في المقبرة التي أعدها له، وكان قد أعد في مسمت وبلا ضجيج مقبرة عظيمة تليق بعظمة البراحل الكريم، وأصر الجزار الطيب على أن يحمل نعش الشيخ بنفسه إلى مشواه الأخبر.

ووفد على ماتم الشيخ الاف من مختلف أنحاء البلاد لم تكن لهم صلات بالشيخ إلا صلة التقدير والاعجاب.

ولكن مفتى سوريا عندما سمع الخبر قال ولحيته مبللة بالدموع: رحم الله شبابه فقد جدد شباب الإسلام، ولايـزال مجهـولون كثيرون يـزورون قبر الشيخ في صمت ليقرأوا الفاتحة على روح الفقيد. وإلى عهد قريب كانت في العاصمة وأنحاء أخرى متفرقة من البلاد مقاه تخصص لمستمعى رفعت قاعات بـداخلها ايستمتعوا بما تبقى من فن الشيخ في هدوء.



وقد حدث أن قطعت محطة الاذاعة إرسالها أكثر من مرة لتذيع على الناس بشرى العثور على شريط جديد للشيخ. ويذاع الشريط ويكون حديث الناس فى كل مكان. وسيظل رفعت حديث الأجيال كفنان عملاق إلى زمن بعيد.

وسيأتى يوم تصبح فيه للفنون الرفيعة الخالدة جامعة، ويكون صوت محمد رفعت على رأس هذه الفنون، والسبب \_ كما أوضحنا من قبل \_ هو أن كل فن خالد جميل يجب أن يستمد وجوده من حياة الناس من فنون الشعب .

ولقد كتبت مرة سابقة عن رفعت، فقلت: إن سبب خلوده يرجع إلى أن صوته كان من السماء، والآن اعترف بخطئى وأعود فأقول: إن سر خلود الشيخ يرجع لسبب واحد. أن صوته العبقرى نبع من أمال الناس والآمهم من أسواقهم وحواريهم. ومن أفراحهم الساذجة، وأحزانهم العنيفة، بعبارة أبسط. لقد كان صوته من جذور الأرض، كان صوته هو صوت الشعب!

خان لسعد زغلول قارىء خاص هـ و الشيخ محمود البربرى، وكان سعد زغلول لا يرتاح لسماع أحد سواد، وكان الشيخ البربرى يلقب نفسه «بمقرىء سعد»، ولعله كان القارىء الوحيد الذى لم يكن يلحن في تلاوته، كان يقرأ القرآن وكأنه يتحدث، وكان يصف تلاوته بأنها القراءة الشرعية الصحيحة.

وكان مغرما بالإعادة .. ولذلك كان يظل أحيانا ساعة كاملة لا يقرأ سوى أيات قليلة. في عام ١٩١٩ .. اشترك قراء القرآن في المعركة .

كان الشيخ منصور بدّار يتلو القرآن كل مساء في الجامع الأزهر .. والشيخ محمود البربرى يقضى أياما بائسة في السجن، فقد اعتقله الانجليز بتهمة أنه صديق لسعد زغلول، وأنه كان يؤدى له خدمات وطنية، وكان الانجليز على حق، فقد كان الشيخ البربرى يخفى كل مساء وهو خارج من بيت الأمة الاف المنشورات تحت ردائه الدينى الفضفاض، وذات مساء اكتشف الانجليز السر عندما كان الشيخ

البربرى.. يجتاز بوابة « بيت الأمة »، وقد نسى إحكام إغلاق جبته وانهالت من داخلها مئات المنشورات على الأرض.

وف السجن كان الشيخ البربرى يجمع حوله كل المسجونين بتهمة الوطنية.. ويظل الساعات الطوال يقرأ لهم بصوته الشجى حتى أقلق ذلك خاطر الإنجليز فحبسوه في زنزانة منفردة.. ولكن هذا لم يمنع الشيخ البربرى من مواصلة القراءة وهو داخل الزنزانة، وبصوت أعلى ليتمكن كل من في السجن من سماعه، وظل الشيخ البربرى يقرأ في ذكرى سعد كل عام حتى مات، وربح في حياته كثيرا ولم يترك خلفه شيئا. وعندما نفى سعد إلى مالطة، قدم الرجل نفسه لسلطات الاحتلال طالبا نفيه مع الزعيم ليقرأ له القرآن هناك، ورفضت سلطات الاحتلال عرض الشيخ البربرى، ولم يكتف بهذا، بل راحت تطارده في رزقه، وكان المأتم الذي يسهر فيه تحيطه دائما مجموعة من جواسيس الإنجليز، واستغل الوطنيون الفرصة فكانوا يستدعون الشيخ البربرى عدو الإنجليز — دائما في مأتمهم، بل كانوا يقيمون الشيخ البربرى عدو الإنجليز — دائما في مأتمهم، بل كانوا يقيمون احيانا مأتم وهمية ليسهر فيها الشيخ نكاية في الإنجليز.

ومات الشيخ البربرى بعد أن عمر طويلا.. وكان على راس المشيعين لجنازته مكرم عبيد.. فقد كان تلميذا له فى أيام مضت.. أيام الثورة.. وقليلون يعرفون أن مكرم عبيد كان يقرأ القرآن وبطرية آ الشيخ محمود البربرى، ولم يكن للشيخ تلامية سوى رجلين، أحدهما مكرم عبيد، والثانى كان يقرأ القرآن فى جامع الخازندار، وبنفس طريقة الشيخ البربرى.. واسمه الشيخ سعيد نور.

قصة كفـاح الفتى الريفى الصغير الذى هـاجر من قريتـ ه شـعشاع بـالمنوفيــة إلى القاهـرة عام ١٩١٥، ليقــرا القرآن فيهـا بصوت. قـ وى

ميل، قصة حافلة تستحق التسجيل، ومنذ ذلك العام، عام ١٩١٥، والشيخ الشعشاعي يقرأ باستمرار، وهو يصعد السلم درجة درجة.. حتى بلغ في النهاية آخر درجات السلم وحوله هالة ضخمة من المجد، وفي يمينه ثروة طائلة عبارة عن مجموعة من الأسطوانات بصوته القوى، ومجموعة أخرى من الأسطوانات بأصوات العباقرة الذين عاصروه.

بدأ الشيخ الشعشاعى مع أحمد ندا وعلى محمود ومحمد رفعت ومحمد الصيفى، وبدأ مثلهم بأجر خمسين قرشا في الليلة الواحدة، وشهد خلال تاريخه الطويل أياما حافلة، قرأ في مآتم شروت وعدلى وسعد زغلول ومحمد محمود وأحمد ماهر والنقراشي، واشترك مع ثلاثة غيره في إحياء ليالى مأتم الملك فؤاد، وطار من مصر إلى العراق ليقرأ في مأتم الملكة الأم، وبدعوة من الحكومة العراقية.

واشترك مع الشيخ محمد رفعت فى آخر ليلة للشيخ رفعت قبل أن يدهمه المرض الخطير الذى قضى عليه، وأتيحت له فرصة لم تتح لغيره من القراء، فقد أدى فريضة الحج ، وقرأ القرآن بعد صلاة المغرب فى الحرم النبوى، وكان المسجد النبوى يضيق بمئات الألوف من المصلين من كافة أنحاء العالم الإسلامي.

وقد أذاع الشيخ من جميع محطات الإذاعة العربية في العالم، وهو يقرأ سورة الكهف أسبوعيا — كل يوم جمعة — في مسجد السيدة زينب، وهناك كثيرون من القراء الجدد الذين يتعصبون للشيخ ويفضلون صوته على جميع الأصوات، وكان الشيخ الشعشاعي يتساوى في المرتبة والأجر مع الشيخ رفعت، والشيخ على محمود، وكان أجرهم ٢٥ جنيها في الساعة، و ١٠٠ جنيه في الليلة، ومع ذلك البتعد الشيخ الشعشاعي عن محطة الإذاعة المصرية فترة، لأن أحد موظفيها وجه إليه عبارة اعتبرها الشيخ إهانة له، والشيخ الشعشاعي

عاش طويلا، وعلى الرغم من ذلك ظل محتفظا بصوته العميق القوى حتى مات، وكان باستطاعته وبدون مكبر صوت أن يقرأ فى عدة ألوف من الناس ولساعات طويلة دون أن يحس إرهاقا.

وللشيخ الشعشاعي لون خاص في التلاوة فهو لم يقلد أحدا من القراء الذين سبقوه، كما أنه لم يظهر حتى الآن من حاول تقليد صوت الشيخ، والسبب، هو أن الطريقة التي يقرأ بها الشيخ تحتاج إلى صوت قوى فتى.

وماأندر الأصوات القوية في دولة القراء، ولقد سار ابنه الشيخ إبراهيم على طريق والده، وقرأ بأسلوبه عندما حل محله في قراءة سورة الكهف يوم الجمعة في مسجد السيدة زينب، ولكن الابن رغم تفوقه واجتهاده لم يصل إلى الذروة التي وصل إليها والده العظيم.

ولقد حاول البعض التفريق بين الشيخ رفعت والشيخ الشعشاعى، ولكن المحاولات كلها فشلت، وعندما سائلته بعد موت رفعت عن رأيه في صوت الشيخ، كان جوابه: صوت رفعت نادر وكلنا في خدمة القرآن.. وكان بسيطا في معيشته، متواضعا في سلوكه، وكانت امنيته أن يقرأ مرة أخرى في الحرم النبوى، وحوله مئات الالوف. من أبناء العالم الإسلامي.

•••

واحد فقط في مصر يستطيع أن ينزعم بحق أنبه تلميد الشرع على محمود، فقد عناصره مدة طويلة من النزمان كأحد أفراد بدا الله، ذلك الرجل هو الشيخ طه الفشني.

اتصل الشيخ طبه الفشنى بالشيغ على محمود، والأنام في قد المحدد، وكنان الشيخ طبه الفشنى بالشيخ على محمود، والأنام في قد المحدد، وكنان الشيخ طبه شنابنا أخسرى، ثم لم يلبث أن بهره صوت الشراف المحمود وطريقته الفذة في الأداء، وما يتمتع به من صوت عسق هي يهز وجدان الناس.

وطاف الشيخ طه مع الشيخ على مناطق مصر كلها، وسهر معه الليالى الطوال، وعاش معه حياته المجيدة الحافلة، وفى ليلة من ليالى عام ١٩٣٩، قدم الشيخ على تلميذه الأول للجمهور فحل محله فى ليلة خالدة فى حياة الشيخ طه، واستقبله الناس بالتقدير.. فقد كان الشيخ طه أقدر الناس على استيعاب طريقة أستاذه، ومن ثم أقدرهم أيضا على أن يسد الفراغ الكبير الذى سيخلفه الشيخ على محمود.

وفي عام ١٩٤٢، أصبح للشيخ طه فرقة يرأسها، ولمع نجمه سريعا فأذاع من محطة القاهرة، ومن محطات الإذاعات الخارجية، ولم يكتف بالتواشيح.. بل ظل يقرأ القرآن شأنه في ذلك شأن الشيخ على، وارتفع أجره بعد ذلك إلى عشرة جنيهات في الإذاعة، وثلاثين جنيها في الليلة الواحهة، وعندما مات الشيخ على - قفز أجره إلى مائة جنيه في الليلة، إذ لم يعد أحد هناك سواه.

و ميات من عمره يعيش ف والشيخ طه الفشنى كان في الثانية والأربعين من عمره يعيش ف بيته بمصر الجديدة، وله بيت آخر هجره منذ عدة أعوام في الحارة التي كان يسكن فيها الشيخ على محمود، والشيخ محمد سلامة.

وأعظم الأصوات بالنسبة إليه هو صوت المرحوم الصيفى، والشيخ محمد رفعت، ويصفه بأنه فلتة لن يجود بمثلها الزمان.

وهو من عشاق صوت الشيخ مصطفى إسماعيل.. ومن أشد الناس إعجابا بطريقة الشيخ الصيفى فى الأداء.. حدث مرة أن كان الشيخ طه ينشد التواشيح فى ليلة مولد بديروط.. وعندما جاء عند مقطع «استقر به المقام»، أقسم أحد العمد الجالسين بالطلاق أن يظل الشيخ يردد هذا المقطع حتى الصباح.

وظل الشيخ الفشنى يبردد المقطع حتى بزغ نور الفجر، ثم غادر الصوان على عجل واستقل أول قطار إلى القاهرة، ولكن والحق يقال، كان الشيخ الفشنى هو عمدة فن التواشيح والإنشاد الدينى بعد

الشيخ على محمود، ولكن حظه فى التلاوة كان متوسطا، وعندما بدأ قلد طريقة الشيخ مصطفى إسماعيل، ولكنه عدل عنها بعد ذلك وأصبح له طابعه الخاص، وبعد موت الشيخ طه الفشنى بسنوات طويلة، منحه الرئيس حسنى مبارك وساما تقديرا لدوره المجيد ف خدمة القرآن الكريم.

والغريب أنه في حياة الشيخ طه الفشني.. لمع في مجال الإنشاد الديني بعض المشايخ الذين أنعشوا هذا الفن وأشروه، منهم الشيخ عبدالسميع بيومي، والشيخ محمد الفيومي، أحد أفراد بطانة الشيخ على محمود، والشيخ محمد الطوخي، وهو علم من أعلام هذا الفن، على الرغم من أنه يعيش بنصف كلى، ثم جاء الشيخ النقشبندي ويحمه الله وقد بهر الناس بأدائه الرائع وبصوته الواضح القادر على الأداء في كل المقامات، ثم جاء نصر الدين طوبار..

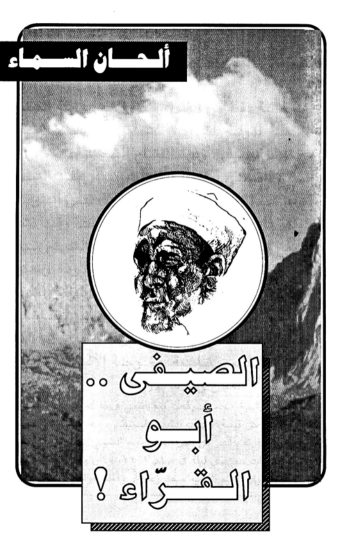
وقد تأثر نصر الدين بطريقة دراويش الطرق الصوفية، وكان الفضل فى ظهوره وانتشاره للفنان زكريا الحجاوى، لم يبق من الرائحة الحلوة القديمة إلا الشيخ محمد عمران، وبوفاته نستطيع أن نقول إن دولة الإنشاد الديني والتواشيح صارت إلى زوال!

وأغرب شيء أن موت الشيخ محمد عمران آخر العنقود في مدرسة الشيخ على لم تشر إليه أية جريدة أو مجلة، ولم يذع خبر وفاته في أية إذاعة، حتى صديقه الحميم جلال معوض سمع الخبر من العبدش بعد شهر من وفاته، والعبدش عرف الخبر بالصدفة من قارىء صديق بعد ثلاثة أسابيع من رحيله، وهو دليل أكيد على أن العملة الرديئة تطرد العملة الصحيحة من السوق، وعلى أن الزمن الحاضر فقد موازينه...

والآن أصبح أى شىء مثل كل شىء، وحل مخبأ التليف زيون الذى يطلقون عليه (مسجد التليفزيون)، من باب الدلع، محل جامع السلطان حسن، والأزهر الشريف، وجامع السلطان أبوالعلا، وجامع

السيدة زينب، وجامع الرفاعي، وجامع شيخ العرب أحمد البدوي، وجامع المرسى أبو العباس.

والآن.. لا أحد يدرى إلى أين نسير؟! بعد أن أصبحت التلاوة بالواسطة، والإنشاد الدينى بالحلوانى، وانعدمت الفروق بين المشايخ الذين يسرحون في أروقة التليفزيون، و.. ليس لها من دون الله كاشفة ، والأمر شمن قبل ومن بعد؟!!!



ثلاثة فقط من القراء ظهروا مع بداية العصر الـذهبي لدولـة التلاوة.. المشايخ: محمد سلامـة، ومحمد الصيفي، وعبدالفتاح الشعشاعي، وكان الشيخ الصيفي أولهم، إذ ذاع صيت بعد الشيخ أحمد ندا والشيخ على محمود، وفي نفس الوقت الذي ذاع فيه اسم الشيخ محمد رفعت، وقد نشأ الشيخ الصيفي في حارة واحدة مع الشيخ ندا، والشيخ سلامة، والشيخ على محمود.. وسكن الحارة قارىء أخر هو الشيخ طه الفشني.. وعندما لمع اسم الشيخ الصيفي، كان الشيخ ندا يتقاضى جنيها كاملا في كل ليلة، كان ذلك عام ١٩١٥، والحرب العظمى ناشبة، وموجة الإفلاس تدمر بيوت تجار القطن وملاك الأرض.

وكان الشيخ محمد رفعت يتقاضى فى ذلك الوقت خمسين قرسا عن كل ليلة، وكذلك الشيخ الصيفى، وعندما ارتفع أجر الشيخ ندا، ارتفع أجر كل القراء.. وأصبح الشيخ الصيفى يتقاضى عشرة جنيهات عن كل ليلة فى عام ١٩٣٧، وكان واحدا من أربعة قراء أحيوا ليالى مآتم الزعيم سعد زغلول، والملك فؤاد.

وكان هـ و القارىء الوحيد الذى رفض أن يقرأ في قصر فاروق في أشهر رمضًان الخالية، وذهب إليه ناظر الخاصة الملكية يستفسر منه عن سبب الرفض.

وأجاب الشيخ الصيفى: بأن صحته لإتساعده.

وقال ناظر الخاصة: ولكن مولانا يحب أن يسمعك، فرد عليه الصيفى في هدوء: ولكنى أقرأ في الراديو، ويستطيع مولانا أن يسمعنى جيدا، وعندما مات الشيخ على محمود، وكان قارىء المسجد الحسيني، أصبح الشيخ الصيفى قارئا للمسجد، وكان للشيخ الصيفى رأى في القراء، ولكنه كان يحتفظ به لنفسه، ولا يعلنه على الناس.

قال لى ذات مرة : إن أعظم الأصوات التى سمعها في حياته هو صوت الشيخ محمد القهاوى، والشيخ منصور بدار، ويأتى بعدهما الشيخ مصطفى اسماعيل، سالته: ومحمد رفعت؟! فقال على الفور: صوت محمد رفعت لم يكن كبقية الأصوات تجرى عليه أحكام الناس، لقد كان هبة السماء.. والشيخ الصيفى كان صديقاً للمرحوم الشيخ محمد رفعت حتى مات، وكان هو الوحيد من بين القراء الذى لازمه أربعة أيام كامل قبل أن يموت.

وربح الشيخ الصيفى كثيراً وأنفق كل ما ربحه على أبنائه، وعلى أصدقائه، وله ابن عمل مخرجاً في السينما هـ والاستاذ حسن الصيفى، وعاش ومات في نفس الحارة التي نشأ فيها مع الشيخ ندا، والشيخ على محمود، والشيخ محمد سلامة، وفي حجرة الاستقبال في منزله صور كل هؤلاء الاعلام.

ومعها أيضا صورة المرحوم الشيخ سيد درويش، وقال لى الشيخ الصيفى وهو يتأمل في الصورة جيدا: هذا الرجل \_ يقصد سيد درويش \_ أحدث انقلابا في فن الموسيقي.. وهذا الرجل \_

يقصد الشيخ على محمود \_ أحدث انقلابا آخر في فن الموشحات، وقد مات الشيخ الصيفى في السبعين من عمره .. وقبل ذلك اعتزل إحياء الليالي، واكتفى بقراءة سورة الكهف في مسجد الامام الحسين، ولقبه في دولة التلاوة أبو القراء!

### الشيخ القهاوى

سألت الشيخ رفعت مرة قبل وفاته: أى واحد من القراء تحب سماعه أنت يا شيخ القراء؟ وابتسم الشيخ رفعت لل رحمه الله وأجاب ونفس الابتسامة على شفتيه: لا داعى لهذا الاحراج، إنهم حميعاً مجيدون. مع دلتا

قلت: إذن أيهم أفضل من بين الذين انتقلوا إلى رحمة الله؟ وهنا اعتدل الشيخ محمد رفعت وراح يهز رأسه يميناً ويساراً، وكأنما قد هز السؤال حنينه إلى تلك الأيام البعيدة الجميلة.. أيام زمان.

قال الشيخ رفعت: كلهم كانوا مقتدرين على الأداء، ولكل منهم لون، فلا تستطيع أن تفضل واحداً على الآخر، ولكن كان أجملهم صوتا الشيخ محمد القهاوى، وكان صوته من أجمل الأصوات وأرقها وأعذبها وأشدها حنينا وحنانا وضراعة.

كانت المرة الأولى التى اسمع فيها اسم الشيخ القهاوى، فليست له شهرة الشيخ أحمد ندا، أو الشيخ على محمود، وكانت شهادة الشيخ رفعت وحدها كافية لمعرفة مدى ما كان يتمتع به من جمال الصوت، ولقد ظهر القهاوى فى نفس الفترة التى ظهر فيها الشيخ ندا، والشيخ رفعت، والشيخ على محمود، وغيرهم من الفرسان، ولكن الليالى الطويلة التى سهرها قضت عليه قبل فوات الأوان.

لقد كان رحمه الله في فناناً، وكان يعشق الليل، ولم يره أحد في الشارع قبل الغروب، وربح كثيراً وأنفق ماريحة في مجالس الاصدقاء.. وكان من أصدقاء الشاعر حافظ إبراهيم، والشيخ

البشرى، والدكتور محجوب ثابت، وكان القراء يرفضون الاشتراك معه في ليلة واحدة، فقد كان الجمهور يرفض أن يستمع لأحد بعد الشيخ القهاوى، حدث مرة في حى السلخانة ان قامت معركة في ماتم كان يقرأ فيه الشيخ القهاوى، مات فيها أربعة، ونقلت عربات الاسعاف أكثر من عشرة إلى المستشفيات، وكان السبب هو الشيخ القهاوى، وسجل محضر البوليس أن المعركة نشبت لأن أحد الفريقين المتنازعين قال كلاماً اعتبره الفريق الآخر ذماً في الشيخ.

ومات الرجل وهو في قمة مجده، وكان وقتئذ في التاسعة والأربعين، ولم يترك خلف اسطوانة واحدة تسجل صوته، وكان أداؤه غريباً كصوته، يبدأ بطبقة عالية، وبإلقاء سريع، ثم ينتهى إلى عدوبة وطبقة خافقة مع مد طويل عند خاتمة الآية، ومن الذين قلدوا طريقته الشيخ محمود على البنا، مع أن الشيخ البنا لم تتع له فرصة الاستماع إلى صوت الشيخ القهاوى.

وقال لى الشيخ الصيفى، وهو يتحدث عن الشيخ القهاوى.. رحمه الله: إن كل الاصوات التى سمعتها والتى ستسمعها من خشب، وصوته وحده كان من الذهب، ولكن صاحبه انصهر فى بوتقة الليالى.. ومات قبل الأوان!

# صوت من الغابة

كان في جامع الخازندار رجل اسمر اللون يقرأ القرآن بطريقة غريبة كلها شجن تستدر الدموع من العيون التي لم تعرف طعم الدموع قط، هذا الرجل اسمه الشيخ سعيد نور.

وبالرغم من أن الرجل لم يقراً في الأذاعة الا مرة واحدة، إلا أنه يتمتع بشهرة تفوق شهرة بعض قراء الاذاعة، وسر شهرة الشيخ سعيد أنه يقرأ القرآن بطريقة تختلف عن الطريقة المعروفة.. طريقة القراءات.

وبهذه الطريقة نفسها كان يقرأ قارىء آخر من قبل هو الشيخ محمود البربرى، وتسرى بين العامة شائعة ان هذه الطريقة هى وحدها الطريقة الشرعية التى يرضاها المحافظون، المهم أن الطريقة التى يقرأ بها الشيخ سعيد نور طريقة عجيبة تثير في نفوس الناس عواطف شتى.. من الطرب والخشوع والإيمان، وأيضاً تستدر من عيونهم الدموع الحزينة، والسبب الذى من أجله لم يقرأ الشيخ سعيد في الاذاعة، أن صوته \_ رغم جماله \_ يكاد لا يصلح للميكرفون،وهناك أصوات غاية في الرقة والجمال، ولكنها أمام الميكروفون تختلف عن طبيعتها.

ويبدو أنه من بين هذه الأصوات صوت الشيخ سعيد نور، والهحطة الوحيدة التى تذيع له هى محطة المملكة العربية السعودية، وشهر رمضان هو أنسب الشهور لسماعها جيداً قبل السحور بالنسبة لسكان مصر، ولم يعرف عن الشيخ سعيد أنه ابداً حدد أجرا له، وهو يتناول الأجر الذى يدفعه صاحب الليلة دون نقاش، وتتعصب لصوت الشيخ محافظات بأكملها، وعلى رأسها جميعاً محافظة المنوفية، ولعل السبب يرجع إلى أن أغلب سكان حى شبرا حى الشيخ سعيد من قرى المنوفية، وقد قرأ الشيخ مع المشايخ الكبار قبل الحرب الأخيرة، قرأ مع الشيخ على محمود، والشيخ محمد رفعت، وبدأ هو الآخر مثلهم بخمسين قرشاً في الليلة، ويستمع الشيخ سعيد لصوت الشيخ رفعت، ويفضله على كل الاصوات.

ويعتبر الشيخ الشعشاعى هو أعظم القراء بعد رفعت، وكذلك مصطفى إسماعيل، وأبوالعينين شعيشع، وقد كان الرجل الأسمر يعيش عيشة بسيطة في شبرا، أما هوايته الوحيدة فكانت سماع الاسطوانات القليلة الباقية للشيخ محمود البربرى!

ولكن يبدو أن الشيخ سعيد لم يقتنع بأن صوته لا يصلح للاذاعة، وللذلك هاجر من مصر واستقر في الكويت في فترة الستينيات، وسجلت إذاعة الكويت القرآن الكريم بصوت الشيخ سعيد، وتذيع له مرة كل اسبوع في فترة الفجر، وقضى الشيخ سعيد بقية حياته في الكويت حتى اختاره الله إلى جواره، ولكنه ترك شروة روحية غالية بتسجيلاته للقرآن الكريم، ولكن لسوء الحظ. كانت المرطت ضمن الأشرطة التى اختفت من أرشيف الاذاعة خلال فترة احتلال الاشاوس.. وحكومة الكويت تتهم جيش الاشاوس، وحكومة الكويت، وأين ذهبت الاشرطة؟! العلم عند علام الغيوب!

اسمه الشيخ محمد سلامة، ومات وهو فوق الثمانين بسنوات، عاصر الفترة الذهبية لعصر التلاوة أيام الشيخ على محمود وغيره، ونال من الشهرة والمجد ما لم ينله قارىء من قبل حتى ولا الشيخ أحمد ندا، وذاع صيته عن غير طريق الازاعة، فقد ظل أعواماً طويلة يؤمن بأن إذاعة القرآن حرام، ولذلك حرم من الثراء الذي ناله أمثاله، ولكنه عاد في عام ١٩٤٨، وأذاع من محطة القاهرة ، غير أن الزمن الطويل الذي عاشه كان قد أثر في صحته وفي صوته، فاضطر إلى القراءة أمام الميكروفون عدة سنوات.

المشايخ أحمد ندا والصيفى، وعلى محمود فى حارة واحدة فى حى العباسية، وكان الشيخ أحمد ندا أسبقهم فى الظهور، ثم تبعه الشيخ سلامة على الفور ولمع نجمه قبل أن يظهر الشيخ الشعشاعى بسنوات، وسافر إلى فلسطين بعد الحرب العظمى الأولى، وقضى فيها أعوامًا ثم عاد إلى مصر من جديد.. وحاولت إذاعة فلسطين تسجيل عدة أشرطة له، ولكن محاولاتها ذهبت عبثاً، فقد كان الشيخ يعتقد \_ كما قلت \_ ان اذاعة القرآن حرام، ويعتبر

الشيخ سلامة صاحب مدرسة مستقلة فى الأداء، كما أنه كان يتمتع بصوت مميز ليس لـه نظير بين أصوات القراء. وظل يعيش فى نفس الحارة التى نشأ فيها مع الشيخ نـدا وعلى محمـود والصيفى، الحارة الضيقة المسـدودة بالعباسية والتى هجرها الجميع ماعدا الشيخ الصيفى والشيخ سلامة.

ولعل الشيخ سلامة هو القارىء الوحيد الذى كان يقرأ جالسا على ركبتيه كأنه في حالة ركوع أثناء الصلاة، وكان إذا انتقل من طبقة القرار إلى طبقة الجواب هب واقفاً على ركبته في حركة متوافقة مع الطبقة التي ارتفع إليها.

وكان الشيخ سلامة لا يخفى استنكاره للطريقة التى يقرأ بها الشيخ مصطفى إسماعيل. وكان يؤمن بأن قدراءة القرآن تحتاج إلى صوت قوى ووقور، أما الصوت «الحلو» فليس مستحبًا في التلاوة! وكان هذا هو رأيه أيضاً في صوت الشيخ عبدالباسط عبدالصمد، أما الصوت المفضل لديه فكان صوت الشيخ الصيفى، وكان من رأيه أن صوت الشيخ الصيفى، وكان من رأيه أن صوت الشيخ زاهر «مش بطال!»

وآخر مرة استمعت فيها إلى الشيخ سلامة كانت فى مأتم والدة الحاج سيد مخيمر بالجيزة، وحدث أثناء التلاوة أن انصرف بعض الجالسين، وهنا قطع الشيخ تلاوت، وأعطى الحاضرين فى السرادق درساً فى آداب الاستماع إلى القرآن الكريم، وعندما مات الشيخ محمد سلامة، كان فى حكم المجهول بالنسبة للأجيال الجديدة، وهى الأجيال التى كان يطلق عليها الشيخ لقب: أجيال عبدالحليم حافظ!

استطاع رجل واحد فى دولة القراء أن يظل فى منطقته لا يبرحها، ومع ذلك فقد وصل إلى الشهرة وإلى المجد واستطاع أن يفرض اسمه على كل لسان.. ذلك هو الشيخ منصور الشامى الدمنهورى،

وفى دولة القراء رجلان لم يبرحا منطقتيهما أيضاً، هما الشيخ صديق المنشاوى والشيخ محمد مجد، ولكنهما لم يبلغا مكانة الشيخ منصور الشامى من حيث الشهرة والثراء.

نشأ الشيخ منصور وعاش في دمنهور وذاع صيت من المدينة الصغيرة وما حولها، ولم يلبث أن غادرها وهو في العشرين من عمره إلى الاسكندرية مسقط رأس سيد درويش..

ذاع صيت الشيخ وأصبح علما على دولة القراء هناك، واتصل في شبابه بالمشايخ محمد رفعت، وعلى محمود ومنصور بدار.. واعجب الشيخ محمد رفعت بصوته وشهد له بالتفوق والنبوغ، وقرأ معه في ليلة واحدة في احتفال كبير بالاسكندرية، ومنذ تلك الليلة ومنصور الشامي الدمنهوري يجري على طريق الشهرة وهو يلهث من الاعياء، فقد كان يكفي أن يقرأ الشيخ رفعت مع قارىء صغير حتى يصبح اسم الأخير على كل لسان.

صعير حتى يصبح السيخ منصور قارئا لمسجد سيدى وفي عام ١٩٤١ عين الشيخ منصور قارئا لمسجد سيدى أبى العباس المرسى بالاسكندرية.. وكانت الصحراء المحيطة بالمدينة تشهد لونا من الصراع الرهيب بين جيوش هتلر الزاحفة والجيش البريطاني الذي انطلق في الصحراء العريضة نحو الاسكندرية. ومرت لحظات حرجة وخطيرة على المدينة والجنود الألمان على بعد خمسة عشر ميلا منها.. ومدافعهم الثقيلة البعيدة المدى تضرب أطراف المدينة ليل نهار.. وغادر الانجليز المدينة، ومن ورائهم سكانها جميعاً، ولكن الشيخ منصور رفض أن يغادرها وأصر على البقاء بجوار سيدى المرسى ليقرأ داخله القرآن. وانهزم رومل وانتصر هتلر. وبقى الشيخ منصور يقرأ في مسجد سيدى أبى العباس.

وفي عام ١٩٤٥ قرأ الشيخ منصور لأول مرة في الاذاعة وبأجر خمسة جنيهات، ثم لم يلبث أن ارتفع أجره إلى عشرة ثم خمسة

عشر جنيها عن كل إذاعة، وكان يذيع في نفس الوقت من محطات لندن وسوريا والشرق الأدنى وباكستان، وقد توفي الشيخ منصور إلى رحمة الله منذ زمن طويل، ولكن صوته القوى وطريقته الفريدة في الأداء لا يزال صداها يرن في أسماع الرمان، ومع انه لم يشتهر كثيراً ولم يحقق من احتراف التلاوة ما حققه غيره من القراء، إلا أنه كان على عكس زميله الشيخ سلامة قانعاً بما وصل إليه، وكان يردد دائماً مقولة تعبر عن رضائه بما وصل إليه: الصوت هبة من يردد دائماً مقولة تعبر عن رضائه بما وصل إليه: الصوت هبة من الرزق بين الناس، وفضل بعضهم على بعض. وكان يقول: إن الشيخ رفعت رزقه كبير، ورزقي متوسط، وهناك آخرون رزقهم لليا، وعلى كل مرزوق ان يرضى برزقه!

وكان شديد الاعجاب بصوت الشيخ مصطفى إسماعيل، ويعبر عن اعجابه بقوله: إن الله سبحانه اعطاه حلاوة في الصوت، وابداعاً في الاسلوب، وإنه عطية السماء لدولة التلاوة، ولم يكن له نظير في الماضى ولن يكون له مثيل في المستقبل! ولعل الشيخ منصور اللقباط الشامى الدمنهوري من القراء القلائل الذي كان يحرص الاقباط على سماعه، فقد كانت طريقته في الأداء تقترب من أداء ترتيل المنشدين في الكنائس، رحم الله الشيخ منصور الشامى الدمنهوري، إحدى القمم الشامخة في دولة التلاؤة!

ف مأتم المغفور له محمود فهمى النقراشي، جلس كبار رجال الدولة وقتئذ يستمعون في خشوع إلى آيات الذكر الحكيم، يرتلها رجل في الخامسة والاربعين من عمره ترتيلاً حسناً، وفي صوت نبرة غريبة تحرك الشعور وتهز الوجدان.. وسأل رئيس الحكومة وقتئذ عن اسم هذا القارىء، فقالوا له: انه عبدالرحمن الدروى، وقال رئيس الوزراء إبراهيم عبدالهادى: ولماذا لا يقرأ في الاذاعة؟

ومن ذلك الحين ظل الشيخ عبدالرحمن يقرأ في إذاعة القاهرة، وبدأ بأجر خمسة جنيهات عن كل اذاعة، ثم ارتفع أجره إلى عشرة جنيهات، ثم خمسة عشر جنيها، وقفز أجره في الليلة الواحدة إلى ثلاثين جنيها، ثم إلى خمسين جنيها، وعاش الشيخ الدروى متنقلاً بين القاهرة وقريته الصغيرة دوره في المنوفية، وقليلون يعلمون ان الشيخ الدروى كان يعمل مأذوناً بقريت، وأن كل الزيجات في منطقته تتم على يديه، لأن الأهالي في تلك المنطقة يتفاءلون بالشيخ الدروى ويعتقدون ان السعادة الزوجية تصاحب زبائنه.

والشيخ الدروى يتمتع بصوت يصف خبراء الاصوات بأنه متوسط، ولكنه رغم هذا يتمتع «بقرار» سليم ونبرة غريبة تهز النهوس.. ويفضل الشيخ الدروى صوت الشيخ محمد رفعت وصوت الشيخ عبدالفتاح الشعشاعي من القراء الذين سبقوه، ويصف صوت الشيخ الشعشاعي بأنه اعظم الأصوات.

وفي اغلب الليالي كان الشيخ الدروى يسهر في الليالي التي يقيمها الم منطقته في المنوفية، وهو لا يتقاضي أجراً من أهـل القرية على الادللاق، كما انـه لا يتقاضي منهم أجراً على قيـامه بتحريـر عقود الزواج، وهو يقول: ان النبرة الغريبـة التي يتميز بها صوته يتميز بها كذلك جميع أهل القرية. وهي نبرة شجية حزينـة، ربما علقت بأصـوات أهل القرية من الواقع الحزين الـذي تعيش فيه القرية الطغيرة الـواقعة على شـاطيء الـريـاح المنوفي الحبيب، وإذا كان الشيخ الدروى قد ذاع صيته بعد وصوله إلى ميكـروفون الاناعة، إلا انـه كان يـرفض إحياء الليـالي في المناطق النائيـة، ولكنه كان حريصاً على تلبية الدعوات التي تصلـه من أهالي المنوفية والقليوبية والغربية. كما كان حريصاً على الاشتراك في ليالي مولد السيد أحمد الدوي.

وكان يتردد أحياناً على مسجد السيدة نفيسة ليصلى العشاء في ركن منعزل، ولكنه كان يضطر إلى التلاوة إذا تعرف المصلون عليه. وكان يشعر بسعادة لا مثيل لها وهو يقرأ للناس الطيبين الذين يتصادف وجودهم في المسجد ذلك المساء، وعاش الشيخ الدروى حتى مات، وله هواية واحدة هي الاستماع إلى تسجيلات الشيخ على محمود والشيخ محمد رفعت، وحضور الليالي التي يحييها الشيخ عبدالفتاح الشعشاعي. وكان متيماً بصوت الشيخ عبدالعظيم زاهر، ومعجباً بصوت الشيخ محمود عبدالحكم!

فى دولة التلاوة أصوات لم ترتفع إلى القمة التى ارتفع إليها محمد رفعت، وأحمد ندا، ومصطفى إسماعيل، ولكنها استطاعت أن تدخل التاريخ، وأن تنقش اسمها على جدار الزمن، وعلى رأس هؤلاء ثلاثة من أعظم القراء ، كان لكل منهم لون خاص ومذاق مختلف.

الشيخ عبدالعظيم زاهر والشيخ أحمد سليمان السعدنى والشيخ محمد فريد السنديونى، أما الشيخ عبدالعظيم زاهر فقد كان نسيجا وحده، لشيخ عبدالعظيم زاهر فقد كان نسيجا وحده من علامات رمضان كما صوت الشيخ محمد رفعت، وقد حفظ القرآن، ثم انطلق يقرأ في الماتم وفي الحفلات الدينية، واشتهر بسرعة البرق، وفرض نفسه على دولة التلاوة كواحد من نجومها، ولكن طريقته الخشنة في التعامل مع الناس والحياة، ربما هي السبب في تعثره وعدم وصوله إلى القمة، ولكن عدم وصوله إلى القمة لاينفي أنه كان صاحب

صوت من أجمل الأصوات التى سمعناها في العصر الحديث، وصاحب طريقة في الأداء ليس لها شبيه على طول الزمن.

كان صاحب صوت مقتدر على الآداء الممتاز في جميع المقامات، وكما كان مقتدرا في طبقة الجواب وجواب الجواب، كان مقتدرا أيضا في طبقة القرار، وهي ميزة كبرى لم يظفر بها إلا عدد قليل من القراء، على رأسهم الشيخ محمد رفعت، وبالرغم من شهرته العريضة وطريقته الفذة، إلا أن أحدا من القراء الجدد لم يجرؤ على تقليده، رغم أن كثيرين قلدوا الشيخ محمد رفعت وعلى رأسهم الدكتور هيبة والشيخ أبو العينين شعيشع، ولكن عبدالعظيم زاهر لم يقترب من منطقته أحد حتى هذه اللحظة.

يذكر أن أحد أعيان حى " المدبح " طلبه للقراءة في إحدى الليالى فطلب ثلاثين جنيها أجرا عن الليلة ، وأمهله مدة ساعتين للحضور اليه ودفع المبلغ مقدما ، وبشرط إحضار سيارة لتوصيله إلى المأتم وإعادته إلى البيت آخر الليل ، وكان مبلغ الثلاثين جنيها في ذلك الزمان مبلغا جسيما ، حيث كان فدان الأرض في المنوفية بثلاثين جنيها ، وحاول أصحاب الليلة الاستعانة بقارىء آخر ولكنهم فشلوا ، فاضطروا مكرهين إلى الاستعانة بالشيخ عبدالعظيم زاهر ، ونفذوا جميع شروطه ، منحوه المبلغ مقدما واصطحبوه معهم في سيارة إلى السرادق ، وبعد أن أحيا الليلة ، وكان صاحب الحفل سميعا كبيرا عاصر مشايخ كباراً مثل الشيخ أحمد ندا والشيخ القهاوى والشيخ الفيشاوى وتقدم أحد أبناء وصافحه بشدة ونقده ثلاثين جنيها أخرى ، وتقدم أحد أبناء الرجل ولفت نظر أبيه إلى أن الشيخ ناهر يستحق ضعف الرجل في هدوء : أعلم ذلك ، ولكن الشيخ زاهر يستحق ضعف

المبلغ الذي اتفق عليه ، إن صوته من نسمات الجنة .

وقرأ الشيخ زاهر في سرادق عابدين داخل القصر الملكى في ليالى رمضان المباركة ، وعندما قرأ في إمارة عجمان أصدرت طابع بريد يحمل صورته ، وظل الشيخ زاهر يقرأ مع الكبار وينافسهم حتى توفاه الله .

ومنذ فترة وبعد وفاته بوقت طويل، منحه الرئيس مبارك وساما في الاحتفال الرسمى بليلة القدر، رحم الله الشيخ عبدالعظيم زاهر، الذي كان صوته من عجائب دولة التلاوة، ومن أعذب الأصوات التي استمعنا إليها في الحياة!!

### مجرم حرب !!

لعُلها المرة الأولى والأخيرة التي تعرضت فيها تقارير رجال المخابرات البريطانية خلال الحرب لقاريء متهمة إياه بأنه يتعامل مع الأعداء، ففي بداية الحرب الأخيرة قالت مخابرات الحلفاء: إن الشيخ أحمد سليمان السعدني القاريء المعروف يذيع كل مساء من محطة برلين العربية، وقالت التقارير أيضا: إن إذاعة الأخبار باللغة العربية بعد التلاوة مباشرة، وقالت التقارير أيضا : إن عددا كبيرا من الناس يستمع إلى إذاعة برلين ليتمكن من سماع الشيخ السعدني، وسمع مصطفى النحاس باشا وكان رئيسا للوزراء بالقصة، فأرسل في استدعاء الشيخ، وعندما دخل عليه مكتبه، رفض النحاس أن يصافحه قائلا له بلهجته المعروفة: لا.. ده مش كلام.. أنت راجل بتتعامل مع المحور.

وشرح الشيخ السعدني للنصاس كل شيء، واقتنع النصاس ، فمد يده وصافحه وقال له: الآن اطمأن قلبي.

واصل الحكاية أن بعثة من الاذاعة الألمانية وصلت إلى مصر فى عام١٩٣٧، لتسجيل بعض الأغانى والبرامج العربية، لإذاعتها في

راديو برلين، وقضت البعثة عاما سجلت فيه كل شيء، ثم رأت أن تسجل شيئا من القرآن، فلم يتسع وقتها لأكثر من عشرة تسجيلات كلها للشيخ السعدني، ونشبت حرب في عام ١٩٣٩، واستغلت برلين الفرصة فراحت تنيع شرائط الشيخ السعدني كل مساء من محطتها العربية. ومن هنا جاء اتهام المخابرات الانحليزية للشيخ السعدني بأنه من عملاء المحور.

وقد بدأ الشيخ السعدنى تلاوة القرآن الكريم عام ١٩٢٥، وباجر قدره خمسون قرشا في الليلة، وفي مدينة منيا القمح مسقط راسه، وفي عام ١٩٣٠ نزح إلى القاهرة حيث أصبح صديقا للشيخ رفعت والشيخ على محمود، وفي عام ١٩٣٥ أصبح قارئا لمسجد سيدى الشعراني، وبدأ نجمه يلمع خلال الحرب من محطة برلين العربية ومحطة القاهرة.

والشيخ السعدنى كان فنانا يحب الاستماع إلى صوت الشيخ محمد رفعت والشيخ على محمود ، وكان أدبيا أيضا وله كتاب (في خدمة القرآن)، عرض فيه لطريقة بعض قدامى القراء، وشرح فيه مذاهبهم في التلاوة وطريقتهم في الأداء.

وعندما كان الشيخ السعدنى فى الثانية عشرة من عمره، كانت الشورة المصرية عام ١٩١٩ تجتاح أرض مصر، وكانت المراكز الكبرى تقيم فى كل يوم مأتما لشهدائها، وكان مركز منيا القمح يقيم فى كل يوم أكثر من قارىء شهير.

وكان الشيخ السعدنى يقطع كل مساء عشرة كيلومترات من قريته إلى منيا القمح ليستمع إلى المشاهير الذين جاءوا ليرتلوا القرآن، وكان يجلس الساعات الطوال على الأرض خلف السرادق ليسمع بعيدا عن العيون، فلم يكن دخول السرادق مباحا لأمثاله من الصبية الصغار، وذات مساء بكى الشيخ السعدنى وهو

يستمع إلى الشيخ البربرى وود لويستطيع أن يصافحه ويقبل يده، ولم تتحقق أمنيته قط، وحتى عندما أصبح الشيخ السعدنى رجلا وجاء إلى القاهرة، كان الشيخ البربرى قد انتقل إلى رحمة الله.

### فلسطين .. وداعـا !!

ظهر الشيخ فريد السنديونى فجأة ثم اختفى فجأة، وظل عشر سنوات طوالا واسمه يدوى كالطبل فى أنحاء البلاد العربية، وكان ظهوره فى بداية عام١٩٣٨، وفى قريت سنديون بالمنوفية، ومن ثم ناع صيته فى أنصاء المنوفية ثم فى المديريات المجاورة، ثم أصبح الشيخ فريد علما فى مدينة القاهرة.

وفي عام ١٩٣٩ أذاع الشيخ لأول مرة من إذاعة القاهرة، وفي عام ١٩٤١ كانت الصحراء تشهد حربا عنيفة، وجيوش المحور تمسح رمال الصحراء الغربية بجيوش الحلفاء وأصبح لإذاعة الشرق الادنى، كان مقرها فلسطين، أهمية بالغة، فاستدعت السلطات الانجليزية الشيخ فريد ليقرأ فيها بصورة دائمة، وسافر الشيخ فريد إلى فلسطين بمرتب مائتى جنيه في الشهر، وفي عام ١٩٤٥ قفز هذا الرقم إلى خمسمائة.

وفى بداية عام ١٩٤٧، وكان قد لاح فى الأفق أن الأرض المقدسة ستخضب بالدماء.. استغنت إذاعة الشرق الأدنى عن خدمات الشيخ، فغادرها عائدا إلى القاهرة، وقيل يومئذ أن خلافا قد نشب بين الشيخ وبين مدير الاذاعة الانجليزى حول تصرفات غريبة لم يرض عنها مدير الاذاعة، وراح الشيخ يذيع من محطة القاهرة فترة قصيرة، ثم لم يلبث أن عاد إلى فلسطين مرة أخرى، وكان ذلك في نهاية ١٩٤٧، وإتخذ من مدينة يافا مقرا له.

ولكن القاهرة التى علمته وانضجته انكرته عندما عاد، ذهب إلى الاذاعة في عام١٩٤٩، ليقرأ من راديو القاهرة، ولكن المسئولين رأوا

عرضه على لجنة رسمية لللامتحان!! امتحان؟! قارىء مشهور فى العالم العربى احترف القراءة عشرين عاما، ثم بعد ذلك كله امتحان؟! وسكت الشيخ السنديونى ولم يتكلم، وفى يـوم الامتحان ذهب إلى الاذاعة ودخل الاستديو، بينما كان فى حجرة مجاورة عدة أشخاص أشبه بمحلفين، فى انتظار اصدار حكمهم، له..أو عليه.

وكان بينهم المعمم الذي يفهم سر المهنة، والذي ليس له من موهبة إلا صلة وثيقة بالقصر الملكي الذي كان يحكم البلاد، واعطيت الاشارة للشيخ السنديوني لكي يقرأ، وبهت الجميع عندما ارتفع صوت الشيخ يلعلع بالغناء، ثم خرج صائحا من الاستديو: مادام عاوزين امتحان أنا مستعد أمتحن في الغناء، إنما في القراءة مستحيل.. أنا قارىء من عشرين سنة وصوتي بيلعلع من إذاعات العالم! ثم خرج الشيخ من الاذاعة ولم يعد إليها قط.. وقضى عاما بلاعمل، ثم أراد أن يحتج على هذا الوضع الغريب، وكان احتجاجه فريدا ولاذعا، فقد افتتح الشيخ مقهى في شبرا وجلس الشيخ خلف البنك يعد المارك، ويعدد المشاريب للزبائن الكرام، وذات ليلة باردة من ليالى عام ١٩٥٢ مات الشيخ السنديوني داخل مقهاه.

ولقد كان صوته غريبا، يقطر الما وحزنا، ومرارة كحياته التى لم تستمر طويلا، فقد مات الشيخ السنديونى فى سن الأربعين! كان صوت يشبه صوت الناى الحزين، صوت مصرى عريق، فيه صرخات وأنات وزفرات الفلاحين الذين عاش معهم وتربى بينهم، وانتهى إليهم آخر الأمر جثة بللا روح، فقد أوصى قبل موته بأن يدفنوه على شاطىء الرياح فى سندبون!!

وفى يافا كان بيته ندوة لأهل الفن، وكان أبرز مافيه حبه الشديد للمعرفة والثقافة وتعلقه الشديد بالمثقفين، وفى تلك الندوة كان يسهر الشاعر الكاتب المرحوم عبدالرحمن الخميسي وسامي

داود وعميد الامام وسليم اللوزى، وتردد عليها أيضا عباس محمود العقاد وإبراهيم المازنى خلال زيارتهما الخاطفة لفلسطين، وإبراهيم المازنى حلال زيارتهما الخاطفة لفلسطين، فإبراهيم الشنطى صاحب جريدة الدفاع في يافا الذى كان من المصدقائه هو وناصر الدين النشاشيبي، وسعيد التلاوى صاحب الفيحاء في دمشق، وسعيد فريحة صاحب الصياد في بيروت، وعندما مات رئته صحف العواصم العربية كلها ماعدا صحف القاهرة، فقد نشرت خبر وفاته في سطور.

وف بداية عام ١٩٤٨ قبل بدء الحرب الفلسطينية بأشهر قليلة، كان الشيخ يقرأ لآخر مرة له ف فلسطين، وفي مدينة القدس، وكانت المناسبة وفاة عربى كبير يسكن المدينة التي سقطت فيما بعد في يد إسرائيل، وفي تلك الليلة نشب قتال وحشى بين شباب جمعية الأراجون الارهابية والشباب العربي، وأصيب الشيخ يومها في رأسه، فحرم امتعته في المساء، وعاد إلى القاهرة بقطار الفجر، وبعد أن خمدت النار في فلسطين، ظل الشيخ يحن إلى الأرض المقدسة التي شهدت مجده، فطار من جديد إلى عمان، وظل هناك حتى قدر له أن يقرأ في ماتم الملك عبدالله، ثم سافر إلى سوريا وإلى لبنان وقضى في كل منهما زمنا.

ثم عاد إلى القاهرة ليستقر في حفرة على النيل.



بموت السيدة نبوية النحاس في عام١٩٧٣ انطوت صفحة رائعة من كتاب في التلاوة والانشاد الدينى في العصر الحديث، فقد كانت السيدة نبوية هي آخر سيدة مصرية ترتل القرآن الكريم في الاحتفالات العامة، وفي المناسبات الدينية، وفي المآتم والأفراح. وكإن الاستماع إليها مقصوراً على السيدات، وكان بمسجد الحسين قسم خاص للسيدات يدخلن إليه من باب خاص. وكانت السيدة نبوية هي واحدة من ثلاث سيدات اشتهرن في نفس الوقت: السيدة ثبوية والسيدة نبوية والسيدة نبوية. كريمة العدلية والسيدة منيرة عبده.. والسيدة نبوية. أما السيدة كريمة العدلية فهي أشهرن جميعاً..

ظهرت فى عصر الشيخ على محمود والشيخ منصور بدار، ووصل صوتها للعالم العربى كله من خلال الميكروفون أيام الاذاعات الأهلية، وعاشت السيدة كريمة حتى تم تمصير الاذاعة، وظللت تنيع القرآن الكريم بصوتها العذب إلى فترة الحرب العالمية الثانية. وكانت هناك قصة حب شديد وعجيب بين كريمة العدلية والشيخ على محمود. كانت تعشق صوته وطريقته الفذة فى الأداء، وكان هو يفضل الاستماع إليها ويفضل صوتها على أصوات بعض القراء، وكثيراً ما كانت تصلى الفجر فى الحسين فى الركن المخصص

للسيدات لكى تتمكن من سماع صوت الشيخ على محمود وهو يرفع أذان الفجر بصوته الذى ليس له مثيل. ولم يسبق الشيخة كريمة العدلية واحدة من السيدات اللاتى احترفن ترتيل القرآن و إنشاد المدائح النبوية إلا السيدة أم محمد، التى ظهرت في عصر محمد على، وكان من عادتها إحياء ليالى شهر رمضان الكريم في حرملك الوالى.

كما كانت تقوم بإحياء ليالى المآتم في قصور قواد الجيش وكبار رجال الدولة. وكانت موضع إعجاب الباشا محمد على، وحصلت على العديد من الجوائز والهدايا، وأمر محمد على بسفرها إلى اسطنبول لإحياء ليالى شهر رمضان المعظم في حرملك السلطانة. وماتت الشيخة أم محمد قبل هـزيمة محمد على ومرضه، ودفنت في مقبرة انشئت خصيصاً لها في الإمام الشافعي، وجـرت مـراسم تشييع الجنازة في احتفال عظيم.

ولكن الشيخة منيرة عبده لم تحقق الشهرة التى وصلت إليها كريمة العدلية، بالرغم من وصول صوتها إلى العالم العربى عبر ميكروفونات الاذاعات الأهلية المصرية، وعندما قرأت أول مرة في عام ١٩٢٠ كانت فتاة صغيرة في الثامنة عشرة من عمرها، نحيفة وضعيفة وكفيفة أيضاً، وأحدث ظهورها ضجة كبرى في العالم العربى، ولم يمض وقت طويل حتى أصبحت الشيخة منيرة ندا للمشايخ الكبار، وذاع صيتها خارج مصر، وتهافت عليها جميع إذاعات مصر الأهلية. وفي عام ١٩٢٥ عرض عليها أحد التجار الأثرياء التوانسة إحياء شهر رمضان في قصره بصفاقس وبأجر ألف جنيه، وهو مبلغ يساوى بحساب النقد هذه الأيام مائة ألف جنيه.

ولكن الفتاة الصغيرة الكفيفة لم تستطع تحقيق أمنية الرجل

الشرى الطيب، فلم يكن من الرجل الطيب الا الحضور إلى القاهرة وقضاء شهر رمضان في مصر، وعندما انشئت الاذاعة الرسمية في القاهرة، كانت الشيخة منيرة في طليعة الذين رتلوا القرآن من خلال موجاتها، وكانت تتقاضى خمسة جنيهات، في الوقت الذي كان يتقاضى فيه الشيخ رفعت عشرة جنيهات، ومع أن الشيخة منيرة عبده كانت على علاقة طيبة بكل القراء، إلا أنها كانت تفضل الشيخ محمد الصيفى على الجميع، وكانت تعتبره شيخ القراء جميعاً.

وقبل الحرب العالمية الاخيرة بقليل افتى بعض المشايخ الكبار بأن صوت المرأة عورة، وهكذا اختفت الشيخة منيرة من الاذاعة، وتوقفت إذاعة لندن وإذاعة باريس عن إذاعة إسطواناتها خوفاً من غضع المشايخ الكبار، وبالرغم من تدفق المئات من خطابات الاحتجاج من المستمعين على ابعاد الشيخة منيرة، إلا أن الاذاعة لم تستطع أن تفعل شيئاً، فقد قضى الأمر بعد فتوى المشايخ الكبار، واعتكفت الشيخة منيرة في آخر أيام حياتها في بيتها تجتر ذكريات الأيام الجميلة القديمة الحافلة، وعاشت حتى ماتت وهي تمارس الذين انتقلوا إلى رحمة الله، فقد كانت تحتفظ لهم بمجموعة كبيرة من الاسطوانات التي تحفظ أصواتهم.

وكانت تردد دائماً أمام الاصدقاء والمترددين عليها: إن الزمن يفقد الأصوات بعض خصائصها الجميلة، ولذلك فهى تفضل الاستماع إلى أصوات المشايخ الكبار عندما كانوا في فترة الشباب.

والحقيقة أن مصر كانت تضم العشرات من السيدات القارئات غير كريمة العدلية ومنيرة عبده ونبوية النحاس. فقد كانت إلى جانب هؤلاء السيدات الشهيرات الكثيرات من السيدات اللواتى يمارسن هذه المهنة في احياء القاهرة الشعبية وفي الريف.

والسبب أنه كانت للأسر المصرية حتى بداية القرن تقاليد ظلوا متمسكين بها حتى الحربع الأول من هذا القرن، كانت ليالى المآتم تقام ثلاثة أيام للنساء، وكان لابد من وجود قارئات لإحياء ليالى المآتم عند السيدات، وفي البداية لم يكن هؤلاء السيدات يحترفن مهنة ترتيل القرآن، ولكنهن كن يحترفن مهنة النياحة، أو المعددات كما كان يطلق عليهن أبناء الشعب، وأشهر هؤلاء كانت الحاجة دربالة بالجيزة، وعندما كانت تحترف النياحة كانت قادرة على أن تستدر الدمع من عيون الصخر، ثم احترفت قراءة القرآن فترة من الوقت، ولكنها لم تستمر طويلًا، فقد أصيبت مرض خعيث، وماتت وهي في الخمسين من العمر.

وكانت هناك الحاجة خضرة فى المنوفية، والست عزيزة فى الاسكندرية، والست رتيبة فى المنصورة، والشيخة أم زغلول فى السويس. والغريب أنهن جميعاً كن يحترفن النياحة فى المآتم قبل أن يتحولن إلى قارئات. والنياحة مهنة معروفة فى مصر، ويبدو أنها ميراث من قدماء المصريين، الذين كانوا يحتفلون بالميت أربعين يوما بالتمام والكمال.

وكان للنياحة في مصر نجوم أشهر من نجوم السينما حتى منتصف القرز الحالى.. وهذه المهنة نفسها.. النياحة.. كانت معروفة في الجزيرة العربية أيام الجاهلية وصدر الاسلام، وكان يحترفها ابن سريج في المدينة، ومعبد في مكة قبل انتقالهما إلى الطرب والغناء، ولكن أشهرهم جميعاً في التاريخ المصرى هي السيخة أم عبدالسلام. وقد ظهرت في العصر المملوكي، ثم تزوجت من شيخ مجذوب كان يحترف مهنة كتابة الأحجبة.. وبعد أن استولى على ثروتها، هرب منها، ورفعت الأمر إلى المملوك الوالى، ولكنها اكتشفت أنه كان على علاقة بالوالى المملوك وأنه كان كان

الأحجبة الرسمى للبلاط المملوكى، فأصابها الجنون، ومنزقت ملابسها، وراحت تجوب حوارى القاهرة وازقتها عارية كما ولدتها أمها، ورفع الناس شكواهم ضدها إلى المملوك الوالى، فأمسك بها وضربها وحبسها، وعندما اطلقها من محبسها عادت إلى سيرتها الأولى، فانقض عليها بعض الحرافيش ورجموها بالحجارة حتى ماتت. ودفنت الشيخة أم عبدالسلام في مقابر الصدقة، وذهبت غير مأسوف عليها.

والآن ونحن على أبواب القرن الواحد والعشرين، اختفت هذه الظاهرة تماماً في مصر، وربما في البلاد العربية أيضاً، ولكنها موجودة في بلاد جنود شرق آسيا، وقد استمعت منذ عدة أعوام فقط إلى قارئة في الفليبين، واستمتعت إلى قارئة ماليزية في تايلاند، وكانت تقرأ للرجال، ولكن من وراء ستار!



الشيخ أبو العينين شعيشع من الشيوخ المتكلمين، أحيانا بقول كلاما صحيحا، وأحيانا يقول كلاما من النوع المضروب، ومن كلامه الفارغ ما صرح به لمندوب جريدة بومية بأن عسكر يوليو منعوه من القراءة في الإذاعة، ولما سأله المحرر: ليه؟ أجاب قائلا: لأننى كنت قارىء الملك قبل الثورة .. ويؤسيفني أن أقول لكم \_ في شهر رمضان المبارك \_ بأن كل ما نطق به الشيخ في هذا الحديث كذب في كذب! فهو أولا وقبل كل شيء لم يكن قارىء الملك، ولكنه أحيانا كان يقرأ في السرادق الملكي داخل قصر عابيدين في شهر رمضان، وكان يشترك مع عشرات من كبار القراء في ذلك النزمان، وإذا كان أحد القراء يستحق هذا اللقب « قارىء الملك » فهو المرحوم الشيخ مصطفى إسماعيل، الذي كان قاريء الملك بحق، ثم أصبح قارئا للثورة، وعلى أساس قاعدة ثابتة ولا تتغير وهي خياركم في الحاهلية.. خياركم في الإسلام! وهي لنست كلمات كذب فقط، ولكنها نكران للفضل وعدم أعتراف بالجميل، وهم، صفحات كنت لا أود أن أصف بها الشبخ أبو العينين شعيشع الذي تعرفت به

وأنا شاب صغير قبل الثورة بعدة سنوات ، يومها كان الشيخ

شعيشع أحد الأصوات العظيمة في دولة التلاوة، وقد أحدث في بدايت ضجة كبرى في مصر، وفي العالم العربي، لأنه كان أقرب الأصوات إلى صوت الشيخ محمد رفعت، ولذلك وقع الإختيار عليه لتكملة أشرطة الشيخ محمد رفعت التي نال منها الزمن. وقام بهذا العمل الجليل مع زميله الأستاذ الدكتور أحمد هيبة الذي كان يعمل أستاذا في كلية الزراعة، ولا يستطيع أحد أن يتبين الفرق بين صوت الشيخ شعيشع والشيخ محمد رفعت في تلك الإسطوانات والاشرطة إلا عبقرى مثل محمد عبد الوهاب، أو سميع قديم وخبير مثل كمال النجمي.

ثم حدث فى بداية الستينيات أن أصيب الشيخ بمرض خطير أصاب أحباله الصوتية فلم يستطع القراءة، ولأن الدنيا كانت بخير لاتزال، فقد اتفق الحرأى لدى عسكر يوليو على إذاعة أشرطة الشيخ القديمة، مع الاستمرار فى صرف نفس المكافأة المالية التى كان يتقاضاها وهو قادر على العطاء، وظل العمل ساريا على هذا الاساس، وحتى انتقل عبد الناصر إلى رحاب اش.

هذه هى قصة الشيخ شعيشع مع عسكر يوليو كما حدثت بالتمام والكمال، وإذا كان هذا هو نوع الكلام البطال الذى يقوله الشيخ شعيشع، فهناك نوع آخر من الكلام صرح به فى رمضان قبل الماضى لمندوب الإذاعة البريطانية فى لندن، عندما سأله عن السر فى عدم ظهور أصوات جديدة مميزة فى دولة التلاوة، فأجاب الشيخ بأنها ظاهرة غريبة ومريبة أيضا، وكشف الشيخ شعيشع عن سر لم نكن نعلمه. فقد مسح الشيخ مصر كلها من أسوان وحتى الاسكندرية بحثا عن أصوات جديدة وواعدة وبتكليف من وزارة الأوقاف، ولكنه لم يعثر على صوت واحد يبشر بالخير، ولما سئل عن السر وراء هذا العقم الشديد، أجاب الشيخ:

إن السبب فى رأيه شخصيا هو الأكل البلاستك الذى يتعاطاه المصريون منذ عدة سنوات.. وهذا القول من الشيخ شعيشع على ما يحمله من سخرية هو القول الصحيح.. اختفت الفراخ البلدى، وأصبح السمن البلدى أندر من المخدرات، والعسل الأبيض تحول إلى مياه مخلوطة بالسكر، والعيش البلدى الحلو حل محله العيش الاسمنت، والسمك النيلي يحمل سمومه ويسبح بين الأمسواج، واللحم الفاسد يبنى العمارات على النيل للسادة المستوردين.. ويبنى المدافن للمسلايين من أبناء مصر في صحراء الهرم وفي صحراء الهرم وفي صحراء الفيوم، ناهيك عن فراخ المزارع المحقونة بحبوب منع الحمل، وسمك المزارع الذي بتغذى من المجارى.

• والطعام الفاسد ينتج أحبالا صوتية فاسدة، والنتيجة كما نشاهدها اليوم ونلمسها جميعا، سواء في مجال الغناء أو في مجال التلاوة، وصار التقليد هو العملة السائدة.

الدكتور نعينع مثلا هو الصوت المفضل الآن لدى أجهزة الإعلام، مع أنه نسخة مقلدة من الشيخ مصطفى إسماعيل. وهناك عشرات من القراء يقلدون الشيخ الطبلاوى، والباقون لا يقلدون أحدا لأنهم لا يستطيعون، ولا يقولون شيئا لأنهم ليسوا مؤهلين وليسوا قادرين، وأصبحت المسائل سهلة، لأن كل مايذيعه التليفزيون بالذات من أصوات في مجال التلاوة هي أصوات مضروبة، ولو ظهر أصحابها في منتصف القرن لكانت أسمى أمانيهم هي التلاوة في مقابر الإمام الشافعي، لأن قراء قرافة الإمام الشافعي في تلك الفترة كانوا بالتأكيد أرفع مستوى من قراء الشيفزيون هذه الأيام، تبقى الإذاعة، ويبقى لإذاعة الشرق الأوسط فضل علينا وعلى المستمعين بشكل عام، ولأنها احتفظت لنفسها بصوت عبقرى الحنجرة والقلب الشيخ محمد رفعت، ولكن الإذاعة بوجه عام فرطت في حقها وفي حقنا أيضا، عندما أهدرت تراثها

العظيم من تسجيلات أصحاب الأصوات النادرة.

ونعود مرة أخرى إلى الشيخ شعيشع الذى كان طالبا بمدرسة المنصورة الثانوية، شاب حكم عليه جميع الأساتذة بأنه لا يصلح لشىء، لأنه أبدا ساهم على الدوام، وكان الغريب فى أمر الفتى أنه كان على الدوام يحرك شفتيه بكلام خافت.. وكان الذين يجاورونه فى الفصل يعلمون أنه يرتل القرآن، ورسب الطالب عاما وأعواما كثيرة، واستدعى الناظر أخاه الكبير ليقول له: إن أخاك لا يصلح هنا.

كان هذا آخر عهد «أبو العينين شعيشع» بالمدرسة، وخرج الشيخ أبو العينين إلى الشارع، يسهر كثيرا في الموالد ويحوم حول المنشدين في الأسواق، ويطرب كلما سمع أن أحدا من كبار القراء سيسهر الليل في المنصورة، وكان أخوه «الشيخ أحمد شعيشع» من مشاهير القراء في المنصورة، فكانت فرصة طيبة للسيد أبو العينين أن يذهب معه كل مساء إلى كل مأتم أو ليلة مولد يحتفل بها.

وسمع الشيخ أبو العينين فى الليالى الكثيرة التى سهرها الشيخ عبد الفتاح الشعشاعى، والشيخ محمد الصيفى، والشيخ محمد رفعت، وذات ليلة كان الشيخ أحمد متعبا، فحل محله الشيخ أبو العينين، وسمعه الشيخ رفعت فأعجب به، وتنبأ له بمستقبل باهر، ثم لم يلبث الشيخ أبو العينين أن نـزح إلى القاهـرة، وكـان ذلك ف عام ٢٩٤٢، فقد سمعه رجل من رجـال القصر الملكى، فاستدعاه ليقـرأ فى الإذاعـة، ومنذ ذلك الحين والشيخ أبو العينين لا يفـارق الشيخ رفعت، الذى اتخذ منـه تلميذا لـه، واتخذ الشيخ أبو العينين من القاهـرة مقرا لـه، ولم يلبث أن نزح إليهـا الشيخ أحمد شقيقه الأكبر بعـد أن اعتزل القـراءة فى المنصـورة، وعاش ليرعى شئـون أخيه.

وفى عام ١٩٤٨ بلغ أجر الشيخ أبو العينين مائة جنيه فى الليلة الواحدة، وأصبح يتقاضى خمسة وعشرين جنيها عن كل إذاعة له من محطة القاهرة، وهو مبلغ لم يصل إليه حتى الآن سوى أربعة من كبار القراء، مصطفى إسماعيل، وعبد الفتاح الشعشاعى، ومحمد الصيفى، والشيخ أبو العينين.

وعندما توفيت ملكة العراق سافر الشيخ إلى بغداد ليحيى مأتمها بدعوة رسمية من الحكومة العراقية، وتقاضى فى تلك الرحلة ثلاثة ألاف جنيه، وفى عام ١٩٥٢ استدعته الإذاعة المصرية ليقوم بتكملة أشرطة المرحوم الشيخ محمد رفعت.

والذين يستمعون الأشرطة الآن لا يستطيعون ببساطة تمييز صعوت الشيخ شعيشع أثناء التلاوة، السبب في ذلك أن الشيخ أبوالعينين كان يقرأ بطريقة الشيخ رفعت قبل وفاته، وكان الشيخ رفعت يسرضى عنها كثيرا، إن الشيخ أبو العينين في الخامسة والسبعين من عمره، وكان يسرتدى الكاكولا والطربوش، مخالفا بذلك الزى التقليدى للمشايخ الذين ظهروا في دنيا التلاوة، ولكنه اضطر إلى خلع الطربوش عندما زار تركيا، وكان مندوب السفارة المصرية في انتظاره بالمطار، وحذره المندوب من ارتداء الطربوش في اسطنبول لأن عقوبة ارتدائه السجن، فخلع الشيخ الطربوش، وتعمم بمنديل، ثم تعمم بعد ذلك بشال أبيض.

ولكن سوء الحظ تدخل في حياة الشيخ وهو في قمة عنفوانه وشبابه، فقد أصابه مرض غريب أثر على أحباله الصوتية، ثم مات أخوه الشيخ أحمد الذي كان بمثابة الوالد، ولكن الشيخ استطاع بالصبر أن يهزم مرضه، وعاد إلى القراءة من جديد، ويسافر كل عام إلى الخارج لإحياء ليالى شهر رمضان المبارك، وأشرطته تسجل أرقاما عالية في التوزيع، كما أنه يلعب الآن دور الكشاف في لعبة

كرة القدم، وله جولات واسعة فى ريف مصر لإكتشاف المواهب الجديدة، وله رأى فى عدم وجود أصوات جديدة واعدة.

والسبب ف رأى الشيخ أن الكتاتيب اختفت في الريف، كما أن الأكل البلاستيك والماء الملوث، واستخدام الأسمدة الكيمياوية أثرت عضويا على صحة الإنسان، وهو رأى صحيح بالتأكيد، لأن الناس زمان كانت تأكل الطعام الطبيعي بلا كيماويات ولا تلوث.. ولهذا السبب كان في مصر أكثر من عشرين قارئا للقرآن من فصيلة العباقرة، اجتمعوا جميعا في وقت واحد في بداية القرن العشرين.

والآن.. ربما لا يسوجد من صنف العباقدة إلا شخص أو شخصان، والباقون من صنف البلاستيك كالطعام الذي يأكلونه، ولا يبزال الشيخ شعيشع يعيش بيننا، نفحة من نفصات الماضى الجميل الذي عاشه المصريون وسعدوا به.



صوت الإنسان مثل لون عينيه ليس له دخل فيه وليس له دلالة. العبون الخضر مثلا لا تدل على أن صاحبها مغفل أو ذكى أو حريص أو نواسى الطبع يرتكب الإثم ويفخر به ولا يبالي! • والصوت القبيح قد يكون لصاحب نفس طيبة، والصوت الجميل قد يكون لشيطان رجيم! والشيخ عبد الباسط عبد الصمد له صوت جميل ونفسية طبية أيضا، وعندما يكون لك نفسية طبية وصوت قبيح، فلن تكسب شبئا. فإذا كان لك صوت حميل ونفسية من أي لون فستصيح ثرياً وشهراً قبل أن تبلغ الشلاثين، فإذا كان صوتك من معدن الشيخ عبدالباسط، فأنت تستطيع أن تدخل التاريخ كصاحب صوت وطريقة من أجمل ما عرفته دولة التلاوة في تاريخها الطبويل. بدأ الشيخ عبدالباسط يعشق سماع القران الكريم من المشايخ

الكبار في مساجد أرمنت وفي مقابرها، ولكنه كان يفضل سماعه

منبعثاً من ذلك الصندوق السحرى الذي اسمه الراديو.

وفى عام ١٩٣٩ كان هذا الصندوق أندر من الذهب، وكان فى أرمنت كلها راديو واحد يبعد عن بيت الشيخ عدة أميال، وكان الشيخ يذهب حيث يوجد الصندوق مرتين كل أسبوع، مرة في يوم الثلاثاء ومرة أخرى في يوم الجمعة، وهذه اللحظات التي كان يقضيها بجوار الصندوق هي أسعد لحظات عمره.

كان يجلس مستندا على جدار الدكان، والصندوق السحرى ينبعث من داخله صوت كأنه السحر، صوت فيه شجن وفيه قوة وفيه خشوع وفيه رهبة، وفيه دعوة إلى ملكوت الله! كان هو صوت المرحوم الشيخ محمد رفعت.

وفى عام ١٩٤٠ بدأ الشيخ عبدالباسط يحترف قراءة القرآن، وكانت أولى لياليه فى قريته، وفى مأتم أحد أقاربه، وقرأ عشر ساعات كاملة، ثم نقدوه أجره فى الصباح، وكان الأجر عشرة قروش فضة، كبيرة مثل العيش المرحرح وعليها نقوش بارزة تقول أنها ضربت فى عهد السلطان!

واشترى الشيخ حلاوة طحينية وملبن وكراملة وفول سودانى ولب، ووضع الباقى فى حصالة. فقد كان حلمه الكبير أن يقطع تذكرة ويركب القطار إلى بلد بعيد! وفى سن الخامسة عشرة تحقق حلمه الكبير، ركب القطار القشاش من أرمنت إلى قرية مجاورة وسهر هناك حتى الصباح، وعاد ومعه خمسة وعشرون قرشا كاملة! وكانت هذه الليلة هى تاريخ ميلاده، ففى تلك الليلة ولد قارىء جديد، صوته قوى وجميل، وهو شاب وصحته جيدة، وله أسلوب فى القراءة لايقلد فيه أحداً، وإنما هو لون جديد!

ومن تلك الليلة بدأت شهرة الشيخ عبدالباسط، وانفتحت أمامه قصور العمد والأعيان وباشوات الصعيد، وأصبح جواب أفاق، يخرج من بيته أول الشهر فلا يعود إليه إلا في نهايته.

وتزوج وأنجب، وعبر البحر إلى بيت الله الحرام، وقرأ في الكعبة الشريفة، وعلى مسمع من نصف مليون من البشر، بينهم الهندى والعربي والتركي وابن القوقاز والذي من نسل المغول! ثم عاد ليعيش في قريته مرة أخرى

وفى عام ١٩٥٠ جاء الشيخ إلى القاهرة ليزور السيدة زينب، وفى ليالى المولد كان يندس فى الزحام كل ليلة مجهولاً مغموراً، يتفرج على الاضواء والألعاب وعلى الأذكار، ويخلع نعليه ويزحف إلى داخل المسجد، ليستمع إلى القراء الكبار. وفى الليلة الختامية كان هناك أكثر من قارىء عملاق يخوضون فيما بينهم معركة حامية لإحياء مولد السيدة، ثم أدرك التعب هؤلاء المشايخ الكبار فكفوا عن التلوق، ثم دعا بعض الناس الشيخ عبدالباسط إلى القراءة، فهو على الأقل يستطيع أن يقتل الوقت حتى يستريح المشايخ الكبار، ويستأنفوا التلاوة.

الكبار، ويستأنفوا التلاوة.
وتقدم الشيخ عبدالباسط على حذر، وقرأ وهو يتوجس شراً،
والناس أيضا يتوقعون شراً، وعندما انتهى من التلاوة كان الفجر
على الأبواب، وكان المسجد قد ضاق بالناس، وخرج من المسجد في
الصباح وعلى يديه ألف قبلة، ومعه أكثر من عقد لإحياء الليالي هنا
وهناك، ولأول مرة أيضا وصلت إلى يديه عشرة جنيهات كاملة.. ثه
عشرون.. ثم ثلاثون.. ثم خمسون، وعند ذلك قرر اعتزال الصعيد
والبقاء إلى الأبد في القاهرة، ونام الشيخ عبدالباسط في لوكاندة
الشرق في السيدة زينب، ولم يمض عامان حتى وصل صوته إلى
الإذاعة. ووصل أجره ١٢ جنيها كل نصف ساعة، ووصل أجره في
الليلة إلى مائة جنيه، وغادر الشيخ عبدالباسط القاهرة إلى أرمنت
ثم عاد ومعه كل العائلة، شقيقان وزوجته ونصف دستة من

وذاع صيت الشيخ ف كل مكان، وقفز أجره إلى مائتى جنيه ثم إلى ثلاثمائة جنيه .

والشيخ عبدالباسط طاف حول الكرة الأرضية وذهب إلى الشرق وإلى الغرب، ولم يثر انتباهه شيء في تلك البلاد إلاالمعجبون بفنه . في أندونيسيا مثلا كان المعجبون يقفون بالساعات ليستمعوا إليه، وفي مراكش قرأ للملك وحده، وفي باريس لم يجد مستمعين ولم يجد معجبين فشعر بالاختناق وهجرها بعد ثلاثة أيام، هجرها إلى كازابلانكا، وهو لا يذكر من باريس إلا شارع نهر الصين «السين»، وكان يحلو له أن يتنزه فيه كل مساء وهو بالجبة والقفطان .

والشيخ عبدالباسط لم يومن بالسينما ولا بالمسرح ويحب القراءة، وأحسن كاتب قصة في نظره هو عباس العقاد! طه حسين كويس أيضا، وهو مدمن قراءة صحف، وأحسن كتاب الصحف هو محمد حسنين هيكل ثم كامل الشناوى، ولا يغيظه في الجرائد إلا الكذب، إنها تكذب كثيراً، روت عنه أخباراً ملفقة وقصصاً من نسيج الخيال، وأطلقت عليه اسم «براندو» وهو يشعر بالأسف لاطلاق هذا الاسم عليه، لأن براندو ممثل ولائه أمريكاني، ولكن الشيخ يتسامح مع الصحفى حتى لو أساء إليه!

والقارىء فنان، وبعضهم يستطيع أن يصبح مطرباً ويبسط الناس، ولكن القارىء يكسب أضعاف المطرب، إنه لا يحتاج إلى مؤلف ولا إلى تخت ولا إلى كورس ولا إلى ملحن. لأن الملحن هو علم أحكام القراءات.

والشيخ عبدالباسط لم يقرأ شعراً ولم يهتم بالشعراء، وسمع أن هناك رجلًا اسمه شوقى، ولم يعلم إن كان حيا يرزق أو طواه القبر، ويعرف أن توفيق الحكيم هو رئيس الشعراء، وكان أحيانا

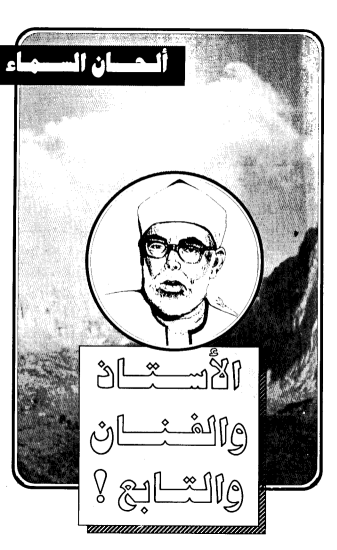
يسع الأغانى، وأحسن مطرب لديه كان محمد عبدالوهاب، وأحسن أغانيه هـ و في الليل لماخلى، وفايت على بيت الحبايب، وعبدالحليم حافظ مش بطال، وأم كلثوم معجزة.. فلتة لن يجود بمثلها الزمان! إنها في الطـرب مثل الشيخ محمـد رفعت في التلاوة، وكـلاهما عبقرى وكلاهما فيه سحر من عند الله .

ولكن أشرطة رفعت التى تذيعها الاذاعة الآن تسىء إلى الشيخ، إنها صدى هزيل لصوته الحقيقى، الذى هو بحق أعجوبة الزمان! وكان يؤمن جدا بالحديث الشريف: «اعمل لدنياك كأنك تعيش أبدا، واعمل لآخرتك كأنك تموت غدا».

بيد. وصن يصرف وسيد الأسفار والرحلات، وأنفق عن سعة، وقد عمل لدنياه، أحب الأسفار والرحلات، وأنفق عن سعة، وسيحن في شقة فاخرة، وكان في مكتبه تليفون أخضر، وكانت لديه عربة شيفروليه آخر موديل، وكما عمل لدنياه عمل الآخرته، ومن أجل آخرته دخل مؤسسا في بعض الشركات، وأقام في أرمنت عمارة ضخمة، ولكنه لم يملك أرضا ولانقوداً، ولكنه كان يملك الستر

وكان دائما يسأل الله أن يديم الستر عليه ! وكان يميل ف حياته للعزلة، كما كان يكره الاختالاط، وكانت وسيلته الوحيدة للاتصال بالناس هى الخطابات، وكان يضع ف درج مكتبه ألف صورة له يضعها في خطابات في لون البنفسج ويرسل بها إلى المعجبين في كل مكان . كانت هوايته الوحيدة هى قضاء عدة أسابيع كل شتاء في

أسوان والاعتكاف فى منزله طوال العام والعبث بحبات مسبح نادرة خضراء فى لون البرسيم.. ولون السيارة والجبة.. والتليفون ولكن ولأن الأقدار بيد السماء \_ على رأى عمنا زكريا الحجاوة يرحمه الله \_ فقد أصيب الشيخ عبد الباسط وهو فى ريعان شباء وقمة مجده بمرض السكر اللعين. نال المرض من صحته وم



صوته، فلم يعد هو الشيخ عبدالباسط الذى نعرفه، انهكه المرض وظهرت آثاره على صوت الجميل، وداخ الشيخ بحثا عن دواء يصلح ما أفسده الدهر، ولكن سعيه لم يشفع له، فما هو مكتوب على الجبين لابد أن تبراه العين، وحدث أن جاء أحد الأمراء إلى القاهرة واتصل بالعبد لله طالبا منى القيام بواجب نحو الشيخ عبدالباسط، فقد جاء إلى القاهرة ومعه دواء من حبة البركة يحقق الشفاء للشيخ الذى بهر الجميع وأحبه الجميع ، وسالت عن الشيخ، واكتشفت أنه يقضى فترة في المدينة المنورة بجوار قبر الرسول، وحدد لى موعد حضوره، واتصلت به في المساء وأجابنى صوت مشروخ من شدة البكاء، وعندما سألته عن الشيخ أجابنى فحرن شديد:

لقد مات منذ ساعات .

رحم الله الشيخ عبدالباسط عبدالصمد، الذي أحبه الملايين وعشقوه.. من أمريكا حتى الصين!

خارج مصر .. وفى كل أنحاء العالم الإسلامى، كانوا يطلقون عليه شيخ القراء المصريين، وهى تسمية خطأ، والصحيح أنه شيخ المقارىء، وللقارىء هى إدارة رسمية، وكان المرحوم الحصرى هو شيخها بلا منازع، أما شيخ القراء فى عهر الشيخ الحصرى فكان الشيخ مصطفى إسماعيل صاحب الحنجرة الذهبية، وبوفاته احتل الشيخ عبدالباسط عبدالصمد مكانه بلا منافس، فهو صاحب الحنجرة الفضية، وأحد أعلام القراءة في العصم الحديث!

والشيخ الحصرى رحمة الله عليه كان صاحب مدرسة مميزة والشيخ الحصرى رحمة الله عليه كان صاحب مدرسة مميزة في الأداء، ولكنه لم يكن من الطبقة الأولى بين القراء وكان أقرب إلى الشيخ محمد الصيفى، وكلاهما عالم في القراءات وأستاذ في التجويد، وكلاهما حجة في القراءات الصحيحة.. ولا يريد! والفرق بين مصطفى إسماعيل ومحمود الحصرى هو ذاته الفرق بين الأديب نجيب محفوظ وأستاذ الأدب في الجامعة وهدو نفسه الفرق بين المدرب الجوهرى ومحمود الخطيب.. فالأول مدرس والثاني فنان، ومن السهل إنتاج ألف أستاذ، ولكن من العسير خلق فنان واحد، لأن الفنان من صنع ربى، وليس من صنع المدرس والحامعات!

ف استطاعة أى إنسان أن ينشىء جامعة لخريج ألف متعلم، ولكن ليس في استطاعة أى مخلوق أن ينشىء موهبة حتى ولو كانت ضئيلة الحجم أو قصيرة القامة، لأن الموهبة نبتة غريبة في حقل البشرية، وهي هبة إلهية، ثم تجربة وتحصيل بعد ذلك. كما أنها لا تتكرر، فهي طلقة واحدة سيواء استقرت في الهدف أو طاشت في الفضاء! ولقد كان الحصري عالما فذا ومتعلما عظيما، وكان دارساً ومدرساً، وترك بموته فراغاً كبيراً لأن أغلب القراء الذين على قيد الحياة الآن لم يحصلوا تعليمه، ولم يبلغوا علمه، وبعضهم موهوب، والبعض الآخر لا فن ولا معرفة ولا رغبة في شيء من هذا.. ولا أمل!

وما أكثر القراء العظام الذين ظهروا فى مصر منذ بداية هذا القرن، وكان من بين هؤلاء أستاذ جامعى هو الدكتور أحمد هيبة، وكان يتمتع بصوت قوى وقرار سليم، ويعتبر واحدا من اثنين فى مصر يجيدان تقليد صوت محمد رفعت، وكان الآخر هو الشيخ أبوالعنن شعبشع.

حرص الدكتور هيبة على أداء صلاة الجمعة في مسجد فضل باشا بالجماميز، وهو المسجد الذي ظل الشيخ رفعت يقرأ فيه حتى مات، وقد تنازل الدكتور هيبة عن أجره من اذاعة القاهرة، ولكنه كان يقبل أجره من الاذاعات الخارجية، ورفض في الوقت نفسه كل العروض التي عرضت عليه لاحتراف التلاوة، وآثر أن يكون هاويا في دولة التلاوة ويمارس وظيفته كأستاذ للحشرات في كلية الزراعة، وظل رافضاً إلى أخر يوم في حياته لجميع العروض التي عرضت عليه القراءة في المآتم والحفيلات العامة، ولذلك لم يشتهر الدكتور أحمد هيبة جماهيريا بما فيه الكفاية، وظل حريصاً على أن يتمتع بكل الفضائل التي يجب أن يتحلى بها قارىء القرآن، وعندما مات الدكتور أحمد هيبة ترك وراءه ثروة من الاسطوانات

القديمة لعباقرة دولة التلاوة وأساتذة فن الانشاد الديني .

وكان من بين هؤلاء العظام الذين ظهروا في دولة التلاوة الشيخ محمود عبدالحكم، وكانت لأدائه نكهة خاصة، وبالرغم من أدائه الفذ وصوته المحبب إلى النفوس وانتشاره الواسع في جميع أنحاء العالم الإسلامي، فقد ظل يعيش عيشة متواضعة، لأنه لم يكن يحدد لنفسه أجراً، وكان يفضل مشاركة مصطفى إسماعيل في الماتم والحفلات العامة، وكان يقبل أي أجر يقدمه إليه ويدسه في جيبه دون أن ينظر إليه ولم يحدث في حياته كلها أن اختلف مع أحد من أبناء مهنته.

وكان الشيخ محمود على البنا من اللامعين في دولة التلاوة وكانت له طريقة خاصة ومتميزة، ومن أغرب الأشياء أن العبد لله وقع بصره أول مرة على الشيخ محمود على البنا كان في حقبة الأربعينيات، وفي مبنى جمعية الشبان المسلمين، وكان الشيخ محمود على البنا أحد أفراد فريق المصارعة بالجمعية، وعندما احترف التلاوة استطاع أن يشق طريقه بسهولة وبسرعة فائقة إلى الصفوف الأولى، فصار في وقت قصير ندا للشيخ مصطفى إسماعيل والشيخ عبدالباسط عبدالصمد.

والشيخ محمود على البنا يمتاز بأنه صاحب رؤية سياسية وصاحب موقف أيضا، وكان ناصريا ومعجبا على نحو ما بانحياز حكومة عبدالناصر إلى صفوف الفقراء.. وظل حريصا على قراءة القرآن في بيت عبدالناصر في مناسبة الاحتفال بذكراه كل عام، وكما كان جميل الصورة، وكان خير سفير للإسلام مكل مكان يحل فيه.

حدث أن حاصره مئات الالوف من المسلمين فى أندونيسيا ومنعوه من الانصراف ولم يتركوه إلا بعد أن ظل يقرأ لهم لمدة ست

ساعات متصلة، وقد اقترح بعد نكسة ١٩٦٧ أن يسافر ضمن وفد من كبار القراء إلى جميع الدول الإسلامية في آسيا وافريقيا لجمع التبرعات لصالح إزالة آثار العدوان، ولكن الدولة رفضت الاقتراح، ومات الشيخ محمود على البنا بعد مرض خاطف لم يمهله طويلاً. وخسرت دولة التلاوة صوتاً من أعذب وأجمل الأصوات التي عرفتها في تاريخها الطويل.

ثم ظهر الشيخ هريدى الشوربجى وهو من الأصوات الذهبية، ولكن أحدا لم يهتم بتسجيل صوت الشيخ النادر، ولذلك ضاع صوته بعد موته مع أنه عاصر الاسطوانات وشهدت فترة من حياته عصر أشرطة التسجيل، كما كان هناك الشيخ محمد مجد، والشيخ شفيق أبوشهبة قارىء جمهورية زفتى بالاضافة إلى الشيخ محمد سعودى قارىء طبطا والشيخ شتات قارىء الجيزة.

ولكن أغرب ظاهرة فى دولة التلاوة هي ظاهرة الشيخ مهدى السوداني، وهيو قارىء مصرى سوداني، وكان نموذجاً رائعا لوحدة وادى النيل، وقد عاش الشيخ مهدى فى حى عابدين بالقاهرة فى صدر شباب، وعندما استمع إلى الشيخ على محمود أول مرة قرر أن يتبعه كظله، وصار الشيخ مهدى جرءا من حياة الشيخ على محمود، يتواجد فى المكان الذى يوجد فيه الشيخ على ويكون أول الحضور فى حفلات الشيخ ، ويكون آخر المنصرفين من حضرة الشيخ على، ولهذا فقد الشيخ مهدى شخصيته وذاب فى شخصية الشيخ على فاصبح يتكلم مثله ويقرأ على طريقته وينشد التواشيح بأسلوبه، ويكح كما يكح الشيخ على، وكانه كوكب صغير يدور حول الشمس وإلى الأبد.

وقد نجح الشيخ مهدى ف أن يصبح عضواً فى بطاقة الشيخ على محمود، وقبل أن يموت الشيخ على بفترة قليلة، وعندما استقلت السودان عاد الشيخ مهدى إلى أرض الجذور، فحمل الجنسية

السودانية وترك مسقط رأسه ومرتع صباه فى عابدين وعاد إلى الخرطوم، ولكن أين صخب الحياة وبهجتها فى عابدين من هدوء الخرطوم؟

أصيب الشيخ مهدى بصدمة كبيرة من شوارع الخرطوم الهادئة الخالية من المارة، ولعدم وجود المقاهى الشعبية الساهرة حتى الصباح كما كان الحال ف سوق الاثنين، وف حى البلاقسة، وراح يجتر أيامه مع شلة من الأصدقاء من أبناء الجالية المصرية، وظل الشيخ مهدى حريصاً على قراءة القرآن بالسفارة المصرية في عيد ثورة يوليو، كما كان حريصاً على زيارة القاهرة كل صيف لرؤية الأهل والأقارب الذين آثروا البقاء في مصر والاقامة في عابدين.

• والغريب أنه مات بعيداً عن وادى النيل الذى أحبه، ووافاه الأجل المحتوم في رحلة حج إلى بيت الله الحرام، ودفن في البقيع مع الصحابة والتابعين! ويخشى العبد لله أن يكون قد نسى أحداً من نجوم دولة التلاوة، وإن كان من الضرورى أن أتعرض لذكر الشيخ على، وهو أحد القراء الذين ظهروا في بداية القرن، وكان من السهل عليه أن يحتل مكانا لائقاً به تحت الشمس، ولكن حظه السيىء أصابه بمرض في صوته أجبره على التوقف.

ولما كان الشيخ على يتمتع بتكوين جسمانى يشبه تكوين الملاكم، قامة فارعة وصدر عريض وعضلات مفتولة، فقد اكتفى بحضور حفلات المآتم والمناسبات التى يحييها كبار القراء، وكان محله المختار على مقعد بجوار دكة القارىء، وكان يقوم خلال السهرة بدور المطيباتى للشيخ الصييت، ويقضى السهرة يكرر بعض العبارات استحسانا لصوت القارىء وتشجيعاً له، وهى عبارات محفوظة وقديمة ومكررة مثل. يامشبع، صلى على البنى عبارات محفوظة لايسزال كده واشرع، صلى على النبى كشة، وهى مهمة لايسزال يمارسها حتى الآن مئات من غير الموهوبين، ويحصلون آخر

السهرة على مايجود به القراء، ولكن عمنا الشيخ على لم يكن من النوع الذى يرضى بالجودة التى هى من الموجود، لكنه كان يصر على مشاركة القارىء فى الأجر الذى حصل عليه، ولأنه كان شديد القوة وشديد البأس فقد خضع له أغلب القراء، ولكن سوء حظ الشيخ على الذى لازمه منذ البداية أوقعه فى شر أعماله، فقد تحرش باكبر رأس فى دولة القراء وهـو الشيخ محمد رفعت، وكان سوء حظه مضاعفاً لأن السرادق الذى شهد الحادث كان مقاماً فى حى المدبح.

وفى تلك الليلة رفع الشيخ على يده وهوى بها على وجه الشيخ رفعت، ولكن كفه لم تصل إلى وجه الشيخ ، لأن الشيخ على نفسه كان قد سقط على الأرض، وأتحف عشاق الشيخ رفعت بعلقة لم يأكل مثلها حمار في مطلع، وكانت هذه هي أخر مرة يشاهد فيها الشيخ على في الحياة!

وإذا كنا قد تعرضنا لحياة العظماء من أبناء دولة القراء، فلابد قبل أن نسدل الستار على الماضى المجيد أن نتعرض لتاريخ الرجل الذى كان له الفضل الأول في إحياء دولة التلاوة، وهو الذى فتح الطريق ومهده وفرشه بالورود والرياحين.. عمنا ومولانا فضيلة الشيخ ندا سلطان دولة التلاوة في العصر الحديث!



قليلون جدا يعرفون أن محمد عبد الوهاب في صباه ـ كان يعرض الحانه على اثنين من كبار القراء أحدهما الشيخ على محمود ، والثاني رجل بدعي الشيخ حسن المناخلي .. وكان عبدالوهب يلجأ إليهما كلما واجهته مشكلة عويصة عند أداء لحن من الألحان.. وكان الشيخ المناخلي يتمتع بصوت جميل وأداء قلما تجد له نظيرا بين القراء ، واستطاع الشيخ المناخلي أن ينتزع الشهرة بطريقة فذة ، فقد كان يشترك مع الشيخ منصور بدّار في إحياء ليلة بحي السلخانة ، وكان الشيخ بدّار معروف بمهارته في «سرقة» الجمهور، فقد كان لا يدع الفرصة لزميله ليقرأ الوقت المخصص له .. فقد كانت طريقته في الأداء \_ مع ما له من صوت جميل \_ تجعل الجماهير تصر على سماعه حتى النهاية ، فضلا عن أنه كان في قمة الشهرة.

وكان الشيخ المناخلي في بدء حياته .. ولم يكن قد ذاع صيته بعد، وعندما انتهى الشيخ بدار .. عادت الجماهير تلح عليه أن يواصل قراءته ، فاستجاب لها ، وعندما انتهى ارتفعت الأصوات من كل جانب تطلب إليه مواصلة التلاوة حتى الصباح ، وعندما هم الشيخ بدار

تقدم منه الشيخ المناخلى ، ودفعه بيده فألقى به من فوق «الدكة» وأخذ مكانه ، وهاجت الجماهير ، وهمت بضرب الشيخ المناخلى ، ولكنها سكتت وهدأت بعد أن استمعوا اليه ، وعندما انتهى، أصرت الجماهير على أن يواصل التلاوة ، وانسحب الشيخ بدار ليلتها من الحفل .. بعد أن تمكن الشيخ المناخلى من «سرقة» جمهوره بنفس الطريقة التى كان يتبعها الشيخ بدار .

وعاش الشيخ المناخلي يقرأ عندما يريد، وليس كلما طلب إليه أحد من الناس، ولذلك لم يربح كثيرا.. وكان يكسب ما يكفيه، ومات قبل إنشاء محطة الإذاعة.. وترك عدة اسطوانات قليلة ضاعت بعد ذلك، ولم يعد أحد يعرف أين ضاعت؟ وقبل أن يموت لحن عدة قصائد «ياقوتي الشفتين فالج السنتين»، وتوشيح «كالبدر ليلة التمام»، وتعتبر هاتان القطعتان من أروع ما لحن في الموسيقي الشرقية، وظل عدة سنوات يرفض القراءة في الحفلات، وكلما سُئل عن سر عزوفه عن التلاوة قال: إن الناس تسمعني وتسمع الشيخ البربري، وكان هو \_ يرحمه الله \_ لا يرضي عن طريقة الشيخ البربري وغيره من مشاهر عصره.

•••

لم ينل قارىء فى عصره، وفى إقليمه من الشهرة مثلما نال الشيخ صديق المنشاوى ، والد الشيخ محمد صديق المنشاوى «قارىء الإذاعة المعروف» ، رفض أكثر من مرة أن يذيع رغم العروض المغرية التى عرضت عليه ، وأخيرا منذ حوالى ٤٠ عاما سافرت بعثة من رجال الإذاعة إلى قنا لتسجيل شريط للشيخ المنشاوى .. وقبل الرجل هذه المرة ، وتمت إذاعة الشريط اليتيم له فى محطة الإذاعة .

نشأ الشيخ صديق المنشاوى وعاش ف مديرية قنا، وذاع صيته فيها وف الأقاليم المجاورة، واتصل في شبابه بالشيخ أبوالوفا الشرقاوى فطرب لصوته، وجعله من خاصته، ورفض الاشتراك في

احياء الليالى خارج حدود مديريتى قنا وجرجا ، وعاش حياته كلها لايساوم على الأجر ولا يتفق عليه !

حدث مرة قبل الحرب الأخيرة بأعوام — وكان الشيخ المنشاوى يتقاضى جنيها واحدا عن كل ليله — حدث أن كان يقرأ في ماتم أحد أعيان قنا، وفي آخر الليل دس شقيق الميت «بشيء» في جيب الشيخ المنشاوى، وانصرف الشيخ دون أن يلقى نظرة على هنا الشيء واكتشف الشيخ وهو في المنزل أن الشيء الذي دسه الرجل في جيبه مليم واحد لا غير! وقبل أن يفكر في هذا الذي حدث، كان الرجل صاحب الليلة يطرق باب الشيخ ليعتذر له عن الخطأ الشنيع الذي وقع فيه، فقد كان في جيب الرجل جنيه ذهبي ومليم، وكان ينوى وقع فيه، فقد كان في جيب الرجل جنيه ذهبي ومليم، ولكن الشيخ المنشاوي رفض أن يتقاضى شيئا فوق المليم قائلا:

«قل لن يصيبنا إلا ما كتب الله لنا» .

وكان للشيخ المنشاوى ولدان أكبرهما الشيخ محمد صديق المنشاوى القارىء المعروف، والثانى كان ذا صوت جميل وموهبة حسنة ،وكان يقرأ القرآن والتواشيح ،وفي ليلة من ليالى عام ١٩٣٩ وقع عقدا مع إذاعة الشرق الأدنى ، واستعد للسفر إلى القدس ، ولكنه استيقظ عند الفجر فقد استبدب القلق ، وضايقه الحر ، ووقف برهة ينظر من النافذة في الدور الخامس ، ولم تمض دقائق حتى شعر بإغماء سقط على أثره من النافذة إلى الشارع فمات ، وفي مأتمه قرأ الشيخ محمد رفعت ، والشيخ على محمود ، وغيرهما من مشاهير القراء ،فقد كانوا جميعا أصدقاء لوالده الشيخ المنشاوى ، وكان الشيخ رفعت يعتبره أستاذا في التلاوة ، وصاحب مدرسة فنية في التجويد .

وظل الرجل حتى مات وفيا لعهده فلا يقرأ خارج حدود مديريته،

ولا يساوم على الأجر، ولا يتفق عليه ،مرة واحدة فقط هجر إقليمه وجاء إلى القاهرة ليقرأ القرآن ثلاثة أيام متتالية ،حدث ذلك في عام ١٩٤٩. وفي مأتم الشيخ محمد رفعت ،ولكن الظروف أجبرته مرة أخرى على زيارة القاهرة عندما أقنعه المذيع اللامع فهمى عمر وبلدياته بالحضور إلى القاهرة لإجراء اختبار لصوته في الميكروفون.

وحضر فعلا للقاهرة ، وقام الفنيون باختبار صوت الشيخ ، ولكن النتيجة للأسف الشديد كانت بالسلب ، وليست بالإيجاب ، لأن الأصوات لسوء الحظ كالوجوه ، وبعض الوجوه الجميل لا تصلح للتصوير ، وأيضا بعض الأصوات الجميلة لا تصلح للميكروفون، والعكس أيضا صحيح.

ومن سوء حظنا أن الشيخ صديق المنشاوى الكبير كان صوته من هذا النوع!

وفى عام ١٩٣٧ اكتشف مفتش بيطرى بتفتيش بهتيم صوتا جديدا يرتل القرآن فى نغم رتيب حبيب، يشبه إلى حد كبير صوت المرحوم محمد رفعت، وكان صاحب الصوت الجديد هو الشيخ كامل يوسف البهتيمي.

وفى عام ١٩٣٨ قدم الدكتور والأستاذ الجامعي أمين زاهر، الشيخ كامل إلى الأستاذ محمد فتحي الإذاعي المعروف.

وفى اليوم التالى كان الشيخ كامل يذيع من محطة القاهرة، وبأجر قدره ٥٠ قرشا عن كل إذاعة.. وعندما قامت الحرب قفز أجر الشيخ إلى خمسة جنيهات ثم إلى عشرة.. ثم إلى خمسة عشرة.

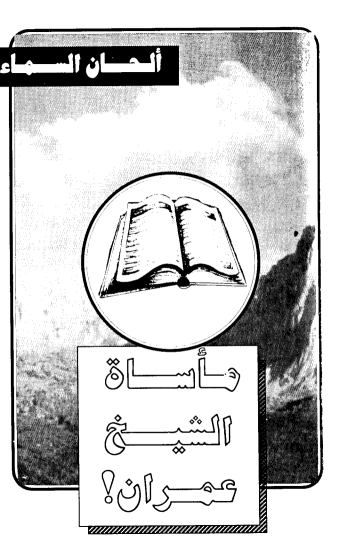
وفى عام ١٩٤٤ سأفر الشيخ إلى فلسطين ليذيع من محطة الشرق الأدنى، وبأجر خمسمائة جنيه فى شهر رمضان.. وفى العام الذى يليه \_ ٥٩٤٥ \_ سافر الشيخ كامل إلى السودان ليقرأ القرآن فى النادى المصرى بالخرطوم طوال شهر رمضان وبأجر خمسمائة جنيه أيضا،

وعندما جاء عام ١٩٤٧ كان الشيخ كامل يديع من محطات لندن وسوريا ودلهى والشرق الأدنى، وبأجر قدره جنيه مصرى واحد لكن عن كل دقيقة.

ولقد نشأ الشيخ كامل وعاش طفولته الأولى في بهتيم.. ثم نزح إلى القاهرة ليتعلم القرآن في مدرسة عثمان باشا ماهر بالقلعة.. ثم دخل الأزهر، وقضى فيه فترة قصيرة قبل أن يفصلوه، وكان سبب الفصل هو كثرة تغيب الشيخ كامل عن حضور الدرس.. فقد كان الشيخ يظل طوال الليل يطوف حول السرادقات التي يقرأ فيها الشيخ محمدرفعت، والشيخ على محمود وغيرهما من العمالقة، وكان الشيخ كامل لا يعود إلى منزله إلا مع الفجر، وكان الشيخ رفعت هو أول العمالية الذين تعرف بهم الشيخ كامل، وظل الشيخ رفعت يخصه بالعطف والحنان حتى مات.

لقد ظل الشيخ كامل يبكى كلما سمع صوت الشيخ رفعت، وكانت أحب الأصوات إليه هما صوتا الشيخ محمد سلامة، والشيخ مصطفى إسماعيل، فالشيخ مصطفى صاحب أجمل صوت بين القراء، والحادث الوحيد الذى لا ينساه حدث له فى فلسطين فى عام ١٩٤٤، حيث حاصرته جماعة من الجنود الإنجليز السكارى وطلبوا منه أن يقنى أن يقرأ لهم ظنا منهم أنه يغنى .. واضطر الشيخ إلى أن يغنى لهم أكثر من ساعة، وهم يتمايلون من النشوة والسرور، قبل أن يتركوه.

والشيخ كامل توفى فجأة، قبل أن يصل إلى سن الستين، وهو متزوج، ولمه عدة أولاد، وكان من أمنياته أن يقرأ سورة الكهف يوم الجمعة فى القدس الشريف، وأن يحصل على جميع تسجيلات المرحوم الشيخ محمد رفعت.



قبل أن يموت الشيخ على محمود بليلة واحدة كان بقرأ وينشد التواشيح حتى الصباح، وكان يبدو عليه لبلتها أنه أقوى من أي وقت مضى، وكذلك الشيخ ندا، فقد ظل بقرأ حتى مات.. رجل واحد فقط اعترال التلاوة في قمة مجده عام ١٩٣٧، هذا الرجل هو. الشيخ منصور بدّار. كان الشيخ بدار صديقا لسعد زغلول، ومعظم رجال الوفد المصرى عاش معهم تلك الأيام المجيدة الخالدة.. أيام ثورة ١٩١٩، وكان في وداع سعد عندما ذهب إلى المنفي، وكان في استقباله عندما عاد.. ورأي الانحليز بقتلون الناس في الطريق والوطنيين العزل من السلام تحاريون بأصابعهم، ويموتون وعلى أفواههم ابتسامة الرضا، وأراد الشيخ بدار أن يشارك قومه. ولم يكن يستطيع أن يفعل شيئا سوى أن بقرأ.. وكان الأزهر مهد الثورة، وفيه بلتقي كل مساء أقطاب الوطنية وأشهر الخطباء وعشرات الألوف من الجماهير الغاضبة الثائرة، وكان الحفل يبدأ وينتهى بصوت الشيخ بدار.. ولذلك أطلق عليه لقب « قاريء الثورة » .

وقبل ثورة سنة ١٩١٩ كان الشيخ بدار يعيش في استنبول، فقد كان الخليفة العثماني يجب اقتناء كل شيء نفيس.. فقيرر اقتناء هــنا، ويكفى أن الشيخ مصطفى إسماعيل والشيخ عبدالباسط عبدالصمد يتبعان طريقته. وربح الشيخ بدار كثيرا.. واقتنى لنفسه ضيعة كبيرة في القليوبية، ثم فجأة اعتزل التلاوة - ولا أحد يدرى لماذا - وكان ذلك في عام ١٩٣٧.. مع أنه قبل ذلك بعشر سنوات ظل أسبوعا كاملا يقرأ في مأتم الزعيم سعد زغلول.. ولم يحضر بعد ذلك حفلات عامة إلا مرتين. مرة عام ١٩٣٠ في ذكرى وفاة سعد.. ومرة عام ١٩٣٠ في ذكرى وفاة سعد.. ومرة عام أردك، ولم يماتم الملك فواد.. وعاش الشيخ بدار حتى بلغ من العمر أردك، ولـزم ضيعته يتلـو القرآن أحيـانـا لأصـدقـائه، ويسرد على مسامعهم تفاصيل الأحداث التي عاشها بين اسطنبول والقاهرة.

سألت مرة الشيخ السعدنى عن رأيه فى أصوات القراء ، فقال: رفعت مثل أبو ذر الغفارى، يمشى وحده ويموت وحده، ويبعث وحده يوم القيامة، وصوت الشيخ بدار كالذهب المصهور، وصوت مصطفى إسماعيل كالذهب المسبوك، وكل قارىء، وله رائحة خاصة، وطعم مختلف، مثل حديقة الفاكهة، فيها كل شيء من البلح الزغلول، إلى العنب البناتي، والمهم التوفيق وخدمة القرآن!

### •••

عاش الشيخ يوسف المنيلاوى قبل الشيخ أحمد ندا، ومات بعده، وكان صديقا حميما للشيخ سلامة حجازى، وكامل الخلعى.. وكان يتحيز كثيرا للمرحوم داود حسنى، ويعتقد أنه أعظم ملحن ظهر فى مصر، ومن هنا قامت العداوة بينه وبين الشيخ على محمود، ومن هنا أيضا جاءت المنافسة بين الرجلين.

وكان حظ الشيخ المنيلاوى أضأل من حظ منافسه الشيخ على محمود، ومن هنا أيضا امتلات نفس الرجل حسرة وضاق بالحياة، وكانت طريقته في التلاوة حزينة باكية، ولعله القارىء الوحيد الذى ظهر في مصر، وكان يستفسر رأى السامعين في صوته أثناء التلاوة، فكان يقرأ «والشمس وضحاها» ثم يدقق النظر في الجالسين حوله

ويقول «إيه رأيك ياجدع»؟ وترتفع صيحات الإعجاب من كل جانب، وكان الشيخ يسر كثيرا لهذه الصيحات، فقد كان يرحمه الله يعانى مشاكل نفسية رهيبة، ربما كانت راجعة إلى ضالة حظه في الحياة، وكان يحز في نفسه أنه صديق لكل العظماء في عصره، فإذا مات قريب لأحدهم لم يدع الشيخ المنيلاوي إلا كصديق، فقد كانت طريقته في الأداء وما فيها من غرابة تبعد بينه وبين إحياء الليالي الضخمة.

ورغم ذلك فقد ربح الشيخ المنيلاوى كثيرا، وتتلمذ عليه كثير من مشاهير القراء، منهم الشيخ عبدالعظيم زاهر والشيخ أحمد سليمان السعدنى، وكان في حياته يتعصب الشيخ رفعت، ويرفعه فوق كل القراء، وكانت عداوته للشيخ على محمود من أسباب هذا التعصب

حدث مرة أن كان الشيخ يوسف يقرأ مع الشيخ رفعت في ليلة واحدة، وعلى غير عادة القراء كان الشيخ المنيلاوى يقفز فرحا من فوق الأريكة، كما تلا الشيخ رفعت آية من الآيات، وعندما انتهى الشيخ رفعت كان الشيخ المنيلاوى قد انخرط في نبوبة حادة من الكاء، ورفض أن يقرأ ليلتها، وأصر على أن يواصل الشيخ رفعت التلاوة حتى الصباح.

وقبل أن يموت اعتـزل الشيخ يوسف المنيلاوى التـلاوة إذ لم تعد صحته تساعده على السهر الطـويل، وعاد الصفاء بينه وبين الشيخ على محمـود، وكان الشيخ على أول من قـرأ فى مأتم الشيخ يـوسف، وكان أول من شيع جنـازته، وكان الشيخ يوسف أول قـارىء يقام له حفل تأبين يشترك فيـه كل قراء القـرآن.. ولم يحتفل بتأبين أحد بعـد ذلك إلا الشيخ رفعت.. ثم مضت أعـوام طـويلـة.. ومـات الشيخ على محمود والشيخ محمد رفعت.. ونسى النـاس الشيخ المنيلاوى.. فقد مات دون أن يترك خلفه تسجيلا يذكر الناس بصوته الباكى الحزين الذى وصفه الشيخ البشرى فقال:

«كان صوته شجيا فيه حزن، وفيه توجع، وفيه شجن.

وأتساءل الآن: لماذا لم نستمع ولو لمرة واحدة فى رمضان لصوت العبقرى العظيم الشيخ على محمود، أعظم من رفع الآذان فى تاريخ الإسلام بعد سيدنا بلال مؤذن الرسول؟

ولماذا لا يذيع التليف زيون فترة نصف ساعة على الأقل من القرآن الكريم قبل آذان المغرب في رمضان كما جرت العادة من قبل، وبشرط أن يقدم لنا الأجود والأفضل من الموتى والأحياء على حد السواء، بدلا من تقديم أصوات تشم منها رائحة الفلوس المدفوعة ثمنا للوصول إلى الكاميرا ؟.

وأرجو أن نأخذ المسألة مأخذ الجد هذا العام، فنعهد إلى لجنة محترمة لاختيار الأصوات التى نقدمها للناس فى فترة الفجر، بعد أن كثر اللغط حول الوسائل المتبعة للوصول إلى إذاعة الفجر فى ليالى رمضان، وهى وسائل تعتمد على تطبيق المثل الشعبى القائل: «اللى يدفع القرش إبنه يـزمر» ونفس الشيء ينطبق على منشدى التواشيح، للذين يقدمون التراتيل والتسابيح فى نفس البرنامج التليفزيوني.

والفت أنظاركم قبل فوات الأوان، إلى المنشد القزم الضرير الذى يصلح مهرجا في سيرك، أو يصلح منشدا خلف ميكروفون الإذاعة، ولكن ليس أمام عدسات التليفزيون، لأن في منظره وطريقة أدائه مايمس هذه المهنة العظيمة، التى احترفها يوما ما العبقرى الشيخ على محمود والعبقرى الشيخ زكريا أحمد والمنشد الكبير الشيخ طه الفشنى والشيخ الفيومى والشيخ الطوحى والشيخ عبدالسميع بيومى والشيخ النقشبندى والشيخ محمد عمران.

أما قصة الشيخ عمران فهى مأساة بكل المقاييس، فلم يظهر منذ فترة طويلة فى مجال التواشيح الدينية والمدائح النبوية صوت على هذا المستوى ولا موهبة من هنذا الطراز، كان الشيخ محمد عمران أحد

السائرين على درب الشيخ على محمود وأحد الذين جددوا شباب هذا الكار بعد أن تدصرج عدة درجات على يد الشيخ نصر الدين طوبار ومدرسته، والتى أعادت فن التواشيح إلى حلقة الدراويش والمجاذيب. ومع ذلك لم نشعر كثيرا بوجود الشيخ محمد عمران بيننا، لأنه كان سلعة جيدة، ظهرت في سوق المناخ حيث الشركات كلها مضروبة والأسهم كلها مطعون فيها، وحيث عملية البيع والشراء هي عملية خداع لا أكثر ولا أقل، وشيلني وأشيلك، وترعاني بسهم أراعيك سهمين.

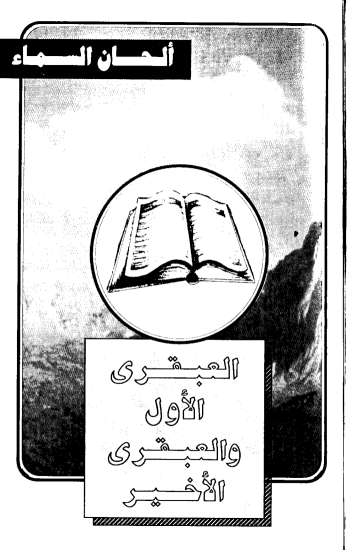
لم يظهر الشيخ عمران فى رمضان الماضى سوى مرة واحدة، بينما استعانوا بالشيخ القزم ثلاث مرات، وببدو أنه كريم وسخى وإيده فرطة ومن النوع الذى يحب الخير لنفسه وللآخرين!

المأساة أننى سمعت بوفاة الشيخ عمران بعد وفاته بعدة أشهر، والغريب أننى سألت أصدق أصدقائه \_ جلال معوض \_ عن نبآ وفاة الشيخ، فأبدى دهشة شديدة، لأنه لم يقرآ نبأ وفاته فى أى مكان، ولاجريدة مصرية اهتمت بنشر الخبر، حتى التليفزيون الذى يحرص دائما على إذاعة نبآ وفاة سنية بحبح أو على شقوير، لم يهتم بالتنويه عن وفاة الشيخ فى أحد برامجه الدينية، وما أكثرها هذه الأيام، وبعد ذلك يتساءل البعض عن السر فى عدم ظهور أصوات جديدة واعدة. إنها الفوضى الموجودة على الساحة، وعدم وجود الميزان الذى يزن الأمور بالعدل، فقارىء مثل الطبلاوى مثلا لا يظهر فى التليفزيون إلا مرة كل عام. بينما يظهر القارىء القلتاوى مرة كل يوم. والسبب أن الطبلاوى صاحب صوت جميل وطريقة جديدة فى الأداء، ولكنه عديم المفهومية ولا يؤمن بمبدأ يابخت من نفع واستذفع.

وهناك احتمال آخر هو أن يكون المشرف على عملية اختيار الأصوات في أجهزة الإعلام من النوع الذي لا يفرق بين صوت الكروان وصوت الغراب.

كما أن أذواق الناس اختلفت الآن ، فلم يعد أحد يفرق بين صوت الشيخ همام وصوت الشيخ علام ، وأصبح أحمد مثل الحاج أحمد!.

ولذلك انقطعت الصلة بين يومنا هذا وتلك الأيام القديمة العظيمة الطيبة، الأيام التي تردد في أجوائها أصوات الشيخ أحمد ندا والشيخ على محمود والشيخ القهاوي والشيخ الفيشاوي والشيخ أحمد سليمان السعدني والشيخ محمد رفعت والشيخ الشعشاعي والشيخ محمد سلامة والشيخ عبدالعظيم زاهر والشيخ شعيشع والشيخ منصور نددا والشيخ محمد الصيفي، وأخيرا الشيخ مصطفى اسماعيل والشيخ عبدالباسط عبدالصمد رحمة الله عليهم جميعا، ونسأله سبحانه وتعالى أن يرحم أسماعنا من أصوات الشيخ منقار والشيخ ملقاط والشيخ حلبص والشيخ بحبح، وكل المشايخ في هذا العصر الزاهر الميمون، عصر عايشة الوعد وسميرة سعيد وأصالة ولطيفة وانوشكا والمطربة سيمون!



قبل ظهور الشيخ أحمد ندا كانت قراءة القرآن هي مهنة من لامهنة لهم.. شخص حفظ بعض آيات القرآن باجتهاده الشخصى أو عن طريق الكتاتيب التي كانت منتشرة في تلك الأيام، أو طالب لم يوفق في دراسته في المرحلة الابتدائية.. أو رجل أعمى لم يجد وسيلة للرزق إلا قراءة بعض الآيات في مقابر الفقراء.

الفقراء.
وكان الأجر عشوة في الغالب، وأحيانا قرش وكان الأجر عشوة في الغالب، وأحيانا قرش صاغ، ولكن هذا القرش صاغ كان يكفي لإعاشة شخص لمدة يوم كامل، وكان إلى جانب هؤلاء بعض المشايخ الذين ينشدون التواشيح، وكانوا معروفين عند العامة بأولاد الليل، وكان عملهم مقصورا على إنشاد بعض القصائد القديمة، وكان أشهرها على الإطلاق (إذا جاء يوم العرض والعرش واللقا)، وكانت أصوات المنشدين في هذه الفرق تشبه الصوت الناتج عن خشب يحترق، أو الصوت الذي

يحدثه احتكاك عجلات قطار بالقضبان عند أحد

المنحنيات، ولم يكن لهذه الفئة أجر معلوم، ولكن الأمر كان يتوقف على شهامة صاحب الدار.

وفجأة ظهر شيخ أسمر اللون، نحيف العود. وسيم القسمات، يقرأ القرآن بشكل جميل وبطريقة مبتكرة، طريقة تجبر السامعين على الجلوس في أماكنهم ساعات طويلة، وكما أثر الصوت الجديد على عقول ومشاعر المستمعين، فقد أحدث ثورة عارمة بين بعض المشايخ، وكان محور الثورة الذي يدور حوله النقاش والخلاف هو: هل الطريقة المبتكرة في التلاوة، وبهذا الصوت الجميل، حلال أم حرام؟!

وترك الشيخ أحمد ندا أصحاب السؤال يتناقشون، ومضى ف طريقه يحقق كل يوم المتصارا باهرا، ويجمع فى كل يوم المزيد من المريدين والأنصار! وهكذا قلب الشيخ العبقرى أحمد ندا الموازين كلها ووصل أجره إلى خمسة جنيهات عن الليلة الواحدة، وجاب أقاليم مصر كلها يسهر فى قصور البشوات ودور العمد والأعيان، ويهرع لسماعه الألوف الذين يعجبون بصوته، ومرة أخرى ارتفع أجر الشيخ إلى عشرة ثم إلى عشرين ثم إلى أربعين جنيها.

وظل يرتفع أجره بعد ذلك إلى أن بلغ مائة جنيه عن الليلة الواحدة، وأصبح للشيخ ندا حنطور تجره ستة خيول، وقصر يؤمه الشعراء والأدباء ورجال الحكم والسياسة، وأصبحت ندوة الشيخ أحمد ندا هي الشعلة الوحيدة المضيئة وسط الظلام الرهيب الذي كان يومئذ يخيم على مصر.

ولم يدرك الشيخ ندا أنه بمسلكه هذا يشعل النار فى قلب الخديو الجالس على العرش، فكيف يجرؤ رجل مصرى من طبقة فقيرة ومعمم على الظهور فى موكب ولاموكب الخديوى، ولأن الهيافة ليس لها حدود، فقد اصدر الخديو (فرمانا) بأن يكتفى

الشيخ أحمد ندا بزوج واحد من الخيول يجر عربته الفيتون، وتصادر العربة والأحصنة إذا أصر الشيخ على الظهور في نفس الموكب، وآثر الشيخ أحمد ندا أن يتحاشى حماقة الخديو فاكتفى بحصانين اثنين لجر عربته، ولكن بقدر نقص أحصنته ازدادت شعبيته، وصار واحدا من أعلام مصر الخفاقة، ونجما من نجوم المجتمع المصرى الذي يتردد على صالونه زبدة أهل مصر، ويقف على بابه أصحاب الحاجات، وكان الرجل كريما ينفق على سعة، ويوزع النفحات والصدقات، وكان أجره قد وصل إلى مائة جنيه نهرا عن كل ليلة، وكان يحلو له أحيانا نثر الجنيهات الذهبية تحت أقدام أحفاده.

الكل أم كلثوم، كان يطرب لصوتها ويقبل على سماعها في أى وقت، الكل أم كلثوم، كان يطرب لصوتها ويقبل على سماعها في أى وقت، وكانت هي الأخرى تحب سماعه وتطرب لطريقته الفذة في الأداء، وقد أحيت أم كلثوم حفل زواج ابنة محمود ندا، ورفضت أن تقاضى أى أجر، ولسوء الحظ أن الشيخ أحمد ندا رفض بشدة تسجيل القرآن على اسطوانات لايليق أن تحمل كلام الله، لأن الناس تتداولها وتحملها بأيد قذرة وتلقى بها أحيانا على الأرض. ولوسجل الشيخ بصوته العظيم بعض سور القرآن الكريم لكسبنا الآن ثروة فنية عظيمة بلاجدال ـ رحمه الله عليه ـ .

هذا الفتى الأسمر النحيل الوسيم الذى كان أول نجم يتلألأ فى دولة التلاوة فى عصرنا الحديث، ابن حارة التلول الذى خرج من معطف كل النجوم النزاهرة التى أضاءت دولة التلاوة بنورها، وللعلم ان الشيخ أحمد ندا هو جد الفنانة شريفة فاضل والفنانة سناء ندا.

وإذا كنا قد تعرضنا لنجوم دولة التلاوة الذين ظهروا في نهاية

القرن الماضى وعلى طول القرن العشرين.. فيجدر بنا أن نفتح ملف حضرات أصحاب الفضيلة مشايخ هذا الزمان الذين يحترفون التلاوة، وبعضهم يتقاضى في ليلة واحدة أضعاف ماحصل عليه العبقرى محمد رفعت في حياته كلها، ومع ذلك فليس بين الموجودين الآن إلا قارىء واحد تستطيع أن تضعه في مصاف العباقرة، وإلى جانبه يوجد بعض الموهوبين، ثم لاشىء بعد ذلك سوى أصوات نحاسية وطرق أداء من نوع الهردبكش ثم مقلدين، والتقليد هو نوع من التزييف.

وهـؤلاء المزيفون لايقل ضررهم عن ضرر اللحمة الفاسدة المستوردة، أو ضرر الشاى المخلوط ببرادة الحديد، العبقرى الوحيد الموجود على الساحة الآن هـو الشيخ محمـود الطبلاوى، وهى عبقرية لادخل له فيها لأن الصوت مـوهبة من عند الله، وقـد وهبه الله أحبـالا صـوتيـة ليس لها نظير، وصفهـا العبقـرى محمـد عبدالوهاب بأنها معجزة، لأنها تـؤدى النغمة المستحيلة، وقد سبق للعبدلة نشر هذا الكلام وعلى أوسع نطاق في حياة العبقرى الراحل عبدالـوهاب، وعبدالـوهاب سميع قرآن نـادر المثال، وعندما يقول عبدالوهاب مثل هذا الكلام فلابد أن نصدقه.

ولكن لأن الشيخ الطبالاوى ليس فيه كرم أحمد ندا، ولاتقوى الشيخ رفعت، ولاطيبة مصطفى إسماعيل، ولاكياسة الشيخ عبدالباسط عبدالصمد، لذلك حاربه الجميع، وعقدوا حلفا ضده.

هل تصدقون أن أعظم قارىء، يعيش بيننا اليوم، موجود احتياطى في التصنيف الذي وضعه عباقرة التليفزيون المصرى؟!

إن هـؤلاء القتلة اشبه بمدرب كورة حمار أو صاحب غرض يضع محمـود الخطيب على الدكـة احتيـاطى ويضع على رأس التشكيل الكابتن حكشة والكابتن أبوسريع!! لأن الكابتن حكشـة

إيده فرطة ، ولأن الكابتن حكشة اللي في جيبه مش له!!

هل تعلمون أن التليفزيون لاينقل صلاة الجمعة من جامع الأزهر بسبب وجود الشيخ الطبلاوى قارىء السورة.. تصوروا!! إنها مأساة صدقونى أن يترك مثل هذا الأمر لبعض الجهلة أو بعض الأدعياء، فيحجبوا عنا أصحاب الأصوات الندية ويسلطوا علينا أصحاب الأصوات الخشبية، لالسبب إلا لسبب واحد.. اللى مامعهوش مايلزموش!!

والشيخ الطبلاوى بدأ حياته موظفا في شركة ماتوسيان للدخان بالجيزة، وكانت وظيفته هي قراءة القرآن ورفع الأذان في مسجد الشركة، وسرعان مااشتهر أمره في ربوع محافظة الجيزة، ولكنه لم يحقق الشهرة التي يستحقها لأنه عجز عن الوصول إلى أجهزة الأعلام، لأن الطريق إليها غير سالكة وغير مأمونة، وتحتاج إلى بهلوانات تجيد عملية القفر واللف والدوران، وهي أشياء لايجيدها الشيخ الطبلاوي.

كان السبب في شهرته تلك التسجيلات التي سجلتها له شركة منتصر، والتي كان يتولى الاشراف الفنى عليها المرحوم الفنان مأسون الشناوي، والذي صرخ عند سماعه صوت الشيخ: هذا الشيخ سيكون هو قارىء الزمن الآتي!! وأدت هذه الأسطوانات إلى انفجار شهرة الشيخ كالبركان، وكانت السبب في وصوله إلى أجهزة الاعلام في مصر وخارجها.

وأذكر اننى لم أستمع إليه فى مصر فى بداية أمره، والذى لفت نظرى إليه هو الأستاذ الشاعر العراقى الكبير حميد سعيد الذى طلبنى ليعرف رأيى فى صوته. ولما أبديت جهلى به اندهش كثيرا، وقال معلقا: عندما اسمعه انفجر باكيا، وأضاف: إن صوته يحمل هموم وأحزان كل العرب القدامى والمحدثين، وبعدها قررت أن



أستمع إليه، وجاءنى صوته فى الصباح الباكر عبر إذاعة الكويت، ولم أبك كما فعل حميد سعيد، ولكنى تأكدت أن مصر ولادة، وأنها رغم المحنة وغدر الزمان قادرة على العطاء.

هذا صوت يذكرك بالعباقرة الأوائل، منصور بدار، وعلى محمود، ومحمد رفعت، والشعشاعي، ومصطفى إسماعيل، وعبدالباسط عبدالصمد، إنه حبة من السبحة العظيمة، وهو لمبة في الشريا البهية التى تجمع كل هؤلاء، وياألف خسارة لأن العد التنازلى بدأ بالنسبة له فهو الآن في الثانية والستين ومرض السكر بدأ يداعبه، ولكنه بالرغم من ذلك لايزال الأوحد في دنيا التلاوة، ونرجو أن يتدخل رئيس الوزراء لدى عباقرة التليفزيون لعلهم يفكون الحصار الذي ضربوه حول الشيخ على أساس أن الصوت يفكون الحصار الذي ضربوه حول الشيخ على أساس أن الصوت قد أتى أمرا من شأنه الإضرار بمجموع الشعب المصرى، ويستحق قد أتى أمرا من شأنه الإضرار بمجموع الشعب المصرى، ويستحق الطقاب الشديد!!

إذا كان صوت الشيخ الطبلاوي هو الصوت العبقرى الوحيد في دولة التلاوة، هناك أصوات كثيرة موهوبة في مقدمتها صوت الشيخ مصطفى غلوش. ولقد أخطأ الشيخ غلوش في بداية حياته عندما نقل طريقة الشيخ مصطفى إسماعيل نقل مسطرة، وبالطبع كان الميزان في صالح الشيخ مصطفى إسماعيل، ثم أدرك الشيخ غلوش بعد سنوات طويلة أنه أخطأ الطريق، ولكنه نجح في الانفصال عن جاذبية الشيخ مصطفى إسماعيل، وأصبح له مدار خاص به، فصار واحدا من القراء الذين يشار إليهم بالبنان في بلاط دولة التلاوة. ولعل الشيخ مصطفى إسماعيل هو القارىء العبقرى الوحيد الذي قلده ٩٠٪ من قراء القرآن الكريم الذين جاءوا من بعده، والسبب أنه الوحيد أيضا الذي يؤدي السهل الممتنع، شأنه في ذلك شأن بيرم التونسي في الشعر العامي، وشأن سيد درويش في الموسيقي، وشأن محمد التابعي في الكتابة الصحفية. وإذا كان التقليد مغفورا للموهومين من أشباه الفنانين، فهو أمر

لايغتفر بالنسبة لأصحاب المواهب، ولاشك أن الشيخ غلوش واحد منهم! ويأتى بعد الشيخ غلوش الشيخ أحمد النزريقي، ويتمتع

بصوت موهوب وله شخصية، ولكنه للأسف الشديد ارتكب نفس الخطأ الذي وقع فيه الشيخ غلوش، فقد بدأ حياته بالسير على طريق الشيخ محمد صديق المنشاوي، وبالرغم من أن التقليد كان واضحا ومعيبا إلا أن الشيخ عبدالباسط عبدالصمد تحمس له كثيرا، ورشحه كأعظم قارىء بعد جيل العمالقة، ولم يكن هذا صحيحا على الاطلاق، ولكنه كان موقفا تكتيكيا من الشيخ عبدالباسط عبدالصمد فرضته ظروف المنافسة وقواعد السوق.

وكما حدث فى عالم الأدب عندما رشح الدكتور يوسف إدريس الكاتب أحمد برعى خليفة له فى مجال القصة القصيرة، وكما رشح حسين شفيق المصرى الزجال أبوبثينة أميرا للزجالين، مع أن بيرم التونسى كان حيا يرزق. ولكنه كان منفيا خارج مصر ومطاردا كالكلب المسعور، ولكنه الخوف. أحيانا والاسترزاق أحيانا، والطمع أغلب الأحيان. ولم يلمع الشيخ الرزيقي إلا بعد أن تمكن من الافلات خارج المجال الجوى للشيخ محمد صديق المنشاوى وصارت له طريقته المستقلة، التي يتبعها فى الوقت الحاضر.

ويأتى بعد هؤلاء الشيخ على حجاج السويسى، والشيخ عبدالعاطى ناصف، وإن كنت لم أسمع الشيخ السويسى إلا منذ سنوات قليلة مع انه تجاوز السبعين من عمره المديد، وهى مسألة غريبة للغاية، ولاأعرف السر في احتجاب الشيخ كل هذا الوقت الذي مضى، ولكنه دليل على أن المواهب الجيدة قد تختفى في ظلال العظيمة.

هناك أيضا من الجيل الصاعد قارىء شاب اسمه السروجى على مأاعتقد وهو من منيا القمح، وقد استمعت إليه في ذكرى المرحوم وجيه أباظة، وفي اعتقادى أنه يستطيع أن يشق طريقه إلى الصفوف الأمامية لو ابتعد عن الصياح الشديد، ولوتدرج بصوته من

القرار إلى الجواب إلى جواب الجواب ببارية قد مدروسة، لأن الملاحظ أنه يبدأ وينتهى في طبقة واحده وهي جواب الجواب، وهناك مئات من القراء على الساحة الدوم، وانهم الأسف الشديد من طبقة «أحمد زي الحاج أحمد» ولاقد سل الأحد هم على أحدد منهم إلا بالتقوى!

ولكن المأساة الحقيقية ف هذا العصر هى مأساة الشيخ مسلم عنتر، فهو صاحب صوت جميل للغاية، وله طريقة فذة فى الأداء، واستطاع أن يفرض نفسه بموهبته على إذاعات العالم الاسلامى والعالم العربي، وكان صوته مادة ثابتة فى برامج الاذاعة الايرانية.

والعالم العربى، وكان صوبه ماده تابله ق برامج الاداعة الايرانية. وبالرغم من أن الشيخ عنتر نشأ وترعرع في مدينة شيخ العوب السيد البدوى، وهي المدينة التي خرج منها الشيخ مصطفى إسماعيل والشيخ محمد مجد والشيخ شفيق أبو شهبة وعشرات آخرون من الموهوبين. إلا أن الشيخ مسلم عنتر كان أشبه بنبتة غريبة، واستطاع بموهبته وحدها أن ينمو دون دراسة ودون معرفة بعلم القراءات، ودون أن يتدرب على يد شيخ يلقنه أصول القراءة، كان صوته هو سلاحه الوحيد في المعركة، وهو سلاح فعال بلا أدنى شك، ولكن الشيخ صاحب الصوت الجميل كان مجردا من التروس والدروع، وهي ادوات ضرورية إذا أراد المقاتل أن يواصل المعركة حتى النهاية.

هنا كانت مأساة الشيخ الذى تصور أن القراءة عملية اجتهادية لاتحتاج إلى ضوابط، وبالتاكيد لم يكن الشيخ مسلم عنتر يدرك أن دراسة علم القراءات ضرورية للقارىء..

وربما عرف من بعض محبيه أن رفعت كان يقرأ بالقراءات السبع ، وأن القراءات السبع تعنى أن يقرأ الآية الواحدة سبع مرات، كل مرة بطريقة مختلفة، لم يعرف الشيخ أن علم القراءات

يسمح للقارىء بالتصرف، ولكن ف حدود مفروضة، ولا يمكن تجاوزها أو الخروج عنها ، منها \_ مثلا \_ أن القارىء يستطيع قراءة الفاتحة على النحو الآتى:

بسم الله الترحمن الترحيم ، الحمد لله رب العالمين ، الترحمن الرحيم ، (مالك) يوم الدين.

وباستطاعته أيضا أن يقرأها على النحو التالى: بسم الله الرحمن الرحيم . الحمد لله رب العالمين الرحمن الرحيم (ملك) يوم الدين. وعلى نفس الطريقة يمكن قراءة (الأرض) ويمكن قراءتها على نحو مختلف، على النحو التالى: « ولرض » ولمن عقبى (الدار) يمكن أن تتحول إلى: ولمن عقبى (الدير)، ولكن الشيخ مسلم عنتر تصور أن القارىء حر التصرف يستطيع أن يقول مايريد وقت أن يشاء وبالطريقة التي تروق له.

استمعت إليه مرة يقرأ بصوت جميل للغاية هذه الآية: ﴿إِذَ قَالَ إِبِراهِيم ) مرة نطقا قال إبراهيم ) مرة نطقا سليما. ﴿إبراهيم ﴾ ثم أعادها ﴿إبراهيم ﴾ ثم أعادها ﴿براهيم كم أعادها ﴿براهيم علاقة ثم أعادها ﴿براهوم ﴾. وهي قراءة خطأ بالطبع وليس لها أية علاقة بعلم القراءات.

ولم يستمع العبد ش إلى صوت الشيخ إلا عند تواجدى خارج مصر فى زمن الشتات والضياع، وعندما عدت إلى مصر اكتشفت أن الشيخ منع من القراءة وبقرار من الأزهر، وبالطبع كان الأزهر على حق.

ولكن العبد شكان يتمنى لو كان قرار الأزهر تبعه قرار آخر بالعمل على تدريب الشيخ وتأهيله على يد أستاذ كبير تمهيدا لعودته مرة أخرى إلى ساحة التلاوة.. ولكن الأزهر للأسف الشديد منع الشيخ من القراءة ولم يحاول أن يدله أو يساعده على سلوك الطريق المستقيم.. مع أن أشرطة الشيخ مسلم عنتر

كانت تنافس أشرطة أحمد عدوية وحسن الاسمر في ريف مصر وفي أحيائها الشعبية، كان يمكن أن تلاسب قارنا عظيما وصاحب موهبة فلاة، ولكننا لم نفعل ذلك ولم تحاول، واذكر أننى قمت بمحاولة وأرسلت إليه للحضور إلى القاهرة أو السماح للعبد شبقائه في طنطا، ولكن مرت عشر سنوات طويلة ولم أتلق منه جوابا حتى الآن، ويبدو أن الضربة كانت شديدة على الشيخ فلم يحتملها، ويبدو أنه آثر الاختفاء بعيدا عن الانظار مؤمنا بأن ماجرى له هو قضاء شوقدره، ولعله لم يدرك حتى الآن أنه هو نفسه السبب في كل ماحل به!

وإذا كنا لم نتناول سيرة الشيخ أبو العينين شعيشع مع مجهوعة المشايخ الذين يمارسون المهنة الآن، فالسبب أننا ذكرناه من قبل مع جيل العمالقة الذين ظهروا في بدايات القرن، ولأن الشيخ شعيشع مد الله في عمره مكان زميالا للشيخ الشعشاعي والشيخ منصور الشامي الدمنهوري والشيخ محمود على البنا، وظهر قبل الشيخ عبدالباسط عبدالصمد والشيخ محمد صديق المنشاوي، ولأن السن لها أحكام، فالشيخ شعيشع لايمكن أن يخضع للمقارنة مع من يمارسون المهنة اليوم.

هناك أيضًا بعض الخرافات التي يرددها بعض المتحمسين أو بعض الهواة من المستمعين، والعبد شيتلقى بين الحين والآخر خطابات من الزقازيق وطنطا وبنى سويف والمنيا وشبين الكوم والاسكندرية والمنصورة وبورسعيد، خطابات يرسلها بعض المستمعين الطيبين وكل منهم يقسم بأغلظ الأيمان أنه يوجد بمدينته قارىء (مظلوم) لو واتته الفرصة فسيصبح خليفة للشيخ محمد رفعت أو الشيخ مصطفى إسماعيل، وهذه الخطابات التي أتلقاها هي غالبا من أقرباء الشيخ (المظلوم) أو من أصدقائه، أو من بعض أصحاب النوايا الطيبة الذين لايفرقون بين صوت الشيخ من بعض أصحاب النوايا الطيبة الذين لايفرقون بين صوت الشيخ

محمد رفعت وصوت العبدلة والذين ينطبق عليهم المثل القائل «كله عند العرب صابون» وأقول لهؤلاء جميعا: كان يمكن أن تموت موهبة عظيمة لو ظهرت في بداية القرن وحتى منتصفه.

ولكن ومنذ السبعينيات من هذا القرن لم تعد هناك حجة لصاحب موهبة في عدم الظهور.

فقد كانت المنطقة العربية كلها وعلى امتداد رقعتها ليس فيها صوت مسموع إلا صوت إذاعة القاهرة، وصوت إذاعة الشرق الأدنى من حيفا، وصوت الإذاعة البريطانية في لندن.

وكانت الإذاعة المصرية يعلو صوتها في فترات قليلة من اليوم.. فترة صباحية ثم فترة بعد الظهر، ثم فترة مسائية وينتهى الإرسال في الحادية عشرة مساء.

وكانت الإذاعة تبدأ برامجها بالقرآن الكريم وتختمها بالقرآن الكريم، بالإضافة إلى فترة مدتها نصف ساعة ، من الساعة الثامنة إلى الثامنة والنصف مساء كل يوم، أما الآن فحدث ولا حرج.. إذاعة رأس الخيمة وإذاعة أم القسوين وإذاعة الفجيرة وإذاعة الشارقة وإذاعة دبى وإذاعة أبو ظبى.. ست إذاعات رئيسية في دولة الإمارات بعضها له عشر شبكات، وإذاعة عمان في دولة مسقط وإذاعة الدوحة من قطر وإذاعة البحرين وإذاعة الكويت، وفي السعودية شبكة إذاعية تغطى الكرة الأرضية كلها.

وفى العراق إذاعة بغداد وإذاعة صوت الجماهير الموجهة للعالم العربي.

وفى سـوريا نفس الشيء.. وفى لبنان إذاعة رسمية وعشرون إذاعة أهلية.. وفى الأردن شبكة إذاعية قوية وإذاعة فلسطين بالإضافة إلى عشرات الموجات من القاهرة.. بالإضافة إلى الإذاعة المتخصصة وهي إذاعة القرآن الكريم.

ثم اذهب إلى المغرب العربي لتجد إذاعة ليبيا وإذاعة البصر

الأبيض وإذاعة صوت الشعب والإذاعة العربية من مالطا، وقل نفس الشيء عن تونس والجزائر والمغرب وموريتانيا.. هذا عدا اليمن والسودان وإريتريا وجزر القمر والصومال، ثم عندك بعد ذلك إذاعات العالم الإسلامي، من أندونيسيا إلى البوسنة وجمهوريات الاتحاد السوفيتي السابق، ثم خنذ عندك بعد ذلك

وجمه وريات الاتحاد السوفيتى السابق، ثم خدد عندك بعد ذلك البرنامج العربى فى الإذاعة البريطانية وإذاعة مونت كارلو، وإذاعة الشرق من باريس أيضا، والإذاعة العربية فى هولندا، وخمس إذاعات عربية فى الولايات المتحدة، وعشر إذاعات عربية فى أصريكا اللاتينية. وإذاعة عربية قوية فى استراليا.

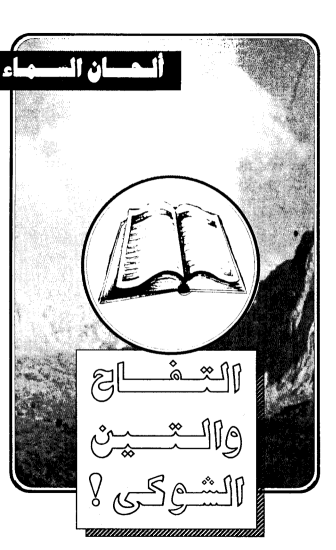
وأستطيع أن أعد لك مائة إذاعة أخرى منها على سبيل المثال الأداعة العربية من كالادونيا وهي جزيرة وسط المحيط الهادي، نفى إليها الثوار الجزائريون بعد اجتياح فرنسا للجزائر.

بالإضافة إلى محطات التليفزيون التى بلغت ١٠٠ محطة فى العالم العربى منها ٦محطات فى دبى وحدها و ٤ فى أبو ظبى ومحطة تليفزيون قوية فى الشارقة، ثم هناك محطات الفضائية من أول محطات الشيخ صالح كامل إلى محطات الشيخ عبده كامل ومحطات الشيخ أحمد كامل إلى آخر عائلة كامل التى سيطرت على الموجات الفضائية، وهى الأخرى تذيع القرآن الكريم أحيانا وتستعين بأصوات تحتاج إلى بلاغ للشرطة لكى تنقذ المشاهدين من أصواتهم التى تشبه صوت ساقية خربانة.

ولك \_ عزيزى القارىء \_ أن تحسب كم عدد القراء اللازمين لملء كل هذه الساعات من الإرسال في الإذاعة والتليفزيون.

لا أقول كم عدد الأصوات الموهوبة التى تحتاجها كل هذه الموجات والشبكات في الكرة الأرضية؟

ولكنى أقول كم عدد الأصوات نصف الموهوبة أو حتى ربع



الموهوبة أو حتى خمس الموهوبة التي نحتاجها في الوقت الحاضر؟

العبد ش تعرف على نصاب مصرى ظريف نصب نفسه رئيسا للفلاحين بالعراق، ثم افتتح لنفسه محلا للجزارة وفرض إتاوات على الفلاحين المصريين هناك، ولما طرده العراقيون هناك نتيجة الشكاوى المتعددة في حقه اضطر إلى النزوح إلى الكويت، وبعد فترة شاهدته على شاشة التليفزيون الكويتي يؤدى التواشيح الدينية ويرتدى زى المشايخ ويغطى قبح صوته وعدم إلمامه بأبسط قواعد هذا الفن بالبكاء الشديد.

وأغرب شيء هو أن بعض المسنين من أهل الكويت كانوا يبكون معه ظنا منهم أنه يبكي من شدة الورع والتقوى!

وإذا كان النصاب الظريف قد وصل إلى أحد أجهزة التليفزيون فهل يمكن أن تكون موهبة عظيمة موجودة بيننا ثم لايسمح لها بالظهور؟

العبد شه يقبول لأى طيب أو ساذج أو مبوهوم: دلنبى على واحد شبه موهوب، وأنا أضمن له الشهرة والمجد والرزق الحلال الوفير، هذه هى الحقيقية. أيها السادة: لقد أصباب البوار حقل المواهب في هذا المجال الذي كان خصبا في الماضي وكنا نشكو من وفرة إنتاجه، ثم أصبحنا نشكو الآن من خرابه، ومن انتشار البوم والغربان.

ونسأل الله الستر والصبر والقدرة على احتمال بعض الأصوات التى تفرض علينا الآن لأسباب بعضها مجهول وبعضها معروف للجميع.

واللهم عفوك ورضاك يارب.

ف هذا الفصل نذكر المشايخ الذين رتلوا كتاب الله في العصر الحديث ، من أول الشيخ أحمد ندا، إلى الشيخ فؤاد محجوب ، أخر طبقة ظهرت في دولة التلاوة، وإذا كنا قد تعرضنا للعباقرة والموهوبين، فسيكون حديثنا هنا عن المقلدين، وعندما يغيب العباقرة والموهوبون ، يحتل المقلدون مكان الصدارة، وأبرز مثال على هؤلاء الدكتور نعينع، إنه صورة طبق الأصل من الشيخ مصطفى اسماعيل، ولكن ما أبعد الفرق بين الصورة والأصل.

وإذا كان صوت مصطفى اسماعيل من معدن الذهب الرنان، فصوت الشيخ نعينع من معدن الألونيوم، ولكن بسبب غياب العباقرة وعدم وجود سميعة من بتوع زمان واحتل الدكتور نعينع مكان الصدارة، وأصبح القارىء الرسمى للدولة، مع أنه يأتى في الترتيب بعد عشرات من الأحياء، فالشيخ محمد بدر حسين يفضله بالتأكيد، ولكن لأنه الدكتور ولأنه يرتدى البدلة أصبح أثيرا لدى المصالح الحكومية، على أساس أن لقب الدكتور أصبح في الزمن الحاضر زينة. ويخلق ما لاتعلمون، وعلى الرغم من التكريم الحكومي والحفاوة الرسمية، إلا أنك ستجهد نفسك لاكتشاف شخصية القارىء إذا فتحت الراديو فجاة وكان الدكتور نعينع هو

القارىء فستظن في البداية أنك تستمع إلى الشيخ مصطفى اسماعيل، وفي الآية التالية سيخيل إليك أنك تستمع إلى الشيخ طه الفشنى، ولن تستطيع اكتشاف الاسم الحقيقى إلا إذا انتهت التلاوة وأعلن المذيع اسم القارىء.

والسبب ان التقليد لايضع بصمة ولايترك أثرا، ولذلك سيدوخ دوخة الأرملة كل من يحاول أن يميـز الفروق بين فلان وعلان من السادة الذين يحترفون التلاوة هذه الأيام، لأن كل الأصوات الجديدة نسخ مكـررة، وأصحابها مقلدون وليس لهم سكك مختلفة، ولكنهم جاءوا جميعا من طريق واحد وساروا على درب واحد.

وزمان... كان لكل صوت سمة خاصة وملامح مميزة، وكل قارىء كان له لون وله طعم، وكانوا مثل الأشجار المثمرة في جنة فواكه، فإذا كان صوت الشيخ محمد رفعت هو التفاح، فالشيخ مصطفى اسماعيل هو العنب البناتي، والشيخ عبدالفتاح الشعشاعي هو الرمان، والشيخ عبدالباسط عبدالصمد هو الخوخ، والشيخ الحصري هو الجوافة، والشيخ المنشاوي هو البلح الزغلول، والشيخ عبدالعظيم زاهر هو الكمثري، والشيخ محمود على البنا هو البطيخ الشلين، والشيخ محمد صديق المنشاوي هو التين البرشومي، والشيخ محمود عبدالحكم هو الموز المغربي.

تعالوا الآن نتشمم رائحة الموجودين على الساحة، فسنجد أنهم جميعا لهم رائحة النبق والدوم والجميـز والتين الشوكى، بعضهم بدأ بداية طيبة مثل الشيخ عبدالواحـد زكى، ثم أصابته العدوى فأصبح كالآخـرين، وسار على درب الشيخ هاشم هيبة، وهـو اختيار غريب للغاية، لأن الشيخ هاشم هيبة نفسه ليس من الطبقة الأولى في دولة القـراء، ولأن التقليد صار هو الأصـل الآن، فستجد

أن دولة التبلاوة انقسم، إلى قد اذل و إلى عشائر، هنباك عشرة قراء على الأقل يقلدون الشيخ الداء الأولى، مدهم الفارى، فيؤاد محجوب والقيارىء نجيب شحانه والفارى، أساسه أبو النور والقيارىء شريف محمد والقارى، عبدالدادم درار

وهناك عشرة قراء على الأهل بقاء دون الشيخ محمد صديق المنشاوى، أشهرهم هو دم لاح شمس الدين ومحمود أبو الوفا الصعيدى، وهناك أكثر من عشرة قراء يقلدون الشيخ مصطفى اسماعيل، أشهرهم طبعا الددة ور نعينع والشيخ فتحى المليجى، وهناك الكثيرون يقلدون الشيخ عبدالباسط عبدالصمد، أشهرهم الشيخ محمد البحيرى، وهناك الشيخ صلاح يوسف الذي يقلد المعين عبدالعزيز على فرج، وهناك المبتهل الشاب الشيخ البساتيني النادى بحاول السبر على طربق الشيخ النقشبندى.

وكنت أتمنى أن يمنحنى الله القوة والصحة لكى اتتبع واتعقب كل السادة الذين يحترفون هذه المهنة في الوقت الحاضر، ولكنى اكتشفت اننى لا أستطيع القيام بهذه المهمة بعد أن وهن العظم منى واشتعل الرأس شيبا، ولم تعد أعصابى تحتمل كل هذه الأصوات النحاسية التى أصابت أذنى الوسطى، فصرت أترنح أحيانا وأسقط على الأرض أحيانا كلما استمعت إلى صوت من هذه الأصوات التى ينطبق عليها ذلك الهتاف الشهير لعمدة الفن المصرى مولانا يوسف بك وهبى، والذي كان يهتف به في المواقف الصعبة وفي الحالات الحرجة، وهو هتاف يا للهول!

وقد يسأل سائل.. وما العمل؟ هل نسكت؟ هل نيأس؟ هل نصبر على ما ابتلتنا به الأيام؟ وأجيب.. لا، لانسكت ولانيأس، ولكن هناك حلولا كثيرة، أهمها تعديل النظام المعمول به في اختيار الأصوات الجديدة في الإذاعة والتليفزيون، وأول إجراء يجب اتخاذه

هو إلغاء لجنة الاستماع المكونة من فضيلة الشيخ برانق والشيخ حبة وغيرهما، وأن نضم إلى لجنة الاستماع إلى جانب أصحاب الفضيلة المشايخ بعض السادة الذي نثق في حسن استماعهم وفي عدالة احكامهم. وأرشح لهذه المهمة الشيخ أبو العينين شعيشع، فهو من الرائحة الركية القديمة، وهو خبير في علوم وفنون القراءات، وهو الذي حكم منذ سنوات بإفلاس دولة التلاوة من الاصوات الجديدة الجميلة. وأرشح أيضا سميعا قديما وعظيما وخبيرا وأستاذا في فن الموسيقي والألحان والمقامات، وهو الناقد الفنى الكبير الأستاذ كمال النجمي والعبد لله واثق من أن أية لجنة تضم مثل هولاء الشلاشة ستكون قادرة على اختيار الأفضل والأحسن، وبشرط أن يعرض عليها كل الأصوات التي تذاع الآن في الإذاعة والتيفزيون.

وهناك اقتراح آخر أرجو أن يبحثه الـوزير صفوت الشريف لأنه كفيل بـرفع مستـوى الغناء والموسيقى والإنشاد الـدينى، وحتى التلاوة. بأن يستثنى شرط سن المعاش بالنسبـة لمن يتولى منصب مديـر الاستماع في الإذاعة. لأن الأمور أخـذت طريقهـا إلى الانحدار بعد محمـد حسن الشجاعى ومـدحت عاصم. ولابـد أن نعهد بهذه المهمـة إلى خبير حقيقى، وليس إلى موظف حكـومى بدرجـة مديـر، وأرشح لهذه المهمـة في الـوقت الحاضر المؤرخ والنـاقـد الموسيقى العظيم محمود كامل.

إن مصر تستحق أن تكون موسيقاها أرفع مما هى عليه الآن، وأن تكون فنونها كلها أروع مما هى عليه الآن، وعيب أن ينحدر فن التلاوة عندنا إلى هذا السفح الذى وصل إليه، وعيب أن نلجأ إلى تقليد بعض المدارس الغربية على فننا، عيب أن يلجأ بعض المنشدين وبعض القراء إلى هذا الطريق، فمصر هى التى أنجبت

الشيخ أحمد ندا والشيخ محمد رفعت والشيخ على محمود والشيخ مصطفى اسماعيل والشيخ الشعشاعي والشيخ زاهر والشيخ عبدالباسط عبدالصمد.

وحبذا لو اهتممنا كثيرا بمدارس تحفيظ القرآن الكريم، فهى المنبع الذي يمدنا بالقراء والمبتهلين، لأن هذه المدارس هي التي حلت محل الكتاتيب القديمة، التي كان لها أعظم الفضل في الحفاظ على استمرارية الفن العظيم، فن التلاوة والابتهالات.

وفي النهاية ينبغى ألا ننسى سببا أخر في سقوط الفن وانهياره، هو انتشار هذه الشركات التي لا أصل لها ولافصل والتي تنتج أشرطة التسجيل، والتي انتشرت كالوباء في سيارات الأجرة، والعبد لله يرى مكافحة هذه التسجيلات والقبض على أصحاب هذه الشركات، التي يمتلكها ويديرها عينات من البشر، أغلبهم بلا صنعة، وليس لهم أدنى صلة بالذوق أو بالفن، والتي أساءت إلى شعب مصر وإلى تراثه المجيد وتاريخه العريق.

وبعد .. أرجو مخلصا أن يكون التوفيق قد حالفنا في عرض وجهة نظرنا، وأن يكون الصواب حليفنا فيما عرضنا عليكم. وأرجو.. إذا كنا قد أسانا التعبير أن يسامحنا الذين أسأنا إليهم والذين أحسنا إليهم أيضا. إذا نسينا أو أخطأنا، فلم يكن لنا هدف إلا التعبير عما نحسه ونشعر به، ولم يكن لنا هدف إلا النهوض بهذا الفن والعودة به إلى عهوده الزاهرة، ولم نفعل سوى الاجتهاد، وفي ديننا الحنيف، وللمجتهد المخطىء أجر وللمجتهد المحسن أجران ..نسأل الله أن نكون من أصحاب الاجرين، ونشكر الله إذا كنا من أصحاب الاجر الواحد!

# رسسالية:

تحتني عاصب

YAHYA ASSIM
ALVEN PALACE HOTEL
R. JACOB RICHEN 208
JOINVILLE - S.C.
BRAZIL

## ٧ أكتوبر ١٩٩٥

#### . « الشيخ «محمود السعدني»

الويل لك ثم الويل لك، وعفا الله عنك إذ كيف سولت لك نفسك الأمارة بالحسنى والجمال، ان تتجاهل ـ وانت الخبير بشئون التلاوات والتالين وألحان السماء قارئا عملاقا لا يضاهيه قارىء ف حلاوة صوته. لا من قبل ولا من بعد، ذلك هو الشيخ الكامل: كامل يوسف المهتمى.

كيف يجوز لذواقه وسمِّيع مثلك أن تصدر منه هذه الفعلة؟ في حين أنك تحشر الشعشاعي والحصرى بين العمالقة، وهما ليسا من العمالقة في شيء، إلا إذا كانت «العملقة» تعني ضخامة الجسم أو صوتا خشنا، وهذا شيء وحلاوة الصوت ولذة الألحان شيء أخر. وإنقاذا للموقف الذي وضعت نفسك فيه بتجاهلك الشيخ

وإنفادا للموقف الدى وضعت نفسك فيه بنجاهلك الشيح البهتيمى، ما عليك إلا أن تحدثنا في مقال قادم عن شيخنا هذا، أصله ونشأته، إلى أن وافته المنية في أحد مساجد القاهرة وهو قائم

بدس في ويتلو إلى جانب زميله العمالاق الآخر محمد صديق المداوى.

« هل انت فاعل ذلك؟

السيخ مصطفى اسماعيل والآخرون:

إدا كان لكل من الشيوخ القراء: محمد رفعت، والبهتيمى وللنشاوى وشعيشع وآخرين أسلوبه الخاص، فذلك الأسلوب إنما هو أسلوب واحد لا غير. أسلوب جميل ولكنه أسلوب واحد ووتيرة واحدة.

اما مصطفى اسماعيل فقد كان مجموعة كبيرة من الأساليب، وكان متمكنا من الألحان والأنغام إلى حد لم يضاهه أحد فيه. وكان يتسلاعب في الألحان والأنغام كما تتلاعب أنت بالكلمات والجمل في كتاباتك الساحرة الساخرة، وكما كان يفعل أخ لك من قبل اسمه «برنارد شو».

وقد سالت أنا ذات يوم عملاقا آخر في ميدان آخر ذا صلة وثقى بالحان السماء عن أحسن قارىء فكان جوابه: مصطفى اسماعيل، ومافيش غيره. هذا ما قاله لى محمد عبدالوهاب، مطرب الملوك والأمراء والصعاليك والغلابة.. في كل مكان.

اشیخ ام شیخان ؟

على أن الشيخ مصطفى اسماعيل لم يكن شيخا واحدا كسائر القراء بل كان شيخين اثنين.

أما مصطفى اسماعيل الشيخ الأول فهو الذى نستمع إلى تلاوتة ف الاذاعات خمس دقائق أحيانا، وثلاثين دقيقة أحيانا أخرى.

وهو فى هذه التسجيلات المذاعة لا يختلف عن القراء الباقين. فهو قارىء عادى، بل هو فى هذا دون البهتيمى وشعيشع والمنشاوى، وهؤلاء جميعا أجمل منه صوتا.

أما الشيخ الثاني، القارىء العملاق، بل عملاق العمالقة فهو مصطفى إسماعيل في الحفلات الدينية التي تقام في القصور والمساجد. هناك يكون الإبداع.. وهناك تعلو أصوات السامعين والسامعات إكبارا وإجلالا وطربا وخشوعا وذهولا، هناك في هذه الحفلات ينقل شيخنا مصطفى إسماعيل سامعيه من عالم إلى عالم.

هكذا كان مصطفى إسماعيل منذ «رمضانيات» قصر عابدين ف دولة «فاروق» وظل كذلك في دولة عبدالناصر شم في دولة السادات.. إلى أن قضى نحبه في دولة مبارك.

وكنت ذات يسوم أزور الشيخ مصطفى إسماعيل فى شقت بالدرمالك فسألته عن سر الفرق بين التسجيلات المذاعة وبين الحفلات الكبرى ؟ فكان جوابه: فى الحفلات الوقت أطول، وفى الحفلات تجاوب بينه وبين جمهور السامعين، بل الجماهير الغفيرة من سامعين وسامعات ليس من المحيط إلى الخليج فحسب.. بل فى كل بلد مسلم، إيران وتركيا والباكستان حتى أندونيسيا.

ومصطفى إسماعيل بالنسبة لمن عاصروه من القراء كان كبيرهم الذى علمهم السحر، سحر التلاوة والقراءة تجويدا وترتبلا.

وقد حاول الكثيرون أن يقلدوه ولكنهم فشلوا ، لأن مصطفى إسماعيل كان فى تلاوته - كما قلت أنت بحق - سهلا ممتنعا.

وحاولت مرة أن أعرف من الشيخ مصطفى عمن يعجب من المطربين والمطربات، فاكتفى بالقول: واحدة وواحد.

أما الواحدة فهى بالطبع «أم كلتوم» وأما الواحد فهو «صالح عبدالحي».

ويبدو لى ولكثير من عشاق التلاوة.. أن الشيخ مصطفى إسماعيل قد تأثر إلى حد كبير ف أسلوب تلاوته بد «صالح عبدالحي» صاحب «الموالات» و «الليالي» والقصائد الشهيرة.. والتي سار على أسلوبه الكثيرون حتى يومنا هذا.

## محمود السعدنى والمرأة:

ليس فى كتاباتك ياشيخنا يامحمود، مايشير أو يشم منه رائحة عدائك للمرزة .. ولكنك مع ذلك ، وسلمحك الله ، تجاهلت السيدة الأولى بل السيدة الوحيدة التى سجلت بصوتها الجميل آيات من «سورة محمد» فكانت أول قارئة مصرية والقارئة الوحيدة التى عرفتها أسطوانات تلك الأيام، وكان ذلك فى أوائل القرن الحالى.

ألم تسمع بها ياأستاذ محمود؟ وكيف لمثلك ألا يسمع بالشيخة «سكينة حسن» فلماذا إذن لم تتطرق إليها في أحاديثك عن القراء والتالين.. لماذا؟

تجاهلت أجمل صوت بين القراء الذين قضوا نحبهم والذين هم ينتظرون، ذلك هو صوت البهتيمي.

ثم تجاهلت القارئة الأولى والقارئة الوحيدة «شيخة سكينة حسن» فهل لك الآن أن تحدثنا عنها، كما ستحدثنا عن كامل يوسف البهتيمي وإن اتسع لك المقام والمقال فحدثنا عن «صالح عبدالحي» كذلك.

وأخيرا ، سلام عليك يوم ولدت ويوم تموت بعد عمر مديد.. ويوم تبعث حيا ، ونعوذ بالله من شر ذلك اليوم المستطير الذى ستعود فيه حيا ، كتابك بشمالك وقلمك الساخر بيمينك!

أو ليست الحياة كلها سخرية في سخرية؟ السنا جميعا يسخر بعضنا من بعض؟

وأخيرا مرة أخرى، رسالتي هذه تحية لك.

أسترد على تحيتى هذه بأحسن منها أو مثلها؟ أو على الأقل بأقل منها؟

یحیی عاصم کاتب سابق وقاریء لاحق

وتلك الأيسام نداولها بين النساس وبين الكتساب والقسراء والمقرئين.

بحبين عاصم

YAHYA ASSIM
ALVEN PALACE HOTEL
R. JACOB RICHLIN 208
JOINVILLE - S.C.
BRAZIL

رقم الإيداع ١٠٩٨٩ / ه٥ الترقيم الدولي I. S. B. N 1- 977 - 08 - 0269 - 7