## موقف المؤرخين اليمنيين المعاصرين للحكم العثماني الأول

بين مؤيد ومخالف

مع دراسة وتحقيق بخطوطة بلوغ المرام في تاريخ دولة مولانا بهرام للمؤرخ / محمد بن يحيى المطيب الزبيدي الحنفي

رسالة مقدمة من الباحث أحمد صالح عبدربه المصري لنيل درجة الماجستير في التاريخ الحديث

## تحت إشراف

مشرف رئيس أ.د. سيد مصطفى سالم مشرف مشارك د. محمود قاسم الشُعبي

#### REPUBLIC OF YEMEN SANA'A UNIVERSITY

OFFICE OF THE VICE PRESIDENT FOR GRADUATE STUDIES &

SCIENTIFIC RESEARCH

Date:.....



جامعسة صنعساء مكتب نائب رنيس الجامعة للدراسات العليا والبحث العلمي ائتاریخ:.....ا

# قرار لجنة المناقشة والحكم رقم (٧٧) لسنة ٢٠٠٦ م

إنه في يوم الأحد ١٤٢٧/٥/٢٩هــ الموافق ٢٠٠٦/٦/٢٥م إجتمعت لجنة المناقشة والحكم على رسالة الماجستير المقدمة من الطالب / احمد صالح عبد ربه المصري المسجل بكلية / الآداب قسم / التاريخ والمشكلة بقرار من مجلس الدراسات العليا والبحث العلمي في محضر اجتماعه (السابع) بتاريخ ١١/٦/٢٠٠٦ بتشكيل لجنة المناقشة والحكم من الأسانذة:-

۱- أ. د/ سيد مصطفى سالم

٢- أ.د/ عبد المناف النداوي

٣- أ.د/ حسين بن عبد الله العمري

رئيسأ المشرف الرئيسي أعلى الرسالة ممتحناً خارجياً – أجامعة الحديدة عضوا ممتحناً داخلياً - جامعة صنعاء

عن رسالته الموسومة بـ(موقف المؤرخين اليمنيين المعاصرين للحكم العثماني الأول بين مؤيد ومخالف مع دراسة وخَقِبُقَ مخطوطة بلوغ المرام في تاريخ دولة مولانا بهرام للمؤرخ محمد بن غيى الطيب الزبيدي)

> وقد قام الطالب بعرض موضوع رسالته بشكل جميك ثم ناقشت اللجنة الطالب. وبناء على ما تقدم توصى اللجنة بالأتي:-

يمنح الطالب/ احمد صالح عبد ربه المصري درجة الماجستير في الآداب قسم التاريخ تغصص تارنم حديث ومعاصر بتقديد متاز معالد لنزاح بالملاعظات الم ايثرا

وعلى الطالب إجراء التعديلات المطلوبة منه ( إن وجدت ) اثناء المنا مَ الله عَمْ الله عَمْ الله عَمْ الله عَمْ ال

توقيعات أعضاء لجنة المناقشة والحكم على القرار:-

١. ا.د/ سيد مصطفى سالم ١.٤/ عبد المناف النداوي

مندوب الدر المتأثير العليا

مر بادارة المقراجا شاكعانيا نانب رئيس الجامعة للكراحات العابيا والكثي العلمي



### قائمة المحتويات

| ١   | رُهداء <u></u>                                                             |
|-----|----------------------------------------------------------------------------|
| ٣   | مَلَامةُ                                                                   |
| ١.  | قسم الأول                                                                  |
| ۱۱  | غصـــل الأول: القوى السياسية في اليمن وموقفها من النويسع العثماني          |
| ۱۲  | لأوضاع السياسية الداخلية في اليمن قُبيل وصول العثمانيين                    |
| ۲۱  | واقف القوى السياسية في اليمن من الزحف العثماني                             |
| o £ | نفصل الثاني: المؤرخون وحركة النأليف التاريخي                               |
| 00  | راحل الصراع السياسي وتأثيرها على كتابة الثاريخ                             |
| ٥٨  | لمؤرخون اليمنيون المنحازون إلى جانب العثمانيين (مؤرخو السلطة)              |
| ٥٩  | حمد بن بحيى المطيب الزبيدي                                                 |
| ۹ء  | نمطيب وكتاب النيجان الوافرة الثمن                                          |
| 14  | عبدالله بن صلاح بن داعر                                                    |
| 10  | عيد الصمد الموزعي                                                          |
| ٧   | حمد بن پوسف بن أبروز                                                       |
| 14  | عيسى بن لطف الله بن المطهر                                                 |
| ٧.  | لمؤرخون المنحازون إلى جانب أنمة الزيدية (مؤرخو المعارضة)                   |
| 41  | لحسن بن محمد الزريقي                                                       |
| ۲۲  | حمد بن شانع اللوزي                                                         |
| ۲۲  | صلاح بن داوود داعر المرهبي                                                 |
| 0   |                                                                            |
| /٦  | لمطهر بن محمد الجرموزي                                                     |
| /Λ  | على بن المهدي بن الهادي التوعة وكتاب تاريخ دولة الترك في اليمن             |
| ٥١  | عوامل إزدهار حركة التأليف التاريخي في العهد العثماني الأول                 |
| ۲,  | او لأ : أهمية علم التاريخي                                                 |
| ٨٨  | ثانياً : الموقع والموضع الجغرافي                                           |
| ۹.  | ثالثاً: العامل المذهبي                                                     |
| 1   | ر ابعاً : العامل المبياسي                                                  |
| ۲   | خامساً : تشجيع الحكام والولاةخامساً : تشجيع الحكام                         |
| ٦   | سانساً : العامل الذاتي                                                     |
| A   | سابعاً : النشاط العلمي                                                     |
| ١   | الفصل الثالث: توظيف الدين في خدمة الأغراض السياسية من واقع كتابات المؤرخين |
| ۲   | توظيف الدين في كتابات المؤرخين                                             |
| ٨   | توظيف النص القرآني والحديث النبوي                                          |
| ٠.  | ت ظيف المفر دات الفقهية و الأدعية                                          |

| صل لرابع: توظيف الكرامات "لسند لغيبي" والشعر في خدمة الأغراض لسيلسية من واقع كتابات لمؤرخين – "                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ٣٧  |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ۲۸  |
| رظيف الشعر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ٥٦  |
| خــانمــة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ٧٣  |
| قسم الثانيقسم الثاني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ٧٩  |
| دراسة والتعقيق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ۸.  |
| رجمة حياة العؤرخ العطيب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ۸١  |
| سباب اختيار المخطوطة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ٨٦  |
| نهج المؤرخ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ۸٦  |
| بحث عن نمخ المخطوطة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ٨٩  |
| صف المخطوطة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ۹١  |
| نهج النعقيق والنشر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ٩٤  |
| همية المخطوطة المحطوطة المخطوطة | ٩٧  |
| حتويات المخطوطة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ٩٨  |
| غواهبي الصياسيةنفواهبية المستحدد المستحد | ٩A  |
| لفواهي العسكرية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ٠٣  |
| لغو احي الإدارية والمالية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ٠٦  |
| لغواهـي الاجتماعية ( المناسبات الدينية والأعمال الخيرية)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ٠٩  |
| لنواحي الاقتصادية والعمرانية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ١.  |
| <u>:                                      </u>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 17  |
| قدمة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ١٨  |
| لباب الأولالباب الأول                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ۲۲  |
| لباب الثاني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ۳.  |
| لباب انشالت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ٤٦  |
| لباب الرابسع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ٤٨  |
| لباب الخامس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |     |
| لباب السادس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |     |
| ليساب العابسيع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ٧٤  |
| تمة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ۸£  |
| tan.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 9 4 |

# إهراء

﴿ فَي مِنْ أَرْضِينًا تَرْبِيتِي وهلماني معنى لاقحياة وذِلَارَ والصعار أرماي رْکی رانمغفور لھما بازی رفتہ تعالی ولشيخ/ مفهر سعيد ولمفري ولاتشيخ / صوح محدر المفري إلى نروجتي ولاخوتي إلى أولاوي أوهم إيمان، أربحا رُّهريه<sub>يم</sub> جميعاً هزر رابعمل رالمتورضع.

#### كثمة شكر

عرفاتاً بالجميل أتقدم بالشكر الجزيل لأستاذي القدير شيخ المؤرخين الأستاذ الدكتور/سيد مصطفى سالم. الذي تحمل أعباء الأشراف على هذه الرسسانة، وغمرنسي بعطفه الأبوي، وبملاحظاته وتوجيهاته العلمية القيمة، فكان له الفضل بعد الله سبحانه وتعالى في إخراج هذا الدراسة إلى حيز الوجود.

وبالشكر والعرفان للدكتور / محمود الشُعبي. المشرف المشارك على هذه الرسالة، والذي كان لملاحظات العلمية والفنية القيمة بصمة واضحة في إنجاز هذه الدراسة.

وبالشكر والتقدير نرئيس جامعة ذمار، وأعضاء هيئة التدريس بقسم التاريخ بكُلية الآداب بجامعتى صنعاء وذمار.

وبخالص الشكر والتقدير نعميد الأسرة اللواء الركن/ مطهر رشاد المصري، ونفيلسوف الأسرة الأستاذ/ عبد القدوس المصري.

وبالشكر والعرفان للأستاذ / أحمد المجذوب الذي تكرم بمراجعة هذه الرسالة لغوياً، وللأستاذ/ أحمد الجبلي، الأستاذ/ جلال المصري، والأستاذ/ سعيد المصري الذين كانوا خير سند لي في مراحل كتابة هذه الرسالة.

كما أتقدم بالشكر الجزيل لأمناء المكتبات، وأخص بالذكر الأستاذ/ عبده أحمد القدسي. أمين مكتبة كلية الآداب بجامعة صنعاء، والأستاذ/ عبدالله الشرفي. أمين مكتبة مركبز الدراسيات والبحوث اليمني.

وأخيراً أتقدم بالشكر والعرفان لمؤسسة الإمام زيد بن على الثقافية بـصنعاء ممثلـة فـي شخص الأستاذ عبد السلام الوجيه، والتي زودتني بالعديد من المصادر القيمة.

الباحث

#### بسلم الله الرحمان الرحيام

#### المقدمـــة:ــ

يقول الإمام الشهرستاني في مقدمة كتابه الملل و النحل "وأعظم خلاف بسين الأمة خلاف الإمامة، إذ ما سُلل سيف في الإسلام على قاعدة دينية مثل ما سُلك على الإمامة في كل زمان". ومقولة الإمام هذه انبثقت من قراءته لتاريخ الأمة الإسلامية، بما حمله من صراعات بين القوى المتنافسة على الحكم.

وتاريخ اليمن ليس بمنأى عن ذلك فقد شهدت مراحله المختلفة وقوع العديد من الصراعات بين قوى مختلفة على الحكم، وما وقع من حروب بين أئمة الزيدية والعثمانيين خلال الفترة ٩٤٥ \_ ١٠٤٥ هـ / ١٥٣٨ \_ ١٩٣٥ م العهد العثماني الأول في اليمن] هو امتداد لتلك الصراعات، حول نفس الغاية، ولا يختلف عنها كثير بما أريق فيها من دماء، ودمار في الممتلكات.

وقد وقع الصدام السياسي والعسكري بين الطرفين عندما انحرف العثمانيون عن مسارهم في مواجهة الخطر البرتغالي في البحر الأحمر والمحيط الهندي، بتوغلهم في مناطق اليمن الداخلية الخاضعة لسلطة الإمام شرف الدين. والتي كانت تمثل المجال الحيوي لمحاولات إقامة الدولة الزيدية فيها، الأمر الذي دفع الأئمة الزيديين من آل شرف الدين، ثم آل القاسم إلى مواجهة تقدم العثمانيين في تلك المناطق، ودخلوا معهم في حروب استمرت ما يقارب مائة عام، انتهت بإخراج العثمانيين من اليمن للمرة الأولى سنة ٥٤٠١هـ / ١٦٣٥م.

استدعت ظروف الحرب بين أئمة الزيدية والعثمانيين وهما طرفان مسلمان، سعي كل طرف إلى إيجاد مبررات شرعية المديولوجيا التبريس الإضفاء نوع من الشرعية على أعماله السياسية و العسكرية، ونفي صفة المشرعية عن خصمه السياسي. ومن أجل تحقيق ذلك تبنى الطرفان خطابات سياسية موطرة دينيا، وأصبح من حينها ميدان الفكر أحد ميادين الصراع، حيث شكلت النصوص الدينية و الأشعار والمرويات التي تحكي وقوع الكرامات لزعماء الحسرب، أهم عناصر ذلك الميدان. وصارت قضية توظيفها واستغلالها سياسياً من أولويات ذلك الصراع، الأمر الذي دفع القوى المتصارعة إلى تشجيع وأستمالة العلماء وخاصسة

المؤرخين، للمشاركة في إدارة هذا المحور، لما يملكونه من قدرات علمية ولغويسة يستطيعون من خلالها إعادة الادعاءات السياسية بتعابير دينية، تسضفي نوعاً من الشرعية على الأعمال والتصرفات السياسية لكل طرف.

وقد ترتب على اشتراك المؤرخين في أحداث الصراع، أن وجدت حالـــة مــن الصراع الفكري بين المؤرخين أنفسهم، حيث انضوى العديد منهم تحت لواء كــل طرف، وعملوا على أيجاد التبريرات الدينية لتصرفات من انحازوا إليه. كما شــنوا حملات دعائية ضد خصومهم، فكانوا بمثابة وسائل إعــلام للقــوى المتصارعة.

وقد لقيت أحداث هذا الصراع حظاً من الدراسات الأكاديمية، خاصة فيما يتعلق بالجوانب السياسية والعسكرية. إلا أن ثمة جانباً فيه لم يلق حظه من الدراسة والبحث مقارنة بالجانب السياسي ألا وهو الجانب الفكري لذلك الصراع ودور المؤرخين في أحداثه، فقد مثّل هذا الجانب الركيزة الأساسية الني انطلق منها الطرفان لخوضهما حروب سياسية تحت مبررات شرعية.

على الرغم من وجود دراستين في هذا الخصوص، الأولى أعدها الدكتور سيد مصطفى سالم بعنوان "المؤرخون اليمنيون في العهد العثماني الأول"، تناول فيها تصنيف المؤرخين اليمنيين في العهد العثماني، وظروف ودواعي ازدهار حركة التأليف التاريخي في تلك الفترة، ودراسة ثانية أعدها الدكتور حسين بن عبدالله العمري بعنوان " المؤرخون اليمنيون في العصر الحديث" والتي عقب في قسمها الأول على ما ورد في كتاب الدكتور سيد سالم، ثم تتطرق فيها أيضاً إلى المؤرخين اليمنيين في العصر الحديث.

إلا أن هاتين الدراستان لم تتطرقا إلى قضية الصراع الفكري بين العثمانيين و أئمة الزيدية، والخطاب السياسي والديني الذي تبناه كلل طرف، ومراحل تلك الخطابات، ودور المؤرخين في أحداث ذلك الصراع. وهو ما حاول الباحث أن يتطرق إليه في هذا البحث.

وجاء اختيار الباحث لهذا الجانب ليكون موضوع دراسته لنيل درجة الماجستير، سعياً منه لمحاولة إبراز دور وأثر الصراع الفكري في أحداث السصراع السياسي، نظراً لما يمثله من أهمية في توسيع أفق الرؤيا في تناول تاريخ تلك المرحلة، والإظهار أهم جوانب الصراع الدائر حينها. لأنه لا يمكن بأي حال من

الأحوال دراسة صراع سياسي دون التطرق إلى الأبعداد الفكريدة التسي غذته، والوسائل التي وظفت فيه، خاصة إذا ما تبنت أطرافه شعارات وخطابات دينيدة، حيث تصبح حينها ساحات المعارك الحربية ترجمة عملية لصراعات فكرية خفية.

وقد أثار البحث مجموعة من التساؤلات حاول الباحث من خلال الإجابة عليها في فصول هذه الدراسة، أن يخرج بتصور واضح عن الجانب الفكري للصراع السياسي الذي دار بين الأئمة الزيدية والعثمانيين، وموقف المؤرخين من أحداثه. بما حمله من مفردات وخصوصيات. وتمثلت ثلك التساؤلات بالأتي.

— ما المبررات الشرعية التي على أساسها خاض طرفا الصراع حربهما تلك، بمعنى آخر ما هي أيديولوجيا التبرير التي تبناها كل طرف في خطابه السياسي، لإضفاء الشرعية على أعماله السياسية والعسكرية ؟

ــ ما هي الوسائل التي عمل كل طرف على توظيفها لتأكيد شرعيته؟

\_ إلى أي مدى اعتمد كل طرف على المؤرخين في إيجاد المبررات الـشرعية، لخوض أحداث الصراع السياسى؟

\_ ما الدور الذي لعبه المؤرخون في أحداث ذلك الصراع؟

ولمحاولة الإجابة على هذه التساؤلات لا بد من العودة إلى مصنفات المسؤرخين اليمنيين المعاصرين لتلك المرحلة، والذين اشتركوا في أحداثها، ودونوها في مؤلفاتهم، التي تعد بمثابة الوعاء الذي أستوعب أحداث تلك الفترة السسياسية منها والعسكرية، وتجسدت فيها خطابات القوى المتصارعة، ووسائلها المختلفة في ترويج ذلك الخطاب.

وقد اختار الباحث مجموعة من المصنفات التاريخية، التي دوّنت أحداث تلك المرحلة من وجهات نظر متباينة، لتكون زاده في رحلة بحثه هذه، حيث اختار بعض مصنفات المؤرخين اليمنيين المنحازين إلى جانب العثمانيين، أو ما يمكن أن نسميهم بمؤرخي السلطة، انطلاقاً من الوضع السياسي للدولة العثمانية، إذ كانت تمثل امتداداً لدولة الخلافة الإسلامية في نظر الكثير من أمراء وعلماء تلك الفترة، وشكلت سلطة رسمية شرعية باعتراف العديد من أمراء و أئمة الزيدية، ومؤرخي تلك الفترة أيضاً. ومن أهم تلك المصنفات: الفتوحات المرادية في الجهات اليمانية،

للمؤرخ عبدالله بن داعر، وبلوغ المرام في تاريخ دولة مولانا بهرام، للمؤرخ محمد المطيب الزبيدي، و الإحسان في دخول مملكة اليمن في ظلل عدالمة آل عثمان، للمؤرخ عبد الصمد الموزعي، ومطالع النيران في تاريخ اليمن، للمؤرخ أحمد بن فيروز.

كما اعتمد الباحث على مجموعة من مصنفات المؤرخين اليمنيين المنحازين الي جانب أثمة الزيدية، أو من يمكن أن نسميهم بمؤرخي المعارضة، انطلاقاً من الوضع السياسي لأثمة الزيدية، حيث اعترفوا بسلطة الدولة عليهم، إلا أنهم شكلوا حالة معارضة لأداء ولاة (ممثلي) الدولة في النواحي الإدارية والسياسية في النيمن. ومن أهم تلك المصنفات: الجوهرة المنيرة، والنبذة الشيرة، للمؤرخ المطهر الجرموزي، واللالئ المضيئة، للمؤرخ أحمد الشرفي. و سيرة الإمام الحسن بن علي، للمؤرخ أحمد بن شايع اللوزي، وسيرة الإمام شرف الدين، للمؤرخ الحسن الزريقي.

#### وقد قستم الباحث دراسته إلى قسمين:

القسم الأول منها تمحور حول موضوع البحث والمتمثل في دراسة موقف المؤرخين اليمنيين المعاصرين للحكم العثماني الأول بين مؤيد ومخالف" حيث تناول الباحث هذه الدراسة في أربعة فصول.

#### الفصل الأول: القوى السياسية في اليمن وموقفها من الزحف العثماني:

تطرق هذا الفصل إلى دراسة المتغيرات الدولية التي حدثت في منطقة جنوب البحر الأحمر خلال النصف الأول من القرن العاشر الهجري السادس عشر الميلادي، والمتمثلة في اكتشاف طريق رأس الرجاء الصالح، ووصول الحملات المملوكية، البرتغالية إلى السواحل اليمنية، وما ترتب على ذلك من وصول الحملات المملوكية، ومن ثم العثمانية لإيقاف ذلك الزحف، وتناول فيه أيضاً أوضاع اليمن الداخلية، وأهم القوى السياسية التي تقاسمت الحكم والسيطرة في السيمن، وموقفها من التواجد العثماني في السواحل اليمنية، وتناول قضية الصراع السياسي بين العثمانيين وأئمة الزيدية الذي وقع بعد التوغل العثماني في المناطق الداخلية لليمن، والذي أستمر مائة على مسألة الخطاب السياسية التي تبناها أطراف عام تقريباً، وركز الباحث فيه على مسألة الخطاب السياسية التي تبناها أطراف

الصراع لتبرير حروبهم، وحاول تتبع مراحل تطور مضمون تلك الخطابات، وأهم مفرداتها السياسية.

#### الفصل الثاني: المؤرخون وحركة التأليف التاريخي.

تطرق هذا الفصل إلى دراسة دور المؤرخين في أحداث الصراع، وتأثير تطور مراحله على الكتابة التاريخية، وأختار الباحث مجموعة من أشهر مؤرخي السلطة والمعارضة كنماذج أساسية للدراسة، لتوضيح أهم العوامل التي أثرت في توجهات المؤرخين، وتحيزهم لأطراف الصراع، والجديد الذي حاول الباحث تقديمه في هذا المجال هو التعرف على أصحاب المصنفات التاريخية التي كانت تُعد إلى وقب إعداد هذه الدراسة من المصنفات مجهولة المؤلف، كما تطرق إلى عوامل ازدهار حركة التأليف التاريخي في هذه المرحلة.

# الفصل الثالث: توظيف الدين في خدمة الأغراض السياسية من واقع كتابات المؤرخين.

تناول هذا الفصل موضوع المنطلقات الفقهية التي بنى عليها طرفي الصراع خطابهم السياسي، وسعيهم لإيجاد المبررات الشرعية لحروبهم تلك، وتناول أيصناً قضية توظيف الدين بفروعه "النص القرآني، الحديث النبوي، المفردات الفقهية "والتي كانت الركيزة الأساسية للخطاب السياسي لدى الطرفين، ووسيلة رئيسة عمل من خلالها طرفي الصراع على محاولة إقناع العلماء "النخب المتقفة" بشرعية حروبهم، ودرجة تفاوت ذلك التوظيف لدى القوى المتصمارعة، وأسباب ذلك التفاوت. وحاول الباحث تتبع دور المؤرخين في ذلك التوظيف، من خلال ما ورد في مؤلفاتهم التاريخية بهذا الخصوص.

### الفصل الرابع: توظيف الكرامات " السند الغيبي" والشعر في خدمة الأغراض السياسية من واقع كتابات المؤرخين.

تناول هذا الفصل دراسة الوسائل الأخرى التي كانت موجهة لمخاطبة المجتمع عامة، و التي عمل طرفا الصراع ومنهم المؤرخون على تشجيع نشرها، وتوظيفها بما يخدم توجهاتهم السياسية، وأهم هذه الوسائل هي الكرامات والبركات التي عمل طرفا الصراع من خلال توظيفها على إظهار من اختص بها بمظهر الولي الصالح، وإحاطته بهالة من القداسة، لتأكيد وقوف المشيئة الإلهية إلى جانبه في أحداث الصراع السياسي. كما تناول هذا الفصل توظيف الشعر كوسيلة دعائية حاول طرفا الصراع من خلاله إبراز مفردات خطابهم السياسي، ووجهوا من خلاله أيرضا دعوات صريحة للالتفاف حول هذا الطرف أو ذاك.

#### الخاتمة:

وفيها تناول الباحث أهم النتائج التي توصل إليها، في فصول الدراسة.

#### القسم الثاني:

في هذا القسم من الدراسة قام الباحث بدراسة وتحقيق مخطوطة "بلوغ المرام في تاريخ دولة مولانا بهرام" للمؤرخ اليمني محمد بن يحيى المطيب الزبيدي، متبعاً في ذلك المنهج العلمي المتعارف عليه في تحقيق المخطوطات.

وعند شروع الباحث في إعداد هذه الدراسة واجهته الكثير من الصعوبات منها: أن معظم المصادر الأصلية لهذه الدراسة ما يزال مخطوطا، والعديد منهاغير موجود في المكتبات الرسمية، خاصة ما يتعلق بمصنفات مؤرخي السلطة، وما هو موجود منها في المكتبات العربية مصور على أشرطة ميكروفيلم ومن المخطوطات التي تمكن الباحث من الحصول على صور لها: مخطوطة بلوغ المرام في تاريخ مولانا بهرام. للمؤرخ محمد بن يحيى المطيب الزبيدي، ومخطوطة الفتوحات المراداية في الجهات اليمانية. للمؤرخ عبدالله بن صلح بن داعر، ومخطوطة التيجان الوافرة الثمن لمؤرخ مجهول، ومخطوطة مطالع النيران في تاريخ اليمن، للمؤرخ إحمد بن يوسف بن فيروز.

أما ما يتعلق بمصنفات مؤرخي المعارضة، فالوضع أحسن عما سبق، إلا أن بعض المخطوطات غير موجودة في المكتبات الرسمية، الأمر الذي استدعى من الباحث الاستعانة بالمؤسسات الثقافية \_ مثل مؤسسة الإمام زيد بن علي \_ للحصول على صور منها، ومن هذه المخطوطات التي حصل الباحث على صور لها مجفوظة على اقراص مدمجة: مخطوطة سيرة الإمام الحسن بن علي المؤيد، للمؤرخ أحمد بن شايع اللوزي، ومخطوطة سيرة الإمام شرف الدين، للمؤرخ الحسن الزريقي،

وقد استعان الباحث بالله سبحانه وتعالى وتحلى بالصبر، في محاولة التغلب على تلك الصعوبات، وإخراج هذه الدراسة المتواضعة إلى حيز الوجود، معتمداً على ما توفر لديه من المصنفات التاريخية التي استقى منها مادته العلمية:مثل كتاب الجوهرة المنيرة في جمل من عيون السيرة، للمؤرخ المطهر بن محمد الجرموزي. تحقيق الدكتورة أمة الملك الثور، وكتاب النبذة المشيرة في جمل من عيون السيرة لسنفب المؤرخ، تحقيق الدكتور عبد الحكيم الهجري، وأعتمد الباحث أيضاً على مخطوطة اللائلئ المضيئة للمؤرخ أحمد الشرفي، وكتاب الإحسان للمؤرخ عبد الصمد الموزعي، الذي نشره المركز الفرنسي بالقاهرة، وكتاب البرق اليماني، للمؤرخ المكتور سيد قطب الدين النهروالي، وعلى كتاب الفتح العثماني الأول لليمن للمؤرخ الدكتور سيد مصطفى سالم، وغيرها من الكتب العربية والأجنبية، والتي شكلت العمود الفقري لينبة هذه الدراسة.

وأعتمد الباحث في دراسته هذه على المنهج التحليلي القائم على تفكيك المعلومات وتحليلها، ومن ثم إعادة تركيبها للوصول إلى النتائج المتوخاة.

كانت تلك مقدمة حاولت أن أوجز فيها فكرة البحث، وتقسيم فصوله، وفي الأخير أرجو أن اكون قد وفقت في استجلاء الفكرة وإيصالها إلى القارئ بصورة مُرضية، مع اعترافي بالقصور سلفاً أن الكمال لله وحده. وأقتبس هنا نص الأستاذ أحمد أمين الذي وجدت فيه تعبيراً عما يحز في صدري تجاه هذا العمل، وهو نص اختتم بسه مقدمة كتابه ضحى الإسلام بقوله "ولو حاولت أن استوفي الكلام في كل فصل لكسان كل فصل كتاب، فإن نجحت في إثارة الباحثين لنقده، وتسميح خطئه، وتوسيع مباحثه، فذلك حسبى، وحسبنا الله ونعم الوكيل".

القسم الأول

١.

# الفصل الأول

القوى السياسية في اليمن وموقفها من التوسع العثماني

### الأوضاع السياسية الداخلية في اليمن قبيل وصول العثمانيين:

تزامن دخول اليمن مرحلة العصور الحديثة بداية القرن العاشر الهجري/ السادس عشر الميلادي مع أحداث ومتغيرات دولية وتحديات خارجية، ومشاكل واضطرابات داخلية. شكلت في مجملها منعطفاً مهماً في مسار تاريخ اليمن والمنطقة. ففي أواخر القرن الخامس عشر الميلادي اكتشف البرتغاليون طريق رأس الرجاء الصالح، ووصلت أولى رحلاتهم مباشرة إلى الهند عام ١٤٩٨ م بقيادة الرحالة فاسكودا جاما، وبفضل هذا الاكتشاف تحكم البرتغاليون بطرق التجارة البحرية في المحيط الهندي. وكان وصولهم إلى تلك المنطقة بدوافع اقتصادية ودينية، البحرية في رغبتهم في المشاركة في أرباح تجارة الشرق، وانتزاع احتكار مصر والبندقية لنتك التجارة، ومواصلة الحروب الصليبية التي شنوها ضد المسلمين في شبة جزيرة إببيريا وشمال إفريقيا(۱).

عمل البرتغاليون من وراء مواصلتهم لتلك الحروب، إلى تكويسن إمبراطورية مسيحية في شرق إفريقيا، ومهاجمة الأماكن الإسلامية المقدسة في مكة والمدينة، كما طمحوا في استرجاع القدس من أيدي المسلمين<sup>(۱)</sup>. فشهدت منطقة المحيسط الهندي والبحر الأحمر تقدم حملاتهم العسكرية، وتهديدها للمقدسات الإسلامية، ومهاجمتها للسفن العربية وإغراقها. مما ترتب على ذلك تدهور كبير لحركة التجارة في المنطقة، وفقدان اليمن ومصر مصدراً مهماً من مصادر اقتصادها<sup>(۱)</sup>.

دفعت تلك التطورات بسلاطين المماليك في مصر، التي كانت تعد دولتهم مسن أقوى الممالك الإسلامية في تلك الفترة، إلى إرسال الحملات العسكرية للتصدي لهذا

<sup>(</sup>۱) سيد مصطفى سالم: الفتح العثماني الأول لليمن ١٥٣٨– ١٦٣٥م. القاهرة، مكتبة مدبولي، ١٩٩٢م, ط الرابعة، صــــ ٢٢.

Bidwell, Robin: The Two Yemens. Longman Westview Press, (t) U.S.A., first published, 1983, p. 16 - 17

الخطر، خاصة بعد أن وصلت إليهم رسائل استغاثة من حكام السيمن، والممالك الإسلامية في الهند<sup>(۱)</sup>، فأرسلوا الحملة العسكرية الأولى سنة ٩١١هـ /٩٥٠م بقيادة الأمير حسين الكردي<sup>(۱)</sup>، وعلى الرغم من نجاح الحملة في تصصين بعض الموانئ في البحر الأحمر مثل ميناء جده الإ أنها فشلت في طرد البرتغاليين من تلك المناطق وهو هدفها الأساسي، حيث منيت بهزيمة كبيرة أمام أسطولهم في معركة ديو البحرية ٩١٥هـ / ٩٠٥م. (٦)

استمرت جهود المماليك لإيقاف الزحف البرتغالي، حيث أرسلوا حملة عسكرية ثانية عام ٩٢١هم / ١٥١٥م اشتهرت عند إعدادها بحملة الهند، إلا أن ظروف الصراع مع البرتغاليين أجبرتها على تغيير وجهتها. لأن البرتغاليين نقلوا مسرح الأعمال الحربية من المحيط الهندي إلى البحر الأحمر، بعد انتصارهم في معركة ديو البحرية، حيث شرعوا في مهاجمة موانئه وجزره مثل ميناء عدن وجدة وجزيرة كمران ما الأمر الذي جعل حملة حسين الكردي تتوجه نحو مناطق جنوب البحر الأحمر، حيث حصنتها وأتخذت منها قاعدة لمواجهة ذلك الزحف، ولإغلاق البحر الأحمر أمام هذا الخطر، وبفضل تلك التحصينات توقف الزحف البرتغالي عند السواحل الجنوبية للبحر الأحمر دون التوغل في المناطق الشمالية (٤).

وصلت حملة حسين الكردي إلى جزيرة كمسران سنة (٩٢١هـــ / ١٥١٥م) وبدأت اتصا**لانو** بالسلطان الطاهري عامر بن عبد الوهاب<sup>(٥)</sup>، وطلب قائـــد الحملـــة

<sup>(&#</sup>x27;) حسين الكردي : من كبار قادة السلطان قانصوه الغوري، غرف بالشجاعة والأقدام والحنكسة السسياسية ، وكثرة الظلم أيضاً تولى قيادة الحملة المرسلة إلى الهند، لم يكمل رحانه إلى الهند، وتوجه إلى جدة، ثم إلى عدن ودخل في صراع مع الطاهريين، عاد إلى جدة وبقي فيها حتى سقوط دولة المماليك في مصر، اصدر السلطان سليم الأول مرسوماً يقضي بإعدامه لكثرة ظلمه، فأغرق في البحر الأحمر خلال رحانته إلى مصر بموجب ذلك المرسوم. قطب الدين محمد بن أحمد النيروالي: البرق اليماني في الفتح العثماني. بيسروت، دار التنوير للطباعة والنشر، ط الثانية، ١٩٨٦م. صب ١٩ – ٢٧.

 <sup>(</sup>۲) عرج الأسطول المملوكي في طريقه إلى الهند على ميناء جدة وأعاد قائد الحملة ترتيب تحصينات الميناء العسكرية وشرع في إقامة سور وأبراج حولها. سيد سالم: نفس المرجع. صد ۷۷. أحمد سالم شديبان: الوجود المملوكي في اليمن ١٥١٥ـ١٥٣٨م. الشارقة، دار الثقافة العربية، ط أولى، ٢٠٠٢م، صـــ٧٢٠.

 <sup>(\*)</sup> سيد سالم : الفتح العثماني. ص٩٧ ـ ٩٨. محمد أحمد عبدالعال : بنو رسول وبنوطاهر وعلاقـــات الـــيمن الخارجية في عهدهما. الإسكندرية، الهيئة العامة المصرية للكتاب، ١٩٨٠م، صــــ١١٥ ـ ٤١٦.

<sup>(&</sup>quot;) سترد ترجمته عند الحديث عن الدولة الطاهرية.

من السلطان عامر تقديم المساعدات والمؤن للحملة، والأيفاء بألتزاماته التي تعهد بها حين استنجد بهم لمواجهة خطر الهجوم البرتغالي على مدينة عدن عام ٩١٩هـ/ عين استنجد بهم لمواجهة خطر الهجوم البرتغالي على مدينة عدن عام ٩١٩هـ/ ١٩١٩م، إلا أن السلطان عامر تنصل من التزاماته تجاههم ورفض تقديم المساعدة لهم، بسبب تأخر وصولهم، وفشل الهجوم البرتغالي على مدينة عدن ٩١٩هـ/ ١٥١٩م، وخوفاً من أن تتحول تلك المساعدات إلى جزية سنوية تفرض على الطاهريين تحت حجة محاربة البرتغاليين (١). الأمر الذي دفع المماليك إلى النول إلى السواحل اليمنية، والسيطرة عليها سنة ٢٦٩هـ/ ١٥١٦م بمساعدة الإمام شرف الدين (١)، وأمراء آل القطبي في المخلاف السليماني (١)، الذين رأوا في القوة المملوكية ضالتهم المنشودة للتخلص من االدولة الطاهرية (١).

اصطدم المماليك عقب نزولهم إلى السواحل اليمنية بالطاهريين، وتواصلت الحروب بينهما، وتمكنوا من إسقاط مدينة المقرانة (٥) عاصمة الدولة الطاهرية سنة ٩٢٣هـ/ ١٥١٧م. و تتبع السلطان الطاهري عامر بن عبد الوهاب وقتله عند أسوار مدينة صنعاء في نفس السنة (٦).

ميد سالم : الفتح العثماني . مــــ ۹۷ ـــ ۹۸ . ( $^1$ )

<sup>(</sup>٢) سترد ترجمته عند الحديث عن أئمة الزيدية.

<sup>(&</sup>quot;) المخلاف السليماني: هو الأقليم الممتد من من منطقة حلى بن يعقوب شمال تهامة إلى منطقة الشرجة جنوباً، وعرف بهذا الأسم نصبة إلى سليمان بن طرف الحكمي الذي كان عاملاً لبني زياد في هذا الأقليم. عبد الرحمن بن حسن البيكلي : خلاصة العسجد من حوادث دولة الشريف محمد بن أحمد. تحقق : ميشيل توشرير، دمشق، المعهد الفرنسي للدراسات العربية، ٢٠٠٠م، صسـ ٢٠.

<sup>(1)</sup> سيد سالم : نفس المرجع، صــ ١٠١، ١٠٢ .

<sup>(°)</sup> المقرانة : بلدة من أعمال مدينة رداع ، تبعد عن مدينة دمت حوالي ٥٠٠م ، أتخذها الطاهريون عاصمة لهم خلال الفترة ٨٥٨ \_ ٩٢٣هـ / ١٤٥٤ \_ ١٤٥٢م ، وتعد المقرانة من أهم المدن الأثرية التي تعود إلى خلال الفترة ٨٥٨ \_ ٩٢٣هـ / ١٤٥٤ و ١٤٥٠ منه وتعد المقرانة من أهم المدن الأثرية التي تعود إلى العهد العميري. محمد الحجري : مجموع بلدان اليمن وقبائلها. تحقيق :إسماعيل الأكوع، صسنعاء، دار الحكمة اليمانية، ط الثانية، ١٩٩٦، جـــ ٢ ، صـــ ٧١٧. اير اهيم المقحفي : معجم البلدان والقبائل اليمينة . صنعاء، دار الكلمة، ٢٠٠٢، جـــ ٢ ، صـــ ١٦١٥.

<sup>(</sup>أ) عيسى بن الطف الله : روح الروح في ما حدث بعد المائة التاسعة من الفتن والفنسوح. تحقيسق : إبسراهيم المقحفي، صنعاء ، مركز عبادي لطباعة والنشر ، ط أولى، ٢٠٠٣م، صد أن محمد بن عمر الطبيب بافقيه: تاريخ الشحر وأخبار القرن العاشر. تحقيق :عبدالله محمد الحبشي، صدعاء، مكتبسة الأرشداد، ط أولى، ١٩٩٩م، صد ١٢٦. ١٢٦.

لم تستقر أوضاع المماليك في اليمن بالرغم مما حققوه من انتصارات على الطاهريين، واستيلائهم على مدينة صنعاء. إذ دخلوا في صراع مع الإمام شرف الدين الذي رفض التفاوض معهم، لأن توسعاتهم في المناطق الداخلية لليمن، كانست تتعارض مع سياسة الإمام شرف الدين الذي كان يرى في تلك المناطق المجال الحيوي لمحاولة إقامة الدولة الإمامية في اليمن، الأمر الذي دفعهم لمهاجمته ومحاصرته في ثلا<sup>(۱)</sup> سنة ٩٢٣هـ /١٥١٧م و في هذه الأثناء وصلت أنباء سقوط مصر في أيدي العثمانيين، مما دفع أمير المماليك إسكندر المخضرم (۱) إلى تبني سياسة جديدة تجاه هذه الأحداث، حيث قرر الانسحاب من صنعاء إلى زبيد (١) وتتابع ذلك إنسحاب الحاميات المملوكية من بقية المدن إلى تهامة، التي شكلت من حينها مركزاً لنفوذهم، حتى وصول الحملة العثمانية الأولى سنة ٩٤٥هـ / ١٥٣٨م.

كانت تلك أهم المتغيرات الخارجية، التي أثرت على أوضاع السيمن الداخلية، فوصول المماليك إلى اليمن لم يعق تقدم الزحف البرتغالي فحسب، بل أحدث تغيراً في خارطة البيمن السياسية، وزاد من حدة المشاكل الداخلية فيه، فقد مثل المماليك من حينها قوة منافسة على حكم اليمن إلى جانب بقية القوى السياسية الأخرى، التي كانت تعيش حالات تنافس و صراع فيما بينها، جعلت مناطق نفوذها في كثير من الاحيان حمداخلة جغرافياً غير واضحة المعالم.

وأولى تلك القوى هم بنو طاهر الذين كانوا قُبيل وصول المماليك يحكمون سيطرتهم على مناطق الهضبة الجنوبية والوسطى، والسواحل الغربية لليمن، وكانت

<sup>(&#</sup>x27;) ثلا : بلدة مشهورة من نواحي صنعاء إلى الشمال الغربي منها بحوالي ع؛ كم ، وهي من البلدان الحميرية القديمة، أتخذها المطهر مقرأ له في حربه مع العثمانيين نشدة حصائلها ووعور قطرقها. محمد الحجسري : مجموع بلدان اليمن . جـــ مـــ ١٦٦، إبراهيم المقحفي : معجم البلدان . جــ مــ صــ ٢٥٩.

<sup>(</sup>١) سيد سالم : الفتح العثماني . صــ ١١٠

<sup>(&</sup>lt;sup>7</sup>) الأمير اسكندر المخضرم: وهو من مماليك الأمير حسين الكردي، استقر في مدينة المقرانة عاصمة الدولة الطاهرية بعد سقوطيا في أيديهم، ثم تولى قيادة المماليك في اليمن عقب مقتل الأمر برسباي سنة ٩٢٣هـ /١٥١٧م وعرف بالمخضرم لأنه عاصر نهاية دولة المماليك وبداية الدولة العثمانية، قتل سنة ٩٢٧هـ /١٥١١م على يد الأمير المملوكي كمال بنك الرومي. قطب الندين النهرواليي: البرق اليماني. صد٣٣هـ٥٠.

<sup>(</sup>أ) يحيى بن الحسين: غاية الأماني في أخبار القطر اليماني. تحقيق: سعيد عاشور، القاهرة، دار الكتاب العربي، ١٩٦٨م، جـــ١، صــــ ١٩٥٦.

بداية ظهورهم وبزوغ نجمهم السياسي عند دخولهم في خدمة سلطين الدولة الرسولية (۱). فقد أصبحوا وكلاء تجارتهم في عدن ونوابا لهم في كثير من الأقاليم، وأوكلت إليهم مهمة مواجهة الأنمة الزيدية. (۱) وحين ضعفت الدولة الرسولية في منتصف القرن التاسع الهجري الخامس عشر الميلادي، استغل بنو طاهر ذلك وعملوا على تقوية مركزهم لتأسيس دولتهم، حيث تمكنوا من الاستيلاء على مدينة عدن سنة ۸۵۸ هـ/ ٤٥٤ ام (۱) بمساعدة قبائل بني أحمد اليافعية، وعملوا على فرض سيطرتهم على بقية الأقاليم التي كانت خاضعة لسلطة الدولة الرسولية، فاتجهوا إلى إقليم حضرموت وتمكنوا من الاستيلاء على مدينة الشحر سنة ۸٦٦ هـ/ ۱۲۶ م، واعتمدوا على الكثيريين في حكمها إلى جانب حاكمها الطاهري، كما توجهوا شمالاً إلى صنعاء واستولوا عليها سنة ۸٦٦هـ/ ۱۶۱۱م (۱).

يعتبر الملك الظافر عامر بن طاهر بن معوضة (ع) المؤسس الحقيقي للدولة. فقد كانت الخطبة والعملة باسمه في بداية تأسيس الدولة، على الرغم من أنه أصغر من أخيه على الذي تحمل معه أعباء تلك المرحلة. وبلغت الدولة أوج قوتها وأتسساعها في عهد السلطان عامر بن عبد الوهاب(1) الذي تولى الحكم بعد أبيه سنة ٩٤هـــ/

<sup>(</sup>١) محمد يحيى الحداد: التاريخ العام لليمن. دار النتوير للطباعة والنشر،ط أولى، ١٩٨٦م، جـــــ، صـــــ٢١٥.

<sup>(&</sup>quot;) محمد عبد العال : بنو رسول وبنوطاهر . ٢٥٣ ــ ٢٥٣. سيد سالم : الفتح العثماني صـــ ٥٠ . أحمد شيبان : الوجود المملوكي. صـــ ٤٤ ــ ٥٠ .

<sup>(°)</sup> عامر بن طاهر بن معوضة بن تاج الدين القرشي الأموي الملقب بالملك الظافر، هو أول من ملك من بني طاهر، ويعتبر هو وأخيه على مؤسسا الدولة. قتل عند مدينة صنعاء سنة ٥٧٠ هـ / ٤٦٥م. صالح الحامد : تاريخ حضرموت. صنعاء، مكتبة الإرشاد، ط الثانية ٢٠٠٣م، صحد ٥٧٣ محمد عبد العال: بنو رسول وبنوطاهر . صــ٥٢٥.

<sup>(&</sup>lt;sup>†</sup>) عامر بن عبد الوهاب بن داود بن طاهر بن معوضة القرشى الأموي العلقب بالعلك الظافر صلاح الدين من أشهر مملاطين بني طاهر ولد في العقرانة سنة ٨٦٦ هــ/٢٥٤ ام، استمر حكمه ما يقارب ٢٩ سنة، له مآثر كثيرة في البناء والعمران في زبيد وعدن وجبن ، قتل في إحدى معاركه مع المعاليك قرب مدينة صنعاء سنة ٩٢٣ هــ/ ١٥١٧م. محمد بن على الشوكاني: الهدر الطالع بمحاسن من بعد القرن السابع. تصحيح محمد =

بداية ظهورهم وبزوغ نجمهم السياسي عند دخولهم في خدمة سلاطين الدولة الرسولية (۱). فقد أصبحوا وكلاء تجارتهم في عدن ونوابا لهم في كثير من الأقساليم، وأوكلت إليهم مهمة مواجهة الأئمة الزيدية. (۱) وحين ضعفت الدولة الرسولية في منتصف القرن التاسع الهجري الخامس عشر الميلادي، استغل بنو طاهر ذلك وعملوا على تقوية مركزهم لتأسيس دولتهم، حيث تمكنوا من الاستيلاء على مدينة عدن سنة ۱۹۵۸ هـ/ ۲۰۵۱م (۱) بمساعدة قبائل بني أحمد اليافعية، وعملوا على فرض سيطرتهم على بقية الأقاليم التي كانت خاضعة لسلطة الدولة الرسولية، فاتجهوا إلى إقليم حضرموت وتمكنوا من الاستيلاء على مدينة الشحر سنة ۲۸۸ هـ/ ۱۲۶۱م ، واعتمدوا على الكثيريين في حكمها إلى جانب حاكمها الطاهري، كما توجهوا شمالاً إلى صنعاء واستولوا عليها سنة ۲۸هـ/ ۱۶۱۱م (۱).

يعتبر الملك الظافر عامر بن طاهر بن معوضة (٥) المؤسس الحقيقي للدولة. فقد كانت الخطبة والعملة باسمه في بداية تأسيس الدولة، على الرغم من أنه أصغر من أخيه على الذي تحمل معه أعباء تلك المرحلة. وبلغت الدولة أوج قوتها وأتساعها في عهد السلطان عامر بن عبد الوهاب (١) الذي تولى الحكم بعد أبيه سنة ٩٤هـــ/

 <sup>(</sup>۲) محمد يحيى الحداد: التاريخ العام لليمن. دار التنوير للطباعة والنشر،ط أولى، ۱۹۸۱م، جسـ۳، صــــ۲۱۰.

<sup>(&</sup>lt;sup>٣</sup>) محمد عبد العال : بنو رسول وينوطاهر . ٢٥٥هــ٣٥٣. سيد سالم : الفتح العثماني.صـــ ٥٠ . أحمد شيبان : الوجود المعلوكي، صــــ ٤٤ ــ ٥٠ .

<sup>(°)</sup> عامر بن طاهر بن معوضة بن تاج الدين القرشي الأموي الملقب بالملك الظافر، هو أول من ملك من بني طاهر، ويعتبر هو وأخيه على مؤسسا الدولة. قتل عند مدينة صنعاء سنة ٨٧٠ هـ / ١٤٦٥م. صالح الحامد : تاريخ حضرموت. صنعاء، مكتبة الإرشاد، ط الثانية ٢٠٠٣م، صـ ٧٧٦ـ ٥٧٣. محمد عبد العال: بنو رسول وبنوطاهر . صــ٥٢٠٠

<sup>(</sup>أ) عامر بن عبد الوهاب بن داود بن طاهر بن معوضة القرشي الأموي العلقب بالعلق الظافر صلاح الدين, من أشهر سلاطين بني طاهر ولد في العقرانة سنة ٢٦٠ هـ/٢١٤ ام، استمر حكمه ما يقارب ٢٩ سنة، له مأثر كثيرة في البناء والعمران في زبيد وعدن وجبن ، قتل في إحدى معاركه مع العماليك قرب مدينة صنعاء سنة ٩٢٣ هـ/ ١٥١٧م. محمد بن على الشوكاني: العدر الطالع بمحاسن من بعد القرن السابع. تصحيح محمد عدمد على المدينة على الشوكاني: العدر الطالع بمحاسن من بعد القرن السابع. تصحيح محمد عدمد على القرن السابع. تصحيح محمد عدمد على الشوكاني: العدر الطالع بمحاسن من بعد القرن السابع. تصحيح محمد عدمد عدم المدينة على الشوكاني: العدر الطالع بمحاسن من بعد القرن السابع. تصحيح محمد عدم المدينة على الشوكاني المدينة العدر الطالع بمحاسن من بعد القرن السابع.

A 16.4 م، وتمكن من بسط نفوذ دولته على معظم أقاليم اليمن من عدن وحصرموت جنوباً إلى صعده والمخلاف السليماني شمالاً (١) \_ عدا بعص المراكز الإمامية شمال صنعاء \_ وواجهت الدولة في عصره أحداثا جسيمة، منها وصول البرتغاليين إلى السواحل اليمنية، وأعقبها وصول حملات المماليك العسكرية، حيث دخل في صراعات عسكرية معها \_ كما مر بنا سابقاً \_ ولقي مصرعه في إحدى معاركه عند أسوار صنعاء ٩٢٣هـ/ ١٥١٧م . وقد حاول خلفاؤه المحافظة على المناطق التي كانت تحت حكمهم قبيل مصرعه، إلا أنهم فشلوا في ذلك نتيجة الظروف السيئة التي مرت بها دولتهم أنذاك، بسبب الحروب الداخلية المتواصلة مع المماليك وأئمة الزيدية، وما لحق بها من خسائر اقتصادية كبيرة نتيجة تغير طرق التجارة. كل ذلك أضعف الدولة الطاهرية وحصر وجودها في عدن (٢).

وثاني تلك القوى هم آل كثير (٢) الذين كانوا يحكمون حضر موه باسم الطاهريين، وحين ضعف بني طاهر عمل آل كثير على استغلال تلك الظروف، وشرعوا بتأسيس دولتهم، وأتصل أمراءهم بالشخصيات الدينية المؤثرة في حضر موت، بهدف كسب تأييدها في تحقيق ذلك، ويعتبر السلطان علي بن عمر بن جعفر بن كثير (١٤ هـ المؤسس الأول للدولة حيث عمل على توحيد قبائل حصر موت تحست سلطته، وتمكن آل كثير من بسط نفوذهم على معظم أقاليم حضر موت، حيث سيطروا على مدينة الشحر (٥) سنة ١٩٥١هم / ١٩٥٥م، لتصبح جزءاً من دولتهم (٢)، وبلغت الدولة

<sup>(</sup>١) سيد سالم : الفتح العثماني. صــ ١٠٨٠.

<sup>(&#</sup>x27;) نفس المرجع . صــ ١٣٠

 <sup>(</sup>¹) السلطان علي بن عمر بن جعفر : أول من حول القبيلة الكثيرية إلى دولة منظمة، وأول من نصب نفسه سلطانا على حضرموت، توفى سنة ٨٢٥هــ/ ٢٤١١م . محمد بن هاشم: الدولة الكثيرية. صد ٣٨ــ٣٤.

<sup>(°)</sup> سيرد تعريفها في القسم الثاني من هذه الدراسة.

<sup>(&</sup>quot;) سعيد عوض باوزير: صفحات من تاريخ حضرموت. مكتبة النقافة، عدن ، ١٩٥٧م، صــــ ١١١- ١١٧.

ذروة مجدها، وأقصى حدودها في عهد السلطان بدر بن عبد الله بوطويرق<sup>(۱)</sup>، حيث تولى الحكم بعد أبيه سنة ٩٢٢هـ / ١٥١٦م، وأستمر فيه ما يقارب ٥٣ سنة، وشهد عصره وصول الحملات البرتغالية إلى شواطئ حضرموت، ومهاجمتها مدينة الشحر للمرة الأولى عام ٩٢٩ هـ/١٥١م، وكان أكبر هجوم برتغالي تعرضت له المدينة في عهده عام ٤٤٩هـ/١٥٣٥م. وعلى الرغم من تصدى السلطان بدر بقوة لتلك الهجمات، ووقوع العديد من الأسرى البرتغال في يده<sup>(۲)</sup>، إلا أن استمرار وجودهم في منطقة المحيط الهندي، شكل تهديداً حقيقياً لنفوذ دولته السياسي والتجاري، وهو ما دفعه للاتصال بالعثمانيين، فشهد عصره وصول حملاتهم العسكرية إلى شواطئ حضرموت عام ٩٤٥هـ / ١٥٣٨م.

وثالث تلك القوى هي القوة الزيدية التي استعادت دورها السياسي في حكم البيمن في عهد الإمام شرف الدين (٤) الذي دعا لنفسه بالإمامة سنة ١٢هـــ/ ١٥٠٦م (٥). وعمل على نملمة شتات القوة الزيدية في اقاليم اليمن السمالية، وقام بتوسيع مناطق نفوذه السياسي، مُستغلاً حالة الضعف التي كانت تمر بها الدولة

<sup>(&#</sup>x27;) بدر بن عبدالله بن جعفر الكثيري ولد سنة ٩٠٢هـ / ١٤٩٦م، تولى الحكم والصلطة ولم يبلغ عمرة ٢٠ سنة يعد السلطان بدر من أعظم سلاطين أل كثير، وعرف بالإقدام والشجاعة، وفي أخر أيامه مسجن من قبل ابنه عبدالله ، وبقى في السجن سنة ونصف، كانت وفاته سنة ٩٧٧هـ / ١٩٦٩م.عبد القادر بن شيخ العيدروس: النور السافر في أخبار القرن العاشر. بيروت، دار الكتب العربية ، ط أولى، ١٩٨٥م، صد ٢٩٠٠، ٢٩٥، ٢٩٥، محمد بن هاشم : الدولة الكثيرية. صد ٢٥، ٩٧٠.

<sup>(&</sup>quot;) محمد بن هاشم : نفس المرجع. صد ٢٤، ٦٥. الطيب بافقيه : تاريخ الشحر . صد١٥٧ . ٢٣١ .

<sup>(&</sup>quot;) سيد سالم : الفتح العثماني، صــــ ١٦٤.

<sup>(\*)</sup> الإمام شرف الدين: هو الإمام المتوكل على الله يحي شرف الدين بن شمس الدين بن الإمام المهدي أحمد بن يحيى المرتضى، و.لصاحب الترجمة اسمان هما يحيى وشرف الدين وقد اشتهر بالأخير كان مولده في ٥ ارمضان سنة ٧٨٧هـ الموافق ٥ فبراير ١٤٧١م بحصن حضور، درس الفقه على يد أكسابر العلماء في عصره دعا إلى نفسه بالإمامة سنة ١٩هـ / ١٠٥١م نقيت دعوته قبولاً بين الناس، وفي عيده وصل المماليك إلى اليمن ودخل معهم في صراع ، كما وصل في عهده العثمانيون ودخيل في صراع معهم أيضا. يعد صاحب الترجمة من كبار أتمة المذهب الزيدي، وله العديد من المؤلفات الفقهية، تفرغ في اخر أيامه للتدريس بحصن الظفير في مدينة حجة حتى فاته في جمادى الأخر سنة ١٩٩هـ الموافق مارس ١٥٠٧م. الإمام الشوكاني: البدر الطالع، جد (، صد ١٨٠٠ عبد الصلام الوجيه: أعلام المؤلفين الزيدية، صنعاء، مؤسسة الإمام زيد الثقافية، ط أولى، ١٩٩٩م، صد ١١٣٠.

<sup>(°)</sup> عيسى بن لطف الله : روح الزوح. صــــــ ٢١ ، يحيى بن الحسين : غاية الأماني. جــــ ، صــــ٥٣٣ .

الطاهرية بعد مقتل السلطان عامر بن عبد الوهاب، فبسط سيطرته على الكثير مسن المناطق التي كانت تحت حكم الطاهريين، وتوسع في المناطق المشمالية للميمن ووصلت قواته بقيادة ابنه اإلى مدينة نجران واستولت عليها عام ١٩٤١هم ١٩٣٠م (١)، كما دخل أيضاً في صراع مع المماليك، الذين تزامن وصولهم إلى اليمن مع بدايمة دعوته، وتمكن من حصر وجودهم في زبيد عمام ١٩٤٣هم (٢) حتى مشارف مدينة عمدن جيوشه تقدمها في المناطق الجنوبية بقيادة ابنه المطهر (١) حتى مشارف مدينة عمدن في السنة نفسها (١).

ورابع تلك القوى السياسية هم آل القطبي<sup>(1)</sup> الذين اسسوا دولتهم أوائل القسرن التاسع الهجري / الخامس عشر الميلادي في المخلاف السليماني، وارتبطت إمارتهم منذ تأسيسها بالدولة الرسولية، ثم بالدولة الطاهرية، وقد عمل أمراء آل القطبي على التخلص من سيطرة الدولة الطاهرية التي أرهقت كاهلهم بكثرة الضرائب والخراج خلال فترة سيطرتها على مناطقهم \_ بسبب الأزمة المالية التي كانت تمر بها نتيجة تغير طرق التجارة العالمية \_ ولتحقيق ذلك أتصلوا بالمماليك في مصر وطلبوا منهم المساعدة<sup>(0)</sup>.

<sup>(</sup>¹) سيد مصطفى سالم : مراحل العلاقات اليمنية السعودية، القاهرة، مكتبة مدبولي، ط اولى، ٢٠٠٣م، صـــ٧٣.

<sup>(</sup>۱) الأمير المطهر بن شرف الدين: هو الأمير المطهر بن الإمام يحيى شرف الدين، عُرف بالشجاعة والإقدام والحزم والسياسية، كان أعظم الأمراء وحلت هيئة قلوب اليمنيين، دخل في صراع مع أخوته ووالده بعد ان استبعد عن ولاية العيد، لعرج في إحدى قدميه، وهذا يخالف شروط الإمامة في المسذهب الزيسدي. وحين تقدم العثمانيون نحو مناطق الإمام شرف الدين تولى قيادة القوة الزيدية في حروبها ضدهم، وألحق بهم خسائر كبيرة، ثم دخل في صلح معهم، كانت وفاته سنة ٩٨٠ هـ / ١٧٢م. الإمام الشوكاني: البدر الطائع. جدا، صد ٢٠٩ ـ ١٣٠، محمد الشلي: السناء الباهر بتكميل النور السافر في أخبار القرن العاشر. تحقيق / إبراهيم المقحفي، صنعاء، مكتبة الإرشاد، ط أولى، ٢٠٠٤م، صد ٥٨٣ ـ ٣٩٠.

<sup>(</sup>٢) سيد سالم : الفتح العثماني. صـــ ١٤١.

<sup>(1)</sup> بنو القطبي: هم فرع من أسرة الأشراف الغواتم، وعرفوا بهذا الاسم نسبة إلى جدهم الشريف قطب الدين، واشهر أمراءهم الأمير خالد بن قطب الدين مؤسس أمارتهم. حكم أل القطبي منطقة جيزان ما يقارب مائة وأربعون عاماً ، حتى انتهت دولتهم على يد الشريف أبي نمي بن بركات سنة ٤٤٩هـ/ ١٥٣٧م. عبدالله أبو داهش: أهل تهامة المخلاف السليماني وحلي بن يعقوب واحوازهما. الرياض، مكتبة الملك فهد الوطنية، ط أولى، ١٩٩٩م، صــ ٥٧، ٥٨.

<sup>(°)</sup> محمد بن احمد العقبلي : المخلاف السليماني. الرياض، دار اليمامة للبحث والترجمة والنشر،ط الثانية، ١٩٨٢، صد ٢٦١، ٢٧٣.

وعند نزول حملة المماليك سنة ٩٢٢هـ / ١٥١٦م إلى السواحل اليمنية، أنضم ال القطبي إليهم في حربهم ضد الطاهريين، وما لبثوا بعد ذلك أن اختلفوا مع حلفائهم المماليك حول الغنائم التي حصلوا عليها بعد انتصارهم على الطاهريين، ودخلوا في حرب انتهت بهزيمتهم، وإخضع المماليك مدينة جيزان (١) وضموها إلى سلطة مدينة زبيد (٢). وبقيت مدينة جيزان وباقي مناطق المخلاف السليماني، محل صراع وشد وجذب بين وأئمة الزيدية و المماليك ومن ثم العثمانيين، مثلها مثل باقي سائر بلاد اليمن (١).

تلك هي أوضاع اليمن الداخلية في النصف الأول من القرن العاشر الهجري / السادس عشر الميلادي، و تلك هي أهم القوى السياسية التي دخلت في صدراع وتنافس فيما بينها على مناطق الحكم والنفوذ لأكثر من عقدين، قبيل وصول الحملة العثمانية الأولى إلى السواحل اليمنية سنة ٩٤٥هـ/ ١٥٣٨م، وتبلورت على إثرها خارطة نفوذ تلك القوى في شكلها النهائي، على النحو الأتي:

نجح أئمة الزيدية في مد نفوذهم إلى أقاليم وجهات مختلفة من اليمن، وصلت إلى مشارف عدن جنوباً، وزبيد غرباً، والمخلاف السليماني شمالاً، فيما أنحصس الوجود الطاهري في مدينة عدن بعد أن فقدوا معظم مناطق نفوذهم، وظلت الدولة الكثيرية مسيطرة على حضرموت، في حين بقيت القوة المملوكية مسسيطرة على منطقة تهامة وبعض مناطق المخلاف السليماني، متخذة من مدينة زبيد مقراً لها.

وفي الفترة التي كانت فيها منطقة جنوب البحر الأحمر والمحيط الهندي تسهد أحداث الصراع بين المماليك والبرتغاليين. والأوضاع الداخلية في اليمن تمر بحالة من الصراع السياسي والعسكري بين القوى المتنافسة \_ كما أشرنا سابقا \_ كانت الجبهة الشمالية لدولة المماليك مسرحاً لأحداث تاريخية كبيرة. تمثلت في شروع الدولة العثمانية بالتوسع جنوبا باتجاه بلاد الشام وتمكنت من انتزاعها من أيدي المماليك عام ٩٢٢هـ/ ١٥١٦م، ثم توجهت نحو مصر وأستولت عليها عام ٩٢٣هـ

<sup>(&#</sup>x27;) جيزان : مدينة على ساحل البحر الأحمر، وسميت بهذا الإسم نسبة إلى وادي جيزان النازل من بلاد خولان بن عامر. محمد الحجري: مجموع بلدان اليمن. جــ١، صـــ ١٢١.

<sup>(</sup>٢) سيد سالم : مراحل العلاقات. صــــ ٣٠.

<sup>(&</sup>quot;) لمزيد من المعلومات حول وضع تلك المناطق أنظر سيد سالم : مراحل العلاقات. صـــ ٣٠ ـــ ٤٦.

/ ١٥١٧م، وقضت بذلك على دولة المماليك، ومد نفوذها سلمياً إلى بلاد الحجاز، وذلك حين اعترف أشراف مكة بسلطتها عليهم (١). وورثت الدولة العثمانية بدلك أعباء المشاكل والتهديدات الخارجية التي تعرضت لها الأقاليم الأسلامية حاصية تهديدات البرتغاليين وأتبع سلاطيهنا نفس مسار المماليك في حماية المدخل الجنوبي للبحر الأحمر من ذلك الخطر، حيث أرسلوا حملاتهم العسكرية جنوباً لتنفيذ تلك المهمة.

#### مواقف القوى السياسية في اليمن من التوسع العثماني:

عقب الانتصارات التي حققتها الدولة العثمانية على المماليك في مصر والسشام، وتحجيمها لنفوذ الدولة الصفوية (٢) في فارس، وتحملها مسسئولية حماية الأمساكن المقدسة في مكة والمدينة (١). تولت مهمة حماية البلاد الإسلامية، جاعلة من نفسها دولة إسلامية كبرى، وليس أدل على ذلك من حرص سلاطينها على حمل لقب خادم الحرمين الشريفين، وهو لقب يضفي على حامله نوعاً من القداسة الدينية، إلى جانب احتفاظهم بمفاتيح الكعبة المشرفة، وبعض ما تركه الرسول ﴿ كل ذلك أضفى عليها مركزاً دينياً مرموقاً، ومدلولاً سيادياً على البلاد الإسلامية (٤)، وجعلها منذ ذلك الحين تمثل التجسيد الحي لدولة الخلافة الإسلامية في نظر الكثير من أمراء وعلماء البلاد الإسلامية، الذين جعلوا من سلاطينها ولاةً أمر المسلمين وخاطبوهم بلقب الخلفاء (٥).

<sup>(</sup>١) قطب النين النهروالي : البرق اليماني . صـــ ٢٥ \_ ٢٦.

<sup>(&</sup>lt;sup>\*</sup>) الدولة الصغوية : تأسست أواخر القرن الخامص عشر الميلادي، وتنسب إلى إمسماعيل السصفوي، شهمات أراضيها معظم بلاد إيران وشيروان ، وأفربيجان والعراق ، فرضت المذهب الشيعي بدلاً عن المذهب السني في معظم هذه الأقاليم، تم القضاء عليها على يد الأمير نادر شهاة مسنة ١٧٣٦م . الموسسوعة الإسسلامية المختصرة : بيروت، دار الجكمة، ط الثانية، ٢٠٠٠م، صهد ٣٣٤.

<sup>( ً)</sup> عبد العزيز الشناوي: الدولة العثمانية دولة إسلامية مفترى عليها. القاهرة مكتبة الأنجلو المصرية, ١٩٨٧م، جــــ١، صـــــ١٨٤.

Bidwell, Robin: The Two Yemens. p\8

<sup>(°)</sup> خاطب الكثير من علماء وأمراء الممالك الإسلامية سلاطين الدولة العنتمانية بلقب الخلفاء، ويتضح ذلك في مؤلفاتهم وكتبهم، وفي الرسائل التي تبادلوها بينهم، أو التي وجهوها إلى السلاطين أنفسهم. أنظسر شهمس الدين عبد الصمد الموزعي: الإحسان في دخول اليمن تحت ظل عدالة أن عثمان. نــشرعبدالله الحبــشي، صنعاء، منشورات وزارة الوقاف والأرشاد، (د.ت)، صـــ ١٦، ٢٠، قطب الــدين النهروالــي: البــرق اليماني. صـــ ١٦، ٢٠، قطب اليمانية . مخطوطة مصور =

نيس لأنها القوة الإسلامية القادرة على صد الخطر البرتغالي فحسب، بل لأنها القوة القادرة على تحقيق مشروع الخلافة الإسلامية، وحماية بيضة الإسلام بعد ستقوط دولة المماليك في مصر.

بدأ سلاطين الدولة العثمانية بعد تلك الإنجازات في استكمال الدور الذي لعبه المماليك في حماية المدخل الجنوبي للبحر الأحمرمن تهديدات البرتغاليين، وأرسلوا أولى حملاتهم العسكرية لتنفيذ ذلك في إطار الخطة الجهادية التي تبنوها وأفصحوا عنها في رسائلهم، وأوامرهم إلى قادات حملاتهم. ففي رسالة المسلطان سليمان القانوني إلى الأمير المطهر المؤرخة بدا شوال ١٩هـ/٢٦ أكتوبر ١٥٥٠م، أكد فيها أن سبب توجه قواته إلى الهند كان بهدف مواجهة أهل الكفر والعناد بقوله "ولما برزت أوامرنا الشريفة سابقا بتعيين وزيرنا الأعظم سليمان باشا تغمده الله برحمت البلاد الهندية بفتح تلك الولاية السنية وبقطع دابر أهل الكفر والعناد "(١). وفي آوامر السلطان سليم الثاني التي بعثها إلى قائد حملته على اليمن سنان باشا(١)، بين دواعي ارسال هذه الحملة بقوله "إن استردادنا لمملكة اليمن، إن كان ذلك يتعين علينا، لأنها ميراث أبينا المرحوم المقدس، ولكن جل قصدنا من ذلك إنما هو حفظ ثغر عدن، ميراث أبينا المرحوم المقدس، ولكن جل قصدنا من ذلك إنما هو حفظ ثغر عدن،

<sup>&</sup>quot;محفوظة بمكتبة جامعة القاهرة تحت رقم ٢٦٤٢١.جـ ٢، صــ ٢٠٥، ٢٩٣، ٢٩٤ رسالة المطهر إلـــى السلطان سليمان القانوني. النهروالي: المصدر نفسه. صـــ١١٢، رسالة الأمير حسن بن أبـــي نمـــي إلــــى المطهر. قطب الدين النهروالي: المصدر نفسه. صـــ ٢٠٠.

وذهب بعض المؤرخين إلى أن أمر الخلافة أنتقل من آل العباس إلى آل عثمان سنة ٣٠٥١م، وذلك بعد وفاة أخر الخلفاء العباسيين وهو المتوكل على الله بن المستمسك بالله، الذي مات دون أن يحدد من يخلفه. إلا أن السلاطين العثمانيين لم يضيفوا لقب الخليفة إلى القابهم رسمياً إلا أواخر القرن الثامن عشر المسيلادي. أنظر محمد أنيس: الدولة العثمانية والشرق العربي ١٩١٤هـ ١٩١٩م. القاهرة، مكتبة الأنجلو المسصوية ، ١٩٨٥م، صـــ ١١٧٨.

<sup>(&#</sup>x27;) وردت هذه الرسالة عند أحمد بن يوسف بن فيروز : مطالع النيران في تاريخ اليمن . مخطوطـــة محفوظـــة بالخزانة التيمورية بدار الكتب بالقاهرة تحت رقم ١٦، قـــ٩، قطب الدين النهروالـــي : المــصدر نفـــــه صــــ٩،١، مجموع صفينة شعرية ورسائل الأئمة . مخطوطة محفوظة على قرص مدمج بمؤسسة,الإمام زيد النقافية، قـــ ٧٠ ــــ ٧٤. عبدالله بن داعر: الفتوحات المرادية. جـــ١، قـــ٩٩. أنظر ملحق رقم ٢،

 <sup>(&</sup>lt;sup>\*</sup>) سترد ترجمته في القسم الثاني من هذه الدراسة.

<sup>(</sup>٢) قطب الدين النهروالي: نفس المصدر. صـــ٢٣٣.

وصلت أولى تلك الحملات إلى السواحل اليمنية (٥٤ هـــ/ ١٥٣٨م) لت شكل البدايات الأولى للزحف العثماني، وعلى الرغم من أن وصول العثمانيين إلى السيمن كان بهدف مواجهة البرتغاليين \_ وهو ما كانت تنشده معظم القوى في اليمن وبقية البلاد الإسلامية \_ إلا أن هذا الحدث كان له أثر كبير على الأوضاع السياسية الداخلية في اليمن. حيث تباينت مواقف القوى السياسية في السيمن تجاه الدولة العثمانية وزحفها العسكري، فقد دخلت بعض تلك القوى في طاعة الدولة العثمانية وأعلنت ذلك قبل وصول القوات العثمانية، واصطدمت احدى القوى بالعثمانيين وانهزمت أمامهم، كما دخلت أحدى تلك القوى في صراع سياسي و فكري مع العثمانيين استمر لأكثر من مائة عام. وتباين مواقف القوى السياسية في اليمن تجاة الدولة العثمانية، كان نتيجة للظروف الداخلية والخارجية المختلفة التي كانت تمر بها الدولة العثمانية، كان نتيجة للظروف الداخلية والخارجية المختلفة التي كانت تمر بها تلك القوى.

فما إن وصلت أنباء سقوط مصر واستيلاء السلطان العثماني عليها سنة ٩٢٣هـ / ١٥١٧م، حتى سارع أمير المماليك في اليمن إسكندر المخضرم إلى إعلان ولائه وتبعيته للدولة العثمانية في خطبة الجمعة بصنعاء في جمادى الآخرة من نفس السنة (١) وشفع ذلك بإرسال ابنه إلى القاهرة لتأكيد موقفه (١)، وبعث هديته إلى عاصمة الدولة العثمانية تعبيراً عن ولائه لسيادتها (١)، وقد رد السلطان العثماني على ذلك بتثبيته في حكم ولاية اليمن (١).

جاء تبني الأمير إسكندر المخضرم لهذا الموقف، مسايرة للأوضاع التي مرت بها دولة المماليك أنذاك، حيث مثّل سقوط مصر بأيدي العثمانيين، سقوطاً لمركز الدعم والمساندة الاستمرار بقائهم في اليمن لمواجهة تهديدات البرتغاليين هذا من ناحية، ومن ناحية ثانية سعى للقضاء على الخلافات التي بدأت تظهر في صفوف

 <sup>(</sup>¹) عيسى بن لطف الله : روح الروح . صـــ٠٥، محمد بن أبراهيم المغضل: السلوك الذهبية في خلاصة السيرة المتوكلية. نشرت بعناية / عبد الملك بن محمد الطبيب، (د.ت) ، (د.م) ، صـــ٣٧

<sup>(&</sup>lt;sup>\*</sup>) عبدالكريم العزير: التشكيلات المركزية والإدارة العثمانية في اليمن. صنعاء، مطابع الصباحي، ٢٠٠٠جم،

<sup>(&</sup>quot;) سيد سيائم : الفتح العثماني. صب ١١٧

<sup>(\*)</sup> قطب الدين النهروالي : البرق اليماني، صـــ ٣٣

المتواصلة مع القبائل، والقوى اليمنية مثل الطاهريين و أئمة الزيدية. خاصة وأن جيزءاً كبيراً من جيشه هم من العثمانيين الذين ساندوا المماليك في حربهم مع البرتغاليين (١). كما عمل الأمير اسكندر على تفادى المصير الذي لقيم مماليك مصدر على أيدي العثمانيين.

تظافرة هذه الأسباب مجتمعة وراء مسارعة المماليك، إلى إعلان تبعيتهم وولائهم للدولة العثمانية، ليكونوا بذلك أولى القوى السياسية في اليمن التي حددت موقفها من العثمانيين قبل أن يمتد نفوذهم العسكري إلى اليمن.

لئن كان موقف المماليك تجاه الدولة العثمانية قد أتسم بالوضوح، فإن موقف الدولة الطاهرية لم يكن كذلك. فقد بدأت علاقتهما عقب سقوط دولة المماليك في مصر سنة ٩٢٣هـ/ ١٥١٧م بأيدي العثمانيين، حيث سارع حاكم عدن الطاهري الأمير مرجان الظافري (٢) إلى مراسلة السلطان العثماني سليم الأول على لسان السلطان الطاهري عامر بن عبد الوهاب \_ الذي كان قد لقي حتفه عند أسوار صنعاء \_ وسعى الأمير من وراء تلك المراسلة إلى تقوية علاقته بالدولة العثمانية، وإلى تقديم الاعتذار للسلطان العثماني لما أقدم عليه من تعاون ومهادنة مسع البرتغاليين \_ فقد سبق وأن أمد حملة القائد البرتغالي لوبوسوريز المتوجة إلى جدة بالمؤن، وبعض المرشدين البحريين \_ وأكد ذلك الاعتذار بتوقيعات أعيان مدينة عدن وتجارها وفقهائها (٣)، دون التصريح بالدخول في طاعة الدولة العثمانية .

وفي عام ٩٣٤هــ/١٥٢٧م بعث الأمير سلمان الرومي(٤) برسالة إلى حاكم عدن

<sup>(</sup>١) سيد سيالم: الفتح العثماني . صيال ١١١.

<sup>(&</sup>lt;sup>۳</sup>) الطبيب عبدالله بن أحمد بامخرمة: قلادة النحر في وفيات أعيان الدهر ، تحقيق : محمد يسملم عبدالنور، رسالة ماجستير غير منشورة، جامعة صنعاء، ٢٠٠٣، جب ٣، صب ٨٢٨. محمد عبدالعال: بنسو رسول وبنوطاهر، صب ٥٢٥ .

<sup>(&#</sup>x27;) سلمان الريس أو سلمان الرومي: هو أحد القادة العثمانيين الذين دخلوا في خدمة الصلطان قانصوه الغهوري أثناء حروبه مع البرتغاليين، تولى قيادة الأسطول المملوكي المرسل إلى جدة سنة ٩١٢هـ / ١٥١٥م، وبعد تولى حسين الكردي قيادة الأسطول واصل القائدان رحلتهم إلى عدن، ثم عادا إلى جدة مرة ثانيسة، مقد عمل سلمان على تحصين ميناء جدة بعد مقتل حسين.الكردي، وتمكن من صد الهجمات البرتغالية=

الطاهري عبد الصمد بن إسماعيل<sup>(1)</sup>، يدعوه فيها إلى الدخول في طاعة الدولة العثمانية، وجاء رد الأمير عبد الصمد بالموافقة، على أن تكون العملة والخطبة باسم السلطان سليمان القانوني، مع ذكر أسم الأمير عامر بن داوود الطاهري في الخطبة، كما ألتزم بتقديم نصف عشور الهندي<sup>(1)</sup> للأمير سلمان<sup>(1)</sup>.

جاءت موافقة الأمير الطاهري على الدخول في طاعة الدولة العثمانية، بــسبب الأوضاع السيئة التي مرت بها الدولة الطاهرية خلال تلك الفترة، فقد خسروا مناطق نفوذهم شمال صنعاء وفي ذمار، والمقرانة ورداع، والتي سـيطر عليها الأمير المطهر بن شرف الدين (٤). وعلى الرغم من عدم إيفاء الطاهريين بوعـودهم تجاه سلمان الريس، فإن الخطبة ظلت باسم السلطان العثماني خلال فترة تولي الأمير عبد الصمد (٥).

<sup>(&#</sup>x27;) الأمير عبدالصمد بن اسماعيل: هو مولى لبني طاهر، تولى حكم عدن من قبل أهل الحل والعقد في عسدن سنة ٩٣٣هـ /١٥٢٦م، بعد هروب حاكمها الطاهري أحمد بن محمد إلى المهرة، ولم يستمر فسي حكم المدينة طويلاً فقد سلم المدينة للسلطان الطاهري عامر بن داوود منة ٩٣٤هـ . الطيب بافقية: تساريخ الشحر. صد ١٨٣.

<sup>(</sup>¹) العشور الهندي: هي اموال تغرض على المراكب التي تصل محملة بالتجارة من الهند ، الطيب بافقية: نفس المصدر . ه... . صـــ ١٨٥ .

<sup>(&</sup>quot;) الطيب بافقيه: نفس المصدر. صد ١٨٥.

 <sup>(</sup>¹) سيد سالم: نفس المرجع، صـــ ١٣٩.

وعقب تولي السلطان عامر بن داود الطاهري<sup>(۱)</sup> حكم الدولة الطاهرية وطرده للأمير عبد الصمد، قام بمراسلة السلطان العثماني سليمان القانوني طالباً منه المساعدة، لمواجهة توسعات الأمير المطهر، والتي وصلت إلى مشارف مدينة عدن نفسها سنة ٩٤٣هـ/١٥٣٧م و(١). وقد رد السلطان على تلك المراسلات، أثناء إعداد الحملة العثمانية لمواجهة الخطر البرتغالي في البحر الأحمر والمحيط الهندي، حيث بعث قائد الحملة العثمانية الأمير سليمان باشا الخادم برسائل وهدايا السلطان إلى أمراء عدن والشحر أخبرهم فيها بأعداد الحملة، وطلب منهم الدخول في قبول ذلك الدولة العثمانية. فتردد الأمير الطاهري عامر بن داوود في بداية الأمر في قبول ذلك الطلب، وتجاهل أمر مبعوث السلطان، ولم يعط رداً صريحاً، والكفى بإرسال الهددايا فقط دون إعلانه الدخول في طاعة العثمانيين بشكل رسمي.

وحين وصلت طلائع القوات العثمانية إلى ميناء عدن سنة ٩٤٥هـــ/ ١٥٣٨ رحب بهم السلطان عامر بن داوود، وسعى إلى تقديم المساعدة لهم، محاولاً تحسين علاقته بالعثمانيين<sup>(٦)</sup>. وعدم تكرار الخطأ الذي أرتكبه السلطان عامر بن عبد الوهاب مع المماليك. إلا أن موقف الترحيب هذا لم يشفع له عند قائد الحملة العثمانية سليمان باشا الخادم الذي أتخذ قرار القضاء عليه. وأسهمت عدة عوامل في أتخاذ سليمان باشا الخادم لهذا القرار أهمها :

تجاهل الأمير عامر لمبعوث السلطان، وعدم الخضوع بشكل صريح وواضح
 للدولة العثمانية.

\_ تحريض الإمام شرف الدين للعثمانيين للقضاء عليه بحجه انه تعاون مع البرتغاليين

<sup>(</sup>أ) عامر بن داود بن عامر تولى الحكم عقب مقتل السلطان عامر بن عبد الوهاب ٩٢٣هـ / ١٥١٧م ، وحاول استرداد امجاد الطاهريين اثناء انشغال الأمام شرف الدين بحربه مع المماليك ، استمر في الحكم إلى أن وصل العثمانيون إلى سواحل اليمن ٩٤٥هـ / ١٥٣٨م ، كانت نهايته على يد الأمير العثماني سليمان باشا الخادم في نفس السنة. خير الدين الزركلي: الأعلام، جـــ٤، صــ ١٧. صالح الحامدي: تاريخ حضرموت. صــ ٨٧٥.

 <sup>(</sup>¹) عبد الصمد الموزعي : الإحسان. صــ ٢٤ ، ٢٥.

<sup>(&</sup>quot;) سيد سالم : الفتح العثماني، صـــ ١٥٩ .

ــ شخصية سليمان باشا الخادم الدموية والمعروفة بالغدر وحبه للقتل<sup>(١)</sup>.

تضافرت كل تلك العوامل في اتخاذ قرار إعدام حاكم عدن الأمير عامر بن داوود والاستيلاء على عدن بالقوة، والقضاء على الدولة الطاهرية نهائيا، فكانت أولى القوى السياسية في اليمن التي قضي عليها من قبل الدولة العثمانيسة، وتلاشست تمامساً مسن الخارطة السياسية.

وفي الوقت الذي تردد السلطان الطاهري في أعلان خوله تحت سلطة الدولة العثمانية. فإن موقف السلطان الكثيري بدر بوطويرق قيد أنسم بالوضوح تجاه العثمانيين. فقد بدأ تواصله مع العثمانيين قُبيل وصول حملة سليمان باشا الخادم إلى سواحل حضرموت، وذلك حين بادر إلى مراسلة السلطان العثماني سليمان القانوني طالباً منه المساعدة وباذلاً له الطاعة (۱) و لإثبات صدق موقفه تجاه العثمانيين أعدم، عبر تغالياً كانوا قد وقعوا في يده، كما أرسل مجموعة أخرى منهم مكونة من ٣٣ شخصاً مكبلين بالحديد إلى السلطان سليمان (۱).

جاء تبني السلطان بدر لهذا الموقف نتيجة الظروف التي كانت تمر بها المنطقة، والمتمثلة باستمرار الهجمات البرتغالية على شواطيء حضرموت، وهمو ما دفعه للبحث عن نصير يوقف هذا الخطر، فوجد في الدولة العثمانية ضالته المنشودة (أ).

بناء على ذلك أوفدت الدولة العثمانية رسولاً إلى السلطان بدر بوطويرق محملاً بالهدايا، ومرسوماً سلطانياً يؤكد أن الاستعدادات جاريه من قبل العثمانيين لتجهيز حملة عسكرية لقتال البرتغاليين، حينها أعلن السلطان بدر اعترافه الرسمي بسلطة الدولة العثمانية وتبعيته لها، وأمر بالخطبة في مساجد الدولة الكثيرية باسم السلطان العثماني سليمان القانوني، وكانت أول خطبة جمعة يخطب فيها بذلك يسوم ١٤ ربيسع أول ١٤٠هـ /٢٢ أغسطس ١٩٣٧م.

<sup>(</sup>۱) سيد سالم : الفتح العثماني، صــ ١٥٩ -١٦١ .

<sup>(</sup>٢) محمد بن هاشم: الدولة الكثيرية . صـــ٧٦ .

Serjent, R. B.: The Portuguese off the south Arabian Coast Oxford
University Press, The Second Edition, Lebanon, 1974, p.72.

<sup>.</sup> Ibid.p28

ردت الدولة العثمانية على موقف السلطان بدر بوطويرق هذا، بإصدار فرمان سلطاني يقضي بأقراره حاكماً على ولاية حضرموت من قبل الدولة العثمانية، مقابل دفعه سنوياً مبلغ عشرة الاف أشرفي<sup>(1)</sup>، وتسلم السلطان بدر هذا الفرمان من سليمان باشا الخادم عقب عودته من الهند عام ٩٤٥هـ/ ١٥٣٨م.<sup>(٢)</sup>.

في الوقت الذي انضوت فيه بعض القوى السياسية \_ آل كثير والمماليك طوعاً و الطاهريين قهراً \_ تحت سلطة الدولة العثمانية. نجد أن أئمة الزيدية هم القوة السياسية الوحيدة التي لم تخضع بشكل نهائي لسلطة العثمانيين، بل دخلوا في صراع معهم حول مناطق النفوذ والحكم. وشكل موقفهم هذا تجاه التوسع العثماني على اليمن الملامح السياسية لأحداث قرن من الزمان ٩٤٥ \_ ... ١٥٣٨ م.

يرجع السبب في تبني أئمة الزيدية لهذا الموقف، إلى طبيعة تكوينهم السياسي القائم على أسس مذهبية تؤكد أحقيتهم في الإمامة، وإقامة دولة الحق \_ إقامة دولة الإمامة الزيدية في اليمن \_ والتي بدأ تأسيسها في اليمن في عهد الإمام الهادي إلى الحق يحيى بن الحسين (٦) ٢٨٤ \_ ١٩٨ \_ ١٩٨ \_ ١٩٥، وتشكلت ملامحها السياسية للمرة الأولى في عهد الإمام شرف الدين (١٠). لذلك لم يكن خصوع آئمة الزيدية لسلطة الدولة العثمانية، وتنازلهم عن حلم إقامة الدولة الزيدية في اليمن أمرأ

<sup>(</sup>أ) سحمد بن هاشم: الدولة الكثيرية. صب ١٧\_ ٦٩.

<sup>(&</sup>lt;sup>7</sup>) هو الإمام الهادي إلى الحق يحيى بن الحسين بن القاسم بن إبراهيم بن إسماعيل بن إبراهيم بن الحسسن بسن الحسن بن علي بن ابي طالب الرسي نسبة إلى جبل الرس في المدينة المنسورة، كان مولده فيها منة <sup>6</sup> ٤ ٤ هـ/ ٢٠ م، يعد من أشهر علماء آل البيت، و يعتبر الرجل الثاني بعد الإمام زيد في تجديد المذهب الزيدي، وصل إلى اليمن بدعوة من قبائل همدان سنة ٤٨٦هـ/ ١٩٧٨م، عمل على نشر المذهب الزيدي وتأسيس الدولة الزيدية في اليمن، كانت وفاته منة ٢٩٨هـ/ ١٩٠٩م في بلاد صعده. عبد الفتساح شايف نعمان : الإمام الهادي يحيى بن الحصين ، بيروت، مؤسسة فؤاد بعينو المتجايد، ط أولسي، ١٩٨٩. صد٧٤ مسلم ١٩٨٩.

<sup>(\*)</sup> وليد عبدالحميد النود : الدولة القاسمية في اليمن جذورها و أسس قيامها (١٠٠٦هــ/ ١٥٩٧م ــ ١٠٥٤هــ/ ١٦٤٤م). رسالة ماجستير غير منشورة، جامعة صنعاء، ٢٠٠٢م ، صـــ ١٠٨، ٣٦٤.

سهلاً. وهو ما جعل خيار الحرب والمواجهة هو الخيار الأخير أمامهم للمحافظة على ديمومة طموحاتهم السياسية.

غير أن هذا الخيار لم يمثل السمة الدائمة لعلاقتهم مع العثمانيين، فقد مرت تلك العلاقات بأطوار وسمات مختلفة، يتضح ذلك من خلال تتبع مراحلها، منذ وصول العثمانيين وحتى خروجهم ١٠٤٥هــ/١٦٣٥م.

ففي المرحلة الأولى التي أعقبت وصول العثمانيين إلى السواحل اليمنية عام ١٩٤٥هـ المرحلة الأولى التي أعقبت وصول العثمانيين إلى السواحل اليمنية عام ٩٤٥هـ ١٥٣٨م، اتسمت علاقة الطرفين في بدايتها بنوع من الهدوء وغلب عليها طابع المهادنة، حيث أبدى الإمام شرف الدين في مراسلاته مع قائد الحملة العثمانية نوعاً من الرضا تجاه ما قام به العثمانيون في عدن وزبيد (١).

فقد ذكر صاحب كتاب الفتوحات المرادية أن سليمان باشا "أرسل جاويشاً بمكاتبات إلى الإمام شرف الدين بالجبال يداريه ويسكن الفتنة من قبله، ويطيب خاطره ويراعيه، وجاءت من الإمام المذكور جوابات مُهنّيه "(٢).

وروى صاحب كتاب السلوك الذهبية، أن رسائه سليمان باشا إلى الإمام شرف الدين تضمنت تبريره لقتل حاكم عدن الطاهري عامر بن داوود بحجة سبعيه إلى تسليم عدن للفرنج، وأن الإمام أبدى ارتياحه من قيام العثمانيين بذلك في جوابه على رسالة سليمان باشا الخادم بقوله "وكنا ممن أبتلي في أول أمره بشر هذه المشجرة اللئيمة، التي اجتثها الله سبحانه على أيديكم المباركة، فإنهم أعانوا علينا طوائف الباطل الرافضة الباطنية وغيرهم"("). وعلى الرغم من عدم ذكر نصوص هذه المراسلات، لدى المؤرخين، إلا أن ما أشاروا إليه عن محتواها، يؤكد أن الإمام شرف الدين قد قابل ما قام به العثمانيون عند بداية وصولهم بنوع من الرضا خاصة ما فعلوه تجاه آل ظاهر وكانت تلك المراسلات بداية صلة بين الطرفين، ودخول علاقتهم طوراً أكثر تقازباً.

<sup>(&#</sup>x27;) عند وصنول العثمانيين إلى عدن أمر قائد الحملة سليمان باشا الخادم بشنق السلطان الطاهري عامر بن داود، وعند وصنوله إلى زبيد قتل الأمير أحمد الناخوذة أمير المماليك. صيد سالم: الفتح العثماني. مسلمانيك. صبد سالم: الفتح العثماني. مسلمانيك عدد ١٦٥، ١٦٥.

 <sup>(</sup>۲) عبدالله بن داعر: الفتوحات المرادية، جـا، قـ٩٠١.

<sup>(&</sup>quot;) إبراهيم بن المفضل: السلوك الذهبية. صــ ١٧٠.

قد شهدت علاقة الطرفين في نهاية هذه المرحلة تطوراً كبيراً، حيث أظهر الإمام شرف الدين الطاعة "الأسمية" (۱) والتبعية للدولة العثمانية. ولعل ما ورد في مراسلات الإمام، وابنه المطهر مع السلطان العثماني، يؤكد اعتراف الإمام في بغضل الدولة العثمانية، والدخول في طاعتها والخضوع لسيادتها. فقد بين الإمام في رسالته إلى السلطان سليمان القانوني بتاريخ ۱۷ شوال ۱۹۶ه مر ۱ فيراير ۱۹٥١م، أنه أمتثل لأوامر السلطان، ونفذ ما طلب منه بقوله "وقد احببنا مطالعتكم بهذا الكتاب [...] بعد أن بذلنا كل ما طلبتموه منا في كتبكم السابقة من إصلاح السبل وجلب الأرزاق إلى جهاتكم، والمعاونة والمساعدة لما يمكن ويُجعل لنا المساعدة إليه، ولسم نمنع إلا ما يجب علينا الله سبحانه منعه" (۱). وقد أشار السلطان سليمان القانوني فسي رسالته إلى الأمير المطهر المؤرخة بر١٠ شوال ١٩٥٧هـ ٢٢ أكتوبر ١٥٠٠م، إلى أن الإمام شرف الدين صار من أنصار الدولة العثمانية بقوله " وعاد إلى أعتابنا والمناعة وبدنل الإخلاص والسدق وتعاقبت بعد ذلك مكاتبات والدكم بإظهار الطاعة وبذل الإخلاص والسدق والاستطاعة [...] وتحققنا ما كان يبلغ عنهما على ألسنة المترددين على عتباتنا الشريفة من تلك الديار، وأنهما صارا من توابعنا ومملكتهما من جملة ممالكنا" (١٠).

و ما جاء في جواب الأمير المطهر بن شرف الدين بتاريخ رجسب ٩٥٨هـ لوليو ١٥٥١م، على رسالة السلطان سليمان هو دلالة صريحة تؤكد طاعة آل شرف الدين للدولة العثمانية ومن ذلك قوله "وعرفنا ما ذكره سلطاننا سلطان الأمم مالك رقاب العرب والعجم المختص بحماية الحرم المحرم لطاعتنا لحاله، ودخولنا تحت

<sup>(</sup>١) لم يرد في المصادر ما يشير إلى أن العملة والخطبة أصبحت في صفعاء باسم السلطان العثماني.

 <sup>(</sup>١) وردت هذه الرسالة عند الحسن الزريقي: سيرة الإمام شرف الدين ، مخطوطة محفوظة بمكتبة أل
 الهاشمي في صعدة ، منها صورة محملة على قرص مدمج بمؤسسة الإمام زيد الثقافية بصنعاء. أنظر
 ملحق رقم ١.

تعد هذه الرسالة من اهم الوثائق التي أعتمد الباحث في هذه الدراسة وحاول من خلالها إزالة الغموض عن طبيعة علاقة الإمام شرف الدين بالدولة العثمانية، ويعتقد الباحث حسب علمه حان دراسته هذه تنفسرد بأستخدام هذه الرسالة وبنشرها لأول مرة .

<sup>(ً)</sup> يقصد الوزير سليمان باشا الخادم.

<sup>(\*)</sup> وثيقة بالمركز الوطني للوثائق بصنعاء . تحت رقم ٨٩/ ١، ووردت هذه الرسالة عند المؤرخ أحصد بسن فيروز : مطالع النيران. قـــ ٩. قطب الدين النهروالي : البرق اليماني . صـــ ١٠٩. ملحق رقم٢.

أقواله وأفعاله، فالحمد الله الذي وفقنا لطاعته [...] كيف وطاعتكم من طاعة الملك الخالق، ومعصيتكم تظلم منها المغارب والمشارق، ونحن من مودتكم على يقين"(١).

وثمة إشارات وردت في كتابات المؤرخين تبين أيضاً طبيعة تلك العلاقات خلال تلك المرحلة. فقد ذكر صاحب كتاب الفتوحات المرادية أن الإمام شرف الدين "ممن يعترف بفضل الدولة ويقر بشرف ملكها على البرية، ويدعو لها ولأنصارها الحامين بسيوفهم عن حوزة الملة الحنفية [...] وأوصى أولاده بخدمتها في كل زمان والدخول تحت لواء عدلها المنصور "(٢). وأشار صاحب كتاب تاريخ الشحر إلى تلك العلاقة بقوله "وكان في هذه السنة (٢) باليمن الإمام شرف الدين وولايته من صعده [...] وكان الإمام يظهر الطاعة للأروام "(٤)، وذكر أيضاً أن السلطان العثماني سليمان أصدر مرسوماً سلطانياً يقضي بتولى الإمام شرف الدين حكم صدعاء ومخلاف جعفر (٥)، وتقرير أحوال البلاد وإخراج القوافيل إلى عدن، وغير ذليك من المهمات الإدارية (٢).

وقد ارتبط موقف الإمام شرف الدين في هذه المرحلة بمدى احتفاظه بمكانته الدينية، وحدود دولته السياسية. حيث بدا واضحاً وجود نوع من الاتفاق (السضمني) بين المطرفين للتصالح يحفظ فيه كل طرف مصالح الأخر، وظهرت إشارات إلى ذلك الاتفاق الذي يبدو أنه كان قبل سنة ٤٦٩هـ/ ١٥٣٩م في رسالة الإمام شرف الدين إلى السلطان سليمان بقوله "وانتظرنا ما يأتي من قبلكم من جواب شريف،

<sup>(&#</sup>x27;) عبد الله بن داعر: نفس المصدر. جــ١، قــ٦٩.

<sup>(&</sup>quot;) يقصد سنة ٥٤٥هـ / ١٥٣٨م.

 <sup>(</sup>¹) الطيب بافقيه: تاريخ الشحر. صـ ٢٦٠ .

 <sup>(°)</sup> مخلاف جعفر: هي المناطق الوسطى من اليمن والتي تشمل مدينة إب، ومنطقة العدين،، المذيخرة، السحول.
 إبراهيم المقحفي. معجم البلدان. جـــ١، صـــ ٣٣٧.

<sup>(</sup>١) أحمد بن فيروز: نفس المصدر . قب ٨، الطيب بافقية : نفس المصدر . صب ٢٦٩.

<sup>(</sup>۲) أنتقد الإمام شرف الدين تصرفات والي زبيد العثماني، وبعث برسالة إلى أمير موسم حـــج ســنة ٩٤٦ هــــ / ١٥٣٩م يشكو فيها من تلك التصرفات، وعدم الإيفاء بالأمان ومهاجمة الرعايا. الحسن الزريقـــي: ســيرة الإمام شرف الدين . قــ ٧٧. أنظر ملحق رقم ١.

وخطاب زليف، حتى وقع من ولاتكم في حدود جهاتنا عدوان وطغيان، وقتل وهتك لأمان الله الملك الرحمن "(١).

وأكد الأمير المطهر بن شرف الدين وجود هذا الإتفاق في جوابه ــ الـسابق ــ الى السلطان سليمان البتاؤي، حيث بين أن حربه على العساكر العثمانيين في اليمن كانت نتيجة هتكهم للأصلح والذمــم التي كانت بينهم بقــوله "فمخالفتا لعـساكركم المنصورة، وكتائبكم الواسعة الموفورة ليس له صحة ولا ثبات، ولا كان لنــا إلــي حربهم تعد ولا التفات، بل قصدونا إلى هذه الأقطار والجهات، وجلبوا علينا أتراكـا وأرواما، وهتكوا أصلحاً كانت بيننا وبينهم وذماما ، وما راعوا لأوامركم الـشريفة فينا أحكاماً "(). فالإتفاق الضمني ــ كما أتضح سابقاً ــ كان موجوداً بين الطرفين، بل أن نقض هذا الاتفاق والخروج على مبادئه كان سبباً في تغير موقف أل شــرف الدين تجاه العثمانيين.

ومن واقع هذه الإشارات بدا واضحاً أن موقف آل شرف الدين في هذه المرحلة تجاه سيطرة العثمانيين على بعض مناطق تهامة وعدن، قد اتسم بالمهادنة، وإظهار الطاعة والتبعية الاسمية للدولة العثمانية، دون التصريح الرسمي بذلك، أي أن تكون العملة والخطبة باسم السلطان العثماني.

يبدو أن ما دفع الإمام شرف الدين إلى اتخاذ هذا الموقف، هـ و عـــدم وجـود مبررات تستدعي معاداة الدولة العثمانية في تلك المرحلة، فظهور العثمانيين حينها على السواحل اليمنية، وسيطرتهم على تلك المناطق كان في إطار نية الجهاد التــي تبنوها لحماية المنطقة من الخطر البرتغالي، وهي مناطق لم تكن تخـضع لـملطة الإمام من قبل، بل كانت خاضعة للطاهريين والمماليك، الذين كانوا على علاقة عداء مستمرة مع الإمام شرف الدين.

<sup>(&#</sup>x27;) وردت هذه الرسالة عند الحسن الزريقي: سيرة الإمام شرف الدين. قد ٧٧. ملحق رقم ١٠

وفي المرحلمة الثانيمة التمي أعقبت توغمل حملمة أويمس بالسما<sup>(١)</sup> سمنة ٩٥٢هـ/٩٥٦م، في مناطق اليمن الداخلية الخاضعة لنفوذ الإمام شرف الدين، دخلت علاقة الطرفين مرحلة جديدة من مراحلها، غلب عليها طابع الصراع السياسي الفكري، وأستمرت حتى خروج العثمانيين من اليمن سنة ١٠٤٥هـــ / ١٦٣٥م، فقـــد رأى آل شرف الدين في تقدم العثمانيين صوب مناطق اليمن الداخلية، تهديــــداً لمحاولاتهم إقامة الدولة الزيدية في اليمن، وفقدانا لمركزهم المسياسي والديني (٢)، ولمناطق نفوذهم التي شكلت مصدرًا من مصادر مواردهم المالية (الزكاة). وهو ما عبر عنه الأمير المطهر بن شرف الدين في جوابه \_ الـسابق \_ إلـي الـسلطان سايمان المتاخف، حين برر حربه على العثمانيين بقوله " و لا كان لنا إلى حربهم -يقصد عساكر السلطان في اليمن \_ تعد ولا التفات بل قصدونا إلى هذه الديار [...] وما راعوا لأوامركم الشريفة فينا أحكاماً، وضيقوا علينا مسالك المعيشة خلفاً وأماماً ورمونا بما لا يرما [يرمي] به إلا الذين يعبدون أوثاناً وأصناماً "(٣). كما رأوا في ذلك التقدم تنصلاً عن واجب الدولة العثمانية الحقيقي، والمتمثل في محاربة أعداء الدين وهو الشعار الذي رفعه العثمانيون عند وصولهم إلى اليمن. حيث أشــــار إلــــى ذلك الإمام شرف الدين في رسالته إلى السلطان سليمان القسانوني والمؤرخسة بــــ ١٧ شوال ٩٤٧هـ/ ١٦ فبراير ١٥٤١م، حين أكد للسلطان أن السولاة فـــى الـــيمن منشغلون بالأطماع الدنيوية والتعدي على الرعية، غير مبالين بتحقيق الهدف الذي

<sup>(&#</sup>x27;) اويس باشا : من مماليك السلطان سليم تولى حكم اليمن سنة ٩٥٢ هـ/ ١٥٤٦م خلفا للـوالي مــصطفى باشا النشار ، قتل في المناطق الوسطى من اليمن إثناء تقدمه إلى صنعاء على يد بعــض رجالــه وعلــى رأسهم حسن بهلوان سنة ١٥٤٥هــ/ ١٥٤٨ . قطب الدين النهروالي: البرق اليماني، صـــ ٩٠٠

<sup>(</sup>۱) أشار محمد خليل افندي في لانحته الخاصة باليمن بند رقم ۱۲ إلى أن فقدان الإمام شرف السدين لمركسزه كان من الأسباب التي دفعته إلى حرب العثمانيين. محمود على عامر: اليمن من خلال لاتحتى محمسد خليل افندي. مجلة الأكليل، العدد الأول، سنة ۱۹۸۹م، من صد ۷۹ ــ ۹۹، صدم.

من أجله جاءوا إلى اليمن بقوله "ثم ننهي إليكم ما صار عليه أكثر أهل ولايات زماننا هذا في أقطارنا من قبل وصول عساكركم إلى الجهات اليمنية والتهامية، ومن بعد من تعدي حدود الشريعة المطهرة، وعدم مراعاة معالمها المقررة، وإشتغالهم بغير ما أمرتموهم به، على ما بلغنا في النظر في جهدد الكفار وعدم التعرض للمسلمين "(1).

وأبدا المطهر بن شرف الدين استغرابه من وجود الجيوش العثمانية في الديار اليسمنية في جوابه على رسالة السلطان سليمان القانوني بقوله "ولو أن عسساكركم المنصورة الألوية، المسلمة عن صروف الأقضية وجهوا هممهم العلية، وعزائمهم الصلبة القوية إلى الجهات الكفرية، لنالوا من الخير نيلاً عظيماً، وسلكوا إلى سبيل السعادة صراطاً مستقيماً [...] بيد أنهم تشاغلوا بحربنا عن جميع الحروب، وفوتوا بذلك كل عرض ومطلوب، أهملوا جهاد الكفار "(۱).

وما يثير التساؤل هنا هو: ما الأسباب التي دفعت العثمانيين إلى الإنحراف عن مسار هدفهم في مواجهة البرتغاليين بالتوغل في المناطق الداخلية من اليمن ؟ ولماذا لم يكتفوا بالبقاء في السواحل، ويتركون الداخل للإمام وأسرته ؟ وما الموقف والخطاب السياسي الذي تبنته القوة الزيدية حيال ذلك ؟

إن مسألة توغل العثمانيين في مناطق اليمن الداخلية، وخروجهم عن إطار الهدف السياسي المعلن المتمثل بحماية الأماكن المقدسة في مكة والمدينة من خطر البرتغاليين، لم يكن عملاً ارتجالياً أو عشوائيا، بل كانت له أسباب ودوافع. فقد اكتشفت الدولة العثمانية زيف المبالغات التي رسمها سليمان باشا الخادم عن إنجازاته في الهند، وعن خضوع الإمام شرف الدين في اليمن لطاعة الدولة العثمانية. وقد ظهر ذلك حين وصلت الأخبار من اليمن، والتي تؤكد أن الإمام شرف الدين مازال مستمراً في توطيد أركان دولته هناك، وأنه تلقب بلقب أمير المؤمنين، ويقصوم بجباية الخسراج من الرعايا. مما يؤكد أن ما أبداء من طاعة للدولة العثمانية في

<sup>(</sup>أ) وردت هذه الرسالة عند الحسن الزريقي: سيرة الإمام شرف الدين. صــــ ٧٧. أنظر ملحق رقم ١.

<sup>(&#</sup>x27;) وردت هذه الرسالة عند قطب الدين النهروالي : البرق اليماني . صــــ ١١٥. أحمد بن فيروز : مطالع النيران . قـــ ١٤. مجموع سفينة شعرية: قـــ ٧٥ــ ٨٠. عبدالله بن داعر : الفتوحات المرادية. جـــ١، قــ ١٩٠.

أنظر ملحق رقم ٣٠

مر اسلاته، كانت طاعة اسمية من باب المهادنة ليس إلا. الأمر الدي دفع الدولمة العثمانية إلى تبني سياسية جديدة تجاه اليمن، سعت من خلالها إلى إخضاعه وبسط نفوذها عليه بالقوة. وجاء إرسال حملة أويس باشا لتنفيذ تلك السياسية (١).

ذلك هو السبب الرئيسي \_ كما يبدو \_ الذي دفع الدولة العثمانية إلى إرسال تلك الحملة، إلى جانب أسباب أخرى شجعتهم على ذلك، منها ما يتعلق بأوضاع اليمن الداخلية، وأخرى تتعلق بأوضاع الدولة العثمانية.

فقد كانت أسرة آل شرف الدين تمر بأزمة سياسية تمثلت بظهر الشقاق ووقوع حالة من الصراع و التحالف بين أفرادها مثل المطهر أحد طرفيها في حين مثل والده وأخويه علي وشمس الدين الطرف الثاني حول مسألة الإمامة (۱) فسعى العثمانيون إلى استغلال تلك الخلافات لمصلحتهم (۱). كما لعبت القوة الإسماعيلية التي كانت على عداء مع الإمام شرف الدين دوراً كبيراً في تستجيع العثمانيين على التقدم لمحاربة الإمام، فقد وعد زعيمهم الداعي محمد بن إسماعيل بتقديم العون للعثمانيين وإمدادهم بخمسين ألف مقاتل من أتباعه (٤).

وفي الوقت الذي مرت فيه أسرة آل شرف الدين بحالة من التفكك، كانت الدولة العثمانية تعيش أوج قوتها وعزها السياسي والعسكري، لذلك سعت لمد سيطرتها على مناطق اليمن الداخلية لضمان حماية قواتها المرابطة في المناطق المساحلية، خاصة وأن الكثير من المناوشات والاحتكاكات كانت تقع بينهم وبين قسوات الإمام

<sup>(&#</sup>x27;) قطب الدين النهروالي : البرق اليماني. صـــ ٩٠ ،عبدالله بن داعر: الفَنَوحات المرادية. جـــ١، قـــ ١٨٩.

<sup>(</sup>¹) صيد سالم: الفــتح العــثماني ، صـــ ١٨١ ــ ١٨٣.

شرف الدين من وقت إلى أخر، كما أن طبيعة تربية الجنود العثمانيين العسكرية الصارمة، ورغبتهم في القتال جعلتهم يضيقون من بقائهم فسي معسكراتهم, مما بستدعي الدحث عن ميادين للحرب والقتال<sup>(1)</sup> فكانت أقاليم اليمن الداخلية هي الأنسب لتحقيق ذلك.

وبالإضافة إلى كل نلك الأسباب فإن أعتماد الدولة العثمانية في مصادرها المالية على جباية الزكاة والضرائب (٢) كان له تأثير قوي \_ لا يمكن تجاهله \_ في أقدامها على إرسال حملاتها العسكرية المتتالية للسيطرة على تلك الأقاليم، والأستفادة من مواردها المالية. خاصة وأن الفكرة التي رسمت في أذهان السيلطين العثمانيين عن اليمن وأوضاعها، قد بُنيت أساساً على التقارير الأولية التي بعث بها قادة الحملات العسكرية الأولى، وأكدوا فيها على امتلاك اليمن موارد مالية ضخمة، وأن السيطرة على اليمن سهلة المنال. فقد ورد في تقرير أحد القادة العثمانيين (٢) بتاريخ ١٠ رمضان ١٩٣١هـ / ايوليو ١٥٢٥م أن اليمن أكثر رخاء من مصر، وبها موارد وافرة، فعائدات زبيد وحدها تبلغ "١٨٠٠ سكة ذهب سينوياً، وفي منطقة تعز ٢٠٠ قرية مسجلة للضرائب، وذكر أنه يمكن تقسيم اليمن السي خمسة سناجق بالإضافة إلى عدن، وأضاف أيضاً أن اليمن ينقصها حاكم قوي وان الفوضى سناجق بالإضافة إلى عدن، وأضاف أيضاً أن اليمن ينقصها حاكم قوي وان الفوضى تعم أرجاءها، وأن مسألة فتحها أمر مُتيسر وسهل (١٠).

 <sup>(</sup>٢) وجيه كوثر اني: المسألة الثقافية في لبدان الخطاب السياسي والتاريخ. بيروت، منشورات بحسون الثقافية، ط أولى،
 ١٩٨٤ ، صـــ ٢٢ .

Serjent, R.B: Sana'a an Aribian Islamic city the post medieval and modern (1). History of Sanata, frist published in 1983 by the world of Islam Festival Trust, p 69.

Blackburn, J.R: Tow Documents on the Division of Ottoman Yemen into tow Beglerbegiliki (973 / 1565). in Turçea Tome xxvII, Editions Peeters. No 27,1995.p 226 تشرت هذه الوثيقة في سلسلة الدراسات المترجمة (٥) المعهد الأمريكي للدراسات اليمنية، في كتاب درأسات في تاريخ اليمن الإسلامي: ترجمة: نهي صادق، ٢٠٠٢م، صب ١٠٩ ـ ١١٠. على الرغم مما ورد في تاريخ اليمن الإسلامي:

وفي رسالة بعث بها سليمان باشا الخادم إلى السلطات العثمانية، وصف فيها مينساء عدن، وذكر انه لم يزر بقية اليمن الممتد من عدن إلى مكة، إلا أن هذه المنساطق الواسعة يمكن تقسيمها إلى ثلاثين سنجقا، ونصح بتعيين بكلربك (۱) يقيم في زبيد بدلا من عدن (۱). ويبدو أن الإمام شرف الدين حاول تصحيح تلك الصورة التي رسسمت في أذهان العثمانيين، حيث أكد في رسالة بعث بها إلى السلطان سليمان القسانوني المؤرخة بتاريخ ١٧ شوال ١٩٤٧هـ/ ١٦ فبراير ١٩٥١م بأن اليمن بلد فقير ولا يملك أي ثروات بقولة إن "بلادنا هذه بلاد شحيحة أمطارها، وخراجاتها حقيرة (۱).

ومما سبق يمكن القول أن كل نلك الأسباب مجتمعة دفعت العثمانيين إلى التوغل في الأقاليم الداخلية من اليمن. وأن أئمة الزيدية قد أدركوا وجوود نوايا وأطماع سياسية توسعية للدولة العثمانية في اليمن، الأمر الذي دفعهم إلى مجابهة ذلك دفاعاً عن محاولاتهم إقامة الدولة الزيدية في اليمن.

انطلاقاً من هذا التوجه خاص أئمة الزيدية حروباً طويلة استمرت زهاء قرن، تمكنوا من خلالها أن يحافظوا على ديمومة محاولات إقامة الدولة الزيدية، وأن ينتزعوا اعتراف الدولة العثمانية بمكانتهم الدينية والسياسية. تجسد ذلك الاعتراف في الاتفاقيات التي ابرموها مع العثمانيين، وأقر فيها احتفاظهم بمعظم الأقاليم التي تحت سيطرتهم، مقابل اعترافهم بالسيادة العثمانية (أ). وأن تكون

<sup>-</sup>الوثيقة من إحصائيات مهمة حول ميناء زبيد ، وتعز إلا أن مصدر هذه الأرقام ، ومدى صحتها نظل محل شك وتساؤل.

<sup>(</sup>١) بكاربك : تعنى حاكم أو والى . قطب الدين الذيروالي: صــــــ ٧٠.

Blackburn, J.R.: Tow. Documents on the Division of Ottoman Yemen into tow Beglerbegiliki (973 / 1565). p227.

اللمعهد الأمريكي للدراسات اليمنية :دراسات في تاريخ اليمن الإسلامي: المرجع نفسه : صـــ ١١٠ ـ

<sup>(</sup>٣) وردت هذه الرسالة عند الحسن الزريقي: سيرة الإمام شرف الد ،. قـــ٧٨ أنظر ملحق رقم ٣.

<sup>(</sup>٤) صدِ سالم: الغَتَح العثماني. صــــ ٢٠٥، ٢٩٢ ، ٣٨٥ . وليد النود : الدولة القاسمية في البِمن. ١٥٩، ١٩٠٠

الخطبة والعملة باسم السلطان العثماني \_ والدخول في طاعتها كما فعل أبناء الإمام شرف الدين (١).

وقد ترتب على اتباع الدولة العثمانية لسياسة التصالح مع أئمة الزيدية، ظهور ثنائية في النظام السياسي في اليمن، نظام الولاية العثمانية، والإمامة الزيدية الزيدية وهذه الثنائية كفلت استمرارية محاولات الأئمة في إقامة الدولة الزيدية، التي تحققت في عهد آل القاسم عقب الخروج الأول للعثمانيين سنة ١٠٤٥هـ / ١٦٣٥م.

وعلى أية حال فإن حساسية الحرب بين العثمانيين وأئمة الزيدية وهما طرفان مسلمان، دفعت الطرفين إلى تبني شعارات وخطابات لها أبعاد فكرية، سعوا من خلالها إلى إيجاد المبررات والمسوغات الشرعية، التي تجيز لكل طرف قتال الطرف الأخر، وحملت هذه الخطابات مضامين مختلفة، وفقاً للظروف السياسية التي مرت بها مراحل الصرع.

ففي المرحلة الأولى من الصدراع التي كانت بدايتها حملة أويس باشا علم 90٢ هـ /١٥٤٦م، عمل أئمة الزيدية على مجابهة تقدم العثمانيين، حفاظاً منهم على مناطق نفوذهم، وديمومة محاولاتهم في إقامة الدولة الزيدية. وتبنوا من أجل ذلك خطاباً دينياً عاطفياً، أكدوا فيه أن مجابهتهم تلك هي من باب الدفاع عن النفس، وعن مكانة آل البيت الاجتماعية والدينية

تجسد مضمون هذا الخطاب في مراسلاتهم إلى السلطان سليمان القانوني. فقد أشار الإمام شرف الدين في رسالته بتاريخ ١٧ شوال ١٩٤٧هـ/ ١ فبراير ١٥٥١م، إلى أن حربه ضد العثمانيين في تهامة، لم تكن إلا دفاعاً عن النفس بقوله "فلم يكن من أمير زبيد إلا القيام بنفسه وجنده المعد لجهاد أعداء الله في مخالفة ذلك والبغي على ذرية نبيكم رسول الله على وإسعاده لأعداء الله [...] وقد أحببنا مطالعتكم بهذا الكتاب حتى تعرفوا أنه لم يكن منا إلا الدفاع عن الحوزة بعد أن بذلنا كل ما طلبتموه

<sup>(&#</sup>x27;) في عهد الوالي حسن باشا (١٥٨٠ – ١٦٠٤م) تم احتواء أمراء آل شرف الدين في إطار الدولـــة العثمانيـــة، حيث عيّنوا أمراء على كثير من الحصون باسم الدولة العثمانية، ومنحوا لقب سنجق ومرتبات من الدولـــة العثمانية. سيد سالم : الفتح العثماني. ٣٤٧، وليد النود: الدولة القاسمية في اليمن. صــــ ١١٨.

<sup>(&</sup>lt;sup>\*</sup>) أميره على المداح : العثمانيون والأمام القاسم بن محمد بن علي في اليمن. جدة، تهامة للنشر، ط الثانية، ١٩٨٤م، صــــــ ١٩٦ .

منا"(۱). كما ظهر مضمون هذا الخطاب في جواب الأمير المطهر المؤرخ بـ رجب ٩٥٨هـ/ ابريل ١٥٥١م، رداً على رسالة السلطان سليمان القانوني، حيث حاول فيه التركيز على الجوانب العاطفية بتذكير السلطان بمكانة آل البيت بقوله "ونحن من مودتكم على يقين، ونرجو أنكم لا تصغوا أذنا لكلام الفاسقين ولا تهملوا رعاية الصالحين المتقين، ولا تقطعوا حقا لذرية النبي الأمين، وأبناء على الأنزع البطين كرم الله وجهه في عليين". ثم علل قتاله للعثمانيين بقوله "ولم يعلموا أنا ممن أوجب الله لهم رعاية واحتراماً، ومن الذين يبيتون لربهم سجداً وقياماً، فدافعنا عن أنفسنا وأولادنا ما أمكن من الدفاع ودرأنا عن محارمنا وترك الدفاع عنهما لا يستطاع"(۲).

جاء تبني أئمة الزيدية من آل شرف الدين لهذا الخطاب في هذه المرحلة \_ كما يبدو \_ نتيجة إفتقارهم للمبررات الشرعية المقنعة، التي تمنحهم الحق في مجابهة الزحف العثماني، هذا من ناحية، ومن ناحية ثانية عملوا على مسايرة المكانة الدينية والسياسية المرموقة التي حظي بها العثمانيون في البلاد الإسلمية، إذ لم يمثل العثمانيون عنصرا دخيلاً أو غريباً على المجتمع اليمني بحكم إسلامهم، خاصة أن وجودهم كان في الأساس لحماية بلاد المسلمين ومقدساتهم من الخطر البرتغالي (٢).

وفي المرحلة الثانية من الصراع بين الطرفين، والتي كانت بدايتها بعد حملة أزدمر باشا(<sup>1)</sup>، وإستيلائه على صنعاء سنة ٩٥٤هـ/ ١٥٤٧م، تغير موقف أئمة الزيدية تجاه العثمانيين نتيجة المستجدات التي طرأت في هذه المرحلة. فبعد استقرار العثمانيين في الأقاليم التي سيطروا عليها، وتوليهم مسئولية إدارتها وحكمها، بدات ملامح العداء لهم تظهر في أوساط المجتمع اليمني، نتيجة لما قام

<sup>(&#</sup>x27;) وردت هذه الرسالة عند الحسن الزريقي: سيرة الإمام شرف الدين. صد ٧٩. أنظر ملحق رقم ١.

 <sup>(&</sup>lt;sup>7</sup>) وردت هذه الرسالة عند أحمد بن فيروز: مطالع النيران. قــ ١٢ـــ١٢. قطب الدين النهروالي: البرق اليماني، صـــــ١١٥، ١١٤، ١١٥، ١١٥. مجموع سفينة شعرية: قــ ٧٠ــ٨. عبدالله بن داعر: لفتوحات المرادية.جــ ١ ، قـــ٨١ــ ١٩٠ أنظر ملحق رقم ٣.

<sup>(&#</sup>x27;) عبدالكريم السعزير: التشكيلات المركزية. صــ ٣٩ ــ ٠ ؛ -

<sup>(\*)</sup> ازدمر باشا: أحد المماليك الذين دخلوا في خدمة الدولة العثمانية بعد سقوط دولة الحاليد في مصر، وصل الله الدولة المعاليك الذين دخلوا في خدمة الدولة العثمانية بعد سقوط دولة الحاليد في مصر، وصل الله الله المعن مع حملة سليمان باشا، وتولى حكم جيزان، بقي في اليمن وتولى عدة مناصب عسكرية، عُسين والدياً على اليمن مع حملة سليمان باشا، وتولى حكم جيزان، بقي في اليمن وتولى عدة مناصب عسكرية، عُسين والدياً على اليمن خلال الفترة ١٥٤٩ معيد سالم: الفتح العثماني، هـ مـ مـ مـ ١٨٦.

به بعض الولاة والجنود العثمانيين من أعمال سلب و نهب، وابتزاز أموال النساس، وشرب الخمور جهاراً وإقامة دور للبغايا، وتفشي الربا والزنا وغيرها من الأخطاء، التي أثارت المشاعر العدائية ضدهم (١). حيث استثمر أئمة الزيدية تلك الأوضاع، واستوعب خطابهم المستجدات التي لازمت هذه المرحلة، وأصبح للجانب الاجتماعي المؤطر دينيا نصيباً كبيراً في مضمون ذلك الخطاب. فقد انكروا مثل تلك التصرفات التي اقدم عليها بعض الولاة العثمانيين، ورفعوا شعار الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، ومقاومة الظلم ومحاربة الظالمين. وهو الشعار الذي يمنحهم تبريراً شرعياً لخوض غمار الصراع السياسي ضد الدولة العثمانية. وظهر مضمون ذلك الجانب جلياً في ورسائلهم وخطبهم التي بعثوها إلى أنصارهم وحلفائهم. فقد عمل الإمام شرف الدين على تحريض الناس على محاربة العثمانيين معللاً ذلك بمخالفة ولاتهم لأحكام الشريعية الإسلامية، وهي من الأمور الأساسية التي يجب أن بمخالفة ولاتهم المسلم، وأكد أن طردهم من اليمن مهمة جهادية مقدسة (٢).

وعمل المطهر بن شرف الدين على استثارة حمية اليمنيين وحرضهم على جهاد العثمانيين في رسائله التي كان يبعثها إلى مشائخ القبائل، والتي بيّن فيها مثالبهم وما يقومون به من أعمال فيها إهانة لآل شرف الدين خاصة ولليمنيين عامة، وأرفق في بعض هذه الرسائل بخصلات وضفائر من شعور نسائه وحريمه (٦)، حيث أكد في احدى رسائله أن حربه ضد العثمانيين إنما هي حرب لدرء "أهل الكفر والجدود الذين دمروا البلاد تدميرا، وفعلوا المنكر وارتكبوا العظائم، وهتكوا المحارم (٤)، وأن كل ما يرجوه من هذه الحرب هو الأمر بالمعروف النهي عن المنكر، وأحياء شريعة الله. و بيّن في رسائته تلك أنه لا يسعى إلى طلب المال، أو السلطة من وراء هذه الحرب، وإنما يسعى إلى تحقيق طاعة الله، وحماية البلاد، وصون دماء المسلمين بقوله "وآثرنا طاعة الله وحماية دينه، ونرجو بذلك توابا كثيراً، لا رغبة في الدنيا

<sup>(&#</sup>x27;) محمود عامر: اليمن من خلال لائحتي محمد خليل افندي. <u>مجلة الأكليل</u>، العدد الثاني، سنة ١٩٨٩م، صــــــ ٨٣

<sup>(&</sup>quot;) قطب الدين المنهروالي: السبسرق السيساني. صميه ٣٧٩ .

<sup>(\*)</sup> رسالة الأمير المطهر بن شرف الدين إلى أهل صنعاء (بدون تاريخ) وردت الرسالة في مجموع سفينة شعرية: قــــ ٩ ، ٩٠.

لنحوز ذهبا وفضة وحريراً، بل لحماية البلاد وحقن دماء العباد، ممن كان آثماً أو كفوراً "(١).

وظل هذا الجانب يمثل الركيزة الأساسية في خطاب أئمة الزيدية في صراعهم مع العثمانيين، حتى خروجهم من اليمن.

فقد أكد الإمام الحسن بن علي المؤيدي(١) أن قيامه بامر الدعوة، وإعلانه الحرب على العثمانيين، كان من باب إحياء شريعة الله، ومحاربة الظلم والعمل بكتاب "الله وسنة نبيه هي والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، ومباينة الظالمين، وجهاد أعداء الله المفسدين، والإنتصاف للمظلومين من الظالمين (٢). ولنفس الهدف كانت دعوة الإمام القاسم بن محمد (١)، حيث بين في رسالته إلى أنصاره أن العثمانيين هم الفرقة الطاغية، التي يجب محاربتها ومقاتلتها، نظراً لما يقترفوه من أعمال مخالفة لتعاليم الدين الحنيف بقوله "ولا تحسبوا أن الدين معقود على هذه الفرقة الطاغية، فإن الله قد فرق شملهم [...] فلا تغتروا بكذبهم، وإرعادهم وإبراقهم، فإن الذهور مذهبهم، ينكحون الذكور، ويشربون الخمور، ويقولون الزور، ويسفكون الدماء، وينقضون العهود (٥).

<sup>(&#</sup>x27;) رسالة الأميرالمطهر بن شرف الدين إلى أهل صنعاء (بدون تاريخ ) وردت الرسالة في مجمسوع ســـفينة شعرية: قـــ٩٠، ٩٢.

<sup>(&</sup>lt;sup>7</sup>) الحسن بن علي بن داود المؤيدي : إمام مجاهد كان مولده ونشأته بصعدة ، دعا لنفسه بالإمامة سنة ٩٨٦ هـ / ١٥٧٨م ، في هجرة الأهنوم، انتشرت دعوته في المناطق الشمالية، دخل في صراع مع العثمانيين الي أن تمكنوا من هزيمته وأسره، سنة ٩٩٦هـ /١٥٨٦م، ونفي إلى أستانبول وتوفي هناك سنة ١٠٢٤هـ / ١٠١٥م ، ويعيى بن الحسين: غاية الأماني. جــ٧، صــ ٧٥٠. محمد أمين المحبي: خلاصة الأثر فــي أعيان القرن الحادي عشر. بيروت، دار صادر، جــ٧، صــ ٢٠٠.

<sup>(&#</sup>x27;) أحمد بن شايع اللوزي: سيرة الإمام الحسن بن علي المؤيدي، مخطوطة محملة على قرص مدمج C.D بمؤسسة الأمام زيد ابن علي الثقافية بصنعاء، قدا ا

<sup>(\*)</sup> هو الإمام المنصور بالله القاسم بن محمد بن علي بن محمد يصل نسبه بالإمام علي بن ابي طالب ، كسان مولده سنة ١٩٦٧هـ / ١٥٥٩م بالشاهل من بلاد الشرف، طلب العلم من شيوخ عصصره، دعا لنفسه بالإمامة سنة ١٠١٦هـ / ١٩٩٧م في جبل القارة وألتف حوله الكثير من الناس ، خاص حروبا كثيرة مع العثمانيين ، أكتملت في عيده ملامح الدولة الزيدية، لم يسخر حياته للسياسة فحسب، بل سخر جزءاً من وقته للإشتغال بالعلم حيث ألف العديد من المصنفات العلمية منها كتاب "الأساس"، وكتاب "الإعتصام "، كانت وفاته في مدينة شهارة سنة ١٠٢٩هـ مـ / ١٦٢٠م. أيدمام الشوكاني: البدر الطسالع، جـ ٢٠ مـ ٧٠ مـ ٥٠ سيد سالم : الفتح العثماني. ٢٥٧.

وعلى نفس المنوال سار الإمام المؤيد محمد بن القاسم (١)، حيث أشار في رسالته — بدون تاريخ — إلى الأشراف بني الحسن آل موسى بن عبدالله، أشراف مكة، أن سبب دعوته وتحمله أعباء الإمامة، كان الغرض منها طاعة الله، بإقامة شرعه، بعد أن طال الأمد بالعثمانيين في اليمن، وتعطلت أحكام الشرع في عهدهم، وأنه لم يقدم على الخروج عليهم إلا بعد أن ظهر في عهدهم "السفاح، وحمل النكاح،[...] وشربت الخمور، ونكحت الذكور، وارتكبت الشرور، وأكل الربا، وقبلت الرشا، وتسابق الناس في ميدان الهوى، وعسف السلطان، وبهج الشيطان، وترك الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر "(١).

في الوقت الذي مـنل الجانب الاجتماعي المؤطر دينياً المحور الأساسي فـي خطاب أئمة الزيدية، خاصة في عهد المطهر بن شرف الدين، فإن الجانب الـسياسي المتمثل بأحقية أل البيت في الحكم كان غائباً في نص ذلك الخطاب، طوال مرحلة صراعه مع العثمانيين. ويبدو أن المطهر لم يصرح بذلك نظراً لوضعه الـسياسي، وعلاقته مع العثمانيين أنفسهم، فقد اعترف بسلطة الدولة العثمانية في مراسلاته مسع السلطان سليمان القانوني \_ كما أشرنا \_ وأصبح أحد أمرائها، وذلك حين أقر بضرب العملة والدعاء في الخطبة باسم السلطان العثماني فـي مناطق نفوذه ("). فمسألة رفعه لشعار أحقيته في الحكم تمثل خروجاً عن طاعة أولـي الأمـر، التـي أعترف بها وأقرها، ويناقض ما صرح به من أن حربه على العثمانيين ليست لدوافع سياسية أو مالية، لذا فضل رفع الشعارات الاجتماعية عن السياسية.

ولم تظهر ملامح الجانب السياسي \_ أحقية آل البيت في الحكم \_ في مصمون نص الخطاب المؤطر دينياً الذي تبناه أئمة الزيدية في صراعهم مع العثمانيين إلى

<sup>(</sup>۱) هو الإمام المويد بالله محمد بن الإمام المنصور بالله القاسم بن محمد بن علي يتصل نسبة بأمير المؤمنين على بن أبي طالب ، كان مولده سنة ، ٩٩هـ / ١٥٨٢م بمنطقة الأهـنوم ، تولى الإمامة بعد موت أبيه سـنة ١٠٢٩ هـ / ١٠٢٩م وفي عهده خرج العثمانيون من اليمن للمرة الأولى سنة ١٠٤٠هـ / ١٠٣٥م ، استمر في الحكم حوالي ٢٥ سنة ، كانت وفائه سنة ١٠٥٠هـ / ١٦٤٤م ، كتب سيرته عند من المؤرخين أمثال الشرفي والجرموزي. أنظر الامام الشوكاني : البدر الطالع، جـ ٢٠ صـ ٢٣٨ ـ ٢٤٠.

<sup>(\*)</sup> قطب الدين النهروالي: البرق اليماني. صـــ ٢٠٥. سيد سالم : الفتح العثماني . صـــ ٢٠٠٠.

جانب المضمون الاجتماعي، إلا في المرحلة الأخيرة من مراحل الصراع بين الطرفين.

ففي المرحلة الثالثة والأخيرة للصراع التي بدأت بعد موت الأمير المطهر بن شرف الدين ٩٨٠هـ/ ١٥٧٢م، تبنى أئمة الزيدية خطاباً ذي طابع سياسي، حيث جعلوا من قضية أحقية آل البيت في الإمامة ركيزة من ركائز خطابهم في هذه المرحلة، إلى جانب دعوتهم بإقامة العدل ومحاربة الظلم، وجاء تبني أئمة الزيدية لهذا الخطاب نتيجة الظروف السياسية التي مرت بها اليمن حينها فبعد موت المطهر الذي مثل \_ إلى حد كبير\_ استمرارا لمحاولات إقامة الدولة الزيدية، بدأت ملامح ضعف وأقول هذه المحاولات تظهر، وذلك حين تمكنت الدولة العثمانية من بسط سيطرتها على معظم أقاليم اليمن، واحتوت بقية أمراء آل شرف الدين، وحولتهم إلى عوامل استقرار، بمنحهم الوظائف الرسمية،هذا من ناحية. ومن ناحية ثانية مثلت فترة الوالي حسن باشا(١) ٩٨٨ \_ ١٠٠٠هـ/ ١٥٠٠ ـ ١٠٠٤م، فترة استقرار سياسي، فقد عمل هذا الوالي على نشر العدل، وإقامة المشاريع الخيرية، وتعد فترة حكمه من أكثر الفترات رخاءً وعدلاً(٢).

تلك الظروف خففت من وتيرة الجانب الاجتماعي، ولم تعد المبررات التي حملها مضمون خطابهم في المرحلة الثانية الغاية الرئيسية، أونقطة الانطلاق في هذه المرحلة، لذلك عمل أئمة الزيدية على مسايرة هذه الأوضاع سعياً منهم للحفاظ على محاولات إقامة الدولة الزيدية، وتبنوا خطاباً ذا طابع سياسي بدأت ملامحه تظهر في دعوة الإمام الحسن بن على المؤيدي، الذي مثلت دعوته إحياء للإمامة الزيدية.

فقد أكد في خطبته التي دعا فيها لنفسه بالإمامة، على أن الزمان لا يخلو من فرشي صالح لملإمامة، وأن آل بيت رسول الله يحقى أحق من يتولاها، وانه لا يوجد في عصره من آل البيت من هو احق منه في تولى هذا الأمر بقوله " فها أنا ذا أنبسيكم

<sup>(</sup>۱) حسن باشا: ولاه السلطان مراد المقالمة حكم اليمن سنة ٩٩٨هـ / ١٥٨٠م، تمكن من استعادة سيطرة الدولة العثمانية على معظم أجزاء اليمن بعد أن كادت تخرج من تحت سيطرتها ، حيث أخمد ثورة الإمام الحسن بن علي المؤيدي وأرسله مع أبناء المطهر إلى أستا نبول سنة ٩٩٤هـ / ١٩٥٥م. و في عهده ظهـر الإمـام القاسم بن محمد سنة ١٠٠١هـ / ١٩٠٩م . عزل عن اليمن سنة ١١٠١هـ / ١٦٠٤م ، كانت وفاته فسي سنة ١١٠١هـ / ١٦٠٨م . محمد المحبي : خلاصة الأثر ، جـ ٢، صـ ٤٧.

بأني أعلم من نفسي، وأطلع من يقيني ويخبرني فهمي بانفرادي من أبناء جنسي بالملكة والعلم بالقوانين، التي يتوصل بها استنباط الأحكام الشرعية والفرعية [...] وهذا هو علم الأصول، وكذلك أجد من نفسي [...] الملكة بالأحكام أنفسها السشرعية والفرعية عن أدلتها التفصيلية، وهذا هو علم الفروع، وكذلك الملكة والعلم بسائر العلوم، التي يتصل بها فيما يرجع إلى ديانات الإسلام وصلاح الخاص والعام، وهذا هو المجتهد، وإن كنتم في شك من هذا فعلى المدعي البينة وعلى المنكر اليمين "(۱)، وبين أيضاً أن دعوته هي للعمل بكتاب الله وسنة جده ومذهب آبائه (۲).

وتجلت وتيرة هذا الجانب بشكل واضح في عهد الإمام القاسم، حيث ربط في إحدى رسائله إلى أنصاره بين طاعة الله وطاعة أئمة الهدى آل البيت، وبين فيها أن خيانة الله في أرضه تكون بموالاة من لا يستحق في وجود الأفضل من ذريه النبي يهراً. وصرح في رسالة ثانية بأحقيته في الإمامة والحكم بقوله "إن الله أوجب عليكم طاعة أئمة آل البيت عليهم السلام، وحرم عليكم مخالفتهم[...] وأنا من ذرية رسول الله أدعوكم إلى الله في شرايط الإمامة، وأنا الحجة عليكم (أ) " موضحاً في رسالة ثالثة منهجه في ذلك بقوله "وتوكلوا على الله، وبيني وبينكم كتاب الله آية آية، وما تواتر من سنة رسوله على وما أتفق عليه مشاهير العلماء من الفرق الإسلامية على صحته، وما وافق كتاب الله خبراً خبرا، فإن لم أحكم فيكم بذلك فلا طاعة لي عليكم، إنه لا طاعة لمن لم يحكم بما أنزل الله الله تطيعوني في مخالفته وعدم الاستجابة لدعوته هلاك لهم بقوله "وأقسم بالله لأن لم تطيعوني في اتباع كتاب الله وسنة رسول الله يهر، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، ليكونن الأمسر كما قال رسول الله يه لتأمرن بالمعروف والنهي عن المنكر، لو ليسلطن الأمسر كما قال رسول الله يه لتأمرن بالمعروف والنهي عن المنكر، أو ليسلطن الأمسر كما قال رسول الله يه لتأمرن بالمعروف والنهي عن المنكر، أو ليسلطن

<sup>(</sup>١) أحمد الشرقي: اللآلئ المضيئة ، جـ ٣ ، قـ ١٤٠.

<sup>(</sup>٢) أحمد اللوزي: سيرة الإمام الحسن. قــ ٢٠.

<sup>(&</sup>quot;) المطهر الجرموزي: النبذة المشيرة. تحقيق : عبد الحكيم اليجري، صــــ ١٩٠. أحمــد الــشرفي :نفــس المصدر، جــــ، قـــــ، ١٠٠٠.

<sup>(\*)</sup> أحمد الشرفي: نفن المصدر. جــ ٣، قــ ١٩٠.

<sup>(°)</sup> المطهر الجرموزي : النبذة العشيرة في جمل من عيون السيرة. تحقيق : عبد الحكيم الهجري، رسالة دكتوراه غير منشورة، جامعة صنعاء، ٢٠٠٥م، صح ٢١٤.

الله عليكم شراركم، فيدعو خياركم فلا يستجاب دعاؤهم (١)، ولا تحسبن الدين معقوداً على هذه الفرقة الطاغية، فإن الله قد فرق شملهم وسلبهم محاسن ملكهم "(١).

وفي عهد الإمام المؤيد بالله محمد بن القاسم بلغ المضمون السياسي الموطر دينياً في خطاب أئمة الزيدية ذروته، وكاد يطغى على الجانب الاجتماعي في صراعهم مع الدولة العثمانية، وجاء هذا التطور نتيجة الظروف السياسية التي مرت بها اليمن، فقد تولى الإمامة بعد أبيه الذي مهد السبل لإقامة الدولة الزيدية، كما أن الدولة العثمانية مرت آنذاك بحالة من الضعف والتدهور (٢). وظهر مصمون هذا الخطاب جلياً في رسائله.

فقد بيّن الإمام المؤيد في أحدى رسائله إلى أنصاره أن حربه على العثمانيين، إنما هي تقليد لما سار عليه الإمام علي بن أبي طالب كرم الله وجهه في حسربه على البغاة العصاة بقوله "وأنتم تعلمون رعاكم الله، أنا لم نقاتل هؤلاء إلا على ما قاتل عليه علي بن أبي طالب كرم الله وجهه أولئك الذين قاتلهم، ولا سلكنا إلا سنته، ولا إهتدينا إلا بهديه، ولا أتبعنا إلا سبله، ولا إقتدينا إلا بهديه، ولا أتبعنا إلا سبله، ولا إقتدينا إلا بهديه، ولا قصدوا إلا وجهتهم، ولاسلكوا إلا سلكوا إلا سليلهم، ولا قصدوا إلا وجهتهم، ولاسلكوا إلا مسلكهم[...] "ودعا الناس إلى نصرة آل البيت والالتفاف حولهم في الرسالة نفسها بقوله "فأي مؤمن يؤمن بالله ورسوله، ويرى لأهل بيت رسول الله يَشِي حقاً يدخره في الآخرة ليوم قفوله، متقاعد عن نصرة العتسرة عليهم السلام، أو يكون له نسب لا يقطعه إليهم، ومن يؤثر هم على نفسه ودينه، ويتب منهم ما أعطاه الله تعالى من يقينه [...] واذكروا رحمكم الله حق الله عليكم، وحق منهم ما أعطاه الله تعالى من يقينه [...] واذكروا رحمكم الله حق الله عليكم، وحق البول، وحركوا عناصر محبة أهل بيت رسول الله بالجهاد في سبيله، وأعدوا الجواب لسؤال نبيكم ووصيه، إذا سأل كل ناصر أو خاذل عن صحبته ودليله"().

 <sup>(</sup>¹) ذكره يحيى بن الحصين الهاروني: تيسير المطالب في اماني ابي طالب . ترتيب القاضي عبدالله حمود العزي، عمان ، مؤسسة الأمام زيد الثقافية . ٢٠٠٢م، صحح ٢٠٠٤.

<sup>(</sup>٢) أحمد الشرفي: اللالئ المضيئة . جــ ، قــ ١٩٠٠.

أمة المثك الثور: بناء الدولة القاسمية في عهد الإمام المؤيد بالله محمد بن القاسم. رسالة دكتوراه غير
 منشورة ، كلية الأداب ، جامعة صنعاء ، ٢٠٠٤م ، صـــ٩٥ .

<sup>(\*)</sup> المطهر الجرموزي : الجوهرة المنيرة. تحقيق :أمة الملك الثور، صـــــ٢٢٧\_٢٢.

كما أكد في رسالته إلى أشراف مكة \_ بدون تاريخ \_ على أحقية آل البيت في إقامة الدولة باعتبار ذلك حقا متوارثا بقوله "وإنا داعون إلى جهادهم [يقصد العثمانيين] كل مسلم، [...] لاسيما من شمله النسب النبوي، والنجار (١) العلوي، والنصاب الفاطمي شرقاً وغرباً، كيف لا والدين دين جدهم، والدولة دولة منصبهم "(١), كما جعل من الولاء لإمامته أمراً إسلامياً عاماً، فتوليه هذا المنصب هو تعبير عن حق آل البيت في حكم المسلمين، لإقامة شرع الله(١).

وهكذا تبني أئمة الزيدية خطابات ذات مضامين مختلفة خلال مراحل صراعهم ضد العثمانيين، ويأتي تبنيهم لئلك الخطابات انطلاقاً من فقله المندهب الزيدي (الهادوي)، الذي بنوا دعوتهم على أسسه، حيث يُعد مبدأ الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وإثبات الإمامة في آل البيت من أصلوله (أ)، وشرط الخروج على الحاكم الظلام من شروط الإمامة فيه (أ).

بناءً على تلك المرجعية الفقهية، وتماشياً مع دور ومكانه الدوله العثمانية ونفوذها السياسي والديني، تمحور موقف أئمة الزيدية السياسي تجاه الدولة العثمانية ونفوذها العسكري على أرض اليمن في اتجاهين متوازيين. أظهروا في الأول منهما احتراماً كبيراً للدولة العثمانية في ولائهم لسلاطينها، ولم يُبدوا أي عداء أو تقليل لمكانتها الدينية والسياسية، وأقروا باحترام سلاطينها، بل إن طاعة سلطينها، والخصوع لسيادتها مثل في بعض المراحل التاريخية موقفاً رسمياً لهم نحوها (١).

تجلى هذا الاتجاه في مراسلاتهم مع سلاطين الدولة العثمانية وأمرائها، حيث أكدوا أن طاعتهم واحترامهم للسلاطين مقروناً بما يبديه أولئك السلاطين من احترام ومكانة لآل البيت النبوي، وهو ما أظهره السلاطين العثمانيون في مراسلاتهم

<sup>(&#</sup>x27;) النَّجَار : هي الأصل والحسب. جمال الدين محمد ابن مكرم ابن منظور: لسان العرب المحيط. بيــروت، دار لسان العرب: لسان العرب. جــــ ١٤، صــــــ ٥١.

<sup>(&#</sup>x27;) المطهر الجرموزي: الجوهرة المنيرة. تحقيق :أمة الملك الثور. جـــ١، صـــ٢٣٧.

<sup>(\*)</sup> على محمد زيد: معتزلة اليمن دولة الهادي وفكره . صنعاء، دار لكلمة،ط الثانية، ١٩٨٥م، صــــ ٢٣١.

<sup>(</sup>¹) تمثل ذلك بموافقة أمراء آل شرف الدين بأن يكون النقد والخطبة باسم السلطان العنمـــاني ، وقـــد ســـبقت الأشارة إلى ذلك .

مع أئمة الزيدية، فقد أكد السلطان سليمان القانوني في رسالته إلى المطهر بن شرف الدين أن صبره على ما يقوم به أئمة اليمن من محاربة ولاته يأتي من باب احترامه لمكانتهم بقوله "لكن غلب جانب حلمنا عليكم، وعطفت مراحمنا بالالتفات إليكم لأنكم من سلالة خير البشر، ومن آل بيت النبوة الميامين الغرر"(1). كما نفوا في الوقت نفسه أن يكون السلاطين من المعادين أو المحاربين لآل البيت النبوي، وظهر ذلك جلياً في رسالة الإمام المؤيد بالله إلى والي الإحساء على باشا المؤرخة برمضان ١٠٤٠هـ/٢ أبريل ١٦٣٠م، بقوله "وحاشا السلطنة القاهرة أن ترضى ذلك، أو تسلك هذه المسالك ،أو تتخذ عن آل البيت النبوي بدلا، أو تنفى عنهم وعن اتباعهم خولا "(٢).

وفي الاتجاه الثاني لم يكن اتباع أئمة الزيدية لهذا الموقف تجاه السسلاطين العثمانيين يعني تخليهم البته عن مكانتهم الدينية والسياسية، وحقهم في الإمامة، و إقامة الدولة الزيدية، بل ارتبط به ارتباطا وثبقاً، فقد نسجت ظروف ودواعي نك الصراع خيوطاً ربطت بين موقفهم تجاه السلاطين العثمانيين، ومسوقفهم مسن التواجد العسكري للدولة العثمانية في أرض اليمن، وذلك حين التقت طموحاتهم السياسية في إقامة الدولة الزيدية، مع الممارسات الخاطئة للولاة العثمانيين، فامتلكوا بذلك زمام المبادرة في إدارة الصراع مع العثمانيين، وبرروا حروبهم التي شنوها الولاة العثمانيين، وهو واجب ديني "مذهبي" ولا يعني ذلك بالنسبة لهم عداء الدولة العثمانية، كما أن هذه الحروب لا تتنافي من وجهة نظرهم مع مسوقفهم تجاه سلطين الدولة العثمانية. حيث صيروا عداءهم لـشخوص السولاة الظلمة، وحملوهم مسئولية ما وقع من تقصير في حقوق آل البيت التي أوجبها الله تعالى، والمتمثلة في رفعهم للكخبار الضالة، وقطعع طـرق التواصل بيسنهم وبين

<sup>(&#</sup>x27;) وردت هذه الرسالة عند أحمد بن فيروز : مطالع النيران. قـــ ٨ــ ١٠ ، قطب الدين النيروالي: البرق اليماني . صـــ ١١٥ مجموع سفينة شهرية .قــ ٧٠ ــ ٧٥. عبدالله بن داعر: الفتوحات المرادية. جـــ١، قــ ١٩٠ ــ ١٩١. رسالة السلطان سليمان القانوني إلى المطهر. أنظر ملحق رقم ٢.

<sup>(</sup>١) المطهر الجرموزي: الجوهرة المنبرة. تحقيق: أمة الملك الثور، صد ٢٢٤.

السلطين، والصاقهم النهم الفاسدة بأئمة آل البيت، وعزوا للولاة أيضاً اليد الطولى في تعميم كراهية الناس للدولة العثمانية وتشويه صورتها.

فقد ذكر الإمام شرف الدين بعض تلك الأعمال التي مارسها الولاة العثمانيون في رسالته إلى السلطان سليمان القانوني المؤرخة بـــ ١٧ شــوال ١٩٤٧هـــ/ ٢ افبراير ١٥٥١م بقوله "وأعلمنا [...] أنه بلغ إلى زبيد قاصد من جنابكم الكريم إلى جهاتنا، وأن والي زبيد منعه، وكتبنا إلى والي عدن فــي ذلــك ورجـع جوابـه أن يراجعه، فإن ترك قاصدكم يصل إلينا، وإلا كان شاهداً لنا عليه، فلم يكن من والــي زبيد إلا الاستمرار على منع القاصد، وكتب إلينا وإلى والي عدن، بأنــه لا يخلــي القاصد إلا إذا سلمنا إليه البلاد"(١).

وأشار إلى مثل ذلك الأمير المطهر في جوابه على رسالة السلطان سليمان القانوني المؤرخ بـ رجب ٩٥٨هـ/ ابريل ١٥٥١م، بقوله "وكنا نود أن نرسل إلى الأبواب الشريفة، والأعتاب الفخيمة الزليفة، رسولاً ينهي إليكم حقائق الأمور، ويرفع الأبواب الشريفة، والأعتاب الفخيمة الزليفة، رسولاً ينهي إليكم حقائق الأمور، ويرفع الدين يلونا سدوا علينا وقطعوا من التواصل أوصالاً، وقعدوا لرسلنا كل مقعد بكرة وأصيلا، وصدوهم عن الوصول إلى أبوابكم العاليسة عن الأبواب، ومنعوهم عن مناهج الذهاب والإياب، فلو كان منهم ما نريد لكان صدر إلى أبوابكم الشريفة، منا في كل حين ما نريد "كان منهم ما نريد لكان صدر إلى أبوابكم الشريفة، منا في كل حين ما نريد "كان منهم ما الولاة تبعات ما حدث بقوله " فنعم الأمر كما بلغكم، مما وقع بيننا وبين من يتعلق بالسلطنة القاهرة (يقصد الولاة ) أعز بها الله الإسلام، ممن لم يؤد حق الله ولا حفظ حرمة من حرم الله، ولا غضب يوماً على المعاصي" ("). وأكد في تلك الرسالة أن تصرفات الولاة أساءت إلى سمعة الدولة العثمانية. بقوله "بل هؤلاء الوسطاء (يقصد الولاة ) بيننا وبينهم (يقصد المسلطين)

<sup>(&#</sup>x27;) الحسن الزريقي : سيرة الإمام شرف الدين. قد ٧٩ أنظر ملحق رقم ١.

<sup>(&#</sup>x27;) وردت هذه الرسالة عند أحمد بن فيروز : مطالع النبران. قــ ١٢ ــ ١٤، قطب الدين النهروالي: البــرق النيماني. صــــ١١، مجموع سفينة شعرية. ٧٥ ــ ٨٠، عبد الله بن داعر: الفتوحات المرادية. جـــ إ، قـــ النيماني. مـــــــــ ١٩١. ملحق رقم؟.

<sup>(&</sup>quot;) المطهر الجرموزي: الجوهرة المنيرة. تحقيق / أمنة العلك الشور، صدع ٢٢٠ . ،

هم الذين عموا السبيل، وأضاعوا الحق، وأعظموا الفرية فنسبوا إلى السلطنة ما هي إن شاء الله مبرأة منه ومنزهة عنه"(١).

إن هذه الثنائية في موقف أئمة الزيدية تجاه الدولة العثمانية، مثلت نوعا من الكياسة السياسية في التعامل مع هذه القوة العالمية. حيث أقترن احترامهم للدولة العثمانية وسلاطينها وتقدير مكانتها الدينية والسياسية، بتمسكهم بحق إقامة الدولة الزيدية في اليمن، ورفضهم لوجود جيوش الدولة العثمانية فيه بدواعي حمايته فاليمن في اليمن، ورفضهم لوجود جيوش الدولة العثمانية فيه في خل حكم أئمة آل البيت، فهم أول من سعى في تسكين الفتن، ورفع عن عباد الله المحن ((۱))، كما أنهم أجروا قواعد الدين والإيمان في اليمن ورفعوا عنه المنكرات وأمنوا السبيل والطرقات، وعمروا معالم الشرع الشريف (۱). وبقاء الجيش العثماني يمثل تقويضاً لمصاولات أقامة الدولة الزيدية التي مثلت الهاجس المسيطر على مخيلة الأئمة في صراعهم مع العثمانيين.

لقد شكل هذا الخطاب \_ باختلاف مراحل مضامينه \_ القالب النهائي للموقف السياسي الذي تبناه أئمة الزيدية تجاه الدولة العثمانية ممثليها في اليمن، والذي بدوره لقي تجاوباً كبيراً من القبائل المختلفة، التي انضوت تحت لواء الأئمة الزيديين في ذلك الصراع، الذي استمر قرابة قرن من الزمان، انتهى بخروج العثمانيين من اليمن للمرة الأولى سنة ١٠٤٥هـ / ١٦٣٥م.

وقد تعاملت الدولة العثمانية مع مجريات أحداث الصراع مع ائمة الزيدية، حيث واجهت الأعمال العسكرية التي شنت ضد جيوشها في السيمن بأرسال الحملات المتتالية، كما تفاعلت مع الشعارات والخطابات التي تبناها أئمة الزيدية في مراحل الصراع المختلفة، بتبنيها لخطابات وشعارات دينية وسياسية سعت من خلالها السي تبرير حروبها في اليمن.

ففي مرحلة الصراع الأولى التي أعقب حملة اويس باشا ٩٥٢هـــ/ ٥٤٦م، تبنت الدولة العثمانية خطاباً حمل مضامين دينية وسياسية، عملت على ضــوئه فــي

 <sup>(</sup>¹) المطهر الجرموزي: الجوهرة المنيرة. تحقيق / أمة الملك الثور، صد ٧٢٧.

<sup>(&</sup>quot;) نفس المصدر. صد ٢٢٤.

<sup>(</sup> أ ) الحسن الزريقي : سيرة الإمام شرف الدين . قد ٧٩ أنظر ملحق رقم ١.

توسيع ممتلكاتها في اليمن تحت شعار تثبيت الأمن ومحاربة الخارجين عن طاعمة السلطان. فقد رأت أن تلقيب الإمام شرف الدين بلقب أمير المؤمنين، وجبايت للخراج من الرعية يعد خروجاً وبغياً على طاعتها، بعد أن كان ممن يعترف بسلطتها عليه. ومن أجل ذلك أمرت جيوشها بالتقدم إلى مناطق الداخلية من الميمن بهدف إخضاع الإمام شرف الدين لسلطتها.

وتجلى مضمون هذا الخطاب في رسالة السلطان سليمان القانوني إلى الأميسر المطهر بن شرف الدين بتاريخ اشوال ١٩٥٧هـ ٢٣ أكتوبر ١٥٥٠م، والذي أكد فيها أن حرب الدولة العثمانية على الإمام شرف الدين وابنه المطهر ، تأتي بعد أن أظهر الإمام وابنه عصيانهم ومخالفتهم بقوله "وتعاقبت بعد ذلك مكاتبسات والسدكم بإظهار الطاعة، وبذل الإخلاص والصدق والاستطاعة، إلى أن بلغنا بعد ذلك عنهما إظهار الخلاف، وركوب جادة البغي والإعتساف، وصار بينمها وبين أمرائنسا الخلاف الكبر "(١).

وفي الوقت الذي حمل خطاب أئمة الزيدية في مرحلتيه الأخيرتين - سبقت الإشارة إلى تلك المرحلتين - مضامين اجتماعية و سياسية، فإن خطاب الدولة العثمانية في هاتين المحلتين تضمن مفاهيم دينية، حيث وصفت حرب الأئمة الزيدية على نفوذها في اليمن، بأنها نوع من إثارة الفتنة، وأعلان للفساد وخروج عن طاعة السلطان، وتهديدا لأمن المسلمين أهل السنة والجماعة (٢)، ووصفوا زعماء من يقوم بتلك الأعمال بأوصاف تحط من مكانتهم الدينية، والسياسية، والاجتماعية، فهم في نظر الدولة العثمانية مجموعة من الأعراب، الأشقياء، الطغاة، الفسدة، العصماة، الحائين بالأيمان والعهود والمواثيق.

وأكدوا في خطابهم أن إرسالهم للحملات العسكرية وقمعهم لتلك الثورات، ياتي من باب حقوق الرعايا على دولتهم، ومن واجبات الدولة تجاه رعاياها، وتطهيراً

<sup>(&#</sup>x27;) وثيقة بالمركز الوطني للوثائق بصنعاء . تحت رقم ٨٩/ ١، ووردت هذه الرسالة عند المؤرخ أحمـــد بـــن فيروز : مطالع النيران. قـــ ٩. قطب الدين النهروالي : البرق اليماني . صــــ ١٠٩. ملحق رقم٢.

<sup>(&</sup>lt;sup>۱</sup>) محمد عيسى صالحية : وثائق جديدة عن حملة سنان باشا إلى اليمن . حوليات كلية الآداب جامعة الكويست، المحولية الثامنة، ١٩٨٧، وثيقة رقم ١٩٢٢، وثيقة رقم ١٠٠٣. وثيقة محفوظة بمكتبة الأستاذ فؤاد الشامى. أنظر ملحق رقم ٧٠٨.

لقطر اليمن من طغاة الأعراب وأشقيائهم، كما أن في ذلك صيانة للسدين والدولسة، وتأمين الرفاهة والاطمئنان لأهل السنة والجماعة (١).

تجلى مضمون هذا الخطاب في أوامر (٢) ورسائل سلاطينها التي أصدروها إلى ولاتهم في مصر واليمن. ففي الأمر الذي صدر في عهد السلطان سليم الثاني إلى الوالي سنان باشا بتاريخ ٢١ صفر ٩٧٦ه م أغسطس ١٥٦٨م، بينت الدولة العثمانية دواعي تكليفه بقيادة الحملة العسكرية إلى اليمن، بأنها تهدف من وراء ذلك إلى قطع دابر المفسدين، وحماية أهل الإسلام." إن ولاية اليمن بلد فتحت قواتنا الخسروانية المظفرة، وفي الوقت التي غدت فيه من ملحقات بلادنا المحروسة، نرى مفسداً يدعى مطهر قد خرج علينا ومعه كثير من الأشقياء العرب، واستولى على بعض القلاع والنواحي، بقصد إهانة وإذلال أهل الإسلام وجماعته. ولما كان مسن الواجب تأديبه وقطع دابره، أعددنا لذلك عساكر لا تحصى وجنوداً غيسورين مسن ولاية الشام ومصر، من البر والبحر، وتم إرسالها بالفعل. ولما كان يلزم لهذه العساكر المنصورة سرداراً عظيم الإقتدار، عالى المقدار "(٢).

وفي الأمر الذي صدر في عهد السلطان سليم الثاني إلى والي اليمن (٤) بتريخ ٢٢ ذي الحجة ٩٧٨هـ/ ١٩مايو ١٩٥١م، وصفت السلطنة العثمانية من يقوم بالحرب ضدها في اليمن بأنهم من العصاة المرتدين والطغاة المفسدين " لقد تم إخضاع ولاية اليمن بسيوفنا المظفرة، ودمر العصاة المردة الجفاة الموجودون في تلكم الديار [...] وتتطهر البلاد من العصاة والطغاة والعربان المفسدين، ويعيدهم عساكرنا لحظيرة طاعتنا وعبوديتنا (١٠٠٠).

<sup>(</sup>١) مصد صالحية. : وثانق جديدة . وثانق رقم ١٩٢٢، ٧٩، صــ ١٩، ٢٠ ، ١٤. أنظر ملحق رقم ٨، ١١.

<sup>(</sup>١) وردت في الوثائق التي أستخدمها الباحث كلمة حكم للدلالة على نوع الوثيقة المرسلة من السلطنة إلى ولاتها في اليمن، وفي وثائق مشابه نشرها المعهد الأمريكي للدراسات اليمنية في كتاب دراسات في تاريخ اليمن الإسلامي. وردت كلمة أمر للدلالة على نفس نوع تلك الوثائق. وقد فضل الباحث أستخدام كلمة أمر لأنها الاتحرب من حيث المعنى مع مضون تلك الوثائق.

<sup>(&</sup>quot;) محمد صالحية: نفس المرجع. صد ٢٢ ـ ٢٤؛ محمود عامر: النظم الإدارية ، مجلة الأكليل؛ عدد ٢، سسنة العمد صالحية: نفس المرجع. وقد ٢٠. وقم ٨.

<sup>(\*)</sup> لم يرد في نص الونقة ذكر أسم الوالي العثماني الفرسل إليه هذا الأمر، لكن تارخ الوثيقة ببين أن المخاطسب فيها هو بهرام باشا.

<sup>(°)</sup> محمد صالحية : فغس اللرعيجر . صد ١٩ د ٧١ ، أنظر ملحق رقم١٢ .

وفي الأمر الذي أصدره السلطان مراد الثالث إلى حاكم كوكبان<sup>(۱)</sup>، المورخ بسره المحرم ١٩٩٦هـ/ ١٢ ديسمبر ١٩٨٧م، وصف حرب الزيديين ضد العثمانيين بأنها نوع من الفتنة والفساد، ونعت من يقوم بها بالحانثين بالأيمان والعهود بقوله "في هذه المرة عندما تحركت عروق الفتنة والفساد لمن اعتادوا الخيانة (الأعداء)، وكنت مجداً ساعياً في القبض عليهم بحسن التدبر والتعقل في محاربة الذين اتحذو لأنفسهم مبدأ الحنث بالوعد والعهد "(۱).

وإلى جانب تبني الدولة العثمانية لذلك الخطاب في صراعها مع أئمة الزيدية، فإن سلاطبنها لم يتجاهلوا أسباب رفع أئمة الزيدية لشعار الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، ومحاربة الظلم، في حروبهم تلك، فقد ادركوا أن ظلم الولاة للرعيبة شكل دريعة لتفاقم الأوضاع في اليمن، لذا جعلوا من تحقيبق العدل وعدم ظلم الرعية، أو نهب أموالهم، أو التعدي على مواشيهم، أو أخذ مأكولاتهم بدون ثمن، من أولى واجبات الولاة المرسلين إلى اليمن، محذرين ومتوعدين من اقتراف مثل أولى واجبات الولاة المرسلين إلى اليمن، محذرين ومتوعدين من اقتراف مثل تلك المظالم بأشد العقاب. سعياً منهم لإزالة ذرائع وأسباب تلك الأعمال الحربية والثورات (٢).

كانت تلك هي أهم مراحل الصراع بين العثمانيين والأئمة الزيدية، بما تضمنته من خطابات دينية وسياسية تبناها الطرفان لتبرير الحرب، وإيجاد المسوعات الدينية التي تظهر مدى التزام كل طرف بأحكام الشريعة الإسلامية، وتنفيذه للإادة الإلهية، وفي الوقت نفسه نفي صفة الإسلام عن خصمه، وإظهاره بمظهر المخالف لأحكام الشريعة، ليتسنى له إعلن حق الجهاد ضده. فأخذ الصراع السياسي والعسكري من حينها منحى جديداً، حيث صار ميدان الفكر أحد ميادينه، وشكلت

<sup>(&#</sup>x27;) ورد أسم حاكم كوكبان في الوثيقة كالأتي شمس الدين آغلو أحمد ، والمعروف أن حاكم كوكبان في هذه الفترة هو أحمد بن محمد بن شمس الدين بن الإمام شرف الدين، وقد تولى هذا المنصب بعد وفاته والسده سنة ٩٩٣هـ / ١٩٨٤م. في عهد الوالي العثماني حسن باشا، وأشترك مع العثمانيين في حسروبهم ضد الإمام القاسم. وكانت وفاته سنة ١٠١٣هـ / ١٠٠٤م. سيد سالم: الفتح العثماني. صد ٣٤٨، ٣٧٤، ٣٧٥. إسماعيل الأكوع : هجر العلم ومعاقلة في اليمن. بيروت، دار الفكر، طأولي، ١٩٩٥م، جد؟، صد ١٨٧٠.

<sup>(ً)</sup> محمود عامر: النظم الإدارية . صــــ١١٨. ملحق ١٤.

<sup>(&</sup>lt;sup>۳</sup>) محمد صالحیة : وثانق جدیدة . وثانق رقم ۱۵۲۰ ، صـــ ۷۰. وثانق رقم ۲۱۱, ۲۰۳ محفوظات بمکتبة الأستاذ فؤاد الشامی. أنظر ملاحق رقم ۱۳، ۷، ۸.

النصوص الدينية والموروث الشعبي من أشعار وكرامات اهم عناصره. وأصبحت قضية توظيفها وإستغلالها لتحقيق الأهداف السياسية من أولويات الصراع فيه. وهو ما استدعى أطراف الصراع إلى تشجيع، واستمالة العلماء \_ أي النخب المثقفة \_ خاصة المؤرخين للمشاركة في إدارة هذا المحور، لما يملكونه من قدرات علمية يستطيعون من خلالها إعادة صياغة الادعاءات السياسية بتعابير دينية، تضفي نوعاً من الشرعية، على الأعمال السياسية والعسكرية لكل طرف وتنفي عن الطرف الأخر شرعية ما يقوم به.

ترتب على اشتراك العلماء أنفسهم (النخب المثقفة) خاصة المؤرخين، فقد السضوى الصراع الفكري بين العلماء أنفسهم (النخب المثقفة) خاصة المؤرخين، فقد السضوى تحت لواء طرفي الصراع العديد منهم، والذين بدورهم عملوا على تغذية الخلافات السياسية و تأطيرها دينيا، من خلال إيجاد المبرارات الفقهية للتصرفات والأعمال العسكرية، والسياسية التي قام بها من يوالونهم. كما شنوا الحملات الدعائية ضد خصومهم، فكانوا بمثابة وسائل الإعلام للقوى المتصارعة، وحظوا بالرعاية والاهتمام من قبلها.

لقد انعكس ذلك الأمر إيجاباً على حركة التأليف التاريخي خلال تلك الفترة، حيث لمع الكثير من أسماء المؤرخين \_ ربما \_ لم نكن سنسمع بهم لولا تشجيع الحكام لهم وإقحامهم في معمعة ذلك الصراع. فشهدت حركة التأليف التاريخي نشاطاً ملحوظاً تمثل في ظهور العديد من المصنفات التاريخية، التي دونت أحداث تلك المرحلة من وجهات نظر مختلفة عكست حالة الصراع السياسي والعسكري، وحملت في طياتها الخطاب السياسي للقوى المتصارعة، كما تجسدت فيها مواقف المؤرخين، وصور تحيزهم، ومدى توظيفهم للجوانب الفكرية فيها.

# الفصل الثاني

المؤرخون وحركة التأليف التاريخي

### مراحل الصراع السياسي وتأثيرها على كتابة التاريخ:

مثل ميدان الفكر أحد ميادين الصراع بين القوى المحلية بزعامة أئمة الزيدية والدولة العثمانية، وذلك منذ أن أخذ الصراع السياسي والعسكري منحى فكريا, بتبني أطرافه خطابات دينية ذات مضمون سياسي، الأمر الذي جعل أطراف الصراع يعملون على إستمالة العلماء، خاصة المؤرخين للمشاركة في إدارت هذا المحور سيقت الإشارة إلى ذلك في الفصل الأول حيث انحازت فئة منهم إلى جانب العثمانيين، وأخرى إلى جانب القوى المحلية بزعامة أئمة الزيدية. وحملت كل فئة على عاتقها مسئولية المشاركة في إيجاد المبرارت الدينية و الأسانيد الأدبية، أو ما. يمكن أن نسميه جدلاً " إيجاد ايديولوجيا التبرير" للطرف الذي انحازت إليه، وتحويل يمكن أن نسمية وفقاً لفكرهم الديني والسياسي.

تجلى ذلك في مؤلفاتهم التاريخية التي دونوا فيها أحداث تلك المرحلة، والتي عكست وجهات نظرهم وموقفهم تجاه أطراف الصراع، وتجسدت فيها صور تحيزهم بأشكالها المختلفة التي تعكس مستوى ثقافة تلك الفترة، والتي بدونها كان يصعب التعرف على مواقفهم تجاه تلك الأحداث، كما تجلت فيها صور الصراع الفكري، والوسائل المختلفة التي وظفتها القوى المتصارعة في خطابها السياسي، والمتمثلة في توظيف الدين، والسند الغيبي، والشعر, لإيجاد المبررات الدينية والأدبية، لخدمة قضيتها السياسية. حيث تزخر هذه المؤلفات بالعديد من الآبات القرآنية، والأحاديث النبوية، والمراسلات، وكذلك الحكايات والأشعار. وإن لم تكن هذه الأخيرة من صياغة وخيال ونظم المؤرخين أنفسهم، إلا أن اتفاق مضمونها مسع توجهاتهم السياسية والفكرية هو ما دفعهم لنشرها، فهم كما يبدو لا نقلوا في مؤلفاتهم قوالب فكرية جاهزة تعبر عن مكنون فكرهم، وتصرح عن رأيهم ومواقفهم من أحداث الصراع.

ولا غرابة في أن يشترك المؤرخون في أحداث الصراع السياسي والفكري، فهم يمثلون جزءاً رئيسياً من تركيبة التيارين المتصارعين، وكانوا بمثابة وسائل الإعلام في وقتنا الراهن، خاصة وأن كثيراً منهم كانوا موظفين رسميين لدى القوى المتصارعة، وكتبوا مصنفاتهم التاريخية إما بطلب منهم، أو نتيجة انسجام مواقفهم.

وتوجهاتهم السياسية والمذهبية والسلالية مع مضامين الخطابات السياسية التي تبنتها تلك القوى، فحملت مؤلفاتهم التاريخية صفة رسمية، فكان إسهامهم في الصراع الفكري جزءاً من عملهم، وتلبية لتوجهات أطراف الصراع، حيث حملوا على عائقهم مسئولية نشر الخطاب السياسي والفكري للطرف الذي انحازوا إليه في مؤلفاتهم التاريخية، وشنوا في الوقت نفسه حملة دعائية ضد خصومهم السياسيين.

ويعد علم التاريخ من أكثر العلوم إتصالاً بالسياسة والدولة، وكثيراً ما يستخدم وسيلة من وسائل الدعوة (1). والتراث الإسلامي مليئ بالشواهد التي كان فيها التاريخ يمثل وسيلة دعوة، واداة من ادوات الصراع السياسي، وليس أدل على ذلك حين وظفه العباسيون في صراعهم مع بني أمية، حيث قاموا بنشر الشائعات التي تطعين في شخصية خلفاء بني أمية، وشجعوا المؤرخين على وضع الأخبار والرويات التي تخدم أغراضهم السياسية. ومن تلك الرويات ما ورد لدى بعض المؤرخين من أن الخليفة الأموي الوليد بن يزيد بن عبد الملك أراد الحج إلى بيت الله الحرام ليسسرب الخمر على ظهر الكعبة ، ومنها أيضاً ما روي عنه انه أستفتح فألاً في المصحف فخرج "﴿وَاسْتَفْتَحُوا وَخَابَ كُلُّ جَبَّارِ عَنِدٍ﴾ (٢) فالقي المصحف ورماه بسهم،

تهددني بجبار عنيد نعم أنا ذاك جبار عنيد إذا ما جئت ربك يوم بعث فقل يارب خرقني الوليد(T)

وقبل الحديث عن أشهر المؤرخين اليمنيين المنحازين إلى طرفي الصمراع الإمامي \_ العثماني لا بد من الإشارة إجمالاً إلى الدور الذي لعبته الطروف التاريخية والسياسية، وكذلك حالات القوة والضعف التي مرت بها القوى المتصارعة، سواءً في ظهور المؤرخين المنحازين إلى هذا الطرف أو ذاك، أوفي غزارة الإنتاج الفكري \_ الكتابات التاريخية \_ وتتوعه.

<sup>(</sup>¹) سورة إبراهيم: أية رقم ١٥.

لقد شهدت الفترة الأولى للحكم العثماني في اليمن نوعاً من السيطرة السياسية العثمانية، خاصة خلال الفترة الممتدة من سنة ١٩٥٤هـ / ١٥٤٧م وهي فترة تولي أزدمر باشا، حتى نهاية فترة الوالي حسن باشا سنة ١٠١٣هـ / ١٠٤١م، على الرغم من حالة التدهور التي شهدتها الفترة ١٩٦٤ - ١٩٧٩هـ / ١٥٥١ ـ ١٥٦٨م، إلا أن حملة سنان باشا عام ١٧٦هـ / ١٥٦٨م أعادت هيبة الدولة العثمانية في السيمن مرة أخرى.

وقد تجسدت السيطرة العثمانية على اليمن في عهد الوالي حسن باشا الذي تمكن من احتواء العناصر الثائرة من آل شرف الدين، وقضى على ثورة الإمام الحسن بن على المؤيدي في صعده.

مثلت المرحلة السابقة مرحلة القوة والسيطرة العثمانية على اليمن، انعكس ذلك على معظم مجالات الحياة السياسية منها و الفكرية.

فقد سادت ثقافة الأقوى، الذي امتلك بدوره زمام المبادرة في إدارة المصراع السياسي و الثقافي. تجلى ذلك في حركة التأليف التاريخي، حيث هيأت حالة السيادة السياسية للوجود العثماني مناخات ملائمة لظهور فئسة من المؤرخين اليمنيين، يمكن أن نسميهم "مؤرخي السلطة" إذا جاز التعبير، والذين دونوا أحداث هذه المرحلة من وجهات نظر متحيزة إلى جانب العثمانيين.

وشهدت هذه المرحلة غزارة في تأليف المصنفات التاريخية المؤيدة للعثمانيين، والتي كانت أغلبها أشبه بالموسوعات التاريخية، ولمعت خلالها أسماء كبار المسؤرخين المنحازين إلى العثمانيين أمثال عبد الله بن داعسر، والمسوزعي، و المطيب، و ابن فيروز، وعيسى بن لطف الله.

وفي الوقت الذي كان فيه الحكم العثماني في اليمن يمر بمرحلة القوة والسيطرة، كانت القوة الزيدية تمر بحالة من الضعف. وانعكس هذا سلباً على النواحي الفكرية لا سيما الكتابات التاريخية. حيث ركنت النخبة المثقفة المؤيدة للأئمة الزيدية إلى نوع من الإنكفاء على الذات، والإيمان بالأمر الواقع. وقد بدا إنتاجهم الفكري في تلك الفترة محدوداً نوعاً ما، باستثناء المؤرخين الحسن الزريقي مؤلف سيرة الإمام شرف الدين، والمؤرخ أحمد بن شايع اللوزي مؤلف سيرة الإمام الحسن بسن على المؤيدي. اللذين بجودة إنتاجهما الفكري شكلا حالة إستثنائية لركود تلك الفترة، التي

دللت عليها كتابات بقية المؤرخين المؤيدين للأئمة الزيدية، فقد كانت مؤلفاتهم التاريخية أشبه بالكراريس منها بالكتب. في حين شهدت المرحلة التي أعقبت دعوة الإمام القاسم بن محمد ٢٠٠١هـ/ ١٥٩٧م، سيادة وسيطرة أئمـة الزيديـة على الأوضاع السياسية في اليمن، حتى حققت في أخر الأمر خروج العثمانيين من اليمن سنة ٥٤٠١هـ / ١٦٣٥م. وانعكست حالة السيطرة الزيدية على مجالات الحياة السياسية منها والفكرية، وفرضت ثقافتها على تلك المرحلة، وشكلت فترة ازدهار بالنسبة للكتابات التاريخية المؤيدة للأئمة الزيدية، حيث أوجدت ظرفاً ملائماً لبروز فئة من المؤرخين المؤيدين للقوة الزيدية، ويمكن أن نسميهم "مؤرخي المعارضة" إذا جاز هذا التعبير الحديث.

لمعت خلال هذه الفترة العديد من أسماء هؤلاء المؤرخين، أمتال "السرفي، والجرموزي", الذين وجدوا في تلك الظروف فرصة مناسبة لشن حمله دعسائية شرسة ضد العثمانيين، كما تميزت هذه الفترة بغزارة الإنتاج الفكري للزيدية في مجال التأليف التاريخي، حيث دوّنت خلالها مؤلفات في تاريخ الزيدية السياسي من عهد الإمام الهادي إلى الحق يحيى بن الحسين إلى عهد الإمام المتوكل على الله إسماعيل ابن الإمام القاسم.

وما يميز هذه المرحلة أيضاً أنها لم تشهد ظهور كتابات تاريخية مؤيدة للعثمانيين بنفس المستوى الذي شهدته المرحلة الأولى، على الرغم من أن بعض مورخي السلطة عايشوا هذه المرحلة، إلا أنهم توقفوا عن الكتابة، بل أن بعضهم تراجع عن موقفه المؤيد للعثمانيين وأنضموا إلى أئمة الزيدية في صراعهم مع العثمانيين أمثال "عيسى بن لطف الله، و أحمد بن فيروز".

### المؤرخون اليمنيون المنحازون إلى جانب العثمانيين (مؤرخو السلطة): \_

ثمة فئة من المؤرخين اليمنيين إنحازت إلى جانب العثمانيين في صراعهم مع القوى المحلية بزعامة أئمة الزيدية. ولعبوا دوراً كبيراً في ميدان الصراع الفكري، يقارب \_ إلى حد ما \_ الدور الذي لعبه القادة العسكريون في ميدان المعركة، حيث دونوا أحداث تلك الفترة في مصنفاتهم التاريخية، التي عكست توجهاتهم ومواقفهم من أحداث ذلك الصراع، وأبرزوا فيها الخطاب السياسي للدولة

العثمانية، في صراعها مع القوى المحلية بزعامة الأئمة الزيدية. ومن أشهر هــؤلاء المؤرخين.

## محمد بن يحيى المطيب الزبيدي:

هو محمد بن يحيى المطيب الزبيدي الحنفي (١). صاحب كتاب "بلوغ المرام في تاريخ دولة مولانا بهرام"(٢)، أحد أشهر علماء مدينة زبيد في القرن العاشر المجري، ومفتيها على المذهب الحنفي، وإمام جامع الأشاعرة فيها (٢).

يعد المؤرخ المطيب من أكثر المؤرخين اليمنيين تحيزاً للعثمانيين، فقد تناول في هذا الكتاب جزءاً من تاريخ اليمن خلال فترة حكم الوالي العثماني بهرام باشما (٩٧٨\_ ٩٨٣هـ / ١٥٦٩\_ ٥٠٥١م)، وأبرز فيه أعمال هذا الموالي وبطولاته وإنجازاته، وغلف تلك الأعمال بهالة من المبالغات. كما برر حرب بهرام باشا على ال شرف الدين، وشن فيه حملة دعائية ضدهم.

# المطيب وكتاب التيجان الوافرة الثمن:

<sup>(</sup>١) سنشير إلى ترجمته في القسم الثاني من هذه الدراسة.

<sup>(&</sup>lt;sup>۲</sup>) لم يركز الباحث في هذه الدراسة على وصف مؤلفات المؤرخين من حيث الحجم وأماكن وجودها ، لأن ذلك يعتبر خروجاً عن مضمون الدراسة ، وأهدافها ، وللحصول على معلومات كافية حول تلك المؤلفات يمكن الرجوع إلى كتاب المؤرخون اليمنيون في العهد العثماني الأول للدكتور سيد مصطفى سالم ، وكتاب المؤرخون اليمنيون في العصر الحديث: للدكتور حسين العمري، وكتاب مصادر الفكر الإسلامي في اليمن للأستاذ عبدالله الحبشي .

<sup>(&</sup>quot;) رحج الدكتور سيد سالم في كتابه المؤرخون اليمنيون أن المؤرخ المطيب الزبيدي من علماء مدينة زبيد، ومن المدرسين فيها على المذهب الحنفي، وأنه كان إماماً وخطيباً في جامعها الكبير، فكانت المعلومات التي أوردها الدكتور سالم من باب الترجيح تتفق تماماً مع ما أورده المؤرخ الجابري فسي ترجمت المسؤرخ المطيب الزبيدي في كتابه سفينة السفر. أنظر سيد مصطفى سالم: المؤرخون اليمنيون في العهد العثماني الأول. الجمعية المصرية للدرسات التاريخية، ١٩٧١م. صحح ٥٠.

<sup>(</sup>¹) مخطوطة مصورة بالخزانة التيمورية بدار الكتب بالقاهرة تحت رقم ٢٢٨٨ تاريخ، وهي مصورة عن نسخة باريس. ومنها نسخة مصورة لدى الباحث.

الولاة العثمانيين، وهم رضوان باشا، ومراد باشا، وحسن باشا، وعثمان باشا، وسنان باشا، وسنان باشا، والمنان باشا،

وعلى الرغم من صغر حجم الكتاب إلا أنه يعد نموذجاً للكتابات التاريخية النسي تصف الأحداث بأسلوب شعري، ويبدو أن المؤرخ أعتمد على الشعر "ليسهل تداوله ونشر أفكاره، ودعايته التي تدور حول الدفاع عن الولاة العثمانيين وأعمالهم، والهجوم على أثمة الزيدية وتعديهم على ممثلي السلطة العثمانية "(١).

ولا يعرف على وجه الدقة من هو صاحب كتاب التيجان الوافرة، ولم ترد فيه أي معلومات، أو إشارات إلى ذلك ، كما لم تدون في الصفحة الأولى أي إشارة إلى أسم ناسخ المخطوطة. إلا أن ثمة استدلالات موضوعية، وشكلية يمكن استنباطها من الكتاب نفسه، وأخرى وردت في غيره، تشير إلى أن مؤلفه هو المؤرخ محمد بن يحيى المطيب الزبيدي ومن تلك الإستدلالات ما يلى: \_

# أولا: الاستدلالات الموضوعية الواردة في محتوى الكتاب:

- ذكر مؤلف كتاب التيجان سيرة سنة من الولاة العثمانيين. إلا أنه أورد تفاصيل دقيقة لسيرة خمسة منهم ، حيث ذكر تاريخ وصولهم وتقدمهم في الأقاليم اليمنية، وما والجهوه من متاعب وما قاموا به من أعمال، كما ذكر الحروب والأحداث التي دارت في عصرهم. وأطنب المؤرخ في سرد الأبيات الشعرية التي تصف كل هذه الأعمال، فقد أورد سبعين بيتاً من الشعر في سيرة رضوان باشا، وتسعة وأربعين بيتاً في سيرة مراد باشا، وثلاثة وثلاثين بيتاً في سيرة حسن باشا، وثلاثة وخمسين بيتاً في سيرة منان باشا. في حين أورد تسعة بيتاً في سيرة عثمان، وثلاثة وأربعين بيتاً في سيرة سنان باشا. في حين أورد تسعة عشر بيتاً في سيرة بهرام باشا اقتصر فيها على الدعاء له، وذكر أوصافه ومحاسنه بنوع من البائغة، ولم يذكر فيها سيرته وأعماله، أو الأحداث التي وقعت في عصره، بغوم من البائغة، ولم يذكر فيها سيرته وأعماله، أو الأحداث التي يوحي بان فخالف بذلك ما سار عليه في ذكر سيرة بقية الولاة (١٠). الأمر الذي يوحي بان المؤرخ – ربما – تعمد عدم ذكر تفاصيل سيرة بهرام باشا كما فعل مع بقية الولاة المؤرخ – ربما بعمد عدم ذكر تفاصيل سيرة بهرام باشا كما فعل مع بقية الولاة المؤرخ – ربما بعمد عدم ذكر تفاصيل سيرة بهرام باشا كما فعل مع بقية الولاة،

<sup>(</sup>¹) سيد سالم : المؤرخون اليمنيون. صــــ ؟ ٦

<sup>(&#</sup>x27;) مؤرخ مجهول : النتيجان الموافرة الثمن . قـــ ٢ ــ ١٦ .

ليفرد لهذه السيرة كتاباً خاصاً، وهو كتاب "بلوغ المرام في تساريخ دولـــة مولانــــا بهرام"(۱) الذي ألفه فيما بعد.

\_ كتاب التيجان كما هو واضحاً من عنوانه قد خصصه مؤلف للذكر سيرة رضوان باشا بن مصطفى باشا قرة شاهين، وهو أخو بهرام باشا (٢) ، والذي تولى الحكم في اليمن خلال الفترة ٩٧٢ ـ ٩٧٤هـ / ١٥٦٤ ـ ١٥٦٦م.

\_ أن مؤلف كتاب النيجان لم يقم بتأليف الكتاب في عهد رضوان باشا، لأن أخر الولاة الذين ذكر هم فيه كان بهرام باشا الذي تولى الحكم بعد خمس سنوات من رحيل أخيه رضوان باشا من اليمن. الأمر الذي يوحي بأن تأليف الكتاب قد جاء بطلب من بهرام باشا، كنوع من الوفاء والعرفان لأخيه رضوان.

\_ توقف المؤرخ عند بهرام باشا، ولم يذكر سيرة من تولى بعده حكم اليمن، وأكتفى في هذه السيرة بذكر أوصاف بهرام باشا ومحاسنه (")، وبالغ في ذلك وهده الأوصاف والمبالغات نجدها تتشابه - إلى حد كبير - مع الأوصاف والمبالغات التي أوردها المؤرخ المطيب في كتابه "بلوغ المرام" الذي خصصه لذكر سيرة بهرام باشا، والكتابان دونا أحداث الفترة الزمنية نفسها، مما يشير إلى أن مؤلف كتاب "بلوغ المرام". التيجان" عاش في نفس الفترة التي عاش فيها مؤلف كتاب "بلوغ المرام".

## ثانياً الاستدلالات الشكلية: \_\_

عند المقارنة بين كتاب التيجان، وكتاب بلوغ المرام للمؤرخ المطيب الزبيدي، نجد أن ثمة تطابق بينهما من حيث الحجم ، وعدد الأسطر ، ونوع الخط .

\_ فهما من الحجم الصغير.

\_ متوسط عدد الأسطر فيهما ما بين ١٢ \_ ١٣ سطراً في الصفحة الواحدة.

الخط الذي كتب به الكتابين يتماثل إلى درجة التطابق.

مما يوحي بأن ناسخ الكتابان يكاد يكون الشخص نفسه (٤).

<sup>(&#</sup>x27;) سيكون هذا الكتاب موضوع دراسة وتحقيق في القسم الثاني من هذه الدراسة.

 <sup>(</sup>¹) قطب الدين النهروالي: البرق اليماني. صد ١٣٧.

 <sup>(&</sup>lt;sup>r</sup>) مؤرخ مجهول : التيجان الوافرة الثمن. قــ ١٥ــ ١٦

 <sup>(1)</sup> لمقارنة الخط بين المخطوطينين أنظر ملحق رقم ١٠.

وتوكيداً لما سبق ذكره من الاستدلالات، فإن ما ورد على الصفحة الأولى من كتاب "مطالع النيران في تاريخ اليمن للمؤرخ أحمد بن يوسف بن فيروز، يعد أقوى الاستدلالات من وجهة نظر الباحث فقد كتب على الصفحة الأولى لذلك الكتاب العبارة الآتية "وتيجان الوافرة الثمن وبلوغ المرام لمحمد الزبيدي"(1). ولا يعرف من هو كاتب العبارة السابقة ومتى كتبت، إلا أنها تبدو قديمة، والخط الذي كتبت به يتشابه مع خط عنوان المخطوطة الرئيسي وخط بقية التمليكات الموجودة على نفس الصفحة. واهم ما في الأمر اقتران أسم كتاب "التيجان" مع أسم كتاب "بلوغ المرام" الذي هو فعلاً من تأليف محمد بن يحيى المطيب، وهذا يؤكد أن مسن كتب العبارة على علم ودراية بمؤلفات المؤرخ محمد بن يحيى المطيب الزبيدي.

ومن واقع الاستدلالات والإشارات السابقة يمكن القول بأن كتاب "التيجان السوافرة التثمن في تاريخ مولانا صاحب السعادة رضوان لقطر اليمن وذكر من وليه بعده بالوصف الحسن" هو من تأليف المؤرخ محمد بن يحيى المطيب الزبيدي الحنفي المتوفى سنة ١٠٠٧هـ / ١٥٩٨م.

# عبدالله بن صلاح بن داعر:

يعد المؤرخ عبدالله بن صلاح بن داود بن داعر، صلحب كتاب "الفتوحات المرادية في الجهات اليمانية" من المؤرخين المنحازين إلى جانب العثمانيين، وممن أدلوا بدلوهم في ذلك. إذ يعد كتابه الفتوحات المرادية من أهم الكتب التي تتاولت تاريخ اليمن خلال فترة الحكم العثماني الأول بشيء من التفصيل.

حيث تناول أحداث هذه الفترة من وجهة نظر منحازة إلى جانب العثمانيين خاصة في الجزء الذي خصصه لسيرة الوالي حسن باشا. ولم يختلف عن غيره من المؤرخين المنحازين إلى جانب العثمانيين في شنه حملة دعائية ضد الإثمة الزيدية.

وعلى الرغم من شهرة المؤرخ عبدالله بن داعر وكتابه الفتوحات المرادية، إلا أنه \_ على ما يبدو \_ لم يلق حظه من الترجمة والتعريف، فلا يعرف مكان وتاريخ مولده ووفاته، كما لا يعرف عن حياته إلا الشيء اليسير من المعلومات التو وردت في كتابه الفتوحات، بالإضافة إلى ما ذُكر في بعض الكتب التاريخية المعاصرة له، وما توصل إليه المؤرخون المُحدّثون.

<sup>(&#</sup>x27;) أحمد بن فيروز : مطالع النيران. الورق الأولمي الخاصة بالعنوان. أنظر ملحق رقم ١١.

فهو على ما يبدو من أسرة علمية، وتتلمذ على يديه بعض من لحق بعصره من الفقهاء والأدباء، وإن غاب ذكره في تراجمهم، إلا أن وصف المؤرخ عيسى بن لطف الله له بكلمية شيخي في حديثه عن حوادث سنة ١٩٥٢هـ/ ٥٤٥م بقوله "حدثني شيخي عبد الله بن صلاح بن داعر "(۱)، يشير إلى ما كان يحتله المورخ عبدالله بن داعر من المكانة العلمية في عصره.

وهذا يؤيد ما ذهب إليه الدكتور سيد سالم من أن المؤرخ عبدالله بن داعر من بيت علم، وممن كان له مكانه علمية في عصره بقوله "ويبدو أنه ولد في بيئة علمية [...] وربما كان كاتباً للإنشاء في ديوان حسن باشا في اليمن ، وأنه كان خطيباً في أحد مساجد صنعاء "(٢).

في حين يرى الدكتور حسين العمري أن المؤرخ عبد الله بن داعر لــيس يمنياً وانه كان حياً إلى سنة ١٠٣٠هـ /١٦٢٠م (٦)، ويبدو أن الدكتور العمري أعتمد في ذلك على ما ذكره المؤرخ نفسه بأنه وصل إلى اليمن سنة ٩٩٥هـ / ١٥٨٦م بقوله " فوصلت إليها في أول سنة خمس وتسعين وتسعمائة، فوجدتها على غير مـا فــي التواريخ المروية "(٤).

إلا أن ثمة إشارات تبين أن المؤرخ عبد الله بن داعر يمني الموطن من أهمها: \_ أن المؤرخ ابن داعر لم يذكر انتماءه إلى أي إقليم من الأقاليم حتى ننفي أنه يمني، وإن تحدث في كتابه عن سفره وتنقلاته في الأقاليم الإسلامية وسماعه عن أخبار اليمن، ووصوله إليها سنة ٩٩٥ه \_ / ١٩٨٦م ، فذلك لا ينفي أنه يمني الأصل. خاصة وأن أسباب سفره وتنقلاته تظل مجهولة. فربما انتقل من الميمن إلى بعض الأقاليم الإسلامية لطلب العلم، أو المرزق، ولا نهستبعد أن تكون العاصمة العثمانية هي ذلك المكان، والتي أثرت طبيعة الحياة السياسية فيها على شخصية المؤرخ، وانعكس ذلك على كتاباته التاريخية.

\_ ذكر المؤرخ أسمه كاملاً في مخطوطته على النحو الأتي "وبعد فيقول العبد الضعيف الملتجئ إلى عفو ربه اللطيف عبدالله بن صلاح بن داود بن علي بن

<sup>(&#</sup>x27;) عيسى بن لطف الله : روح الروح . تحقيق :إيراهيم المقحفي ، صـــ ١١٧ .

<sup>(</sup>١) سيد سالم : المؤرخون اليمنيون. صـــ ٤٠ ـــ ٢٠.

<sup>(&</sup>quot;) حسين العمري : المؤرخون اليمنيون في العصر الحديث. بيروت، دار الفكرالمعاصر، ط أولى،١٩٨٩م، صـــ٣٠ .

<sup>(</sup>أ) عبد الله بن داعر : الفتوحات المرادية . جـ ١، قـ ١.

داعر عامله الله بلطفه"(۱)، وهذا الاسم يتطابق تماماً مع أسم المؤرخ اليمنسي صلاح بن داود بن علي بن داعر المرهبي(۱) المنتمي — كما يبدو من لقبه — إلى قرية مرهبه من بلاد همدان(۱)، والذي عاصر فترة الإمام شرف الدين وأبنه المطهر وكان من خواص آل شرف الدين. مما يشير إلى وجود صلة قرابة بينهم، إذ أن المؤرخ عبدالله بن صلاح بن داعر كما يبدو هو ابن المؤرخ صلاح بن داعر.

\_ إن الفترة الزمنية التي عاش فيها المؤرخان متقاربة جداً، وهذا يعزز من احتمال وجود صلة القرابة المشار إليها سابقاً .

إلا أن ما يثير التساؤل هنا هو تجاهل المؤرخ عبدالله بن داعــر ذكــر موطنـــه، وذكر والده صلاح في كتابه ( على افتراض أنه والده ) ؟

فما يتعلق بذكر موطن المؤرخ فإن عبد الله بن داعر لا يختلف كثيراً عن غيره من المؤرخين الذين لم يذكروا بلدانهم في مؤلفاتهم، خاصة الدين لـم يترجموا لأنفسهم مثل عيسى بن لطف الله وأحمد بن فيروز وغيرهم.

\_ أما بخصوص تحاشى المؤرخ ذكر والده صلاح بن داعر على اعتبار أنه والده \_ في كتابه الفتوحات المرادية، فيبدو أنه تعمد ذلك كون والده من مؤيدي . أئمة الزيدية. وحالة المؤرخ عبدالله بن داعر تتشابه \_ إلى حد كبير \_ مع حالة المؤرخ عيسى بن لطف الله، من حيث ميل كل منهما إلى تأييد العثمانيين ومساندتهم ، والوقوف إلى جانبهم في صراعهم مع الإئمة الزيدية بتأليفهم المصنفات التاريخية التي تمجد وتمدح حكمهم.

في حين كان والداهما من المؤيدين للأئمة الزيدية، وممن أشتركوا في المصراع ضد العثمانيين، سواء في ميادين الفكر، كما هو حال المؤرخ صلاح بن داعر، أو في ميادين القتال كما هو حال لطف الله بن المطهر والد المؤرخ عيسى، والدي

 <sup>(</sup>¹) عبد الله بن داعر : الفتوحات المرادية . جــ ١، قــ ١.

<sup>(</sup>٢) سترد ترجمته ضمن مؤرخي المعارضة.

<sup>(</sup>أ) إبراهيم المقحفي : معجم البلدن. ج.. ٢، ص.. ١٤٩٦

خاص حروباً ضد العثمانيين، أنتهت بأسره وإرساله إلى استنبول مع الإمام الحسن بن على المؤيدي(١).

وبناء على ما سبق يمكن القول بأن المؤرخ عبدالله بن صلاح بن داود بن علي بن داعر مؤرخ يمني، وهو ابن المؤرخ اليمني صلاح بن داود بن علي بن داعر المرهبي. و من الذين كانت لهم مكانة اجتماعية وعلمية مرموقة في عصره، وأن حالته تتماثل مع حالة المؤرخ عيسى بن لطف الله بن المطهر.

# عبد الصمد الموزعي:

هو المؤرخ شمس الدين عبد الصمد إسماعيل بن عبد النصمد الموزعي، صاحب كتاب "الإحسان في دخول مملكة اليمن تحت ظل عدالة آل عثمان". وهو من المؤرخين الذين لم يلقو حظهم من الترجمة والتعريف في كتب التراجم (٢).

وكل ما يعرف عنه انه من مدينة موزع<sup>(۲)</sup> كما هو واضح من أسمه، أما وظيفت ه ومكان إقامته فقد أشار إلى ذلك عندما ذكر أسمه على غلاف الكتاب في عبارة مقتضبة هي "نائب الشريعة في تعز"(1). كما أشار إلى وظيفة والده بقوله "وكان المشار إليه رحمه الله [يقصد والده] من أجل العلماء معرفة وفضلا وأكملهم ذكاء وعقلاً، وكانت وظيفته التدريس له في الجامع المظفري، والمدرسة الظاهرية بتعز وكذلك منصب النيابة الشرعية في مجلس الشرع الشريف أعزه الله بها فأقام بها المشار إليه رحمه الله في وظيفة التدريس للعلم الشريف على مذهب الإمسام محمد بن إدريس"(1). وارتبط المؤرخ الموزعي بعلاقات مع العثمانيين وكان من جلسائهم وندمائهم ويبدو أن هذا الإرتباط مكنه من أن يخلف والده في نيابة الشريعة في تعز، وهي من الوظائف التي أقرتها السلطة الحاكمة.

<sup>(&#</sup>x27;) أُرسل الأمير لطف الله، وعلى بن يحيى، وغوث الدين وحفظ الدين أبناء المطهر بن شرف الدين مع الإمام الحسن بن على المؤيدي إلى أستانبول عاصمة الدولة العثمانية سنة ١٩٩٤هـ/ ١٥٨٥م. محمد المحبي: خلاصة الأثر . جــ ٢، صــ ٧٤.

<sup>(&</sup>lt;sup>†</sup>) المعلومات حول شخصية المؤرخ الموزعي شحيحة جداً ، فقد حقق الأستاذ عبدالله الحبشي كتاب الإحسمان الموزع الموزعي ، وأعاد المركز الفرنسي بالقاهرة تحقيق الكتاب ولم يذكروا معلومات حول حياة المسؤرخ اكثر مما ذكرها الدكتور سيد سالم في كتابة المؤرخون اليمنيون في العهد العثماني الأول ، والتسبي ذكرها الباحث في هذه الدراسة وهي المعلومات المتوفرة إلى الآن بين أيدي الباحثين حول شخصية المؤرخ الموزعي .

<sup>( )</sup> سيرد تعريفها في القسم الثاني من هذه الدراسة.

 <sup>(</sup>¹) سيد سالم: المؤرخون اليمنيون. صــ ٥٦.

<sup>(°)</sup> عبد الصمد الموزعي : الإحسان . صــ ٩١، ٩٢ .

وأشترك المؤرخ الموزعي في الصراع الدائر حينها بسين العثمانيين والقوى المحلية بزعامة أئمة الزيدية من آل القاسم، حيث ساند العثمانيين، وألف كتابه الإحسان لهذا الغرض. فقد ذكر أن كتابه جاء رداً للجميل الذي قدمه العثمانيون لإنقاذ اليمن من الفوضى التي سادئه خلال حكم الإئمة. وأكد المؤرخ الموزعي بأن قصده من تأليف الكتاب "تأييد الدعاء الصالح في صحائفهم [أي العثمانيون]، ولينطق بالدعاء لهم القلب واللسان، والقلم والرق والبيان، مكافأة لهم بدفعهم عنا الجوروالعدوان، وجزاء لهم بما صنعوا إلى العباد من الخير والبر والإحسان"(۱). وقد توقف المؤرخ عند حوادث سنة ١٠٣١هـ / ١٦٢١م، وهي أخر سنة في ولاية محمد باشا، ولا يعرف تاريخ وفاته.

## أحمد بن يوسف بن فيروز:

يعتبر المؤرخ أحمد بن يوسف بن محمد بن فيروز من أقل المؤرخين اليمنيين تحيزاً إلى جانب العثمانيين، ظهر ذلك في كتابه "مطالع النيران في تاريخ اليمن" الذي دون فيه تاريخ اليمن منذ دخول العثمانيين سنة ٩٤٥هـ / ١٥٣٨م، إلى سنة ٩٧٤هـ / ١٥٦٥م. فلم يشن المؤرخ حملة دعائية ضد الأثمة الزيدية من آل شرف الدين كما فعل غيره، بل اكتفى بتوجيه اللوم للإمام شرف الدين لانشغاله بالعلم وعدم محاسبته للولاة، مما تسبب في ظلم الرعية والتقصير في حقوقهم (٢).

والمؤرخ ابن فيروز مثل غيره من المؤرخين المنحازين إلى جانب العثمانيين لم يلق حظه من الترجمة، والتعريف في كتب التراجم. فلا يعرف تاريخ مولده أو وفاته، وكل ما غرف عنه من معلومات، ما أشار هو إليها في كتابه، أو تناثر في كتب التاريخ المعاصرة له والمتأخرة. فقد أشار المؤرخ في غلاف المخطوطة إلى اسمه بقوله "أحمد بن يوسف بن محمد بن فيروز أفقر عباد الله وأحوجهم إليه عامله الله بلطفه"(")، فهو ينتمي إلى أسرة آل فيروز كما هو واضح من أسمه، وهي أسرة

 <sup>(</sup>¹) عبد الصمد الموزعي: الإحسان، صـــ ١٧٠٩.

 <sup>(</sup>۲) أحمد بن فيروز : مطالع النيران . قـــ ۱۹ .

<sup>(&</sup>quot;) نفس المصدر. الورقة الأولى

من أصل كردي. احتلت مكانة علمية ودينية، واجتماعية في مدينة إب منذ عهد الدولة الرسولية (١).

والمؤرخ لم يخرج عن نهج أسلافه في ذلك، فقد كان خطيباً في الجامع الكبير بمدينة إب كما أشار إلى ذلك صاحب كتاب تاريخ دولة الترك في اليمن بقوله "وكان خطيب إب الفقيه أحمد بن فيروز يميل إلى الأتراك" (٢)، وقد عاصر أحداث الصراع بين العثمانيين وآل القاسم في مراحله الأخيرة، وأظهر موقفاً مسانداً للعثمانيين في بداية الأمر، حيث عمل على تحريض الناس على نصرة العثمانيين حيث كان يدور في أزقة مدينة إب مخاطباً العامة بآيات قرآنية يحرضهم بها على قتال ومحاربة آل القاسم (٢). كما حمل رسالة أهالي مدينة إب إلى الوالي العثماني عابدين باشا (٤) في زبيد سنة ١٠٨٨ه مرابة الأمير الحسن بن الإمام القاسم. إلا أنه لم يستمر على موقفه السابق المعادي لآل القاسم، بل تراجع عن ذلك وطلب العفو من الإمام المؤيد بالله محمد بن القاسم الذي عفا عنه.

وقد ذكر الشاعر عبدالله بن أحمد هذا الموقف بقوله

قل لابن فيروز أجزاه الإله كما ما ضر لو كنت للأشراف منتصراً أما رأيت لآل المصطفى ليدا ولست بالرجل المرهوب جانبه

جزا ثمروداً وعداداً أسواً البسشرِ كما أنتصرت لأهل الفحش والمنكر فريسطناء كمراً [.....] (ع) ولا العظيم ولا ذي السرأي والخطر

<sup>(</sup>أ) إسماعيل الأكوع: المدارس الإسلامية في اليمن. مؤسسة الرسالة عط٢ ، ١٩٨٦م، صــ ١٤١ ـ ١٤٢.

 <sup>(\*)</sup> مؤرخ مجهول: تاريخ دولة النترك في اليمن. مخطوطة مصورة على ميكروفيلم محفوظ في دار
 المخطوطات اليمنية بصنعاء قد ٣٤.

رجح الدكتور سيد سالم في كتابة المؤرخون اليمنيون . صـــ ٤٥، أن أحمد بن فيروز سني متدين من أهالي الهضية اليمنية من مدينة إب. وهذا الترجيح يتطابق مع المعلومات المــسنقاة مــن المــصادر التاريخيــة المعاصرة لفترة المؤرخ أحمد بن فيروز.

<sup>(</sup>٢) مؤرخ مجهول : تاريخ دولة النترك . قد ٢:

<sup>(1)</sup> عابدين باشا : وهو الوالي العثماني على الحبشة، وصل إلى اليمن سنة ١٠٣٧ هـ / ١٠٣١م بهدف دعـم حيدر باشا في مواجية ثورة الإمام المؤيد محمد بن القاسم، وعند وصوله إلى اليمن هم بقتل حيــدر باشـــا والي اليمن، إلا أنه تراجع واكتفى بحبسة في جزيرة كمران. وبسبب هذه المعاملة الــــيئة، كانـــت نهايــة عابدين باشا على يد رجال الوالي أحمد قانصوه باشا الذي غين خلفاً لــ حيدر باشا وذلك سنة ١٠٣٩هـ / ١٠٢٩م . سيد سالم : الفتح العثماني. صـــ ٣٩٨، ٣٩٩، ١٠٤.

<sup>(&</sup>quot;) غير واضحة في الأصل

لكن حويت خصالاً وانفردت بـــها وجــئت مبــتغياً عفــواً ومكرمــة فــابتــغوك بــما كــنت تــاملـــه

هي الثلاث كما قد جاء في الخبــر عــلى أمــان من الأســواء والكـــدر لو كانت النرك لم تلــق ســوى الــسمر

وأعيد المؤرخ بن فيروز بعد العفو عنه إلى عمله السابق إماما وخطيباً في الجامع الكبير بمدينة إب<sup>(١)</sup>.

وبقي موالياً للدولة القاسمية. ولا يعرف بالضبط تاريخ وفاته، إلا أنه عاش إلى مــــا بعد سنة ١٠٣٨ هـــ / ١٦٢٨م.

## عيسى بن لطف الله بن المطهر:

وهو المؤرخ عيسى بن لطف الله بن المطهر بن الإمام شرف الدين، صحاحب كتاب "روح الروح فيما حدث بعد المائة التاسعة من الفتن والفتوح". كان مولده في ٢٧ جمادى الأخرى سنة ٩٨٦هـ / ٣٦ أغسطس ١٩٧٨م، الستهر بعلم النحو والصرف والطب ، وبالأدب ،والشعر، وعلم الفلك. كما برع في علم التاريخ. كانت وفاته في ٢ ربيع الأول سنة ١٠٤٨هـ /١٤ يوليو ١٦٣٨م (٢).

وعُرف المؤرخ عيسى بن لطف الله بمهادنته للعثمانيين وتقربه منهم، فقد عاش في فترة سادها نوع من الاستقرار السياسي بين العثمانيين وآل شرف الدين الدنين النضووا تحت حكم الدولة العثمانية (٢). حيث سخر فكرهُ في خدمة الولاة العثمانيين، فصنف لهم المؤلفات التاريخية ومنها كتاب "روح الروح" الذي ألف تلبية لرغبة الوالي العثماني محمد باشا(٤)، وذكر فيه وصول الجراكسة إلى اليمن، وما وقع في تلك الفترة من صراعات سياسية وعسكرية بين المماليك والطاهريين، والإمام شرف الدين، وهاجم فيه الدولة الطاهرية، ومجد أعمال أجداده آل شرف الدين، كما ذكر

<sup>(</sup>أ) مؤرخ مجهول : تاريخ دولة النرك. قــــ ٢٤، ٧٤.

<sup>(&</sup>quot;) سيد سالم : نفس المرجع . ص. ٧٢ .

<sup>(\*)</sup> محمد باشا.: تولى حكم اليمن بعد الوالي جعفر باشا سنة ١٠٢٥هـ / ١٦١٦م، كان قبل تعيينه كاتباً في الديوان بمصر، وحين وصل إلى اليمن دخل في صراع مع الإمام القاسم، ثم عقد الصلح معه سنة ١٠٢٨هـ مد مد الامام القاسم، ثم عقد الصلح معه سنة ١٠٢٨هـ مد التابع مد الامام القاسم، ثم عقد الصلح معه سنة ١٠٢٠هـ مد التابع بالعمل الله تنهيز بأقامة العدل ، فقد أقام ديواناً في صنعاء للنظر في مظالم الناس ، اهتم بالعمران ومن مأثر، تجديد تعمير مسجد طلحة في صنعاء. سيد سالم : الفتح العثماني. صد ٣٨٣، ٣٨٤، ٣٨٠ ، ٣٩٢.

وصول العثمانيين، ومجد أعمالهم، وشن فيه حملة دعائية ضد ثورة الإمام القاسم بن محمد (١). وبالإضافة إلى كتاب روح الروح، فقد ألف كتاب أخر اسمه "النفحة اليمنية في الدولة المحمدية"(١).

وقد صنف الدكتور سيد سالم المؤرخ عيسى بن لطف الله ضمن المورخين المنحازين إلى جانب الأئمة الزيدية ، مشيراً إلى الظروف السياسية والتاريخية التي أحاطت بتأليف كتاب روح الروح. حيث ذكر أن تأليف الكتاب كان بطلب من الوالي العثماني محمد باشا بهدف الاستفادة من تجارب العثمانيين السابقة في مواجهة الأئمة الزيديين، في كثف أسرار تلك الشورات من شخص له دراية بذلك وهو المورخ عيسى عيسى بن لطف الله، لمواجهة ثورة الإمام القاسم بن محمد. مبيناً أن المؤرخ عيسى بن لطف الله دخل في طاعة الدولة العثمانية في وقت كانت القوة الزيدية منقسمة على نفسها، حيث كانت أسرة آل شرف الدين موالية للعثمانيين ، وأسرة آل القاسم معادية لهم . موضحاً أن المؤرخ أنتهز فرصة تكليفه بتأليف ذلك الكتاب ، فاهتم بإبراز تاريخ أسرته. مؤكداً في الوقت نفسه أن المؤرخ كان معتدلاً في ذكر العثمانيين إلى حد يلفت النظر، وأنه أطنب كثيراً في مدح الوالي محمد باشا إلى حد المبالغة التي تثير الملل. وأن المؤرخ فسر حروب أسلافه مع العثمانيين بأنها المبالغة التي تثير الملل. وأن المؤرخ فسر حروب أسلافه مع العثمانيين بأنها

وقد دعم الدكتورسيد سالم تصنيفه هذا بما ورد عند المؤرخ محمد المحبي في ترجمته للمؤرخ عيسى، فقد أشار إلى أن كتاب المؤرخ عيسى بن لطف الله كان في ظاهره للأروام، وأن المؤرخ أستفاد من علاقته بالعثمانيين ليكتب تاريخ سلفه (١٠).

والباحث لا يختلف مع الدكتور سيد سالم كثيرا فيما ذكره حول الظروف التسي أخرجت كتاب روح الروح ، وأتاحت المجال للمؤرخ عيسى بن لطف الله بأن يكتب تاريخ اليمن خلال تلك الفترة . إلا أنه لايتفق مع رأي الدكتور سيد سيالم فسي

<sup>(&#</sup>x27;) عيسى بن لطف الله : روح الروح. تحقيق :ابراهيم المقحفي ، صــــ ٧ .

<sup>(&</sup>lt;sup>†</sup>) لم ترد معلومات في كتب مصادر الفكر حول هذا الكتاب، وكل ما ذكر حوله أنه من الكتب التي ألفها المؤرخ وخصصيها لذكر محامن محمد باشا، وانه بلغ في ذلك حتى عُتب من أهل عصره على ذلك. حسين العمري: المؤرخون اليمنيون. صب ٣٢ ــ ٣٣.

<sup>(</sup>أ) سيد سالم : المؤرخون اليمنيون . صــــ ٧٦ـــ٧١ .

 <sup>(</sup>¹) نفس المرجع: صــ ٧٣.

تصنيف المؤرخ ضمن تلك الفئة من المؤرخين، و يتفق مع رأي الدكتور حسين العمري في صعوبة تصنيف المؤرخ عيسى بن لطف الله ضمن المؤرخين اليمنيين المنحازين للأئمة الزيدية (١)، بل إن الباحث يرى إمكانية تصنيف المؤرخ عيسى بن لطف الله ضمن المؤرخين المنحازين للعثمانيين للأسباب الآتية :

- \_ أن المؤرخ لم يشن حملة دعائية ضد العثمانيين في صراعهم مع أسرته مثلما, فعل مع الطاهريين، أو كما فعل بقية المؤرخين المنحازين إلى جانب الأثمة الزيدية، وإنما اكتفى بذكرهم بنوع من الاعتدال والموضوعية، معللاً أسباب الصراع بين الطرفين إلى كيد الحاسدين الحاقدين من الناس.
- أنحاز المؤرخ بشكل واضح إلى جانب العثمانيين في حربهم مع آل القاسم، وشن هجوماً على دعوة الإمام القاسم بن محمد، التي تعتبر أمتداداً لدعوات آل شرف الدين ، وحمله مسئولية ما يقع في اليمن من الفتن (٢).
- إذا كان كتابه روح الروح به نوع من التحفظ في ذكر العثمانيين وذكر أسرته، فإن احتجاج معاصريه ومعاتبتهم له على كتابه "النفحة اليمنية في الدولة المحمدية " يظهر مدى ميوله وانحيازه إلى جانب العثمانيين.

ومما سبق بدا واضحاً ميول المؤرخ إلى جانب العثمانيين، وأن تصنيفه مع المجموعة التي المجموعة التي الحازت إلى جانب العثمانيين أقرب من تصنيفه مع المجموعة التي انحازت إلى جانب أئمة الزيدية.

# المؤرخون المنحازون إلى جانب أئمة الزيدية (مؤرخو المعارضة):

مثلما انحازت فئة من المؤرخين اليمنيين إلى جانب العثمانيين، فأن فئة أخرى منهم انحازت إلى جانب أئمة الزيدية. وصنفوا مؤلفات تاريخية مجدوا فيها أعمال أئمة الزيدية حاولوا من خلالها اثبات شرعيتهم وحقهم في الحكم، كما شنوا فيها حملة دعائية ضد العثمانيين، ومن أشهر هؤلاء المؤرخين.

<sup>(\*)</sup> عيسى بن لطف الله : روح الروح. تحقيق :ابراهيم المقحفي، صــــ٥٢٢، ٢٣٣، ٢٢٠، ٢٤٠

#### الحسن بن محمد الزريقي:

هو الحسن بن محمد بن علي بن سليمان الزريقي الهمداني العنسي الهيصمي عالم ومحقق، و فقيه حافظ ، كان مولده سنة ٩٩هه / ٩٩١م، شارك في الصراع السياسي الدائر بين الإئمة انذاك، فقد كان إلى جانب الإمام مجد الدين المؤيدي (١) في صراعه مع الإمام شرف الدين، ثم تحول بعد ذلك إلى مناصرة الإمام شرف الدين سنة ٩٤٠ه / ١٥٣٣م. وتتلمذ على يده في الفقه والحديث والتفسير، ثم صار من خاصته، حيث أعتمد عليه الإمام في الكثير من الأعمال مثل توزيع الصدقات وقضاء حاجات الناس، كما كلفه الإمام ببعض الأعمال السياسية، وكان ممن حضر وشهد على وصية الإمام شرف الدين، توفى بالظفير من بلاد حجة سنة ٩٦٠ه / ٩٥٠م و ١٥٠٥م أرد).

صنف كتاباً في سيرة الإمام شرف الدين أسماه "سيرة الإمام المتوكل على الله يحيى شرف الدين بن شمس الدين "(")، ويقع الكتاب في ٣٤٤ صفحة من الحجم الكبير، ذكر فيه سيرة الإمام وكراماته، وتطرق إلى أحداث الصراع المسياسي والعسكري الذي دار بين الإمام والعثمانيين، حيث شن حملة دعائية عليهم بين فيها مظامهم، واعمالهم السيئة. كما جاء الكتاب مليئاً بالقصائد الشعرية التي تحكي أحدداث تلك المرحلة.

لم يلتزم المؤرخ بالترتيب الزمني للأحداث في كتابه أنف الذكر، حيث كان ينتقل من فترة إلى أخرى حسب أهمية الحدث، وبدا واضحاً أنه لم يدون الأحداث حال وقوعها، وإعتمد على ذاكرته في سردها وهو ما جعل الأحداث غير مرتبة زمنياً.

<sup>(&#</sup>x27;) الإمام مجد الدين المؤيدي : هو الإمام الداعي لدين الله مجد الدين بن الحسن بن عز الدين بن على المؤيدي ، إمام مجتهد مجاهد ، كانت دعوته بالإمامة سنة ٩٢٩هـ / ١٥٢٢م ، دخل في صراع مع الإمام شرف الدين ، ركن إلى الهدوء عقب هزيمته أمام الإمام شرف الدين ، كانت وفاته في صعده سنة ٤٢هـ / ٥٣٥م ، ومدة إمامته ١٤ عاماً . عبد السلام الوجيه : أعلام المؤلفين . صـــ ٥٠٠٠.

<sup>(\*)</sup> الإمام الشوكاني : البدر الطالع . جــ ٢ ، صــ ٧٨. إبر اهيم بن القاسم :طبقات الزيدية الكبرى. صنعاء، مؤسسة الإمام زيد الثقافية ، جــ ١ ، ط أولى، ٢٠٠١م ، صــ ٣٤٢، ٣٤٣.

<sup>(&</sup>lt;sup>7</sup>) ما يزال الكتاب مخطوطاً ولم يحقق إلى اليوم، ويوجد منه عدة نسخ، منها نسخة في مكتبة حمود شرف الدين في كوكبان، وأخرى في مكتبة السيد المرتضى في السر عبدالسلام الوجيه: نفس المرجع. صحب ٣٤٩. ومنها نسخه محملة على قرص مدمج (C.D) محفوظة في مؤسسة الإمام زيد الثقافية بصنعاء وهي النسخة التي استخدمها الباحث .

كما أنه لم يستكمل سيرة الإمام شرف الدين، لأن وفاته كانت سينة ٩٦٠هـ / ١٥٥٧م، في حين كانت وفاة صاحب السيرة بعده بخمس سنوات ٩٦٥هـ ١٥٥٧م ويعد كتاب المؤرخ الزريقي مصدراً أساسياً لسيرة الإمام شرف الدين ، فهو حسب علمي الكتاب الوحيد الذي دونت فيه سيرة الإمام من قبل أحد مؤرخي عصره، والذي كان على اطلاع واسع بمجريات الأحداث وممن شارك فيها. كما انفرد كتاب مؤرخنا دون غيره حسب علمي بنشر مراسلات الإمام مع السلطان العثماني سليمان القانوني، وكذلك مراسلاته مع والي مصر العثماني داود باشا، وهو ما جعل الكثير من المؤرخين الذين جاءوا من بعده يعتمدون على كتابه. أمثال عيسسى بن لطف الله، و يحيى بن الحسين، وأحمد بن محمد الشرفي، ومحمد بن إسراهيم بن المفضل (١)

## أحمد بن شائع اللوزي:

هو أحمد بن شائع اللوزي الدعامي، وصفه صاحب كتاب مطلع البدور بقوله "الفقيه العارف أحمد بن شائع اللوزي رحمه الله كان عابداً، وكان يسكن مدينة تلا، منزله بجوار المدرسة [...] لم يبايع الإمام القاسم رضي الله عنه لعدم يأسمه من الإمام الحسن بن على بن داود عليه السلام "(٢).

درس أحمد بن شايع في مدينة ثلا، وكان من اتباع الإمام الحسن، وصنف كتاباً في سيرته أسماه "سيرة الإمام المؤتمن المحيي للشرائع والسنن الداعي إلى الله في أرض اليمن الولي بن الولي الناصر لدين الله الحسن بن علي سلم الله عليه" أرض اليمن الولي بن الولي الناصر لدين الله الحسن وحروبه ضد العثمانيين والقبائل المناصرة تناول فيه مراحل دعوة الإمام الحسن، وحروبه ضد العثمانيين والقبائل المناصرة لهم، وهاجم في كتابه أمراء آل شرف الدين الذين ساندوا العثمانيين، كما شن حملة دعائية ضد العثمانيين، شرح فيها أعمالهم التي تخالف الشرع.

وفي الوقت نفسه بين مكانة وأحقية الإمام الحسن بن على المؤيدي في الإمامية وحث الناس إلى الالتفاف حوله ومناصرته. وضمن المؤرخ في كتابه الكثير من

<sup>(&#</sup>x27;) نقل هؤلاء المؤرخون الكثير مما ورد عن الزريقي في كتبهم، وأشاروا إلى ذلك بذكر مصدر النقل. ;

<sup>(&</sup>lt;sup>۱</sup>) أحمد بن صالح بن أبي الرجال : مطلع البدور ومجمع البحور. مخطوطة مصورة بمركز الدراسات والبحوث اليمني، تحت رقم ۷۰، ۹۵۲. جــــ ، قــــ ۱ .

<sup>(&</sup>quot;) أحمد اللوزي : سيرة الإمام الحسن بن علي . قــــ ١.

كرامات الإمام الحسن التي شاعت في عصره بين الناس، وكنان محل انتقاد معاصريه من المؤرخين الذين وصفوها بأنها نوع من الخرافة الغرض منها كسب الأنصار (۱).

ويعد كتاب المؤرخ اللوزي من حيث الحجم من اكبر الكتب التي ألفت خلال الفترة التي سبقت دعوة الإمام القاسم ووصلت إلينا، حيث يقع الكتاب في حدود ٥٠ ورقة من الحجم المتوسط . دون فيه الأحداث التاريخية من سنة ٩٨٦هـ ٩٧٥ م، وهي بداية دعوة الإمام الحسن، وأنتهى بحوادث سنة ٩٩٣هـ / ١٥٨٥م وهي سنة نفى الإمام إلى استانبول.

## صلاح بن داعر المرهبي:

هوصلاح بن داود بن علي بن داعر (۱)، ذكره صاحب مطلع البدور بقوله "الفقيه الماجد فخر الكتّاب أوحد المؤرخين صلاح بن داعر المرهبي (۱)، كان عالما مُتبحراً في أنواع من العلم، اشتهر بالتنجيم، حتى يظن بعض الناس أنه محصوله من العلم وليس كذلك، إلا أنه برع في العلم [...] ووضع تاريخاً لأيامه ولعله لم يتمها لانًا لم نعرف منه إلا كراريس، وهي لأيام الإمام المتوكل على الله يحيى شرف الدين عليه السلام خاصة جعله على الأيام، وكان من أعيان الوقت، وقد أثنى عليه السيد عيسى بن لطف الله وغيره من المطلعين على تاريخه (۱).

<sup>(</sup>¹) سترد معلومات مفصلة حول هذه الأنتقادات في الفصل الرابع من هذه الدراسة، في الجزء الخاص بتوظيف السند الغيبي في خدمة الأغراض السياسية.

<sup>(&</sup>lt;sup>†</sup>) هكذا سمى المؤرخ نفسه في كتابه الذي ألفه في سيرة الإمام شرف الدين بقوله "يقول العبد الفقير إلى عفو السميع البصير الراجي رحمة ربه الرحيم الغافر اللطيف القاهر صلاح بن داود بن على بن داعر تجاوز الله عن فرطاته". صلاح بن داعر : سيرة الإمام شرف الدين . صنعاء ، المكتبة الغربية بالجامع الكبير، مجموع رقم ٣٦ سن .صحح 71 إلى ٣١٧ ، صحح 70.

<sup>(\*)</sup> المرهبي نسبة إلى مرهبة وهي قبيلة من بلاد همدان. إبراهيم المقحفي : معجم البلدان . صــ ١٤٩٦. وقد ورد هذا اللقب في أسم المؤرخ لدى الكثير من المؤرخين أمثال " محمد بن إبراهيم بن المفضل : السلوك الذهبية . صــ ١٩٦ ، ٢٢٤ ،أحمد الشرفي : اللآلئ المضيئة : جــ ٣ ، صــ ٩٤، وكثيراً ما ترددت أسماء أشخاص كانوا من خاصة الأمام شرف الدين والإمام القاسم يحملون نفس اللقب ، وهو ما يؤكد أن المؤرخ ينتمي إلى نفس القبيلة وهذا يعزز ما ذهب الباحث إليه من أن المؤرخ عبدالله بن صلاح بن داعر يمنى الموطن هو ابن المؤرخ صلاح بن داعر.

 <sup>(</sup>¹) أحمد بن أبي الرجال : مطلع البدور . جــ١، صـــ ٢١٧ - .

ولا يُعرف تاريخ مولده أو وفاته، وكل ما يُعرف عن حياته أنه كان حياً إلى سنة ولا يُعرف الدين ومن المقربين إليه، وله الكثير من الأشعار التي قالها في مدح الإمام وابنه المطهر، وصف فيها صراعهم مع العثمانيين (٢)، ودعا الناس من خلالها إلى الالتفات حول الإمام ومناهضة العثمانيين.

كما شارك في أحداث الصراع السياسي بين الأئمة الزيدية والعثمانيين، وذلك حين تولى سفارة المطهر إلى العثمانيين أكثر من مرة، فقد كان ضمن الوفد الذي أرسله المطهر للتفاوض مع أزدمر باشا لإتمام صلح سنة 900ه - 900 - 900 وكان ضمن أعيان الدولة الذين أرسلهم المطهر إلى مدينة تعز لمقابلة مصطفى باشا النشار (1). لشرح موقف المطهر ومطالبه من الدولة العثمانية (1). ولم يكتف المؤرخ بنلك المشاركات، بل أنه خاض غمار الصراع الفكري الذي دار بين المؤرخين المنحازين لأطراف الصراع السياسي، حيث كتب كراريس دون فيها سيرة الإمام شرف الدين وصراعه مع الطاهريين، شرف الدين. وأبتدأ السيرة بذكر دعوة الإمام شرف الدين وصراعه مع الطاهريين، ثم انتقل إلى الحديث عن صراعه مع العثمانيين (1). وكراس المؤرخ لا تتجاوز عدد

<sup>(&#</sup>x27;) محمد عيسى صالحية : المخطوطات اليمانية في مكتبة على أميري ملَّت ــ بأستانبول . بيروت، دار الحداثة للطباعة والنشر، ط أولى ، ١٩٨٤ م ، صـــ ١٧.

<sup>(&</sup>lt;sup>\*</sup>) وردت الكثير من القصائد الشعرية للمؤرخ صلاح بن داعر في كتب التاريخ منها ما ورد في كتاب السلوك الذهبية : للمؤرخ إبراهيم بن المفضل . صـــ ٢٢٤ ، وفي كتاب اللآلئ المضيئة : للمؤرخ الشرفي . جــ ٣ ، قــ ٩٤ . للمزيد من المعلومات عن دور صلاح بن داعر أنظر ترجمته في هذه الدراسة .

<sup>(&</sup>lt;sup>\*</sup>) كان الوفد مكون من السيد عماد الدين يحيى بن الحمن المؤيدي ، وصلاح بن داعر المرهبي. عيمى بن لطف الله : روح الروح .نشر / إبراهيم المقطفي، صـــــــ ١٣٣.

<sup>(\*)</sup> مصطفى باشا النشار: كان سراجاً في الجيش العثماني عند دخول مصر، ترقي في الوظائف إلى أن أصبح كاشفاً بمصر، وتولى أمارة الحج لعدة مرات، اشتهر باسم النشار لأنه كان ينشر ــ يقطع ــ اللصوص وقطاع الطرق إلى نصفين ويجعلهم عبرة لمغيرهم، عين والياً على اليمن سنة ٤٢ههـ/ ١٥٤٠م، وأستمر في ولايته حتى سنة ٤٢ههـ/ ١٥٤٠م. قطب الدين النهرواللي: البرق اليماني. صـــ ٩٤٠٠م.

 <sup>(\*)</sup> كان الوقد المرسل إلى مصطفى باشا مكون من صلاح بن داود بن داعر مو الحسن بن محمد الهادي.
 عيسى بن لطف الله : نفس المصدر . صـــ ۱۶۲.

<sup>(&</sup>lt;sup>†</sup>) أشار الدكتور محمد صالحية في كتابه المخطوطات اليمانية في مكتبة على أميري ، إلى مخطوطة بعنوان " رسالة في تاريخ اليمن " للمؤرخ صلاح بن داود بن داعر ، ثم أشار في الهامش إلى أن نسخة المخطوطة الموجودة في المكتبة الأصغية تنسب إلى المؤرخ عبد الله بن صلاح بن داعر .

أوراقه ١٢ورقة، لخص فيه حوادث اليمن من سنة ٩٠٧هــ / ١٥٠١م إلى سنة ٩٦٤هــ / ١٥٥٦م<sup>(١)</sup>.

## أحمد بن محمد الشرقي:

هو أحمد بن محمد بن صلاح بن محمد المعروف بالشرفي. كان مولده سنة ٩٧٢هـ / ١٥٦٤م ولا يعرف مكان مولده ويرجح أن يكون في بلاد الشرف (٢). طلب العلم ورحل من أجله إلى العديد من الهجر والمدن، وتتلمذ على يد كبار علماء عصره أمثال الإمام القاسم بن محمد، ووصل إلى درجة الاجتهاد. عاصر قيام الدولة القاسمية ، وكان من أعيان الإمام وأحد ولاته، تتقل معه أثناء دعوته، وعايش الكثير من الأحداث، واطلع على عدد كبير من مراسلات الإمام مع القبائل، وأرفق معظمها في الجزء الثالث من كتابه اللآلئ المضيئة.

شغل العديد من الوظائف منها الإفتاء والتدريس في صنعاء، أنتقل إلى هجرة معمرة (<sup>۳)</sup> في أيام الإمام المؤيد محمد بن القاسم، وأستقر بها حتى وفاته، وقد سخر معظم حياته للتدريس والتأليف وإحياء علوم الدين. وتتلمذ علي يده الإمام المؤيد محمد بن القاسم، وقدعرف عن صاحب السيرة التقشف والورع والصلاح، كانت وفاته سنة ١٠٥٥ هـ / ١٦٤٥ م (<sup>3)</sup>.

ويعد المؤرخ الشرفي من أشهر علماء عصره وله مصنفات كثيرة في العديد من العلوم، إلا أن كتاب" اللآلئ المضيئة في أخبار الأئمة الزيدية "هو ما اشتهر به المؤرخ ، حيث يعد موسوعة في التاريخ السياسي للزيدية في السيمن. والكتاب المذكور عبارة عن شرح لقصيدة البسامة لابن الوزير (ع)، ويتألف الشرح من ثلاثة

 <sup>(&</sup>lt;sup>T</sup>) بلاد الشرف: منطقة جبلية شمال غرب مدينة حجة، وتشمل حالياً عدة مديريات منها المحابشة، الشاهل،
 القُفل، كحلان الشرف، المفتاح، أسلم. إبراهيم المقحفي: معجم البلدان. جـــ ١، صـــ ٨٦٠.

 <sup>(&</sup>lt;sup>\*</sup>) هجرة معمرة : نقع في بلاد الأهنوم شمال غرب اليمن في منطقة بني عوف. إسماعيل الأكوع : هجر العلم، جــــ، صــــ ٢٠٨٤.

<sup>(\*)</sup> سلوى المؤيد : دراسة وتحقيق الجزء الثاني من اللآلئ المضيئة في أخبار الأنمة الزيدية . رسالة ماجستير غير منشورة ، جامعة صنعاء ، ٢٠٠٢ م ، صـــ ٢ ــ ٣.

<sup>(°)</sup> قصيدة البسامة هي المسماة بالقصيدة المضيئة في سيرة الأنمة الأخيار" وهي من نظم العلامة صارم الـــدين ابر اهيم بن محمد الوزير المتوفى سنة ١٤٩هــ / ١٥٠٨م أرخ فيها للإئمة الزيدية إلى ســـنة ٩٠١هــــــ/=

أجزاء. خصص المؤرخ الجزئين الأول والثاني لشرح بسامة ابس السوزير النسي تنتهي بذكر أخبار الدولة الرسولية. والجزء الثالث خصصه لسشرح ذيل البسامة للعلامة داود بن الهادي<sup>(۱)</sup>، والذي تناول فيه ذكر دولة بني طاهر وأخبار الأنمسة المعاصرين لهم، ودولة المماليك في مصر، والدولة العثمانية وسلاطينها في عصره، وتوسع في سيرة الأئمة المعاصرين لها. وبعد ذلك شرح قصيدته النسي أرخ فيها للإمام القاسم بن محمد وابنه المؤيد، وجزء من سيرة المتوكل على الله إسماعيل، ويقع الجزء الثالث هذا في حوالي ٥٠٠ ورقة (٢).

جاءت كتابة المؤرخ الشرفي متأثرة بالأوضاع السياسية التي عايشها، فقد أتاحت له فرصة خروج العثمانيين، وقيام الدولة القاسمية أن يتناول التاريخ من جانب واحد حيث أظهر تحيزه الشديد إلى جانب الأئمة الزيدية.

والجدير بالذكر أن المؤرخ المطهر الجرموزي أعتمد في كتابه النبذة المشيرة على كتاب المؤرخ الشرفي، عند تناوله الإمام القاسم، والإمام المؤيد محمد بن القاسم.

### المطهر بن محمد الجرموزي:

هو المطهر بن محمد بن أحمد بن عبدالله الجرموزي، ينتمي إلى أسرة هاشمية سكنت في هجرة بني جرموز<sup>(۱)</sup>، والتي استقى لقبه منها. كان مولده سنة محمد منال حظاً وافراً من العلم القرابة أسرته من الأسرة

<sup>=</sup> ١٤٩٥م في نحو ٢٤٠ بيتاً من الشعر، وحظيت القصيدة بإهتمام العلماء فمنهم من شرحها، ومنهم مسن ذيلها ، ومنهم من جمع بين الأمرين ومنهم من ذيلها ولم يشرحها وأقتصر على شرح مسا ذيلسه. سسلوى المؤيد : دراسة وتحقيق الجزء الثاني من اللآلئ المضيئة. صسد ١١.

<sup>(</sup>۱) داود بن الهادي :هو داود بن أحمد بن الهادي بن أحمد بن المهدي بن الإمام عز الدين بن الحسن الهدوي . كان مولده عام ٩٨٠هـ / ١٩٧٢م، كان إماماً في العربية والفقه ، له شرح على كتاب الأساس للإمام القاسم، وذيل على بسامة صارم الدين في التاريخ ، كانت وفاته سنة ١٠٣٥هـ / ١٦٢٥م. إبراهيم بن القاسم: طبقات الزيدية الكبرى . تحقيق :عبد السلام الوجيه، جـ ١، صــ ٣٣٤. الإمام الشوكاني : البدر الطالع . جـ ١٠صـ ٢٤٦.

<sup>(</sup>۲) سلوى المؤيد : المرجع نفسه. صـــ ؛ ۱.

<sup>(&</sup>lt;sup>7</sup>) هجرة بني جرموز : من قرى مديرية بني الحارث شمال صنعاء على بعد ٢٥ كم ، أول من سكن هذه القرية من الأشراف أسرة من أبناء يوسف بن المرتضى، يعود نصبهم إلى الحسن بن على بن أبي طالب. ابراهيم المقدفى : معجم البلدان . جــ ١ ، صــ ٢١٩ .

القاسمية \_ فصار عالماً وفقيها، ومؤرخاً، وسياسياً، وأديباً. عاصر قيام الدولة القاسمية، وشارك في أحداثها ووقائعها، وحظي بمكانة مرموقة لدى آل القاسم، و تقلد العديد من المناصب الوظيفية، العسكرية منها والسياسية، ومنها توليه قيادة الجيوش في العديد من المعارك التي خاضها آل القاسم ضد العثمانيين، وحضر الكثير من اتفاقيات الصلح التي أبرمها الأئمة مع العثمانيين، كما تم تعيينه حاكماً لمناطق وصاب، وبلاد آنس، وعتمة التي بقي حاكماً عليها حتى وفاته في قرية سماة سنة ٧٧٠ هـ/ ١٦٦٦م(١).

ويصنف الجرموزي بأنه من أشد المؤرخين اليمنيين تعصباً وتحيزاً في كتابته التاريخية إلى جانب أئمة الزيدية. ويبدو أنه قد تاثر في ذلك بتنشئته وحياته العملية، فهو زيدي بالوراثة، وتربى في كنف أسرته الزيدية المشهورة بالعلم، والمرتبطة بعلاقات قوية بالأسرة القاسمية. كل ذلك جعل من ولائه خالصاً لآل القاسم، ظهر ذلك في كتاباته التاريخية. التي دون فيها سيرة ثلاثة من أئمة آل القاسم، وهي "النبذة المشيرة إلى جمل من عيون السيرة"(١)، جعلها في سيرة الإمام القاسم بن محمد، و "الجوهرة المنيرة في جمل من عيون السيرة"(١) جعلها في سيرة الإمام المؤيد محمد بن القاسم، و"تحفة الأسماع والأبصار بما في السيرة المتوكلية من غرائب الخرموزي كما وصفها الدكتور سيد سالم أشبه ما تكون بي" الكتب الدعائية التي تصدر ها الحكومات، والهينات للإعلان عن أعمالها، لرفع شأنها أمام الحكومات الأخرى، أو أمام رعاياها"(٥).

<sup>(&</sup>lt;sup>۱</sup>) حُقق الكتاب من قبل الأستاذ عبد الحكيم الهجري في أطروحة دكتوراه غير منشورة. جامعة صنعاء عام .٢٠٠٤ م .

<sup>(&</sup>lt;sup>۳</sup>) حُقق الكتاب من قبل الأستاذة أمة الملك الثور في أطروحة دكتوراه غير منشورة في جامعة صنعاء لـ عام ٢٠٠٥ م .

 <sup>(\*)</sup> حقق الكتاب من قبل الأستاذ عبد الحكيم الهجري في رسالة ماجستير في جامعة صنعاء ، عام ٢٠٠١م.

<sup>(°)</sup> سيد سالم : المؤرخون البمنيون . صـــ ٧٧ .

وتمثل مؤلفات الجرموزي تجسيداً لحالة السيطرة والتسيد للإئمة الزيدية على مجريات الأحداث السياسية والعسكرية والفكرية، ومنها حركة التأليف التاريخي التي شهدتها اليمن في تلك الفترة. خاصة خلال فترة الإمام المؤيد بالله ، والتي يمثل المؤرخ الجرموزي رمزاً من رموزها.

## علي بن المهدي بن الهادي النوعة وكتاب تاريخ دولة الترك في اليمن:

يعد كتاب تاريخ دولة الترك في اليمن (١)، من المؤلفات التاريخية التي تتاولت سيرة أئمة وأمراء آل القاسم. فقد بدأ الكتاب بذكر ما وقع من أحداث في فترة الإمام الحسن بن علي المؤيدي، ثم ما وقع من أحداث في عهد الإمام القاسم والإمام المؤيد، وركزت معلومات الكتاب على الأعمال السياسية، والعسكرية التي قام بها الأمير الحسن بن الإمام القاسم (٢) في المناطق الوسطى من اليمن خلال توليه قيادة الجيش المحارب للعثمانيين، وانتهى بذكر حوادث سنة ١٠٥١ هـ / ١٦٤١م.

والكتاب يمثل نموذجاً للمؤلفات التاريخية التي شنت حملة دعائية ضد العثمانيين للتشهير بهم وبأعمالهم. فقد ذكر المؤرخ الكثير من تلك الأعمال وأكد أن أهل اليمن لم يكونوا يعرفونها من قبل، مبيناً فيه ظلم العثمانيين وبشاعة حكمهم، مظهراً تحيزه وحبه لآل البيت من آل القاسم. وقد وصف الدكتور سيد سالم مؤرخ الكتاب بقوله والمؤرخ يعد نموذجاً لمؤرخي السيّر الذين يكلفون من قبل أحد الحكام بكتابة سيرة الأجداد والأباء لتدعيم الحكم القائم، وتثبيت أركانه (٢). وأشار إلى أن تأليف كتابه هذا كان بتكليف من أحد السادة، ورجح أن الأمير الحسن بن الإمام القاسم ربما

<sup>(&</sup>lt;sup>†</sup>) الحسن بن الإمام القاسم بن محمد: كان مولده في شعبان سنة ٩٩٦هـ / يونيو ١٥٨٧م ، تلقى العلم على يد والده، ومشائخ عصره ، وتفرغ للجهاد مع والده ، ونال من الأثراك ما لم ينله أحد ، أسر في عهد والده وحبس في صنعاء ، وتمكن من الهرب، وعاد لحرب الأثراك حتى اخرجهم من اليمن - أسس حبصن الدامغ في بلاد ضوران سنة ١٠٠٠هـ / ١٦٣٠م ، وبناه وأجرى إليه المياء ، وأستقر فيه حتى وفاتم في شوال صنة ١٠٤٨هـ / فبراير ١٦٣٠م ، الإما الشوكاني : البدر الطالع . جـ ١ ، صـ ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ محمد المحبى : خلاصة الأثر . جـ ٢ ، صـ ٣٩٠.

<sup>(&</sup>quot;) سيد سالم : نفس المرجع، صد ٨٦ .

يكون هو من كلف المؤرخ بتأليف ذلك الكتاب، لأن المؤرخ أطسال الحديث عن الأمير الحسن بشكل ملحوظ (١).

هذا ما يتعلق بالكتاب أما المؤلف نفسه فما زال مجهول حتى يومنا هذا حيث لم يرد ذكر لاسمه داخل الكتاب، وكل ما ذكره المؤرخ عن نفسه وأسرته، أنه ابن المهدي بن الهادي، دون أن يذكر بقية أسمه، وأن والده كان من المقربين من آل القاسم، وممن اطلع على أحداث تلك الفترة، وشارك في صنعها. كما ذكر بأنه أعتمد على رواية والده في الكثير من مادة هذا الكتاب بقوله "استندت فيما لم أعاينه إلى رواية والدي السيد المهدي بن الهادي رحمه الله، فأنه ممن شهد معظم المواقسيف والخطوب، ودارت عليه رحى تلك الوقائع والحروب"(٢).

هذا ما ورد من معلومات عن المؤرخ ووالده في الكتاب -

وقد سعى الباحث إلى معرفة شخصية المؤلف من خلال التعرف على شخصية والده التي تردد ذكرها في الكثير من الحوادث، وتمكن بالفعل من التعرف على شخصية شخصية والد المؤرخ، وذلك حين قارن بين نص إحدى الحوادث التي وردت عند المؤرخ، وأشار فيها إلى مشاركة والده في صنعها، وبين ما ورد عنه غيره من المؤرخين حول نفس الحادثة.

فقد ذكر المؤرخ في الورقة ٥٩ من كتابه "تاريخ دولة الترك في اليمن" ما رواه والده من خبر الصلح بين الأمير الحسن بن القاسم و حيدر باشا<sup>(۱)</sup> سنة ١٠٣٨هـ / ١٦٢٨م، وتكليف الأمير الحسن له لقبض المال المتفق عليه من حيدر باشا بقوله "قال السيد المهدي: أرسلني الحسن لقبض ما تم عليه الصلح، وهـ و سـ بعون ألـ فحرف (٤)، فدخـات إلى المخا، ونصب لـي كـ رسي وأقـام لـي الأتـراك .

<sup>(</sup>أ) مؤرخ مجهول : تاريخ دولة النرك . قـــ ١

<sup>(&</sup>lt;sup>7</sup>) حيدر باشا: عُين والياً على اليمن سنة ١٠٢٤هـ / ١٦٢٤م ، عُرف عنه البطش والتخبط الصياسي فقد أقدم على قتل مجمد بن سنان باشا الكخيا حال وصوله إلى اليمن ، كما ساعت سمعته بين الأهالي بسبب شربه للخمر وحبه للهو ،حُبس في جزيرة كمران بأمر من عابدين باشا سنة ١٠٣٨هـ / ١٦٢٨م ، حكم ولاية اليمن من بعده الوالي أحمد قانصوه باشا ، سيد سالم : الفتح العثماني . صد ٢٩٣، ٢٩٨.

<sup>(&#</sup>x27;) الحرف : عملة نقدية تحاسية ويصل صرف الريال من هذه العملة إلى عدة ألاف. الموسوعة اليمنية. جــ، ، صـــ ٣٠٣٨.

سماطين (١)، وأخرجوا ليّ البر (٢) فكنت آخذ النفيس، وأرمي بالخسيس، فتحاملوا و اغتاظوا، وكتبوا إلى الحسن، فأجاب عليهم، أن العمل على السيد، ثم قال الحسن لأصحابه : فَعَل السيد هذا عندي خير مما يجئ به "(٦).

وقد أورد المؤرخ الجرموزي هذه الحادثة، وما وقع فيها من قبض المال المتفق عليه بين الأمير الحسن وحيدر باشا بقوله "أرسل مولانا الحسن رحمه الله للسيب المهدي بن الهادي النوعة لقبض مال الصلح [...] في المخا، فتحكم فيهم في التقويم والتبديل، وأسمعهم ما لا نحبه، فخفنا عليه من شدتهم، فأرسلنا إليه سراً، أن اقسبض ما أعطوك، فلم يفعل، بل تحكم فيهم أكثر، فأعدنا عليه أخرى، فكان الجواب أن أول من يقتلون أنا وأنتم القاهرون فدعوني وإياهم" (أ).

وعند مقارنة ما ورد في النص المؤلف المجهول ونــص المــؤرخ الجرمـوزي يتضح الأتى : \_

- أتفق المؤرخان على أن من تولى سفارة الأمير الحسن إلى حيدر باشا هو
   السيد المهدي بن الهادي.
- \_ أضاف المؤرخ الجرموزي لقب "النوعة" إلى أسم السيد المهدي بن الهدادي، و بذلك أميط الغموض عن شخصية السيد المهدي \_ والد المورخ \_ وأصبحت شخصيته معروفه الآن، فهو السيد المهدي بن الهادي بن علي اليوسفي المعروف بالنوعة (٥). وهو من الشخصيات العلمية والسياسية المرموقة، ومن الذين تولوا العديد من المناصب السياسية في عهد آل القاسم، كما شارك أحداث تلك المرحلة.

<sup>(`)</sup> السماط: البساط الذي يفرش لنناول الطعام.

 <sup>(</sup>¹) البر : القمح. مطهر الأرياني: معجم الألفاظ. صــ ٦٣.

<sup>( ٔ )</sup> مؤرخ مجهول : تاريخ دولية النترك . قـــ ٩ ؛

<sup>(°)</sup> هو المهدي بن الهادي بن علي بن أحمد بن محمد بن سليمان اليوسفي الملقب بالنوعة، عالم وفقيه ومؤرخ صنف في التاريخ كتاب أسماه الإقبال ، ولاه الأمير الحسن بن القاسم على منطقة ذي السفال، واستمر واليا عليها في أيام الإمام لمؤيد بالله محمد بن القاسم، جمع ثرو تطائلة، وعرف ببسطة يده في أنفساق الأمسوال، عمر لكثير من العمائر في بيوت الله في اليمن الأسفل والشام، عزله الإمام المتوكل على الله إسلماعيل، وعين مكانه الأمير أحمد بن الحسن. عاد المهدي إلى بلده ساقين في صعده، ودعا إلى نفسه بالإمامة حسين اضطربت أمور عمال الإمام المتوكل في بلاد صعده، ثم تراجع عن دعوته. صادر الإمام المتوكل ثروته ثم أعادها إليه بعد أن أك للإمام بأنه جمعها من غلة أمواله التي اشتراها أيام الحسن. قدم ما يقارب ثلاثة

هذا ما يتعلق بشخصية والد المؤرخ، أما شخصية المؤرخ نفسه فإن الباحث قد حاول بمجهوده المتواضع، وبما توفر لديه من معلومات وضع فرضية حول شخصية المؤرخ. حيث رجح أن مؤلف كتاب تاريخ دولة الترك في اليمن هوعلي ابن الهادي بن المهدي النوعة مستنداً في ترجيحه هذا إلى الأتي: –

اولاً: لم يرد في كتب التراجم والطبقات \_ حسب علمي \_ أي ذكر لأسم أحد مـن ِ أبناء الهادي بن المهدي غير ابنه علي.

ثانياً: كان علي من الشخصيات الأدبية والعلمية في عصره، وهو ما يخوله أن يكون مؤرخاً. فقد وصفه المؤرخ زبارة في ترجمته له بقوله "السيد العلامة السرئيس على بن المهدي بن الهادي بن علي بن احمد [...] كان سيداً عارفاً واميراً ماجداً"، وأورد زبارة في ترجمته تلك قصيدة للشيخ محمد بن حسين المرهبي، وهي قصيدة رثائية بينت ما كان يتمتع به علي بن الهادي من علم وادب، منها هذه الأبيات.

لا تلمني عن البكاء في الرسوم \*\* ما أنا في مبادئ التعليم لست بالصادق النصيحة عندي \*\* في حديث يا عاذلي أو قديم إن حزني على جمال المعالي \*\* لعظيم وازن ذاك العظيم عالم بالبيان والنحو والصرف \*\* وفن المنشور والمنظوم لا تقل فيه بحر العلم ولكن \*\* قل جمال الأنام بحر العلوم (١)

تالثاً: كان علي بن الهادي من الشخصيات السياسية المرموقة، فقد تولى حكم بلاد خولان بن عامر في عهد الإمام المتوكل على الله اسماعيل سنة ١٠٨٣ هـ /

<sup>=</sup>الف ريال هبة منه للإمام المتوكل على الله إسماعيل الذي قبلها لما عرفطية نفسه ببذلها له. كانت وفاته سنة ٢٧٠ هـ/ ١٦٦١م وقبر في بلدة ساقين بصعده. المطهر الجرموزي: تحقة الأسماع والأبـصار. تحقيق : عبد الحكيم الهجري، صــ ١٩٩. عبد الإله الوزير: طبق الحلوى وصحاف المن والسلوى. تحقيق : محمد جازم، مركز الدراسات والبحـوث اليمني، صنعـاء، ط أولــي، ١٨٥م، صـــ ١٨٠ ـ ١٨١. إسماعيل الأكوع : هجر العلم . جــ ٢، ٢٧٨، عبدالسلام الوجيه : أعلام المؤلفين الزيدية . صـــ ١٥٠١.

<sup>(&#</sup>x27;) محمد بن محمد زبارة: نشر العرف لنبلاء اليمن بعد الألف. صنعاء، مركز الدراسات البحوث البمني، ط الثانية، ١٩٨٥م، جد ٢ ، صدر ٢٨٦.

١٦٧٣م (١)، كما تولى بعد ذلك كثيراً من البلاد، ومنها كما يبدو بـــــلاد ذي السفسال، لأن له ذريــه بهـا باقية إلى اليوم (٢).

رابعاً: كانت وفاته سنة ١١٠٨هـ / ١٦٩٦م وهي فترة مقاربة للفترة التي عـاش فيها مؤلف الكتاب، الذي كان حياً حتى سنة ١١٠٠هـ / ١٦٨٨م، فقـد نكـر أحداث وقعت في هذه السنة بقوله "وفي وقتنا هذا سنة ألف ومائة قد صارت بلدان اليمن الأسفل ..."(٣).

777995

ومن واقع الاستدلالات السابقة يرحج الباحث أن صاحب كتاب "تساريخ دولسة الترك في اليمن" هو علي بن المهدي بن الهادي بن علي بن أحمد بن سليمان اليوسفي المعروف بالنوعة المتوفى سنة ١١٠٨هـ / ٢٩٦ م.

وما يتعلق باسم كتابه فإن أسمه يظل \_ كما هو معروف الآن \_ "تاريخ دولــة الترك في اليمن" إلى أن تستجد معلومات حول الاسم الصحيح للكتاب.

أولئك هم أشهر المؤرخين اليمنيين الذين مثلوا نموذجاً لاشتراك العلماء في أحداث الصراع السياسي والفكري في اليمن خلال العهد العثماني الأول. حيث دونوا أحداث تلك الفترة من وجهات نظر متباينة ، وبأساليب وطرق مختلفة فأختص بعضهم بكتابة التاريخ العام أمثال المؤرخ عبدالله بن داعر، والسبعض الآخر أرخ لفترة زمنية محددة أمثال المؤرخ أحمد بن فيروز، والمؤرخ عبد الصمد الموزعي، أخرون أرخوا لحكام أو أسرة معينة أمثال المطيب، الجرموزي، ومن تلك المؤلفات ما جاء على شكل أرجوزة شعرية مثل كتاب التيجان.

والجدير بالذكر أن التنوع في الكتابة قابله تنوع في توجهات المؤرخين من حيث التحيز والموضوعية. كما ارتبطت غزارة الإنتاج الفكري \_ عدد المصنفات التاريخية \_ للمؤرخين المنحازين لطرفي الصراع السياسي، بالظروف السياسية والتاريخية التي مرت بها القوى المتصارعة من حيث القوة والضعف، وهو ما تسم الإشارة إليه سابقاً.

<sup>(`)</sup> عبد الإله الوزير : طبق الحلوي. صــــ ٣٠٤ .

<sup>(</sup>١) محمد زيارة : نشر العرف. صد ٢٨٦ .

<sup>(&</sup>quot;) مؤرخ مجهول : تاريخ دولة النترك . قـــ ٦٥ .

وعلى الرغم من تنوع أساليب وطرق كتابة التاريخ لدى المؤرخين إلا أن هناك صفات جمعت بين مؤرخي كل طرف من أطراف الصراع .

حيث نجد أن مؤرخي السلطة اشتركوا في الصفات الآتية: -

- \_ معظمهم كانوا من مناطق اليمن الأسفل، التي خصعت لسيطرة العثمانيين لفترات تاريخية طويلة، وشهدت نوعاً من الاستقرار السياسي.
- \_ أغلبهم من يتبعون المذاهب السنية \_ الشافعي، الحنفي حرالمنتشرة في مناطق اليمن الأسفل وتهامة.
- حظي معظـم هؤلاء المؤرخين بدعـم ورعاية الولاة العثمانيين، والكثير مـنهم
   كانوا من موظفي الدولة الرسميين الذين عملوا في القضاء، والتدريس، والإفتاء.
- صنفت معظم مؤلفاتهم تلبية لطلب الولاة العثمانيين، أو كنوع من الاعتراف
   بالجميل من قبل المؤرخين تجاه أصحاب الفضل من الولاة والحكام. وكنوع من
   التكسب.
- \_ أهمل ذكر معظم هؤلاء المؤرخين في كتب التراجم، ويبدو أن تحيزهم إلى جانب العثمانيين ومعاداتهم للأئمة كان سبب ذلك الإهمال، خاصمة وأن الفترة التي أعقبت خروج العثمانيين كانت السيادة فيها للأئمة الزيدية. فسادت بذلك تقافه المنتصر الذي يظهر من التراث ما يخدم مواقفه، و يمحو ما يعارضها.
- معظم مؤلفاتها التاريخية خرجت من اليمان، وحفظت في المكتبات العالمية عامة والتركية خاصة. وذلك لأن الكثير منها أهدى إلى الولاة والحكام، واغلبها صنف بطلب من الولاة الذين أخذوها معهم بهدف إبراز أعمالهم أمام مرؤسيهم، يضاف إلى ذلك أن ثقافة المرحلة التي ساد الحكم فيها للأئمة الزيدية عقب خروج العثمانيين أعاقت إعادة نسخ هذه الكتب، باعتبارها كتبا غير مرغوب فيها لما تحمله في طياتها من أفكار تعارض السلطة القائمة (1).

ومثلما اجتمعت في مؤرخي السلطة صفات مشتركة، فإن مؤرخي المعارضة اجتمعت فيهم الصفات الآتية :

\_ ينتمي أغلبهم إلى مناطق اليمن الشمالية، وهي مناطق عادة ما كانت مركزاً لانطلاق دعوات أئمة الزيدية، ومعاقلاً تحصنوا فيها أثناء حروبهم مع العثمانيين.

<sup>(&#</sup>x27;) سيد سالم : المؤرخون اليمنيون . صـــ ٢٩، ٦٧ .

- \_ معظمهم من اتباع المذهب الزيدي المنتشر في أغلب مناطق اليمن الـشمالية، وهو مذهب الأثمة المعارضين للدولة العثمانية.
- \_ ينتمي أكثر هؤلاء المؤرخين إلى أسر الأئمة أو الأشراف، كما كانوا من المقربين إلى الأئمة إما بحكم قرابة النسب أو لتوليهم المناصب العليا في الدولة في المجالات الإدارية منها أو العسكرية.
- ـ نُسِخَت معظم مؤلفاتهم بأعداد كبيرة، وحُفظَت داخل اليمن وخارجه. حيث كانت ظاهرة نسخ هذه الكتب وإهدائها سائدة أنذاك، كنوع من تمجيد ذكرى الأسلاف في صراعهم مع العثمانيين، خاصة وأن ثقافة الأئمة الزيدية المنتصرين قد سادت خلال تلك الفترة وما أعقبها حتى سنة ١٩٦٢م(١).

<sup>(&#</sup>x27;) صيد سالم : المؤرخون اليمنيون. صــ ١٧ ، ١٠.

## عوامل ازدهار حركة التأليف التاريخي في العهد العثماني الأول:

شهدت حركة التأليف التاريخي في اليمن في العهد العثماني الأول (٩٤٥ -١٠٤٥هـ / ١٩٣٨ ـ ١٦٣٥م) نشاطاً ملحوظاً، تمثل في ظهـــور أكــش مـن خمسين مؤرخاً خلال هذه الفترة، تناولوا في مؤلفاتهم التاريخية الأوضاع والنواحي المختلفة لأحداث تلك المرحلة (١)، كما شهدت هذه الفترة حالة من الصراع الفكري بين مؤرخي السلطة، ومؤرخي المعارضة، مما جعلها أكثر تميزاً عن غيرها من الفترات التاريخية، وذلك بنوعية وخصوصية ما ظهرر خلالها من كتابات تاريخية تناولت أحداث تلك الفترة من وجهات نظر مختلفة، تعكس أراء ومواقف مؤلفيها تجاه تلك الأحداث. وهذا النشاط في الكتابات التاريخية يعتبر حالة منفردة لم تتكرر في المراحل التاريخية اللحقة، أي في العهد العثماني الثاني ١٢٨٩ - ١٣٣٧هـ / ١٨٧٢ ـ ١٩١٨م ، على الرغم من تشابه الظروف التاريخيــة بــين الفترة الأولى للحكم العثماني في ليمن والفترة الثانية، إلا أن حركة التأليف لم تــشهد صراعاً فكرياً بين المؤرخين اليمنيين، فلم يظهر مؤرخون مؤيدون للعثمـــانيين \_ حسب علمي \_ خلال مراحل الصراع السياسي بين الدولة العثمانية والقوى المحلية بزعامة الإئمة الزيدية، ولم تفرز الفترة نفسها نتاجاً تاريخياً مماثل للفترة السابقة من حيث عدد المؤرخين، كما أن المؤلفات التاريخية دونت أحداث الصراع من طرف واحد وهو الطرف المؤيد للأئمة<sup>(٢)</sup>.

الأمر الذي أكسب هذه الفترة من تاريخ حركة التأليف التاريخي في اليمن هــذه الميزة وعكس مدى الازدهار الذي حظيت به (٣).

<sup>(</sup>١) حسين العمرى : المؤرخون اليمنيون . صــ ١٧

<sup>(&</sup>lt;sup>T</sup>) أبدى الدكتور سيد سالم إعجابه واندهاشه من النشاط الذي حظيت به حركة التأليف التاريخي في اليمن. من حيث عدد المؤرخين و تنوع الكتابة التاريخية، في القرنيين العاشر والحادي عشر الهجريين / المسادس عشر والسابع عشر الميلاديين. مقارنة بمثيلتها في مصر والتي لم يظهر بها غير أثنين من المؤرخين هما ابن أياس وابن أبي السرور البكري . سيد سالم: المؤرخون اليمنيون . صـــ١.

إلا أن ما يثير التساؤل:ما هي العوامل التي أدت إلى ازدهار حركة التأليف التاريخي في اليمن خلال مرحلة الحكم العثماني الأول ؟

قُبيل محاولة الإجابة على التساؤل السابق، ينبغي معرفة أن هذا الازدهار لم يكن وليد تلك اللحظة التاريخية. بل كان نتيجة تراكم فكري ومعرفي وسياسي لعصصور ومراحل سابقة، شكلت في مجملها العوامل الأساسية المؤثرة في ازدهار حركة التأليف في فترة الدراسة، مع تفرد هذه الفترة بمتغيرات أنية خاصة بها.

فثمة عوامل ذات طابع ثابت أثرت في الحياة الفكرية والحضارية بما فيها حركة التأليف التاريخي في اليمن على مر العصور، وفي الوقت نفسه لعبت المتغيرات الآنية دوراً في ازدهار هذه الحركة خلال فترة الدراسة، وأبرزت ملامح تميزها وتخصصها. وتتمثّل هذه العوامل بالأتى:

# أولاً: أهمية علم التاريخ:

يعد علم التاريخ أقرب العلوم إلى قلب الإنسان، لما يحمله من العظات والعبر التي مرت بها الأقوام والمجتمعات منذ القدم، فالإنسان كثيراً ما يتوق إلى معرفة ماضيه، كما أن التاريخ من اكثر العلوم اتصالاً بالسياسة وشؤون الدولة، وكثيراً مسايتذذ وسيلة من وسائل الدعوة، ولذا فإن بعض المؤرخين كانوا يتقربون من الحكام والولاة بروايات ترضيهم (١)، و احتلوا بفضله مراكز مرموقة في الدولة.

وقد جاء تأكيد الإسلام على أهمية علم التاريخ حيث أسهم في تعزيز مكانته بين العلوم الأخرى، وذلك بما ورد في القرآن والسنة النبوية من آيات وأحاديث تحكي قصص الأقوام الغابرة، ودعوة الإنسان للتفكر والتدبر فيها لأخذ العظة والعبرة (١). وأكد العلماء المسلمون على أهمية علم التاريخ بتعريفاتهم المختلفة له لا يسع المجال هنا لذكرها ولعل أهم من أبرز أهميه التاريخ وعرفه بطريقة فلسفية هو العالم المؤرخ عبد الرحمن بن خلدون بقوله "أعلم أن فن التاريخ فن عزيز المذهب جم الفوائد شريف الغاية، إذ هو يوقفنا على أحوال الماضين من الأمم في أخلاقهم

<sup>(</sup>١) أحمد أمين : ضحى الإسلام ، جــ ٢ ، صــ ٢٦ .

 <sup>(</sup>¹) محمد أحمد الكامل: الندوين التاريخي في القرن الثامن اليجري. رسالة ماجستير غير منشورة، جامعة صنعاء ، ٢٠٠٠م، صـــ ٥٠.

والأنبياء في سيرهم والملوك في دولهم وسياستهم، حتى نتم فائدة الإقتداء في ذلك لمن يرومه في أحوال الدين والدنيا" وقال أيضاً "التاريخ من الفنون التسي تتداولها الأمم والأجيال، وتشد إليه الركائب والرحال، وتسمو إلى معرفته السوقة والأغفال، وتتنافس فيه الملوك والأقيال، ويتساوى في فهمه العلماء والجهال، إذ هو في ظاهره لا يزيد على إخبار عن الأيام والدول، والسوابق من القرون الأول [...] وفي باطنه نظر وتحقيق ، وتعليل للكائنات، ومبادئها دقيق، وعلم بكيفيات الوقائع وأسلبها عميق، فهو لهذا أصيل في الحكمة عريق"(1).

وقد أدرك المؤرخون اليمنيون في العهد العثماني الأول أهمية علم التاريخ ومدى ارتباطه بالسياسة والحكم، وما فيه من فائدة في تجنب الأخطاء وتحاشي الزلات، والاعتبار مما مضى. وإدراكهم هذا دفعهم إلى الاستراك في أحداث الصراع السياسي الدائر آنذاك بين القوى المحلية بزعامة الأئمة الزيدية ، والدولة العثمانية بتأليف مصنفات تاريخية مثلت نوعاً من الدعاية الإعلامية لهذا الطرف أو ذاك ، وقد عبر المؤرخون عن تلك الأهمية بأساليب وطرق مختلفة.

منها قول المؤرخ عيسى بن لطف الله في مقدمة كتابه روح الروح "ثم أن أول ما يعتمده أولو الأمر وأصحاب الزمان، ومن بأيديهم مقاليد الملك والسلطان [...] إدمان النظر في كتب السير، والتتبع للأخبار، والآثار، والتفكير في حال من مصى من الأخيار والأشرار [...]، ويآخذوا من الأمور بأحزمها، ومن التجارب بأحكمها، فهما تكن من حسنة اقتبسوا منها، ومهما تكن من سيئة ارتدعوا عنها [...]، لأن العقل غريزة في الإنسان، والتجارب مكتسبة في الزمان والرأي لقاح العقل والتجربة نتاجه "().

وأكد صلاح بن داعر في مقدمة كتابه "سيرة الإمام شرف الدين" على أهمية علم التاريخ بقولة "فإنه لما كان الزمان ذا عبر لمن اعتبر، وتقلب أحواله موعظة لمن ازدجر، أحببت أن أضع في هذه النبذة اليسيرة شيئاً مما شاهدته من أحوال

<sup>(&#</sup>x27;) عبد الرحمن بن خلدون : مقدمة ابن خلدون . يروت، دار الفكر ، ط أوثى، ١٩٩٧م ، صـــــء، ٧.

<sup>(&#</sup>x27;) عيسى بن لطف الله : روح الروح . تحقيق : إبراهيم المقطفي، صــــ ٨ ـــ ٩.

ملوك اليمن، وتحول كثير في مدة قصيرة، ليستعين من كان له قلب، أو ألقبي السمع وله بصيرة"(١).

# ثانياً: الموقع والموضع الجغرافي.

يتميز اليمن بموقع جغرافي على جانب كبير من الأهمية، إذ يقع على الطرف الجنوبي الغربي من شبه الجزيرة العربية، عند نقطة يلتقي فيها البحر الأحمر بالبحر العربي، وتتقارب عندها القارتين الأسيوية والإفريقية .

وقد لعب هذا الموقع الجغرافي المتميز لليمن دوراً كبيراً في إثـراء الجوانـب الحضارية لليمنيين منذ أقدم العصور، حيث شكل حلقة وصـــل بــين الحــضارات القديمة، ووسيلة اتصال اليمن بتلك الحضارات(٢).

كما أن وقوع اليمن على طرق التجارة القديمة، البرية منها والبحرية بين الــشرق والغرب، قد جعل موانئه ومدنه الساحلية تتصل بتلك الحضارات المختلفة، بما تحمله من ثقافات وعلوم وفنون متباينة، الأمرالذي أفرز نوعاً من التأثير والتأثر بين تلــك الحضارات والحضارة اليمنية (٢).

لقد شهدت مدن السواحل اليمنية مثل المخا، وعدن، والشحر ازدهارا حصارياً وثقافياً متميزاً، تمثل في وصول العديد من الأقوام المختلفة ذات الثقافات المتباينة إلى هذه المدن وأستقرارهم بها، ووفود الكثير من العلماء وطلاب العلم والتجار إليها، كما ورودت إليها الكتب والمؤلفات العلمية، التي انتشرت فيما بعد في بقية أقاليم اليمن (٤) وأنعكس ذلك إيجاباً على الحياة الفكرية، ومنها حركة التأليف التاريخي.

وفي حين أوجد الموقع الجغرافي تنوعاً ثقافياً وحسضارياً، فإن الموضع الجغرافي أوجد تنوعاً سياسياً أيضاً. فاليمن تتميز بتكوينات تضاريسية مختلفة، تتمثل

<sup>(</sup>١) صلاح بن داعر : سيرة الأمام شرف الدين . مجوع رقم ٣٦ ، صـ ٣٠٠.

<sup>(</sup>أ) سيد سالم : الفتح العثماني . صـ ٣٠.

<sup>(&</sup>lt;sup>٣</sup>) بدر الأغبري : عوامل ازدهار التعليم في عصر الدولة الرسولية. ندوة الحياة العلمية والفكرية في عـــِـصـر الدولة الرسولية، جامعة عدن ، ٢٠٠١ م، من صـــــــ ٢١١ إلى ٢٢٧ ، صـــــ ٢١٧.

<sup>(˚)</sup> رياض المشرقي : التعليم في اليمن خلال القرنين التاسع والعاشر الهجريين. ندوة الحياة العلمية والفكرية في عصر الدولة الرسولية، جامعة عنن ، ٢٠٠١ م. من صـــ ٢٣٧ إلى ٢٥٥، صـــ ٢٣٧.

في الجبال العالية شديدة الوعورة، والهضاب، والأودية. وهذا التكوين التضاريسي، والبعد الجغرافي عن عواصم الخلافات الإسلامية، جعلها ملجاً حصين للكثير من القوى السياسية، الطامحة لإقامة دول مستقلة.

ققد شهد تاريخ اليمن السياسي ظهور العديد من الدول والإمارات المستقلة، والعصبيات المذهبية منذ القرن الثالث الهجري التاسع الميلادي. والتي دخلت في صراعات سياسية وفكرية من أجل السيطرة على حكم اليمن (١). فأوجد ذلك حراكاً تقافياً أثرى الحياة الفكرية خاصة في مجال التأليف التاريخي في اليمن خلل تلك المراحل التاريخية.

# ثالثاً: العامل المذهبي.

عرفت المذاهب الفقهية الإسلامية طريقها إلى اليمن في وقدت مبكر، فكان المذهبان المالكي والحنفي هما السائدان في اليمن حتى أواخر القرن الثالث الهجري المناسع الميلادي (1)، وكانت المصنفات الفقهية لتلك المذاهب تدرس في اليمن نهاية المائة ويرجع إليها في أمور التشريع، أما المذهب الزيدي فقد انتشر في اليمن نهاية المائة الثالثة للهجرة / العاشرة للميلاد، على يد الإمام الهادي يحيى بن الحسين الرسمي (1)، وبعد المائة الثالثة للهجرة حل المذهب الشافعي محل المذهب الحنفي، خاصة في مناطق اليمن الأسفل (1)، في حين أصبح المذهب الأباضي هو المذهب الرسمي في مناطق اليمن الأسفل (1)، ومن تم حل حضرموت منذ القرن الثالث الهجري وحتى القرن الخامس الهجري (2)، ومن تم حل محله المذهب الشافعي في تلك المناطق (1).

عصر بن سمرة الجعدي :طبقات فقهاء اليمن . تحقيق / فؤاد السيد، بيروت، دار الكتب العلمية،ط الثانية
 ١٩٨١م، صب ٨٩.

<sup>(&</sup>quot;) حسين العمري : المؤرخون اليمنيون . صــ ٢٢.

<sup>(\*)</sup> أيمن فؤاد السيد : المذاهب الإسلامية في بلاد اليمن حبّى نهاية القرن السادس الهجري. الدار المصرية اللبنانية، القاهرة، طأولى، ١٩٨٨م، صـــ ٥٠.

<sup>(°)</sup> عوض سعيد باوزير : الفكر الثقافة. صـــ ٦٥.

 <sup>(</sup>¹) زيد بن على الفضيل: الصراع العثماني الإمامي في اليمن بين الأختلاف السياسي و الخلاف الطائفي.
 دول مجلس التعاون لدول الخليج العربية عبر العصور، الدوحة، ٢٠٠٤م، صـــ ٥٠٣.

وانتشر المذهب الإسماعيلي في اليمن، والذي ظهر على شكل تنظيم سياسي منذ أو اخر القرن الثالث الهجري، وأصبحت اليمن بذلك موئلاً لدعائه (1)، كما حمل الأيوبيون إلى اليمن المذهب الأشعري عند قدومهم سنة ٥٦٩هـ / ١١٧٣م، وانتشر في كثير من المناطق اليمنية ومال إليه كثير من الشافعية (1).

وقد أثرت المذاهب المختلفة في الحياة الفكرية في اليمن، بما تحمله من مــوروبُ فقهي كبير، حيث أجمعت على جعل العلم والاجتهاد من شروط الخلافــة والإمامــة فيها<sup>(٣)</sup>. فأسهم ذلك في وصول العديد من العلماء إلى سدة الحكم، الــذين بدورهــم عملوا على تشجيع العلم، وأسهموا مباشرة في تصنيف العديد من المؤلفات في شتى العلوم<sup>(٤)</sup>.

إن النتوع المذهبي " الفكري" الذي انتشر في اليمن على مر المراحل التاريخية قد أوجد حالة من التثاقف، والتبادل، والتتلمذ، والتنافس، والتناظر بين علماء المداهب المختلفة (ع)، والذي بدوره أفرز نوعاً من الحراك الفكري والثقافي. أسهم في تهيئة مناخ ملائم للازدهار الحضاري في اليمن، فظهرت العديد من المصنفات الفقهية، والأدبية، والفكرية، وفي شتى العلوم والمعارف متأثرة بالانتماء المذهبي لمؤلفيها (۱)، والكتابة التاريخية جزء من تلك العلوم التي تأثرت بهذا النتوع المذهبي.

شهدت فترة الحكم العثماني الأول في اليمن ظهور العديد من المؤلفات التاريخية التي أنحاز مؤلفوها بحكم زيديتهم إلى جانب أثمة الزيدية في صراعهم مع

<sup>(</sup>¹) اسماعيل الأكوع: مدخل إلى هجر العلم ومعاقله في اليمن. بيروت، دار الفكر المعاصر، ط أولى. ١٩٩٥م, صــــ ١٤٤.

أيمن فؤاد سيد : المذاهب الإسلامية. صـ ٧٣ .

<sup>(</sup>أ) شروط الخليف كما أجمعت عليها معظم المذاهب الإسلامية هي : العدل ، العلم و الاجتهاد ، سلامة الحواس ، سلامة الأعضاء ، الرأي الصائب، الشجاعة ، النسب أن يكون من قريش " . أبو الحسن على بن محمد الماوردي : الأحكام السلطانية. تحقيق : رضوان السيد، بيروت، دار الطليعة، ٩٧٩ م، صب ٦. وفي المذهب الزيدي الهادوي يشترط النسب العلوي الفاطمي. سبق الإشارة إلى ذلك.

<sup>(</sup>١) حسين العمري : المؤرخون اليمنيون . صـــ ٢٣ .

العثمانيين، كما ظهرت أيضا مؤلفات تاريخية أنحاز مؤلفوها المنتمون إلى المذهبين الحنفي أو الشافعي إلى جانب العثمانيين في صراعهم مع الائمة الزيدية. حيث أتاح لهم التنوع المذهبي هامشاً واسعاً لرؤية الحدث التاريخي من مواقع مختلفة، وبوجهات نظر متباينة، أفرزت في نهاية الأمر نتاجاً علمياً ضخماً من المؤلفات التاريخية .

# رابعاً: العامل السياسي.

شهدت اليمن خلال النصف الأول من القرن العاشر الهجري الهجري السادس عشر الميلادي حروبا سياسية وعسكرية بين الدولة العثمانية والقوى المحلية بزعامة الأئمة الزيدية \_ سبقت الأشارة إلى ذلك في الفحصل الأول \_ و قد أفرز ذلك صراعاً في النواحي الفكرية، وذلك حين تبنت القوى المتصارعة خطابات دينية ذات مضامين سياسية في حروبها، وأعتمدوا على العلماء في صياغة المبررات الشرعية لتلك الحروب. فشهدت ميادين الفكر خلال تلك الفترة صراعاً بين العلماء خاصــة المؤرخين. بدا ذلك واضحاً في ميدان التأليف التاريخي، حيث اشتركت فئتان من المؤرخين، فئــة منهم انحازت إلى جانب العثمانيين، وأخرى إلــى جانــب القــوى المحلية بزعامة الأئمة الزيدية. وعملت كل فنة على تبرير مواقف الجهــة التـــى انحازت إلى جانبها، مبدية الأعذار والمبررات لكل أفعالها وتصرفاتها، مؤكدة علسى شرعيتها. في الوقت نفسه شنت حملة دعائيه معادية للقوة الأخرى، وسفهت من أفعالها ومواقفها، وأكدت في الوقت نفسه على عدم شرعيتها، وذلك من خلال المتصارعة. فكان الشتراك المؤرخين في تلك الأحداث \_ من خلال منصنفاتهم التاريخية \_ تأثيراً إيجابياً على حركة التأليف التاريخي كما وكيفاً. أدى ذلك إلى غزارة الإنتاج الفكري من المؤلفات التاريخية التي دونت فيها أحداث الصراع السياسي وسير قادته وزعمائه لنفس الفترة التاريخية بطرق وأساليب مختلفة، ظهــر فيه تأثر مؤلفيها بعوامل مذهبية وسياسية واجتماعية، فأبرزت تلك المحصنفات

<sup>&#</sup>x27;(') سيد سالم : العورخون اليمنيون . صب ١١ .

المختلفة ملامح الأوضاع السياسية لليمن من وجهات نظر مختلفة، وهــو مــا ميــز حركة التأليف التاريخي في هذه الفترة دون غيرها من الفترات التاريخية.

# خامساً: تشجيع الحكام والولاة:

لعب الحكام والولاة في اليمن خلال فترة الدراسة دوراً كبيراً في ازدهار الحركة الفكرية بصفة عامة وحركة التأليف التاريخي بصفة خاصة، وذلك لما أبدوه مسن اهتمام كبير، و دعم مادي ومعنوي للعلم والعلماء. و اختلفت أوجه دعمهم فمنهم من شارك مباشرة في العلم بالتصنيف والتأليف كما فعل الإمام شرف الدين ، حتى أخذ عليه بعض أهل عصره هذا الأمر واعتبروه إهمالا في حق الرعية حيث على المؤرخ أحمد بن فيروز على ذلك بقوله "غير أن إهمال الولاة والمتصرفين على الرعايا، [الذين] بعد عليهم رفع شكايتهم إلى الإمام المذكور، وذلك لاشتغال الإمام بنشر العلم ومراجعة أهله، وعدم التفاته إلى البحث عن الولاة، ولما شوش عليه أمراء الدولة عرف إهمال الرعايا والبعد عنهم، فندم حيث لا ينفع الندم، واشتغاله بالعبادة والتدريس والتصنيف وإن كان حسناً محموداً إلا أن المطلوب ممن وكل إليه أمور الرعايا إنما هو فصل الحكومات، والمناظرة بين المتخاصيين، وإنصاف المظلومين "(۱).

ومنهم من قرب العلماء إلى مجالسه وأهتم بهم، وقد وردت في كتب التساريخ والتراجم الكثير من الأخبار عن تقريب الولاة والحكام للعلماء، فقد منح السلطان عبدالله بن بدر الكثيري رتبة قاضي القضاة للعلامة محمد بن عبد الرحمن بن سراج الدين باجمال (۲). وندب الشيخ محمد بن عبدالرحيم باجابر ليوليه التدريس في مدرسة السلطان بدر في الشحر (۲). وذكر المؤرخ محمد المطيب أن بهرام باشا حين قدم إلى اليمن قرب العلماء إلى مجلسه ومنحهم الرعاية والاهتمام (۴). واشتهر الأمير علي بن

<sup>(</sup>أ) أحمد بن فيروز: مطالع النيران . ق ١٩.

 <sup>(</sup>۱) محمد باجمال: من علماء حضرموت المبرزين في علم الفقه والتاريخ ،تولى القضاء بعدن ورحل إلى
 البيند كانت وفاته سنة ١٠١٩هـ / ١٦١٠م. عبد الله الحبشي : مصادر الفكر . صـــ ٢٤٣.

<sup>(ً)</sup> محمد بن هاشم : الدولة الكثيرية . صـــ ٨٦.

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) محمد بن يحيى المطبب : بلوغ المرام في تاريخ دولة مولانا بهزام. مخطوطة محفوظة في المكتبة الوطنية في باريس، منها صورة محفوظة في الخزانة التيمورية بدار المكتب المصرية بالقاهرة تحت رقم ٢٢٨٩ تاريخ. . قـ ٥.

الإمام شرف الدين (١) بحبه للعلم والعلماء وتقريبهم إليه، حيث جمع الكثير منهم في حصن ذي مرمر (٢) وأغدق عليهم العطايا والمنح، وأصبح الحصن من أشهر مراكز العلم بفضل اهتمامه ورعايته (٦). كما ان المؤرخ عيسى بن لطف الله كان من خواص الوالي العثماني محمد باشا المشهور بحبه للعلم والعلماء (٤).

حظيت المؤلفات العلمية ومنها التاريخية باهتمام الولاة والحكام خلل فترة الدراسة، وبلغت تلك الرعاية في بعض الأحيان إلى إقدام الحكام على إقامة الاحتفالات الرسمية عند استقدامهم أو شرائهم لبعض الكتب، كما حدث في عهد الإمام شرف الدين سنة ٢٤٩هـ /١٥٣٥م حين استقدم كتاب " التكميل الشاف لتفسير الكشاف" إلى صنعاء، حيث أمر الإمام شرف الدين بأن يكون وصوله من صعده إلى صنعاء على محمل، وأن يتم زف الكتاب بالأرتاج والطبلخانات (۱۰). وأصبحت الكتب من أفضل الهدايا المتبادلة بين الأصدقاء والأعداء، فقد أهدى الإمام المؤيد محمد بن القاسم كتاب الكشاف (۱۷) إلى الوالي العثماني محمد باشا سنة

<sup>(1)</sup> ترجمته في القسم الثاني من هذه الدراسة .

<sup>(&#</sup>x27;) حصن ذي مرمر : حصن تاريخي في وادي السر من بني حشيش شمال غرب صنعاء بحوالي ١٥٥م، ورد أسم الحصن في العديد من النقوش القديمة ، هذم الحصن في عهد الإمام المؤيد بن القاسم الانقاسة البوابه وكثير من تجهيزاته إلى حصن شهارة ، أعاد بنائه الأمير أحمد بن الحسن بن الإمام القاسم، الموسوعة اليمنية : جــ ٤ ، صــ ٢٦١٥. إيراهيم المقحفي : معجم البلدان ، جــ ٢ ، صــ ٢٩٤١.

<sup>(&</sup>lt;sup>"</sup>) يحيى بن محمد المقرائي : مكنون السر في تحرير نحارير السر، تحقيق : زيد الوزير، صنعاء، مركز الدرسات والبحوث اليمني،ط أولى، ٢٠٠٢م.. صـــ١٤١.

<sup>( ٔ )</sup> عيسى بن لطف الله : روح الروح. تحقيق: إبراهيم المقحفي، صـــ ٢٩٤ ـــ ٢٩٥.

<sup>(°)</sup> كتاب التكميل الشاف في تفسير الكشاف، للعلامة محمد بن يحيى يهران ، جمع فيه بسين فوائسد كتساب الكشاف للزمخشري، وتفسير ابن كثير، وما يتعلق بالتفاسير القرآني والأحاديث النبوية ، وهو في ثمانية أجزاء. يحيى المقراني: نفس المصدر، صد ٨٤. إبراهيم بن المفضل: المطوك الذهبية. نشر عبدالملك الطبيب، صد ١٩٦٠.

<sup>(\*)</sup> يحيى المقرائي : نفس المصدر. صــــ ٨٤. الأرتاج والطبلخانات من أدوات الموسيقي

<sup>(</sup>۲) عنوان الكتاب " الكشاف في حقائق الننزيل " هو كتاب في علم التفسير للعلامة أبي القاسم جارالله بان محمد بن عمر الزمخشري المتوفى سنة ۱۳۳۸هـ / ۱۳۳۳م. حاجي خليفة: كشف الظنون عن أسامي الكتب والفنون. بيروت، مكتبة المنتى، (د.ت)، جـ ۲ ، صـ ۱۶۷٥.

١٠٢٩هـ / ١٦١٩م(١). واستقدم الوالي العثماني جعفــر باشا كتـــاب تفسير أبـــي السعـــود(٢) من استـــانبول إلى اليمن ونسخ منه عدة نسخ<sup>(٢)</sup>.

لم يقتصر دور الحكام والولاة على الاهتمام بالعلم وتقريب العلماء، بل أنهسم أسهموا بشكل مباشر في تشجيع حركة التأليف التاريخي، خاصة وأن الساحة السياسية كانت تشهد حينها صراعاً سياسياً و فكرياً بين القوى المتنافسة، وذلك بتكليف المؤرخين تدوين أحداث الصراع للفترة نفسها أو للفترات السابقة وكتابة السير الذاتية لقادة وزعماء تلك الحروب.

فقد أشار المؤرخ عيسى بن لطف الله أن تأليفه لكتاب روح الروح جاء تلبية لرغبة الوالي العثماني محمد باشا بقوله " أنه ألزمني من لا يسعني خلافه في أمر من الأمور ولا يحسن غير اتباع مقاله [...] الوزير محمد حرس الله ملكه [...] ذكر وصول الجراكسة إلى اليمن، وظهور تلك الحوادث والفتن "(أ). وذكر المؤرخ عبد الصمد الموزعي أن تأليفه لكتاب الإحسان كان بطلب من الوالي سفر باشا<sup>(۵)</sup>، الذي أراد وضع تاريخ بذكر فيه ابتداء الدولة العثمانية وأسباب وصولها إلى اليمن " فإنه سألني من تجب علي طاعته ولا يسعني مخالفته، الأفندي الأكبر [...] سفر وزير به الأوزار حُطت [...] أن أصنع له رسالة يعين فيها ابتداء خروج الدولة العثمانية إلى المتمانية معانية المتمانية المؤرار معالم الدولة، وتبيين مآثر خيارهم "(أ). وبالغ الولاة العثمانيون فيها المتمانيون فيها المقرخين، لتحقيق الهتمامهم بكتابة تاريخهم وسيرهم، وعملوا على تهيئة السبل أمام المؤرخين، لتحقيق ذكر المؤرخ الجرموزي أن بعض قادة العثمانيين طلبوا من السيد محمد بن

<sup>(&#</sup>x27;) يحيى بن الحسين : غاية الأماني . جـــ ، صـــ ١٩٥٠ .

<sup>(</sup>أ) تفسير أبي السعود نسبة إلى أبي السعود بن محمد بن العماد الحنف المتوفى ٩٨٢ هـ / ١٥٧٤م من علماء العثمانيين المستعربين كان مفسراً وشاعراً تقلد القضاء ، وأضيف إليه الإفتاء، وكتابه في التفسير هذا أسمه " إرشاد العقل السليم في مزايا الكتاب الكريم". حاجي خليفة: كشف الظنون، جـ ١، صـــ ٥٠. (أ) سيد سالم : الفتح العثماني . صـــ ٣٨٨ .

 <sup>(</sup>²) عيسى بن لطف الله : روح الروح . تحقيق : إبراهيم المقحفي، صـــ ٧.

<sup>(°)</sup> سفر آغا : أحد القادة العثمانيين وصل إلى اليمن سنة ١٠٢٨ هــ / ١٦٣٨م في عهد الوالي محمد الشا، عُين واليا على مدينة تعز ، قام بالعديد من الأعمال العسكرية في منطقة تعز ، عبد الصمد الموزعي : الإحسان . تحقيق المعهد الفرنسي، صـــ ١٢٢، ١٢٧.

<sup>(</sup>¹) عبد الصمد الموزعي: نفس المصدر. صــ ٧ .

عبدالله الحوثي<sup>(۱)</sup> أن يكتب لهم تاريخ سيرهم وحروبهم مع الإمام القاسم ، لكي يرسلوها إلى السلطان ، فأجابهم بأنه لا يستطيع ذلك دون أن يكون في منطقة قريبة من الإمام حتى يعرف أخباره، ويختلط بمن يعرف قضايا تلك الحروب، فما كان من القادة العثمانيين إلا أن بنوا له " لذلك داراً قل مثلها في حوث<sup>(۱)</sup> في أيام الصلح إ...] وجعلوا في أعلاه السقايا للماء فخالط الإمام عليه السلام مع ذلك على أنه يتحقق الأخبار "(۱)

كما ألف الكثير من المؤرخين مصنفاتهم بغرض النقرب من الحكام والـولاة، أو كنوع من الوفاء والامتنان تجاههم، وحفظاً لسيرهم من النسيان . فقد أكـد المحؤرخ عبد الله بن داعر أن تأليفه لكتاب الفتوحات المرادية وفاء منه لدولـة آل عثمان وللوالي العثماني حسن باشا(ئ). وأشار المؤرخ المطيب الزبيدي إلى أن سبب تأليفـه لكتابه " بلوغ المرام في تاريخ دولة مولانا بهرام " هـومن بـاب الطاعـة للدولـة العثمانية بقوله " ألف هذا الكتاب خدمة للحضرة الشريفة والمكارم العلية المنيفة"(أ). وذكر المؤرخ المطهر الجرموزي أن سبب تأليفه لكتاب النبذة المشيرة لتوثيق وحفظ سيرة الإمام القاسم ممن بقي من الرجال الذين عاصروا سيرته بقوله "فإني قد سمعت الكثير من أخبار مولانا وإمامنا المنصور بالله القاسم بن محمد ، فرأيت أن أعلق في هذه الأوراق اليسيرة توقيعاً لما أمكن من الجمل"(أ).

وذكر المؤرخ الشرفي أن سبب تأليفه لكتابه اللآلئ المضيئة بقوله "كنت قد وقفت على كتاب اللواحق الندية للحدائق الوردية للعلامة بدر الدين محمد بن علي الزحيف

<sup>(&#</sup>x27;) محمد بن عبدالله الحوثي من أولاد الإمام يحيى بن حمزة، وهو من العلماء المجتهدين، عاصر الإمام القاسم، له العديد من القصائد الشعرية المدونة في الكتب التاريخية، وتوفي بصفعاء. يحيى المقرائي : مكنون السر. تحقيق : زيد الوزير، هـ . صــ ٨٠.

<sup>(&#</sup>x27;) حوث : مدينة كبيرة ما بين صعده وصنعاء، وهي مركز قبيلة العصيمات من حاشد، ترجع شهرتها إلى أنها كانت أحدى أقدم هجر العلم . اساعيل الأكوع : هجر العلم . جــ ١، صــ ٩٠، ايراهيم المقحفي : معجم البلدان . جــ ١، صــ ٩٠٠.

<sup>(&</sup>quot;) المطهر الجرموزي: النبذة المشيرة . تحقيق : عبد الحكيم الهجري ، صب ٢٨١ . ٢٨١.

<sup>(\*)</sup> عبد الله بن داعر: الفتوحات المرادية. جــ ، قــ ٢-

 <sup>(°)</sup> المطيب الزبيدي: بلوغ المرام. كتبت هذه العبارة على غلاف الكتاب.

<sup>(&</sup>quot;) المطهر الجرموزي : نفس المصدر . صــ ٢٧٥.

رحمه الله، فوجدته كتاباً جليلاً مفيداً خلا أنه لم يتسق فيه ذكر المعارضين، ولا تاريخ دولتهم حيناً بعد حين، فالتقطت منه ما لابد من ذكره في صناعة التاريخ من ذكر النسب والوفاة والزمان [...] وجعلته كالشرح للبسامة، وأضفت إلى ذلك نبذاً من سير المعارضين (۱).

# سادساً: العامل الذاتي.

يقصد بالعامل الذاتي هذا العامل المتعلق بالشخصية اليمنية . حيث لعبت شخصية الإنسان اليمني دوراً مهماً في ازدهار الحياة الفكرية، فكما هو معروف أن حضارة اليمنيين من أقدم الحضارات الإنسانية في العالم، والتي أثرت وتأثرت بالحضارات الأخرى بحكم موقعها وممارسة سكانها للتجارة. فأكتسب اليمنيون علوم ومعارف مختلفة المشارب على مر العصور، وأختزل الإنسان اليمنيي موروث حضارته والحضارات الأخرى التي تأثر بها ونهل من مشاربها في شخصيته، وتوارثت الأجيال ذلك الموروث، الذي أصبح من السمات الملازمة لشخصيتها.

وفترة الدراسة لا تختلف كثيراً عن غيرها من الفترات التاريخية الأخرى، التسي يظهر فيها مدى تعلق الأنسان اليمني بالعلم والمعرفة واحترام العلماء ومراكز العلم. ومن الصعب إجمال مظاهر النشاط العلمي الذي كانت الشخصية اليمنية محسورة الأساسى، لأن ذلك يحتاج إلى دراسة مستقلة بذاتها.

إلا أن هناك مظاهر لهذا النشاط تستحق الوقوف عندها لما تعكسه من قدرات الأنسان اليمني ودوره في تكريس جهوده لخدمة الفكر والعلم ، ويتمثل ذلك في الجهود الفردية منها والجماعية التي قام بها اليمنيون، والتي تمثل نموذجاً لمدى حبهم للعلم وتطلعهم إليه.

يعد الرحالة اليمنيون نموذجاً للجهود الفردية في ازدهار العلم ، سواء أصحاب الرحلات الداخلية منهم أو الخارجية ، الذين سعوا إلى طلب العلم والسرزق في أصقاع الأرض، وتزخر كتب الرحلات والتراجم بأسماء أولئك الرحالة، خاصة أبنا عضرموت الذين اشتهروا بحبهم للعلم، والسفر في طلبه إلى جانب طلب الرزق، فكانت وجهتهم من حضرموت إلى عدن وتعز وزبيد وغيرها من

المدن الداخلية في اليمن، أو إلى مكة والمدينة، أو إلى بلاد الهندد لطلب الرزق والعلم (١). وأشهر من قام برحلات \_ خلال فترة الدراسة \_ إلى أصقاع مختلفة من الأرض، ودون أخبار رحلته في كتاب المؤرخ أحمد بن مجمد بن مزاحم الجابري (١) صاحب كتاب "سفينة السفر" الذي دون تفاصيل رحلته التي قام بها سنة ٩٩٦هـ / صاحب كتاب "سفينة السفر" الذي دون تفاصيل رحلته التي قام بها سنة ٩٩٦هـ / ١٥٨٨م من الشحر إلى مكة والمدينة ، حيث يعد كتابه من المصادر المهمة التي يُرجع إليها لمعرفة أحوال ورجال تلك البلاد خلال الفترة التي زارها الرحالة الجابرى .

ومن الرحالة في هذه الفترة أيضاً محمد بن علي بن حسين الأهدل<sup>(٣)</sup>، الذي رحل إلى العديد من الأقاليم الإسلامية حيث زار مصر والعراق، وبلاد الروم، وقد تناقل المؤرخون تفاصيل رحلته، وعجائب ما ورد فيها<sup>(٤)</sup>.

في حين مثل الرحالة نموذجاً للجهد الفردي الشخصية اليمنية في طلب العلم ، فقد شكلت ظاهرة "هجر العلم " نموذجاً للجهد الجماعي "الأهلي" في دعم العلم والمتعلمين، وما أسهمت به تلك الهجر في رفد الحياة العلمية والفكرية بالعلماء والمؤرخين والفقهاء، وذلك بما كانت تقدمه القبائل من خدمات سواء منها التموينية أو الأمنية، لرواد تلك الهجر. حيث وضعت الأعراف القبلية "القوانيين" التسي تلزم القبائل باحترام تلك الهجر والمقيمين بها، فأصدرت القبائل ما يعرف باسم "قاعدة التهجير" والتي تتضمن تعهد مشائخ وأعيان القبائل لسكان ونزلاء الهجر الواقعة بين أظهرهم من علماء وفقهاء بحمايتهم ورعايتهم ورعايتهم أ. وجعلت عقوبة من أعتدى على أهل الهجرة عقوبة مربعة للمعانية أضعاف وتكفلت القبائل بحماية الهجر أيضاً من أي أعتداء خارجي ، كما كفلت الالتزام بتأدية المغارم (٢)، ووفرت القبائل أسباب الرزق والمعاش لأسر العلماء ولطلاب العلم بتلك الهجر، وذلك بمنحهم زكاتها عند

<sup>(1)</sup> ترجمته في القسم الثاني من هذه الدراسة .

<sup>(&</sup>quot;) لم أعثر له على ترجمة .

 <sup>(&</sup>lt;sup>3</sup>) عبدالله الحبشي : الرحالة اليمنيون . صـــ ١٩.

 <sup>(</sup>¹) نفس المرجع، صــ ٢٤.

ما لا يوجد إمام أو حاكم قوي (١). وعند وجود إمام قوي فإن القبائل تعطي في كثير من الأحيان لأهالي الهجر مالاً يساوي مقدار الزكاة التي تأخذها الدولة منهم، فكانت مسألة التموين مكفولة من قبلهم (١)، فشكلت بذلك الهجر ملجاً أمنا لطلاب العلم وأسرهم، ومناخاً مناسبا لتلقي العلم والمعرفة، كل ذلك بفضل رعاية القبائل (الأهالي). وقد استمر وضع الهجر على هذا الحال منذ نشأتها وإلى عهد قريب، وشكلت أحد روافد استمر اربة الحياة الفكرية المزدهرة في السيمن خلال القسرون الماضية.

## سابعاً: النشاط العلمي.

إن إعداد العلماء علمياً وفقهياً ومنهم المؤرخين يحتم بالضرورة وجود مراكر علمية يتلقون فيها صنوف العلوم المختلفة، ويرتبط مدى ازدهار النشاط العلمي ومخرجاته في أي بلد بعدد هذه المراكز، واستمراريتها في رفد المجتمع بأجيال متعاقبة من العلماء، وبما تتطلبه هذه المراكز من مقومات الاستمرارية المتمثلة في رعاية الدولة، أو السلطة والأهالي وبمدى توافر الاستقرار السياسي، الذي يكفل لها مناخاً مناسباً لتأدية دورها المنوط بها.

وقد شهدت فترة الدراسة إنشاء العديد من المراكز العلمية في مختلف مناطق اليمن، التي كان لها دور كبير في رفد المجتمع بالعديد من العلماء. منها على سبيل المثال لا الحصر المدرسة الشمسية في ذمار التي أنشأها الإمام شرف الدين سنة ١٩٤٧هـ / ١٥٤٠م، ومدرسة الإسكندرية التي أسسها إسكندر موز في زبيد سنة ٣٤٩هـ / ١٣٥٦م، والمدرسة السلطانية التي أسسها السلطان بدر بوطويرق في الشحر سنة ١٩٥٩هـ / ١٥٥١م، والمدرسة العادلية في صنعاء التي أسسها مراد باشا سنة ١٩٨٤ هـ / ١٥٥١م، والمدرسة البكيرية في صنعاء التي أسسها حسن باشا سنة ١٠٠٥هـ / ١٩٥١م، والمدرسة البكيرية في صنعاء التي أسسها حسن باشا سنة في فترات سابقة عاملاً مهماً في ازدهار الحياة الفكرية ومنها حركة التاليف في اليمن خلال هذه الفترة.

 <sup>(</sup>¹) إسماعيل الأكوع: هجر العلم . جـ ١، صـ ١- ١٠.

وهذه المراكز العلمية تشبه مثيلاتها في بقية أقاليم العالم الإسلامي، والتي عادةً ما كانت تتأثر بالصراعات السياسية والحروب، وفي بعض الأحيان تكون هدفاً للسلب والنهب من قبل القوى المتصارعة، أو من الغوغاء، فنشاطها مرتبط بمدى استقرار الأوضاع السياسية.

والجدير بالذكر أن استمرارية الحركة العلمية في اليمن لم تشهد تدهوراً كبيراً، بالرغم مما عاشته اليمن من فترات اضطراب وصراعات سياسية منذ القرن الثالث الهجري / التاسع الميلادي \_ فترة ظهور الدويلات المستقلة \_ وحتى فترة الدراسة. ولعل ذلك يرجع إلى وجود نوع خاص من المراكز العلمية التي تفردت بها السيمن دون غيرها من الأقاليم الإسلامية (١)، تَمثّل ذلك في ظاهرة هجسر العلم (١) التسي انتشرت في مناطق كان يسودها المذهب الزيدي، و معاقل العلم أو الأربطة التسي انتشرت في مناطق يسودها المذهب الحنبلي أو السشافعي (١). حيث تميزت هذه المراكز عن غيرها ببعدها عن ميادين الصراع والتنافس السياسي، فلم يحدث لها ما كان يحدث للمراكز العلمية في المدن من سلب ونهب بين الحين والأخر بسبب تلك كان يحدث للمراكز العلمية في المدن من سلب ونهب بين الحين والأخر بسبب تلك بتوفيرهم الرزق والحماية لروادها و معلميها. فكانت موئلاً للعلماء وطلاب العلم، بتوفيرهم الرزق والمعرفة التي شهدها تاريخ اليمن (١).

<sup>(&#</sup>x27;) نظر القاضي إسماعيل الأكوع إلى أن ظاهرة الهجر " ظاهرة اجتماعية تدعو إلى الإعجاب بفكرة نــشأتها ، وهذه الخصائص الفريدة في هجر العلم قد لا توجد في أي مركز من مراكــز نشر الثقافة والتعليم في ديار المسلمين قاطبة ، ولا يوجد بلد إسلامي ظفر بمثل ما ظفرت به الــيمن مــن وجود هجر العلم على ظهرها بمفوهمها الاصطلاحي الشائع، أو عرف نظائرها ،أو حذا حذوها في إيجــاد ما يماثلها، أو ما يقرب منها تحت أي أسم من المسميات الدالة على مداول الهجر في الــيمن. إســماعيل الأكوع : هجر العلم . جــ ١ ، صــ ٧.

<sup>(</sup>١) الهجر : ومفردها هجرة هي القرية التي يهاجر إليها بعض أهل العلم المشهورين ليجعلوها دار إقاسة لهم ، ويتخذون منها مكاناً لطلب العلم. لا يعرف على وجه الدقة أقدم هجرة ظهرت في اليمن. إسماعيل الأكوع : مدخل إلى هجر العلم . صــ ١٦. إسماعيل الأكوع : هجر العلم . صــ ٧ ــ٨.

<sup>(&</sup>quot;) إسماعيل الأكوع: نفس المرجع. جــ صــ ١٠

 <sup>(&</sup>lt;sup>3</sup>) نفس المرجع. صــ ۱ ؛ ۱ -

وفترة دراستنا من الفترات التاريخية التي جنت ثمار هجر العلم، حيث نجد أن كثيراً من مؤرخي اليمن خلالها كانوا ممن تلقوا تعليمهم في تلك الهجر، أو المعاقل منهم على سيبل المثال لا الحصر:

\_ المؤرخ عيسى بن لطف الله بن المطهر الذي عاش في هجرة كوكبان .

— المؤرخ أحمد بن محمد الشرفي صاحب كتاب "اللآلئ المضيئة" الذي كان مولده في هجرة القويعة (۱) سنة ۹۷۰هـ / ۱۰۲۷م، ثم سكن هجرة معمرة (۲) حتى وفاته بها سنة ۱۰۵۵هـ / ۱۲۶۵م، وقد ذكر صاحب كتاب طبقات الزيديــة الكبــرى أن المؤرخ الشرفي ما أن "بلغ سن النضج حتى سعى إلى طلب العلم من هجـرة إلــى هجرة يتتلمذ على يد كبار علماء عصره" (۳).

المؤرخ المطهر الجرموزي صاحب كتب "النبذة المشيرة" ، و "الجوهرة المنيرة"،
 و "تحفة الأسماع و الأبصار" ، الذي ينسب إلى هجرة بني جرموز.

كانت تلك هي أهم العوامل التي أدت إلى ازدهار حركة التأليف التاريخي في العهد العثماني الأول في اليمن، والتي شجعت على ظهور اتجاهين فيها. وقف الأول فيها إلى جانب العثمانيين، في حين وقف الثاني إلى جانب الأئمة الزيديين. وتجسدت تلك المساندة في مؤلفات اؤلئك المؤرخين، حيث عملوا من خلالها على نشر وترويج الخطابات السياسية التي تبناها طرفا الصراع، كما تجلت فيها أهم وسائل الدعابة التي وظفتها القوى المتصارعة لتحقيق المكاسب السياسية.

<sup>(&</sup>quot;) هجرة معمرة : سبقت ترجمتها .

<sup>(</sup>٢) أبر اهيم بن القاسم: طبقات الزيدية الكبرى . جــ ١ ، صــ ١٨٢.

# الفصل الثالث

توظيف الدين في خدمة الأغراض السياسية من واقع كتابات المؤرخين

## توظيف الدين في كتابات المؤرخين:

استدعى الصراع السياسي بين العثمانيين و أئمة الزيدية، وهما طرفان مسلمان، إلى تبنيهما لخطابات دينية ذات مضمون سياسي، سعى كل طرف من خلالها إلى البنات شرعيته وأحقيته في الحكم، وعمل على استغلال كافة الوسائط الاجتماعية، وتوظيف كل الوسائل لنشر وترويج مفاهيمه السياسية. فأوجد ذلك ميداناً جديداً مسن ميادين الصراع تمثل في مجال الفكر. لعب العلماء وخاصة المؤرخين دوراً كبيراً في مراحله.

إذلم يقتصر تأثير المؤرخين في أحداث ذلك الصراع على ما دونوه فيها مؤلفاتهم التاريخية فحسب، فما دونوه فيها هو خلاصة أفكارهم، وحصيلة نهائية لجهود سنين من العمل الفكري الدعائي، الذي سعوا من خلاله إلى مخاطبة الأجيال القادمة وهو الهدف المعتاد من تدوين التاريخ، بل كان لهم تأثير مباشر في الهامش الاجتماعي الواسع، حيث عملوا على نشر وترويج خطابات القوى المتصارعة فيه وحاولوا أثبات شرعيتها، لإقناع فئات المجتمع المختلفة بعدالة موقف من انصاروا اليه. ومثلت حلقات العلم في صحون المساجد، وجلسات السمر، والمنادمة في المناسبات الدينية والاجتماعية، ومجالس القات وسائط مناسبة للقيام بذلك الدور. موظفين في ذلك قدراتهم العلمية واللغوية بما يتوافق والوسط الثقافي الذي خاطبوه.

وإذا أفترضنا أن مؤلفاتهم التاريخية لم تكن الوسيلة المباشرة، التي ساهموا من خلالها حكوسيلة إعلام في أحداث الصراع. فإنها قطعاً قد كانت بمثابة وعاء أستوعب خطابات القوى المتصارعة، وتجسدت فيها صور الصراع ووسائله المختلفة، وتبلورت فيها أوراق اللعبة السياسية التي راهنت القوى المتصارعة عليها لتحقيق أهدافها السياسية، والتي من أجلها وظفت كل ما لديها من إمكانات بما في ذلك اللجوء إلى الدين.

فقد كان إيجاد السند الديني وتوظيفه سياسياً من أهم جوانب الـصراع الفكـري التي اعتنت به القوى المتصارعة، وجسده المــؤرخون في مؤلفاتــهم. ولــم يكــن توظيف الدين من قبل طرفي الصراع من باب المــزايدة منهم، بل كــان ضــرورة

حتمية فرضتها ظروف الصراع، فالحضارة الإسلامية في الأساس حضارة فقه الأراف وتأطير الأعمال السياسية دينيا بمنحها تبريرا شرعيا، ويخفي الشعور بالإثم عند من يقوم بها، ويحولها إلى واجبات دينية، يكون في قبولها وتنفيذها طاعة شه، وفي رفضها ومحاربتها، والابتعاد عنها معصية ومحاربة للإرادة الإلهية (٢).

لذا فإن أهم ما اعتنت به القوى المتصارعة في خطابها السياسي، كان سعيها لإثبات شرعيتها، من خلال العودة إلى النصوص الدينية "القرآن لكريم"، الحديث النبوي، والموروث الفقهي، لانتقاء وتأويل ما يتوافق منها من وجهة نظرها مع خطابها السياسي الذي تبنته، لإيجاد السند الديني لتدعيم واثبات هذه الشرعية.

انطلاقاً من هذا التوجه فقد اجتهد كل طرف في إيجاد ذلك السند، وتوظيفه لإثبات شرعيته، وتهميش خصمه السياسي، وإظهاره بمظهر المخالف والعاصي، الخارج عن الشريعة الإسلامية. وهو ما لم يكن بالأمر السهل، لأن هذا النوع من التوظيف موجه بالدرجة الأولى لمخاطبة أهل العلم "النخب المثقفة" في المجتمع، التي يصعب إقناعها بشرعية هذا الطرف أو ذلك، وكسب تأييدها إلا بالدليل الشرعي من الكتاب والسنة. الأمر الذي يتطلب دقة وعناية في اختيار النص القرآني، أو الحديث النبوي، أو الحكم الفقهي، بما يضفي على الأعمال السياسية والعسكرية، التي ستؤطر في إطاره نوعاً من الشرعية وفقاً لظروف الصراع. ولا يتأتى كل ذلك دون وجود مرجعية في الفقه السياسي الإسلامي، يتخذ منها هذا الطرف، أو ذلك قاعدة له في بناء خطابه السياسي.

وعلى الرغم من صعوبة إيجاد السند الديني وتوظيف سياسياً، إلا أن طرفي الصراع بما فيهم المؤرخون، قد عملوا جاهدين من أجل إيجاده وتوظيفه بما يحقق مآربهم السياسية، ويتوافق مع ظروف الصراع وطبيعت، مستندين ذلك على مرجعيات مختلفة في الفقه السياسي الإسلامي.

<sup>(&</sup>lt;sup>\*</sup>)عبد المجيد زراقط<sup>م</sup>إلشعر الأموي بين الفسن والسلطسان. بيروت، دار الباحث، ط أولى، ١٩٨٢م، صـــ٦٧.

فقد أنخذ أئمة الزيدية من موروث الفقه السياسي الزيدي \_ وهو الفقه الذي تقوم دعوتهم على أساسه \_ قاعدة لهم في بناء خطابهم السياسي، بمنا يحمله من ثوابت ومبادئ سواءً ما يتعلق منها بأصول الدين، أو بشروط الإمامة.

حيث أستثمروا بعض مبادئ ذلك الفكر، وصيروا منها ركائز أساسية في خطابهم الذي بنوا دعوتهم الدينية والسياسية عليه، بما يتوافق وظروف الصراع أنذاك. فكان مبدأ الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، أهم تلك المبادئ التي أنطاقوا منها في صرعهم مع العثمانيين. ويعد هذا المبدأ من أصول الدين الخمسة في المذهب الزيدي (المهادوي)(۱). إلى جانب بقية الأصول التي أشار إليها الإمام الهادي بقوله "ما لا يسع أحداً من المكافين جهله معرفة أصول الدين، من توحيد الله، وعدله، وإثبات وعده و وعيده، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وإثبات الإمامة في المصطفين من آل نبي الله "١٠).

يستدعي تطبيق ذلك وفق الفكر الزيدي الهادوي أن يبادر المكلف إلسى تغيير الأوضاع الفاسدة التي تظلم الإنسان وتحرمه العيش الكريم بالأخذ على يد الظالم إحياء للحق، وهو ما أكده الإمام الهادي بقوله "وندين بالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وأن نصرة المظلوم والأخذ على يد الظالم فرض لازم، وحق واجب، لأن في ترك الأمر بالمعروف للحق إماته، وفي النهي عن المنكر للباطل إماته"(").

كما جعلوا من مبدأ أثبات الإمامة في آل البيت أحد ركائز دعوتهم، وهذا المبدأ اصبح من أصول الدين الخمسة في المذهب الزيدي "الهادوي"، بعد أن أحله الإمام الهادي إلى الحق يحيى بن الحسين الرسي محل أصل المنزلة بين المنزلتين، الذي كان من أصول الدين في المذهب الزيدي عند الإمام القاسم الرسيي(<sup>1)</sup>، فأصبحت

<sup>(</sup>¹) نسبة إلى الإمام الهادي إلى الحق يحيى بن الحسين الرسي مؤسس المذهب الزيدي في اليمن، سبقت ترجمته في الفصل الأول.

<sup>(&#</sup>x27;) على زيد : معتزلة اليمن . صـــ ٢٢٢، نقلاً عن كتاب الأصول في الدين لملامام الهادي إلى المحق يحيى بن الحسين الرسي. قـــ ١٠٣.

<sup>(&</sup>quot;) نفس المرجع، صد ٢٥٦.

<sup>(\*)</sup> هو الإمام القاسم بن إبراهيم بن إسماعيل بن إبراهيم بن الحسن بن الحسن بن علي بن أبي طالب المعروف بالرسي نسبة إلى جبل الرس في المدينة المنورة التي كان مولده بها، دعا لنفسه بالإمامــة ســنة ٢٢٠هـــ/ محمم، في عهد الخليفة العباسي المعتصم، دخل في حروب مع العباسيين، أعتزل السياسة بعد/ضايقه بنــي العباس وفضل التفرغ للعلم، ويعد الإمام القاسم من أشهر علماء ألى البيت وله العديد من المؤلفات في الفقــه-

بذلك نظرية الإمامة واثباتها في آل البيت من أصول الدين، ومن القضايا الجوهريــة الني ينبغي أقامتها لإصلاح شأن الأمة عند الزيدية (١).

إلى جانب تلك المبادئ فإن قضية محاربة الظلم، والخروج على الظلمة، كانت من الركائز الأساسية في خطابهم السياسي، وهذة القضية تعد من الأسس التي لا تثبت أمامة الداعي من آل البيت إلا بها، حيث يعد شرط الخروج على الحاكم الظالم، وإشهار السيف في وجه الظلمة شرطا من شروط الإمامة في المدهب الزيدي (٢). وهو الشرط الذي أكد عليه الإمام زيد بن على (رضي الله عنه) بقوله "إن الإمام منا أهل البيت المفترض الطاعة على المسلمين الذي أشهر سيفه، ودعا إلى كتاب ربه وسنة نبيه، وجرت بذلك أحكامه وعرف بذلك قيامه، فذلك الدي لا تسمع جهالته، فأما عبد جالس في بيته مرخي عليه سترته تجري عليه احكم الظلمة، ولا يأمر بمعروف ولا ينهى عن منكر فلن يكون ذلك إماما "(٢).

كانت تلك أهم مبادئ الفكر الزيدي، التي أنطلق منها أنمة الزيدية في صراعهم مع العثمانيين، مستثمرين في ذلك ظروف المرحلة لتحويل تلك المبادئ إلى مواقف سياسية شرعية. حيث شكلت الممارسات الخاطئة، والأفعال القبيحة التي أقترفها بعض الولاة العثمانيين الحجة والذريعة و العناصر الرئيسة التي بنى عليها أئمة الزيدية خطابهم السياسي، الذي أظهروا من خلاله ممثلي الدولة العثمانية بمظهر الظالمين الفاسقين، واعتبروا أن استمرارهم في حكم اليمن هو اغتصاب لحق آل البيت، الذي يجب أن يكون الحكم والإمامة فيهم. فهيأت تلك الظروف مناخات مناسبة لإعلان الجهاد ضدهم بقيادة الرضا من آل البيت.

<sup>=</sup>وعلم الكلا**م ب**رغيرها كانت وفاته عام ٢٤٦هـ / ٢٠٨م. مجد الدين المؤيدي : التحف شرح الزلف. صنعاء، مكتبة بدر، ١٩٩٧م، جــــــ، صــــ ١٤٥ ـــ ١٤٨. عبدالسلام الوجيه: أعلام المؤلفين. صنت ٨٦٠.

<sup>(1)</sup> على زيد : معتزلة اليمن. صـــ ٢٢٢،٢٢٣ .

<sup>(</sup>١) يعد الخروج على الحاكم الظالم واشهار السيف في وجه الظلمة احد شروط الإمامة في المذهب الزيدي إلى جانب بقية الشروط وهي أن يكون الإمام : ذكراً، حراً، فاطمياً، سليم الحواس والأطراف، سخياً، مدبراً، مقداماً، ورعاً، عالماً، شجاعاً، مجنهداً، عادلاً. على زيد: نفس المرجع، صـــ ٢٢١.

<sup>(&</sup>quot;) عبد الفتاح شايف: الإمام الهادي. صـــ ٢٢. نقلا عن على بن محمد العباسي: سيرة الهادي إلى الحق يحيسى بن الحسين . صـــ ٢٨.

وتطبيقاً لذلك شن أنمة الزيدية حرباً شاملة ضد الحكم العثماني تحت هذه المبررات. واستحضروا ما أمكن استحضاره من النصوص القرآنية والأحاديث النبوية، والأحكام الفقهية، لتأكيد شرعية مطالبهم وحربهم تلك.

وفي الوقت الذي اعتمد فيه أئمة الزيدية في صراعهم مع العثمانيين على مفردات الفكر الزيدي، فإن العثمانيين ومؤيديهم رأوا أن سلاطينهم هم أولو أصرا المسلمين الواجبة طاعتهم، وعدم الخروج عليهم، و أن دوليتهم تمثل استمراراً تاريخياً لدولة الخلافة الإسلامية، وأن حكمها في الأقاليم التي سيطرة عليها هو حكم شرعي "سلطة شرعيا"، خاصة بعد تولي سلاطينها مسئولية حماية الأماكن المقدسة في مكة والمدينة. وهو ما يعرف في الفكر السياسي الإسلامي بخلافة القوة أو خلافة الغلبة، التي ينعقد الإجماع على قبول شرعيتها. بناءً على القاعدة الفقهية القائمة على أن درء المفاسد مقدم على جلب المصالح. والتي يعد فيها الخروج على الحاكم، أو السلطة بغي وشق لعصا المسلمين، نظراً للأضرار الجسيمة، التي تترتب على ذلك الخروج، كون المتغلب أو المستولي على السلطة عادة ما يمتلك القوة، وطرق إزالته لا تتحقق إلا بالقوة، وهو ما قد يؤدي إلى ضرر أكبر يتمثل في نهضوب الحروب والفتن الداخلية، التي تلحق الأذى بالمسلمين (١).

لذلك رأوا إن وصولهم إلى اليمن وحكمهم له هو أمر شرعي، خاصة وأن ذلك الوصول كان في إطار الهدف الديني الواسع لحملتهم التوسعية في جنوب البحر الأحمر، المتمثل في جهاد الفرنج وحماية تغور الإسلام من الخطر الصليبي.

ومن هذا المنطلق جاء الخطاب السياسي العثماني مرتكزاً على فكرة طاعة أولي ومن هذا المنطلق جاء الخطاب السياسي العثماني مرتكزاً على فكرة طاعة أولي الأمر، وعدم الخروج عليهم، وأن ما يقوم به الأئمة الزيدية يعد نوعاً من الفتنة، تجلى ذلك في مؤلفات مؤرخيهم الذين عملوا على تدعيم هذا التوجه السسياسي بمنا أمكن من النصوص الدينية والأحاديث النبوية.

انطلاقا من تلك المرجعيات الفكرية سعت القوى المتصارعة إلى توظيف السند الديني، بما يخدم مصالحها السياسية، وتفاوتت درجة التوظيف تلك من قبل أطراف

 <sup>(</sup>۱) فؤاد محمد الذادي: موسوعة الفقه السياسي الإسلامي،طرق اختيار الخليفة. القاهرة، دار الكتاب لجامعي،
 ط أولى ، ۱۹۸۰م، صد ۲۲۰\_۲۲۲.

الصراع، وفق الظروف التي كان يمر بها كل طرف. حيث أعتمد أئمة الزيدية بشكل كبير على توظيف الأسانيد الدينية لخدمة قضيتهم السياسية، ويأتي ذلك نتيجة الوضعية السياسية التي كانوا يمرون بها، فهم يمثلون قوة معارضة للسلطة، وهذا الموقف المعارض "الثائر" بحاجة إلى أن يمثلك خطاباً قوياً معززاً بالأسانيد الدينية التي تبرر هذه المعارضة وتجيز الخروج، لذلك فقد كان خطاب أئمة الزيدية مليئا بتلك الأسانيد. بدا ذلك واضحاً في رسائلهم و خطبهم السياسية، التي كانت وسيلتهم الأساسية في شرح مبادئ دعوتهم. والتي تكفل مؤرخوهم بتدوينها في ومؤلفات.

وتجدر الأشارة إلى أن الدولة العثمانية، ومناصريها قليلاً ما اعتمدوا على الأسانيد الدينية في صراعهم مع أئمة الزيدية. لأن هذا النوع من التوظيف يكون لغرض الإقناع، والدولة العثمانية لم تكن بحاجة على ما يبدو للإقناع الناس بشرعيتها، بقدر ما كانت بحاجة لإيجاد الدليل على عدم شرعية من يخرج عليها، ومن هنا كان توظيفها للأسانيد الدينية إلى حد كبير مقصوراً على مسألة إظهار طاعة الحاكم، وعدم الخروج عليه، والتأكيد على أن ما يقوم به أئمة الزيدية هو نوع من الفتنة، والبغي، والخروج وشق عصا الجماعة، الأمر الذي يجيز لصاحب الشرعية محاربته. وتجلى هذا الأمر واضحاً في مراسلات سلاطينها،

على أية حال فإن الأسانيد الدينية التي وظفتها القوى المتصارعة، أخذت أشكال مختلفة بما يخدم مفرداتها السياسية، فقد جاءت إما على شكل "نص قر آني"، أو "حديث نبوى"، أو "حكم فقهى".

## توظيف النص القرآني والحديث النبوي.

يأتي استثمار النص القرآني، والحديث النبوي من قبل أطراف النصراع السياسي، وانتقاء ما يتصورونه مناسباً منها لخدمة قضيتهم السياسية، من باب توظيف الدين لكسب الشرعية، وإيجاد المسوغات التي تيرر الحرب. فالنصوص الدينية لها تأثير كبير في حشد المؤيدين والأنصار في ساحة المعارك، لأن العقل تابع للنص، والإنسان المسلم الذي يبحث عن الحق، ويسمعي لمناصرته يسمبح مرهوناً بتلك النصوص (١).

وتوظيف الدين في خدمة القضايا السياسية \_ في فترة الدراسة \_ ليس بالأمر المجديد، فالتاريخ الإسلامي مليء بالشواهد التي كان فيها الدين بشقيه "النص القرآني والحديث النبوي" أداة من أدوات الصراع السياسي، ولعل أول توظيف للنصوص القرآنية في التاريخ السياسي الإسلامي، كان في أحداث الخلاف السياسي بين الإمام على بن أبي طالب ومعاوية بن أبي سفيان، حين عمل معاوية على إقناع الناس في معركة صفين، بأن حربه مع الإمام على أمر مقدر من الله تعالى لا مناص منه بقوله "وقد كان فيما قضاه الله أن ساقتنا المقادير إلى هذه البقعة من الأرض، ما القتتلوا وبين أهل العراق، فنحن من الله بمنظر، وقد قال الله تعالى ﴿وَلُو شَاءَ اللّهُ مَا الْمَعْرَكة لَجأ إلى رفع المصاحف على أسنة السلاح، داعياً الإمام علي إلى الصلح والاحتكام إلى كتاب الله، وتلا أحد رجاله قول الله تعالى ﴿ألَمْ ثَرَ إلِي الّذِينَ أُوتُوا مُعْرَضُونَ ﴾ (٢) وهو ما جعل الإمام على يوافق على مسألة التحكيم (١).

و لا يختلف التوظيف السياسي للحديث عن النص القرآني، بل أن مجاله أوسع-إذ تعد أحاديث مناقب الرجال وفضائل البلدان من المواضيع التي تسابق النسسابون

 <sup>(</sup>١) سورة البقرة: آية ٣٥٣. محمد عابد الجابري: المسألة الثقافية. بيروت، مركز دراسات الوحدة العربية.ط١،
 ١٩٩٤م، صـــ٩٤٩.

<sup>(&</sup>lt;sup>\*</sup>) أل عمر إن : أية ٢٢.

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) محمد علي أبو ريان: تاريخ الفكر الفلسفي في الإسلام. الإسكندرية، دار المعرفة الجامعية، ١٩٩٣م.

إلى وضع الأحاديث فيها، وكثيراً ما يلجأ الساسة والمؤرخون إليها لتحقيق أغراضهم السياسية (١). والتاريخ السياسي الإسلامي ملئ بالشواهد التي وظف فيها الحديث فسي النزاعات والصراعات السياسية.

كانت البداية الأولى لذلك عقب وفاة الرسول الشي حين أجتمع المسلمون في سقيفة بني ساعدة لاختيار خليفة لهم، ووقع حينها النزاع بين المهاجرين والانسصار حول من يخلف الرسول الله ي وكاد ذلك النزاع يصل إلى درجة الفتنة. إلى أن تدخل أبو بكر الصديق وفك ذلك الخلاف بما رواه من حديث رسول الشي "الأنمسة من قريش" (١)، فكان ذلك الحديث قاعدة سار عليها الفقهاء المسلمون في اختيار الخليفة حيث أصبح النسب القرشي أحد شروط الخلافة عند الكثير منهم (١).

واستمر التوظيف السياسي للحديث النبوي في العهد الأموي، أثناء الصراع الذي دار بين آل البيت وبني أمية (٤). فقد وظفت أحاديث الفضائل، التي تمدح الأشسخاص والأماكن، والأمم، والقبائل، إذ عمل بني أمية على ترويج العديد من الأحاديث التي تمدح معاوية وتظهر فضله، في حروبه مع الإمام علي. ومنها حديث " الأمناء ثلاثة أنا وجبريل ومعاوية (٥)، وحديث "اللهم علم معاوية الكتاب ومكن له في البلاد، ووقه العذاب (٢)، وغيرها من الأحاديث التي تظهر مناقب الأمويين (٧).

وفي فترة الصراع الاموي \_ العباسي، كان الحديث من الوسائل التي لجأ إليها الطرفان لتحقيق المكاسب السياسية، حيث عملا على نشر وترويج الأحاديث التي من شأنها أن ترفع مكانة هذا الطرف وتحط من قدر خصمه السياسي.

فقد عمل الخلفاء العباسيون على نشر الكثير من الأحاديث التي تحط من مكانة بني أمية \_ والتي قيل أنها وردت على لسان رسول الله الله ومنها حديث "رأيت بني

<sup>(&</sup>lt;sup>\*</sup>) ورد الحديث بلفظ "الأثمة من قريش، إذا أسترحموا رحموا، إذا عاهدوا وفوا، وإذا حكموا عدلوا، فمن لم يفعل ذلك منهم فعليه لعنة الله والملائكة والناس أجمعين". مسند الإمام أحمد بن حنيل حديث رقم ١٩٤٠٠.

<sup>(&</sup>quot;) فؤاد الذادي: موسوعة الغقه السياسي. صـــ٧٧.

 <sup>(\*)</sup> عبدالمجيد زراقط الشعر الأموي. صــ ٦٧.

<sup>(°)</sup> ذكره الحسن بن هيه الله بن عبدالله الشافعي المعروف بابن عساكر: تاريخ مدينة دمشق. تحقيق :محسب الدين بن سعيد بن غرامه العمروي، بيروت، دار الفكر، ١٩٩٥م، جـــ٧٧، صــــ ١٣٥.

<sup>(&</sup>quot;) محمد عابد الجابري: مسالة النقافة. صد ١٥٠.

مروان يتعاورون على منبري فساعني ذلك، ورأيت بني العباس يتعساورون على منبري فسرني ذلك "(۱)، كما انتشرت في عهدهم ــ أي بني العباس ــ أحاديث رفعت من شأنهم، منها ما روي عن أبي هريرة أنه قال: قال رسول الله الله مخاطبا عمسه العباس "فيكم النبوة والمملكة"(۱) وغيرها من الأحاديث (۱).

وفي فترة الدراسة سعت القوى السياسية المتصارعة إلى صبغ مواقفها السياسية بالصبغة الدينية لخدمة أغراضها وقضاياها السياسية. فقد أتخذت من الدين أداة ووسيلة من وسائلها الدعائية لإثبات شرعيتها في الحكم، ولتبرير حروبها، ونفي خصومها السياسيين، تجلى ذلك في كتابات مؤرخي الطرفين.

فقد عملت تلك القوى على انتقاء ما يتوافق من النصوص القرآنية، والأحاديث النبوية مع واقع الصراع، و يخدم مفردات الخطاب السياسي المتتقاة التي تبناه كل طرف، والمتمثلة في وجوب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، ووجوب الخروج على الحاكم الجائر، لإثبات الإمامة في آل البيت وأحقيتهم في الحكم بالنسبة لأئمة الزيدية. و في طاعة الحاكم، وعدم الخروج عليه بالنسبة للدولة العثمانية.

كان مبدأ الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، من أهم مفردات الخطاب السياسي ذي المضمون الاجتماعي الديني الذي عول عليه أئمة الزيدية في صراعهم مع العثمانيين، والركيزة الأساسية في دعوتهم، والمنطلق الأول الذي ضمن استمرار هذا الخطاب. فقد دعوا الناس في رسائلهم وخطبهم إلى وجوب إنكار المنكر، والمبادرة إلى تغييره، وشددوا على أهمية تطبيقه لإصلاح شأن الأمة، وأكدوا أن دعوتهم وخروجهم على العثمانيين تأتي من باب إقامة العدل، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر. مستشهدين على ذلك بالعديد من النصوص القرآنية والأحاديث النبوية التي تكرر ذكرها في كتابات المؤرخين المؤيدين لهم (أ).

<sup>(</sup>۱) ذکره این عساکر: تاریخ دمشق، جــ ۵۷، صــ ۲۶۰.

<sup>(</sup>أ) نفس المصدر: جــ ۲۷، صـــ ۱۳۵.

<sup>( )</sup> أحمد أمين : ضحى الإسلام . جــ ٢ ، صــ ٣٠

<sup>(&</sup>lt;sup>3</sup>) عند توثيق الأحاديث من المصادر التارخية سيكتفى بالأشارة بعبارة ورد الحديث عند المؤرخ، للدلالة علمى أن هذا الحديث ورح عند المؤرخ كذا في كتابه كذا، مع ذكر أخراج الحديث من كتب المصحاح، أو كتب الغقه والحديث الزيدية.

منها قوله تعالى ﴿وَلْتَكُن مَنكُمْ أُمَّةٌ يَدْعُونَ إِلَى الْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَـوْنَ عَن الْمُنكَرِ وَأُولَـــئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ﴾(١).

وقوله تعالى ﴿إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُ بِالْعَدَلِ وَالإِحْسَانِ وَإِيتَاء ذِي الْقُرْبَى وَيَنْهَى عَنِ الْفَحْشَاء وَالْمُنكَرِ وَالْبَغْيِ يَعِظُكُمْ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ﴾(٢).

وقوله تعالى ﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّة أُخْرِجَتُ النَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنكَرِ وَتُوْمِنُونَ بِاللَّهِ وَلَوْ آمَنَ أَهْلُ الْكِتَابِ لَكَانَ خَيْرًا لَّهُم مَّنْهُمُ الْمُؤْمِنُونَ وَأَكْثَرُهُمُ الْفَاسِقُونَ﴾ (٢).

وقوله ﷺ "مروا بالمعروف وأنهوا عن المنكر, ولا تكونوا مثل قوم ركبوا السفينة، فأعطي كل واحد مجلسه، فكان مع رجل منهم قدّوم، فأخذ ينقب به السفينة، فقالوا ما تصنع، فقال مجلسي وحقي الذي لي، فإن نهوه نجوا جميعاً، وإن تركوه غرق و غرقوا"(<sup>1)</sup>.

وقوله على النكم منصورون ومصيبون ومفتوح عليكم، فمن أدرك ذلك منكم فليتق الله وليأمر بالمعروف ولينه عن المنكر، ومن كذب علي متعمداً فليتبوأ مقعده من النار "(٥).

<sup>(&#</sup>x27;) سورة آل عمران : آية ١٠٤. ورد ذكر هذه الآية عند المؤرخ المطهر الجرموزي: النبذة المسشيرة . تحقيق : عبد الحكيم الهجري، صـــ٢٥. المطهر الجرموزي : الجوهرة المنيرة. تحقيق / أمــة الطلك المؤرء صـــ٢٠٨، أحمد الشرفي : اللآلئ المضطية. جــ٣، قــ ١٤٠. أحمد اللوزي: سيرة الإمــام الحــسن قـــ١٠٠.

<sup>(\*)</sup> ذكره أحمد بن يوسف زبارة: أنوار التمام في تتممة الاعتصام بحبل الله المتين. عمّان، مطابع الجمعية العلمية الملكية، ١٩٨٣م. جــ، صــ٥٢٢، أحمد بن حنبل: مسند أحمد. حديث رقم ١٨٠٢٧.ورد الحديث عند المؤرخ المطهر الجرموزي: الجوهرة منبرة. تحقيق : أمة الملك الثور صــ٧٠٩.

<sup>(°)</sup> ذكره يحيى بن الحسين الهاروني: تيسير المطالب. صـــ١٥. ورد الحــديث عنـــد المـــؤرخ المطهــر الجرموزي : الجوهرة منيرة. تحقيق : أمة الملك الثور صــــ٩٠٠.

وربط أئمة الزيدية في رسائلهم وخطبهم — التي تكفل مؤرخيهم بتدوينها في ولفاتهم — بين القيام بالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وتأدية بقية العبادات من صلاة وزكاة وغيرها، فهو بذلك يعد فرضاً يجب القيام به لأكمال أركان الدين، وإن دعوتهم إلى العمل به هي مما يجب عليهم، وأستندوا إلى العديد من الآيات القرآنية التي تعزز ذلك، منها قوله تعالى ﴿ الّذينَ إِن مَّكّنًا هُمْ فِي الْأَرْضِ أَقَامُوا الصّلَاةَ وَآتَـوا الزّكاةَ وَأَمْرُوا بِالْمَعْرُوفِ وَنَهَوا عَنِ الْمُنكرِ وَلِلّهِ عَاقِبَةُ الْأُمُورِ ﴾ (١).

وقوله تعالى ﴿وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ أُولِيَاء بَعْضِ يَـــَأْمُرُونَ بِـــالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنكَرِ وَيُقِيمُونَ الصَّلاَةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكَاةَ وَيُطِيعُونَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ أُولَــــــئِكَ سَيَرْحَمُهُمُ اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ عَزِيزٌ حَكيم﴾ (٣).

وقوله تعالى ﴿وَلَيَنصُرُنَ اللَّهُ مَن يَنصُرُهُ إِنَّ اللَّهَ لَقَوِيٌ عَزِيزٌ ﴿ الَّذِينَ إِن مُكَنَّاهُمْ فِي الأَرْضِ أَقَامُوا الصَّلاةَ وَآتَوُا الزَّكَاةَ وَأَمَرُوا بِالْمَعْرُوفِ وَنَهَوْا عَنِ المُنكَسرِ وَاللَّهِ عَاقِبَةُ الْأُمُورِ ﴾ (٤).

وقوله تعالى ﴿ يَا بُنَيَّ أَقِمِ الصَلْاءَ وَأَمُرُ بِالْمَعْرُوفِ وَانْهَ عَنِ الْمُنكَرِ وَاصْبِرُ عَلَى مَا أَصَابَكَ إِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَزْمِ الْأُمُورِ ﴾(٥).

<sup>(</sup>٢) سورة الحج: آية ٤١. ورد ذكر هذه الآية عند المؤرخ أحمد الشرفي : الملالئ المضنية. جــــ٣، قـــ ١٣٧.

<sup>(&</sup>quot;) سورة النوبة: آية ٧١. ورد ذكر هذه الآية عند المؤرخ المطهر الجرموزي: النبذة المشيرة. تحقيق:عبد الحكيم الهجري، صـــ٧٠. المطهر الجرموزي: الجوهرة المنيرة تحقيق : أمة الملك الثور، صـــ١١٧.

<sup>(\*)</sup> سورة اللحج: أية ٠٤، ٢٦. ورد ذكر هذه الآية عند المؤرخ المطهر الجرموزي: الجوهرة المثيرة. تحقيــق: أمة الملك الثور، صــــــ ٢٦٣.

<sup>(°)</sup> سورة لقمان: آية ١٧. ورد ذكر هذه الآية عند المؤرخ المطهر الجرموزي: نفس المصدر، صــــ ٢١٣.

كما شددوا في تلك الرسائل والخطب على ضرورة تطبيق مبدأ الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر إتقاء سخط الله وغضبه، لأن في إغفاله وعدم الإلتزام به عصيان شه، واستحقاق لعذابه. مستشهدين على ذلك بالنص القرآني و بالأحاديث النبوية المؤيدة لذلك. منها قوله تعالى ﴿ لُعِنَ الَّذِينَ كَفَرُواْ مِن بَنِي إِسْرَائِيلَ عَلَى لِسَانِ دَاوُودَ وَعِيسَى ابْنِ مَرْيَمَ ذَلِكَ بِمَا عَصَوا وَكَانُواْ يَعْتَدُون ﴿ كَانُواْ لاَ يَتَنَاهَوْنَ عَن مُنكر فَعَلُوهُ لَبِسُسَى ابْنِ مَرْيَمَ ذَلِكَ بِمَا عَصَوا وَكَانُواْ يَعْتَدُون ﴿ كَانُواْ لاَ يَتَنَاهَوْنَ عَن مُنكر فَعَلُوهُ لَبِسُسَى مَا كَانُواْ يَفْعَلُونَ مَنْ مَن كَثِيراً مَنْهُمْ يَتَولُونَ الَّذِينَ كَفَرُواْ لَبِنُسَ مَا قَدَّمَتُ لَهُمْ لَنِهُمْ أَن سَخِطَ الله عَلَيْهِمْ وَفي الْعَذَابِ هُمْ خَالدُونَ ﴾ (١).

منها قوله على التأمرن بالمعروف وتنهون عن المنكسر أو يسسلطن الله عليكم شراركم، فيسومنكم سوء العذاب، ثم يدعو خياركم فلا يستجاب لهم حتى إذا بلغ الكتاب أجله، كان الله هو المنتصر لنفسه، ثم يقول ما منعكم إذ رأيتموني أعصى أن تغضبوا لي (٢).

وقوله الله المناصر ويجعل المنامة فيجعلوا في سرادق (") من نار، ويجعل لهم أظافير من حديد فيحكون بها صدور هم حتى تبدو أفئدتهم فتحرق، فيقولون ربنا ألم نكن نعبدك، فيقول بلى ولكنكم كنتم أعواناً للظالمين "(أ).

وقوله ﷺ ما من قوم يُعمل فيهم بالمعاصبي، وهم يقدرون على أن يغيروا فلا يوشك أن يعمهم الله تعالى بعقاب"(°).

<sup>(&#</sup>x27;) سورة المائدة : آية ٧٨, ٧٩, ٨٠ . ورد ذكر هذه الآية عند المؤرخ الحسن الزريقي: سيرة الإمام شرف الدين. قــــ ١١، المطهر الجرموزي: الجوهرة المنيرة. تحقيق : أمة المنك الشــور، صـــــــ ٢٠٨. المطهــر الجرموزي: النبذة المشيرة. تحقيق : عبد الحكيم الهجري ، صــــ ٣٠٦. أحمد الشرفي : اللالمي المــضئية. جـــ٣، قـــ ١٣٧.

<sup>(&</sup>quot;) سرادق : السردق ما أحيط بالشيئ والجمع سرادق. ابن منظور: لسان العرب. جـــ١٠، صـــ ١٥٧.

<sup>(\*)</sup> ذكره القاسم بن محمد: الاعتصام بحبل الله المنين. عمّان، مطابع الجمعية العلمية الملكية،١٩٨٣م. جــ ٥، صــــ٥٣٥. ورد عند الحديث المؤرخ المطهر الجرموزي : النبذة المشبرة . تحقيق : عبد الحكيم الهجري ، صـــ ٢٨٩.

<sup>(°)</sup> أخرجه ابن حبان :صحيح ابن حبان.جــ١، صــ٧٨، أحمد بن يوسف زبارة: أنوار التمام. جــ٥، صـــ ١٥٤. يديى بن الحسين الهاروني: نفس المصدر. صـــ ١٤٠. ورد الحديث عند المــورخ المطهــر=

وقوله الله أوحى إلى نبي من أنبيائه أني معذب من قومك مائة ألف أربعين الف من شرارهم، وستين الفأ من خيارهم، فقال يارب هؤلاء الأشسرار فما بال الأخيار، فقال داهنوا أهل المعاصي، ولم يغضبوا لغضبي "(١).

وفي الوقت الذي مثل فيه مبدأ الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، ومحاربة الظلم الجانب الاجتماعي في مضمون خطاب أئمة الزيدية. فإن مكانة آل البيت، واحقيتهم في الحكم والإمامة، ووجوب اتباع الناس لهم، مثلت الجانب السياسي في مضمون ذلك الخطاب. لذلك فقد دأبوا في رسائلم وخطبهم على تأكيد تلك الأحقية، وبينوا أفضليتهم ومكانتهم المقدسة التي أختصهم الله تعالى بها، والتي أهلتهم تولي أمر المسلمين وفق ذلك المفهوم. مستشهدين على ذلك بالعديد من النصوص القرآنية.

وقوله تعالى ﴿قُل لَّا أَمْنَأَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْرًا إِلَّا الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْبَى وَمَن يَقْتَرِفَ حَسَنَةَ نَزِدُ لَهُ فِيهَا حُسْنًا إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ شَكُورٌ ﴾ (٣).

وقوله تعالى﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُذْهِبَ عَنكُمُ الرَّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيرُ ا﴾ ( \* ).

وقوله تعالى ﴿وَلَقَدْ كَتَبْنَا فِي الزَّبُورِ مِن بَعْدِ السَّذَكْرِ أَنَّ الْسَأْرُضَ يَرِثُهَا عِبَسَادِيَ الصَّالِحُونَ﴾ (٥).

<sup>=</sup>الجرموزي : الجوهرة منيرة. تحقيق : أمة الملك الثور صلى ٢١٠. المطهر الجرموزي : النبذة المشيرة . تحقيق : عبد الحكيم الهجري ، صلى ٢١٠.

<sup>(&</sup>lt;sup>\*</sup>) سورة النساء: آية ٥٤. ٥٥. ورد ذكر هذه الآية عند المؤرخ المطهر الجرموزي: الجسوهرة المنيسرة. تحقيق : أمة الملك الثور، صدا ١٩١

<sup>(°)</sup> سورة الأنبياء: آية ١٠٥. ورد ذكر هذه الآية عند المؤرخ أحمد اللوزي: سيرة الإمام الحسن بن علي. قد ١١.

وقوله تعالى ﴿وَإِذِ ابْتَلَى إِبْرَاهِيمَ رَبُّهُ بِكَلِمَاتَ فَأَتَمَّهُنَّ قَالَ إِنِّي جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَامِــاً قَالَ وَمِن ذُرِيَّتِي قَالَ لاَ يَنَالُ عَهْدِي الظَّالِمِينَ ﴾(١).

كما وظفوا في رسائلهم وخطبهم تلك العديد من الأحاديث التي وردت في كتب الصحاح، وكتب الفقه الزيدي. والتي تخدم هذه القضية، وسارت عملية التوظيف في التجاهات متعددة.

حيث عملوا في الأتجاه الأول منها على أبراز مكانة آل البيت الدينية والإجتماعية، التي اختصها الله بهم، مبينين فيها وجوب طاعتهم، ومحبتهم لنيل رضى الله، موضحين أيضاً أن حبهم ومولاتهم شفاعة لمن زلت قدمه في المعاصى، ومؤكدين فيها على أن إيمان المرء لا يستكمل إلا بتأدية النصيحة لهم.

مُدلئين على ذلك بالعديد من الأحاديث

منها بقوله ﷺ "أهل بيتي كالنجوم كلما أفل نجم طلع نجم "(٢).

وقوله ﷺ أحبوا الله لما يغذوكم به من نعمه، واحبوني لحب الله، وأحبوا أهل بيتى لحبى "(٢).

وقوله ﷺ أذكركم الله في أهل بيتي، أذكركم الله في أهل بيتي، أذكركم الله في أهل بيتي، أذكركم الله في أهل بيتي "(٤).

وقوله الأخرت شفاعتي لثلاثة من أمتي: الضارب بسيفه بين يدي ذريتسي، والقاضي لهم حوائجهم عند ما أضطروا إليه، والمُحب لهم بقلبه ولسانه" (٥).

 <sup>(&#</sup>x27;) سورة البقرة: آية ١٢٤. ورد ذكر هذه الآية عند المؤرخ المطهر الرجرموزي: النبذة المشيرة . تحقيق :
 عبد الحكيم الهجري ، صب ٤١٩.

وقوله عَيْ "ما أحبنا أهل البيت أحد، فزلت به قدم إلا ثبنته قدم، حتى ينجيه الله يوم القيامة" (١).

وقوله ﷺ "من أسيغ وضوءه، وأحسن صلاته، وأدى زكاة ماله، وغض بصره، وسجن نسانه، ووضع معروفه، واستغفر لذنبه، وأدى النصيحة الأهل بيتي، فقد استكمل حقائق الإيمان، وأبواب الجنة له مُقتحة "(٢).

وفي الإنجاء الثاني أكدوا في تلك الرسائل والخطب على ضرورة موالاة آل البيت، ووجوب طاعتهم وانباع من دعا منهم إلى إقامة الدين، وأزالة البدع، ومحاربة الظلم، وكل انواع المنكرات، وبينوا فيها أهلية آل البيت في تولي أمر المسلمين، فهم سفن النجاء الذائدون عن الدين من تحريف الغالين، وأنتحال المبطلين. مستندين في ذلك على العديد من الأحاديث.

منها قوله الله المعروف ونهى عن المنكر من ذريتي فهو خليفة الله في المنكر من ذريتي فهو خليفة الله في أرضه، وخليفة كتابه، وخليفة رسوله (٢).

وقوله وقوله الدين تحريف الغالين، والمتوافق الدين الدين تحريف النالين، وانتحال المبطلين، وتأويل الجاهلين، ألا إن أئمتكم وفدكم إلى الله، فانظروا من تفدون في دينكم (3).

<sup>(&#</sup>x27;) ذكره يحيى بن الحسين الهاروني: تيسير المطالب. صـــ١٩٥، يحيى بن الحسين بن القامـــم: مجمــوع الرسائل الأصولية. صـــ٧٠٥. ورد الحديث عند المؤرخ المطهر الجرموزي : الجوهرة المنيرة: تحقيق : أمة الملك الثور. صـــ ٥٤٨.

وقوله ﷺ "إن عند كل بدعة تكون من بعدي يكاد بها الإسلام ولمياً من أهل بيتي موكلاً يذب عنه، ويعلن الحق، وينوره، ويرد كيد الكائدين "(١).

وفي الإتجاء الثالث أكدوا أن كره، ومخالفة، ومعاداة، ومحاربة آل البيت، أو حرمانهم من أي حقوق أقرها الله، وبينها رسوله، أو عدم مناصرة دعاتهم وأئمتهم، يعد مخالفة صريحة للإرادة الإلهية، والسنة النبوية، مبينيين أن الله قد توعد بعداب من يقترف مثل تلك الأعمال، فيما روي من أحاديث على لسان رسوله.

ومنها قوله ﷺ " من سمع واعينتا آل البيت فلم يجبه كبه الله على منخريه في نار جهنم "(٢) .

وقوله ﷺ من سره أن يحيا حياتي ويموت مماتي، ويسكن جنة عدن النهي غرسها ربي، فليتول علياً من بعدي، وليتول وليه، وليتقيد بالأئمة من بعدي، فإنهم عترتي، خلقوا من طينتي، ورزقوا فهما وعلما ، فويل للمكذبين بهم من أمتي القاطعين فيهم حبلي، لا أنالهم الله شفاعتي "(٢)

وقوله إلى النجوم أمان لأهل السماء، واهل بيتي أمان لأمتي من الإختلاف، فإذا خالفتها قبيلة من العرب صاروا حزب أبليس (<sup>3)</sup>.

وقوله ﷺ أستبشرت قلوبهم، وتهللت وهوهم، وأله المراهيمﷺ أستبشرت قلوبهم، وتهللت وجوههم، وإذا ذكر أهل بيتي إشمأزت قلوبهم، وكلحت وجوههم، والدي بعثتي

<sup>(&#</sup>x27;) ذكره يحيى بن الحسين الهاروني: تيمير الوصول. صــ ١٧٨، على بن حميد القرشي: مــسند شــمس الأخبار. جــ١، صــ ١٣٣. ورد الحديث عند المؤرخ المطهر الجرموزي : الجوهرة المنبرة. تحقيق :أمة الملك الثور، صــ ١٩٦. المطهر الجرموزي: النبذة المشيرة . تحقيق : عبد الحكيم الهجري ، صـــ١٧٤. أحمد الشرفي: ال اللألئ المضيئة. قـــ٢٠١

<sup>(&</sup>lt;sup>†</sup>) ذكره يحيى بن الحسين الشجري: الأمالي الخميسية، صدا ١٣٦، القاسم بن محمد: الاعتصام بحبسل الله. جدا، صدا ١٦٠. على القرشي: نفس المصدر، جدا، صدا ١٢٦. ورد الحديث عند المؤرخ المطهر الجرموزي: الجوهرة المنيرة. تحقيق :أمة الملك الثور، صدا ١٣٦ المؤرخ المطهر الجرموزي: بتحقيق : عبد الحكيم الهجري، صدا ١٨٩.

<sup>(\*)</sup> ذكره القاسم بن محمد : نفس المصدر. جــ ١، صــ ١٥٧. علي القرشي: نفس المــصدر. صــــــ١٢٧. ورد الحديث عند المؤرخ المطهر الجرموزي: الجوهرة المنبرة . تحقيق :أمة الملك الثور صـــــــــــــــ ٢١٨.

بالحق لو أن رجلاً لقي الله بعمل سبعين نبياً ثم لم يلقه بولاية أولي الأمر من أهل بيتى ما قبل الله منه صرفاً ولا عدلاً"(١).

وقوله ﷺ من أحب أن يملى له في عمره، وإن يُمتع بما خوله الله، فليخلفني في أهلي خلافة حسنة، فمن لم يخلفني فيهم، بُتر عمله، وورد عليه يوم القيامة مسوداً وجهه "(٢).

وقولهﷺ " مثل أهل بيتي مثل سفينة نوح من ركب عليها نجا ، ومن تخلف عنها غرق وهوى، ومن قاتلنا آخر الزمان، فكأنما قاتل مع الدجال (٦)

وقوله على " أنا حرب لمن حاربتم، وسلم لمن سالمتم "(؛).

وقوله ﷺ سيرد على يوم القيامة ثلاث رايات أحدها سوداء أشد من سواد الليل المظلم، تحتها خلق كثير وهم ينادون وأعطشاه وأعطشاه، قال رسول الله فأقول: من أنتم، قال: فيقولون نحن من أمة محمد، أنتم، قال: فيقولون نحن من أمة محمد، قال: فيقولون نحن من أمة محمد، قال: فأقول فما خلفتموني في كتاب ربي وعترتي، لم تنصروهم ولم تجاهدوا معهم، قال: فأولي وجهي عنهم فيصدون عطاشا إلى النار، قالﷺ ثم يرد علي راية أخرى أشد سواداً من الأولى وتحتها خلق كثير وهم ينادون وأعطشاه وأعطشاه، قال : فأقول من أنتم فينسون ذكري، ويقولون: نحن من أهل العدل والتوحيد، قال : فأقول أنا محمد، فيقولون: أما نحن من أمة محمد. قال :فأقول فما خلفتموني في كتاب الله، وعترتي أهل بيتي، قال: فيقولون: أما كتاب ربك فضيعنا، وأما عترتك

<sup>(&#</sup>x27;) ذكره الإمام احمد بن سليمان بن محمد: حقائق المعرفة في علم الكلام، صنعاء، مؤسسة الإمسام زيسد الثقافية، ٢٠٠٣م، جسد، صديمة ورد الحديث عند المؤرخ المطهر الجرموزي :الجوهرة المنيسرة . تحقيق :أمة الملك الثور، صد ٧٢٣.

<sup>(&</sup>lt;sup>۱</sup>) ذكره الإمام القاسم بن مجمد: الاعتصام بحبل الله. جـــ ۱، صـــ ۱۳۹. ورد الحديث عند المؤرخ المطهــر الجرموزي: نفس المصدر. صـــ ۷۲۳.

<sup>(&</sup>lt;sup>7</sup>) ذكره على القرشي: مسند شمس الأخبار. صـــ ١٢٥. ورد الحديث عند المؤرخ الجرموزي : الجوهرة المنيرة . تحقيق : أمة الملك الثور. صــــ ٧٢٦. المطير الجرموزي : النبذة المــشيرة، تحقيق : عبــد الحكيم المجري ، صــــــ ٧٨٤.

<sup>(\*)</sup> روي عند الإمام أحمد بلفظ " نظر النبي ﴿ إلى على والحسن والحسين وفاطمة فقال : أنا حــرب إمــن حاربكم وسلم لمن سالمكم" مسند الإمام أحمد حديث رقم ٩٥٥٨، سنن الترمذي: جــــ١٠ صـــــ١٤، حديث رقم ٣٠٠٤. ورد الحديث عند المؤرخ المطهر الجرموزي : الجوهرة المنيرة . تحقيق : أمة الملك الثور. صـــ ٧٢٣.

فقتلنا ومزقنا إيعنون أنهم أحربواعترة رسول الله] قال: فأولي وجهي عنهم، ويصدرون عطاشا إلى نار جهنم، قال: ثم ترد عليّ راية أخرى لها نور يضئ ما بين المغرب والمشرق، وتحتها خلق قليل. قال: فأقول من أنتم، قال: فلاينسون نكري، ويقولون نحن من أمة محمد، قال: فأقول فما خلفتموني في كتاب ربي وعترتي أهل بيتي، قال: فيقولون أما كتاب ربك فحفظنا، وأما عترتك فنصرنا وأسينا بأنفسنا وأموالنا قال: فأقول صدقتم فيشربون شربة لا يظمى بعدها ويصدرون إلى الجنة، لايقولون إن معهم جماعة من فسقة آل محمد "(۱).

كما عمل أئمة الزيدية على التأكيد بأنهم الفرقة الناجية التي بشر بها الرسول وذلك حين ربطوا في رسائلهم بين حديث الفرقة الناجية، وحديث التقلين. فأوردوا رواية الحديثين في رسائلهم على النحو الأتي: قال رسول الله و سيقترق أمتي إلى ثلاث وسبعين فرقة، كلها هالكة إلا واحدة " فلما سمع ذلك من رسول الله وقالوا كيف وضجوا بالبكاء، وأقبلوا على رسول الله وقالوا كيف لنا بعدك بطرق النجاة، وكيف لنا بمعرفة الفرقة الناجية، حتى يُعتمد عليها، فقال النبي و ترتي أل بيتي، أن اللطيف الخبير أنبأني أنهما لن يفترقا حتى يوردا على سردا على الحوض "(٢).

وفي حين مثلت دعوات الأمر بالمعروف والنهسي عن المنكر، ومحاربة الظلم، ومكانة آل البيت وأحقيتهم في الإمامة الجانب النظري في الخطاب السياسي الذي تبناه أئمة الزيدية، وعمل مؤرخوهم على أر تدوينه في مؤلفاتهم التاريخية، فإن الدعوة إلى الجهاد كانت بمثابة التطبيق العلمي لتلك الجوانسب، فقد أكدوا في رسائلهم وخطبهم أن العثمانيين ظلمة، وفسقة، وكفرة، لأنهم لا يطبقون

 <sup>(</sup>¹) لم أجد له تخريج. ورد الحديث عند العؤرخ العطهر الجرعوزي: النبذة العشيرة . تحقيق : عبد الحكيم الهجري ، صدح١٨٠.

<sup>(1)</sup> أخرجه أحمد بن حنبل: مسند أهل البيت . صدى، يحيى بن الحسين الهاروني: تيسيبر المطالب، تحقيق : عبد الله العزي ، صد ٢٦٠. يرد هذا الحديث في معظم كتب الصحاح بلفظ "وسنتي" وليس " وعترتي" ، ورد الحديث عند المؤرخ المطهر الجرموزي: الجوهرة المنبرة. تحقيق: أمة الملك الشور . صد ١٨٩٠، ٢٠٠٠ المطهر الجرموزي: النبذة المشيرة ق تحقيق: عبد الحكيم الهجري ، صـ ١٧٤. أحمد السشرفي: الملائلين المضيئة. جـ ٣٠، ق ع ١٠٠٠ المضيئة . حـ ٢٠٠ أحمد اللوزي: سيرة الإمام الحسن بن على . ق ١٠٠٠.

شرع الله؛ ولا يحكمون بما أنزل، لذلك وجب قتالهم لإقامة السدين، ودرء المفاسد، وبينوا أن في مجاهدتهم تحقيقاً للخير العدل، واستكمالاً لأركان الإيمان، مستشهدين في ذلك بالعديد من الآيات القرآنية والأحاديث النبوية.

منها قوله تعالى ﴿وَمَن لَمْ يَحْكُم بِمَا أَنزَلَ اللَّهُ فَأُولَسِئِكَ هُمُ الْكَافِرُون﴾(١). وقوله تعالى ﴿وَمَن لَمْ يَحْكُم بِمَا أَنزَلَ اللَّهُ فَأُولَسِئِكَ هُمُ الظَّالِمُونَ﴾(٢).

وقوله تعالى ﴿وَمَن لَّمْ يَحْكُم بِمَا أَنزَلَ اللَّهُ فَأُولَ لِئِكَ هُمُ الْفَاسِقُونَ ﴾ (٣).

قُولُهُ تَعَالَى ﴿وَقَاتِلُوهُمْ حَتَّى لاَ تَكُونَ فِتِنَةٌ وَيَكُونَ الدَّينُ لِلَّهِ فَإِنِ انتَهَوَأَ فَلاَ عُدُوَانَ إِلاَّ عَلَى الظَّالِمين﴾ ('')

وقوله تعالى ﴿ يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُونُوا أَنصَارَ اللَّهِ كَمَا قَالَ عِيسَى النِّ مَسَرْيَمَ لِلْحَوَارِيُّونَ نَحْنُ أَنصَارُ اللَّهِ فَأَمَنَت طَّائِفَ مُّ مُّنَ لِلْحَوَارِيُّونَ نَحْنُ أَنصَارُ اللَّهِ فَأَمَنَت طَّائِفَ مُّ مُّن لِلْحَوَارِيُّونَ نَحْنُ أَنصَارُ اللَّهِ فَأَمَنَت طَّائِفَ مُّ مَّن لَا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّ

وقوله تعالى ﴿كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقِتَالُ وَهُوَ كُرَةٌ لَّكُمْ وَعَسَى أَن تَكْرَهُواْ شَيْئاً وَهُوَ خَيْــرّ لَّكُمْ وَعَسَى أَن تُحِبُّواْ شَيْئاً وَهُوَ شَرِّ لِّكُمْ وَاللّهُ يَعْلَمُ وَأَنتُمْ لاَ تَعْلَمُونَ ﴾(٦).

قوله تعالى ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا ارْكَعُوا وَاسْجُدُوا وَاعْبُدُوا رَبَّكُمْ وَافْعَلُــوا الْخَيْــرَ لَعَلَّكُمْ تُقْلِحُونَ ۚ ﴿ وَجَاهِدُوا فِي اللَّهِ حَقَّ جِهَادِهِ هُوَ اجْتَبَاكُمْ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي السَّدِينِ مِنْ حَرَجٍ مُلَّةً أَبِيكُمْ إِبْرَاهِيمَ هُوَ سَمَّاكُمُ الْمُسْلِمِينَ مِن قَبَلُ وَفِي هَذَا لَيَكُــونَ الرَّسُــولُ

<sup>(&#</sup>x27;) سورة المائدة : آية ٤٤. ورد ذكر هذه الأية عند المؤرخ أحمد الشرفي : اللألئ المضيئة . قـــــ ١٤٢.

<sup>(</sup>أ) سورة المائدة : آية ٥٥. ورد ذكر هذه الأية عند المؤرخ أحمد الشرفي : نفس المصدر. قــ ١٤٢.

<sup>( ً )</sup> سورة المائدة : آية ٤٧. ورد ذكر هذه الآية عند المؤرخ أحمد الشرقي : نفس المصدر. قـــ ١٤٢.

<sup>(&#</sup>x27;) سورة الأنفال: آية ٣٩ـــ ٤٠. ورد ذكر هذه الآية عند المؤرخ المطهر الجرمــوزي: الجــوهرة المنيــرة. تحقيق :أمة الملك الثور، صـــ ٢٠٧. المطهر الجرموزي: النبذة المشيرة : تحقيق : عبد الحكــيم الهجــري ، صـــ ٣٠٦.

<sup>(°)</sup> سورة الصف : آية ١٤. ورد ذكر هذه الآية عند المؤرخ المطهر الجرموزي : النبـــذة المـــشيرة. تحقيـــق : عبدالحكيم الهجري، صــــــ٢٠٠. المطهر الجرموزي: الجوهرة المنيرة: تحقيق :أمّة الملك النور، صــــــ٢٠٥.

شَهِيداً عَلَيْكُمْ وَتَكُونُوا شُهَدَاء عَلَى النَّاسِ فَأَقِيمُوا الصَّلَاةَ وَآتُوا الزَّكَاةَ وَاعْتَصِمُوا بِاللَّـــهِ هُوَ مَولَاكُمْ فَنِعْمَ الْمَولَى وَنِعْمَ النَّصِيرُ﴾(١).

وقوله الله الله المن أعظم الجهاد كلمة عدل عند سلطان جائر "(٢).

وقوله وقوله ما من نبي بعثه الله في أمة إلا كان له أمنه حــواريون، وأصــحاب يأخذون بسنته، ويقتدون بأمره، ثم تخلف من خلوف يقولون مالا يفعلون، أو يفعلون ما لا يأمرون، فمن جاهدهم بيده فهو مؤمن، ومن جاهدهم بلسانه فهو مؤمن، ومــن جاهدهم بقلبه فهو مؤمن، ليس وراء ذلك من الإيمان حبة خردل (1)

وسعى أئمة الزيدية في رسائلهم وخطبهم إلى تحفيز الناس على قتال العثمانيين، حيث بينوا ما أعد الله من جنات ونعيم لمن أستجاب لدعوة الجهاد، وتوعدوا في الوقت نفسه من تقاعس عن أداء هذا الواجب، بأن له خرياً في الدنيا، وعذاباً في الأخرة. مستدين في ذلك على العديد من الآيات القرآنية والأحاديث النبوية.

ومن ذلك قوله تعالى ﴿لاَ يَسْتُويِ الْقَاعِدُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ غَيْسِرُ أُولِسِي السِطَرَرِ وَالْمُجَاهِدُونَ فِي سَبِيلِ اللّهِ بِأُمُوالِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ فَضَلَّلَ اللّهُ الْمُجَاهِدِينَ بِأُمُوالِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ فَضَلَّلَ اللّهُ الْمُجَاهِدِينَ بِأُمُوالِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ عَلَى الْقَاعِدِينَ دَرَجَةً وَكُلاً وَعَدَ اللّهُ الْحُسْنَى وَفَضَلَّ اللّهُ الْمُجَاهِدِينَ عَلَسِي الْقَاعِدِينَ أَجُرًا عَظيما ﴾ (٥).

<sup>(</sup>¹) سورة الحج: أية ٧٧، ٧٨. ورد ذكر هذه الآية عند المؤرخ المطهر الجرموزي: الجوهرة المنيرة. تحقيسق :أمة الملك الثور، صــــــ٧٣٧.

<sup>(&</sup>quot;) ذكره أحمد بن يوسف زبارة: أنوار التمام. جــ ٥، صـــــ ٤٥١. ورد الحــديث عنـــد المـــؤرخ المطهـــر الجرموزي : نفس المصدر. صـــ ١٩٥.

وقوله تعالى ﴿ إِلاَّ تَنفِرُواْ يُعَذَّبُكُمْ عَذَاباً أَلِيماً وَيَسْتَبُدِلْ قَوْماً غَيْرَكُمْ وَلاَ تَضُرُّوهُ شَــيْنَاً وَاللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ (١) .

قوله تعالى ﴿ وَلاَ تَرْكَنُواْ إِلَى الَّذِينَ ظَلَمُواْ فَتَمَسَّكُمُ النَّارُ وَمَا لَكُم مَّن دُونِ اللَّهِ مِــنْ . أَوْلَيَاء ثُمُّ لاَ تُتُصِرُونَ﴾ (٢).

ومنها قوله الله المعين المنالمين كالمعين الفرعون على موسى "(٢). وقوله الله الرك قوم الجهاد إلا عمهم الله بالعذاب "(٤).

وقوله على " من لقي الله بغير أثر من الجهاد، لقى الله وفي إيمانه تلمة "(٥).

وقوله ﷺ " لغدوة في سبيل الله أو روحة خير من الدنيا وما فيها" (٦) .

ولإنجاح حروبهم مع العثمانيين عمل أئمة الزيدية جاهدين على توفير المصدادر المالية لتحقيق ذلك، حيث وجهوا دعوات صريحة في رسائلهم إلى ضرورة الجهاد بالمال، وأكدوا أن هذا النوع من الجهاد مقدم على الجهاد بالنفس، وعلى حب الأباء والأبناء، فهو التجارة الرابحة في الدنيا والأخرة. كما عملوا في الوقت نفسه على قطع التموين والإمداد عن العثمانيين، وذلك بتحريض الناس على عدم دفع الزكاة، والضرائب، أو تقديم أي إعانات مالية لهم، وأعتبروا مخالفة ذلك نوعاً من اعانة الظالمين. مستندين في ذلك إلى العديد من النصوص القرآنية والأحاديث النبوية.

. . .

<sup>(&#</sup>x27;) سورة البقرة : آية ٢١٦. ورد ذكر هذه الآية عند المؤرخ العطهر الجرموزي: الجوهرة المنيرة. تحقيق : أمة العلك الثور، صد ٢٠٦. العطهر الرجرموزي: النبذة المشيرة. تحقيق:عبد الحكيم الهجري، صد ٢٠٦.

 <sup>(</sup>١) سورة هود: آية ١١٣. ورد ذكر هذه الآية عند المؤرخ المطهر الجرموزي: الجوهرة المنبرة. تحقيق :امــة الملك الثور، صـــ ٢٠٥، المطهر الرجرموزي : النبذة المشيرة . تحقيق :عبد الحكيم الهجري، صـــ٩٦.

<sup>(\*)</sup> محمد السعيد بسيوني: ومسوعة أطراف الحديث النبوي. جـــ٩، صـــ٩٦. ورد الحديث عند المؤرخ المطهـــر الجرموزي : الجوهرة المنيرة. تحقيق : أمة الملك الثور. صــــ ٥٠٤.

<sup>(°)</sup> أحمد بن يوسف زبارة: أنوار التمام. جــ٥، صــ ٤٤٨. ورد الحديث عند المؤرخ المطهر الجرمــوزي : نفس المصدر: صـــ ٥٠٤.

منها قوله تعالى ﴿ انْفِرُواْ خِفَافًا وَتْقَالاً وَجَاهِدُواْ بِأَمْوَالِكُمْ وَأَنْفُسِكُمْ فِي سَبِيلِ اللّهِ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَّكُمْ إِن كُنتُمْ تَعَلَّمُونَ ﴾ (١).

وقوله تعالى ﴿ إِنَّ اللَّهَ اشْتَرَى مِنَ الْمُؤْمِنِينَ أَنفُسَهُمْ وَأَمْوَالَهُم بِأَنَّ لَهُمُ الْجَنَّةَ يُقَاتِنُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَيَقْتُلُونَ وَيُقْتَلُونَ وَعْدَا عَلَيْهِ حَقَّا فِي التَّسوْرَاةِ وَالإِنجِيلِ وَالْقُرْآنِ وَمَنْ أُوفَى بِعَهِدُهِ مِنَ اللَّهِ فَاسْتَبْشرُوا بِيَيْعِكُمُ الَّذِي بَايَعْتُم بِهِ وَذَلِكَ هُوَ الْفَرِونُ وَمَنْ أُوفَى بِعَهِدُهِ مِنَ اللَّهِ فَاسْتَبْشرِوا بِيَيْعِكُمُ الَّذِي بَايَعْتُم بِهِ وَذَلِكَ هُوَ الْفَرِونُ الْمُعَظِيمُ ﴾ (٢).

وقوله تعالى ﴿يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا هَلْ أَدُنْكُمْ عَلَى تِجَارَة تُنجِيكُم مِّنْ عَــذَابِ أَلــيم َ تُوْمِنُونَ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَتُجَاهِدُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ بِأَمْوَالِكُمْ وَأَنْفُسِكُمْ ذَلِكُمْ خَيْــرٌ لَّكُــمْ إِن كُنتُمْ تَعْلَمُونَ﴾(٣)

وقوله تعالى﴿إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ آمَنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ لَـــمْ يَرْتَـــابُوا وَجَاهَـــدُوا بِأَمْوَالِهِمْ وَأَنْفُسِهِمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ أُولَٰئِكَ هُمُ الصَّادَقُون﴾ (<sup>٤)</sup>

وقوله تعالى ﴿قُلْ إِن كَانَ آبَاؤُكُمْ وَأَبْنَآؤَكُمْ وَإِخْوَانُكُمْ وَأَزْوَاجُكُمْ وَعَشِيرَتُكُمْ وَأَمْوَالٌ اقْتَرَفْتُمُوهَا وَتِجَارَةٌ تَخْشُونَ كَسَادَهَا وَمَسَاكِنُ تَرْضُونَهَا أَحَبً إِلَيْكُم مِّنَ اللّهِ وَرَسُولِهِ وَجَهَادٍ فِي سَبِيلِهِ فَتَرَبَّصُواْ حَتَّى يَأْتِيَ اللّهُ بِأَمْرِهِ وَاللّهُ لاَ يَهْدِي الْقَوْمَ الْفَاسِقِينَ ﴾ (٥).

<sup>(&#</sup>x27;) سورة التوبة : آية ١٤. ورد ذكر هذه الآية عند المؤرخ المطهر الرجرموزي : النبذة المشيرة . تحقيسق : عبد الحكيم الهجري ، صب ٣٠٤.

 <sup>(&</sup>lt;sup>7</sup>) سورة الصف: آية ١٠–١١ . ورد ذكر هذه الآية عند المؤرخ أحمد الشرفي : نفس المصدر. جــــ٣ ،
قسـ١٣٨، المطهر الرجرموزي : الجوهرة المنيرة .صــ ٢٣٤ ، المطهر الرجرموزي : النبذة المشيرة .
 تحقيق : عبد الحكيم الهجري ، صـــ ٣٠٥.

<sup>(°)</sup> سورة التوبة: آية ٢٤. ورد ذكر هذه الآية عند المؤرخ المطهر الجرموزي: نفس المصدر. صــ ٢١٣. المطهر الرجرموزي: النبذة المشيرة . تحقيق : عبد الحكيم الهجري ، صـــ ٣٠٦.

وقوله المراء يكونوا من بعدي لا يهتدون بهديي، ولا يستنون بسنتي، فمن صدقهم بكذبهم، وأعانهم على ظلمهم، فاؤلئك ليسوا مني ولست منهم ، ولايردون على حوضي، ومن لم يصدقهم على كذبهم ولم يعنهم على ظلمهم فأولئك مني، وأنا منهم وسيردون على حوضي، ومن الإعانة لهم تسليم الأموال إليهم "(<sup>1)</sup>.

إن محاولة توظيف آيات الجهاد السابقة من قبل أئمة الزيدية في دعوة الناس لمحاربة العثمانيين. يضع تساؤل عن مدى توافق سياق هذه الآيات مع دعوة لأنسة تلك ؟

وقبل الإجابة على ذلك ينبغي الإشارة إلى أن أصل الدعوة في سياق الآيات السابقة موجه للمسلمين للجهاد في سيبل الله ضد أعداء الدين، والمحاربين له، وهذا لا يتوافق \_ إجمالاً \_ مع دعوة الأئمة الزيديين في محاربة العثمانيين، لأن العثمانيين مسلمون وممن لا ينطبق عليهم سياق تلك الآيات.

إلا أن ظروف الصراع السياسي وما تبعه من تبرير ديني، قد جعل كل طرف يصف خصمه بأوصاف تخرجه من الملة الإسلامية، وتجيز محاربته وقتاله. فقد كان العثمانيون \_ من وجهة نظر الأئمة \_ ممن يجوز جهادهم، فهم "ظلمة،بغاة،طغاة.."، وبالتالي ينطبق عليهم سياق الآيات السابقة. حيث تقمص الأئمة دور المومنين في تلك الآيات، ووضعوا خصومهم السياسيين موضع الخارجين عن تعاليم الدين الواجب مجاهدتهم بالنفس والمال، ومن هنا يمكن القول إن الجهاد في سياق الأيسات

 <sup>(&</sup>lt;sup>۱</sup>) ذكره القاسم بن محمد; الاعتصام بحبل الله. جــ ٥،صــ ٥٠٥. ورد الحديث عند المؤرخ المطهر الجرموزي
 : النبذة المشيرة . تحقيق : عبد الحكيم الهجري ، صـــ ٢٨٩.

<sup>(&</sup>lt;sup>\*</sup>) ذكره يحيى بن الحسين الهاروني: تيسير المطالب. صـــ ٢١٤. ورد الحديث عند المؤرخ المطهر الجرموزي : نفس المصدر. صـــ ٣٠٧.

السابقة يتوافق ـــ من وجهة نظر الأئمة ــ مع دعوتهم، وأن هذا التوظيف للآيات القرآنية جاء منسجماً مع ذلك التوصيف.

لم يكتف أئمة الزيدية بذكر الآيات والأحاديث التي تدعو إلى الجهاد عامة ضد الظلم، بل أنهم وظفوا أحاديث تدعو إلى قتال العثمانيين بعينهم، ساعين من وراء ذلك إلى إقناع الناس بوجوب قتالهم تلبية للإرادة الألهية وفق ما ورد على لسان نبية على انتقوا من التراث الإسلامي أحاديث جعلوا العثمانيين هم المعنوون والمقصودون بها، مستغلين في ذلك تشابه الأوصاف التي وردت فيها مع أوصاف العثمانيين.

ومنها قوله ﷺ لا تقوم الساعة حتى تقاتلوا قوماً وجوههم كالمحان المطرقة (١) [يعني الترك] صغار الأعين دلف الأتوف، فمن وآلاهم وأطاعهم فقد خرج من الإسلام حقاً، ومن عاداهم وباينهم وسعى في قتالهم وقاتلهم، فهو على دين الإسلام حقاً، فاحذروا غضب الشررة.

قوله ﷺ إذا كان أخر الزمان جاء بنو قيطور أعراض الوجوه، صغار الأعين، حتى نزلوا على شط النهر فتفرق أهلها إلى ثلاثة فرق. فرقة ياخذون أذناب البقر والسرية، وهلكوا [يعني هلكوا في دينهم لتركهم جهاد الترك]، وفرقة يأخذون لأنفسهم وكفروا [يعني يأخذون لأنفسهم الأمان فيكفرون]، وفرقة يجعلون نراريهم خلف طهورهم، ويقاتلون وهم الشهداء"(1)

إن توظيف أئمة الزيدية المفرط للأسانيد الدينية لدعم خطابهم السسياسي الذي تبنوه لتبرير شرعية حربهم ضد العثمانيين، وتكفل مؤرخوهم بنشرها وترويج مضمونها في مؤلفاتهم التاريخية، كان نتيجة طبيعية أفرزتها وضعيتهم السياسية، التي حتمت عليهم إيجاذ خطاب سياسي مقبول معزز بالأسانيد الدينية. فقد كانوا في

<sup>(&#</sup>x27;) المحان المطرقة: الوجوه العريضية. إبن منظور: لسان العرب. جـــ، ١٠ صــــ٢٢٠.

<sup>(&</sup>lt;sup>†</sup>) مسند الإمام أحمد حديث رقم ٧٢٤٢، ابن حبان: صحيح ابن حبان: جــ٦، صــ٧٤٢. ورد الحديث عند المطهر الجرموزي: النبذة المشبرة. تحقيق : عبد الحكيم الهجري ، صـــ٧٠١. أحمد الــشرفي : اللألــئ المضيئة . جــ٣، قــ٣٠١.

موقف المعارض الثائر الذي أشد ما يكون في عوز إلى سند ديني يمنحه الحسق الشرعي في إعلان الحرب على خصمه.

وإذا كان هذا حال أئمة الزيدية، فإن وضع العثمانيون كان مُغايراً تماماً. فقد رأى العثمانيون في دولتهم استمراراً تاريخياً لدولة الخلافة الإسلامية، وأن حكمها في الأقاليم التي سيطرة عليها هو حكم شرعي "سلطة شرعية" مد كما أشرنا سابقاً لذلك لم يعط العثمانيون هذا الجانب كثيراً من الاهتمام لتأكيد شرعية حكمهم. تجلى ذلك في مؤلفات مؤرخيهم، حيث ندر توظيف الأستشهادات النصية فيها، فلم يصل أو يقارب مستوى التوظيف في مؤلفات مؤرخي المعارضة، ومعظم ما ورد فيها مسن استشهادات نصية أو نبوية، ما هو إلا اجتهاد شخصي من مورخيهم لتأكيد شرعية الحكم العثماني في اليمن.

فقد عمل مؤرخوهم \_ أي العثمانيين \_ على توظيف الأسانيد الدينية في اتجاهين متوازيين، ركزوا في الأول منها على قضية وجوب طاعـة ولـي الأمـر، وعسدم الخروج عليه، لأن في طاعتهم طاعة لله ورسوله، وفي الخروج علـيهم معـصية لله ورسوله. مدللين على ذلك بالنص القرآني و الحديث النبوي.

ومن ذلك قوله تعالى ﴿إِيَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ أَطِيعُواْ اللَّهَ وَأَطِيعُواْ الرَّسُولَ وَأُولِسِي الأَمْرِ مِنكُمْ فَإِن تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْء فَرُدُوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ إِن كُنتُمْ تُؤْمِنُسُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ ذَلِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأُوْيِلاً﴾ (١).

و قوله ﷺ "السلطان ظل الله في الأرض "(٢).

وقوله ﷺ "من أراد أن يفرق أمر هذه الأمة، وهم جمع فاضربوه بالسيف" (٢).

وحديث رسول الله ﷺ الذي رواه الحافظ نعيم عن عمر بن الخطاب رضي عنه أنه قال: قلت يارسول الله اخبرني عن السلطان الذي ذلت له الرقاب، وخلصعت

<sup>(</sup>أ) سورة النساء : آية ٥٩. ورد ذكر هذه الآية عند المؤرخ أحمد بن فيروز. قـــ ٢٢.

<sup>(&</sup>lt;sup>۱</sup>) أخرجه مسلم: جـــ ۱۲، صــــ ۱۹۰، الإمام أحمد: مسند أحمد. حديث رقم ۱۸٦٤، ورد الحـــديث عنـــد المؤرخ عبدالله بن داعر: الفتوحات المرادية. جــــا.قـــ ۱۵۷.

له الأجساد ، ما هو. قال هو ظل الله في الأرض، إن أحسنوا فلهم الأجر والـشكر، وإن أساؤا فعليكم الصبر، وعليهم الأصر، لا يحملنكم إنسان على أن تخرجوا من طاعته، فإن الذل في طاعة الله خير من الخلود في النار، ولو لاهم ما صلح الناس، اللهم أصلح الأثمة، واصلح رعاياها، برحمتك يا أرحم الراحمين "(١).

وفي الاتجاه الثاني سايروا الأحداث التاريخية، ووظفوا أسانيد دينية بما يتوافق معها، ويخدم في الوقت نفسه قضية تأكيد شرعية الحكم العثماني في اليمن، وبطلان ادعاءات أئمة الزيدية في أحقيتهم في الحكم. حيث استغلوا ظروف السيطرة السياسية والعسكرية، ومرحلة القوة التي كانت تمر بها الدولة العثمانية. في التأكيد على أن العثمانيين هم عباد الله الصالحون، وأن سيطرتهم على الحكم، جاءت وفق الإرادة الإلهية.

مستندين في ذلك إلى قول الله تعالى ﴿وَلَقَدْ كَتَبْنَا فِي الزَّبُورِ مِن بَعْدِ السَدِّكْرِ أَنَّ الْأَرْضَ يَرِثُهَا عِبَادِيَ الصَّالحُون﴾ (٢) .

وبرروا الأخطاء السياسية التي ارتكبها بعض الولاة العثمانيين، وأوجدت نوعــــاً من عدم الثقة فيهم، بأن ذلك مقدر من الله سبحانه وتعالى، وأنه لا مرد لقضائه.

حيث برر المؤرخ الموزعي قتل الأمير عامر بن داود الطاهري، من قبل الوالي العثماني سليمان باشا الخادم بأن ذلك مقدر. واستند إلى قوله الله تعالى ﴿كَانَ ذَلِكَ فِي الْكَتَابِ مَسْطُوراً ﴾ (\*)، وقوله تعالى ﴿وَكَانَ أَمْرُ اللَّهِ قَدَراً مُقَدُوراً ﴾ (\*).

<sup>(</sup>¹) ورد الحديث عند المؤرخ أحمد بن فيروز. قـــ ٢٢.

<sup>(&</sup>lt;sup>\*</sup>) سورة الأنبياء : آية ١٠٥. ورد ذكر هذه الآية عند المؤرخ عبد الصمد الموزعي: الإحسان .تحقيق / المركز الفرنسي، صب ١٤.

<sup>(&</sup>quot;) سورة التوبة : أية ١٨. ورد ذكر هذه الآية عند المؤرخ عبد الصمد الموزعي: نفس المصدر. صب ١٤.

<sup>(&#</sup>x27;) سورة لإسراء أية ٥٨ . ورد ذكر هذه الآية عند المؤرخ عبدالصمد الموزعي: نفس المصدر. صــــ١٨.

<sup>(°)</sup> سورة الأحزاب: أية ٣٨. ورد ذكر هذه الآية عند المؤرخ عبدالصمد الموزعي: نفس المصدر. صـــــ١٨.

ونظروا إلى الأعمال الحربية التي تبناها أنمة الزيدية ضد الدول العثمانية، على أنها إغواء عن طريق الحق، ووصفوا من بحرض عليها بأنه مثل السشيطان الدي أن أقسم على أن يغوي الناس لاتباع أمره. حيث أشار المؤرخ عبد الله بن داعر إلى أن موقف المطهر حين خالف الدولة العثمانية، وحرض الناس عليها، يشبه موقف إبليس حين أقسم على إغواء الناس، بدفعهم إلى إرتكاب المعاصي، ودلك على تسلبه الموقفين في قوله تعالى ﴿ ثُمَّ لاتينَهُم مِّن بَيْنِ أَيْدِيهِمْ وَمِنْ خَلْفِهِمْ وَعَنْ أَيْمَانِهِمْ وَعَن أَيْمَانِهِمْ وَهُمْ شَاكِرِينَ ﴾ (١).

واستثمر المؤرخ الموزعي الانتصارات التي حققها العثمانيون على جيش المطهر أثناء حصاره لهم في زبيد سنة ٩٧٥هـ/٩٦٥م، بأن في ذلك النصر تأكيد على أن العثمانيين هم أصحاب الحق, وأن المطهر على باطل. مستشهداً بقوله تعالى (كَم مِن فِئَة قَلِيلَة غَلَبَتُ فِئَةً كَثِيرَةً بإذْنِ اللّه وَاللّهُ مَعَ الصَّابِرِينَ (٢).

كما وظفوا النصوص الداعية للجهاد، حيث نظروا إلى الأعمال العسكرية التي يقوم بها العثمانيون ضد الخارجين عن طاعة السلطان، بأنها نوع من الجهاد على يقوم بها العثمانيون ضد الخارجين عن طاعة السلطان، بأنها نوع من الجهاد على البغاة المفارقين للجماعة. مستندين في ذلك إلى قوله تعالى ﴿إِنَّ اللّهِ الشَّهُمُ وَأَمْوَالَهُم بِأَنَ لَهُمُ الجَنَّةَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ اللّهِ فَيَقْتُلُونَ وَيُقْتَلُونَ وَعُدُا الْمُؤْمِنِينَ أَنفُسَهُمُ وَأَمْوَالَهُم بِأَنْ لَهُمُ الجَنَّةَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ اللّهِ فَيَقْتُلُونَ وَيُقتَلُونَ وَعُدُا الْمُؤْمِنِينَ أَنفُسَهُمُ وَأَمْوَالَهُم بِأَنْ لَهُمُ الجَنَّةَ يُقاتِلُونَ فِي سَبِيلِ اللّهِ فَيقْتُلُونَ وَيُقتَلُونَ وَعُدًا عَلَيْهُ حَقَّا فِي النّورَاةِ وَالإنجيلِ وَالْقُرْآنِ وَمَنْ أُوفَى بِعَهْدِهِ مِنَ اللّهِ فَاسْتَبْشِرُوا بِبَيعِكُمُ الّذِي بَايَعْتُم بِهِ وَذَلِكَ هُوَ الْفُورُ الْعَظيمُ ﴾ (٣).

وفي نفس الاتجاه أيضا عمل مؤرخو السلطة على توظيف أحاديث فصائل البلدان والقبائل، التي تزخر بها كتب الحديث، لإظهار خيرية وفضل الدولة العثمانية، بهدف الدعاية وجلب الأنصار.

<sup>(&</sup>lt;sup>†</sup>) سورة البقرة : آية ٢٤٩. ورد ذكر هذه الآية عند المؤرخ عبد الصمد الموزعي: الإحسان .تحقيق / المركز الفرنسي. صــــ٢٦.

حيث انتقوا الأحاديث التي وردت في كتب الحديث عن فضل الروم، وأسقطوها على العثمانيين على العثمانيين الدولة العثمانية، مُستغلين في ذلك تشابه التسمية، فقد كان يطلق على العثمانيين السم الروم نسبة للمكان الذي نشأت فيه دولتهم.

ولعل ما ورد عند المؤرخ المطيب الزبيدي من أحاديث حول ذلك في كتابه بلوغ المرام في تاريخ دولة مولانا بهرام يعد خير دليل. حيث صرح في مقدمة كتابه أن هذه الأحاديث هي مما ورد في فضل الروم. بقوله " مقدمة نذكر فيها ما ورد من الأحاديث المصرحة بفضل الروم، ودوام ملكهم السعيد"(١).

ومن تلك الأحاديث قوله على "تقوم الساعة والروم اكتر الناسس" (١). وأستسهد المؤرخ المطيب برأي عمر بن العاص الذي بين فيه خصال الروم بقوله "إن فيهم لخصالاً أربع، أنهم لأحلم الناس عند فتنة، وأسرعهم إفاقة عند مصيبة، وأوشكهم كرة بعد فرة، وأجبرهم لمسكين ويتيم وضعيف، و خامسة حسنة جميلة أمنعهم من ظلم الملوك (١). ومما ورد عند المؤرخ الزبيدي في ذلك أيضاً قوله على "فارس نطحة أو نظحتان، ثم لا فارس بعدها أبدا، والسروم ذات قرون كلما ذهب قرن خلفه قرن إلى آخر الأبد (١).

ومن تلك الأحاديث التي أستدل المؤرخ بها لتأكيد فضل الروم، وبقاء وديمومسة دولتهم، التي عنى بها الدولة العثمانية "ما ذكره العلامة الحافظ شهاب الدين احمد بن حجر العسقلاني في فتح الباري شرح صحيح البخاري قال: واخرج ابو عبيد فسي كتاب الأموال من مراسل عمير بن أسحاق قال: كتب رسول الله إلى السي كسسرى وقيصر, فأما كسرى فلما قرأ الكتاب مزقه وأما قيصر فلما قرأ الكتاب طواه ثم رفعة , فقال رسول الله إلى أما هؤلاء فيمزقون يشير إلى كسرى وأصحابه , وأما هولاء فسيكون لهم بقيه (٥).

<sup>(</sup>١) المطيب الزبيدي : بلوغ المرام في تاريخ دولة مولانا بهرام. قـــ٧.

<sup>(&#</sup>x27;) مسلم : صحيح مسلم .جــ ١٨، صـــ ٢٢. ورد الحديث عند المؤرخ المطيب الزبيدي : بلوغ المرام. قـــ ٢.

<sup>(\*)</sup> الهندي: كنز العمال، جــ١١، صـــ٣٠٣. أنظر المطيب الزبيدي: نفس المصدر، قــ١٠.

<sup>(°)</sup>القاسم بن سلام العروي الأزدي: كتاب الأموال. شرحه عبدالأمير علي المهنا، بيروت، دار الحداثة، ٩٨٨ ام، صـــ ٢٧ . أنظر المطيب الزبيدي: نفس المصدر. قـــ٣.

وعلى الرغم من بعد السياق الزمني لفترة رواية هذه الأحاديث، والأحداث التي رُويت فيها، إلا إن المؤرخين قد عملوا على توظيف تلك الأحاديث لإيجاد المسوغات الشرعية للحكم العثماني، وهي عادة جرى المؤرخون على التفنن فيها، حيث يقومون بعمل إسقاطات للأحاديث النبوية، التي أختصت بفترة وأحداث معينة، على فترة وأحداث معاصرة لهم.

## توظيف المفردات الفقهية والأدعية

كانت مسألة طاعة الحاكم، أو الخروج عليه من القصايا التي دار عليها محور الصراع السياسي والفكري بين أئمة الزيدية والعثمانيين. ولم يكتف طرفا الصراع بتوظيف القرآن والحديث النبوي لتأكيد صحة رؤيتهم حول تلك القصية فحسب، بل ركنوا أيضا إلى الموروث الفقهي الزاخر بالتنوع والنباين، فانتقوا منه ما يتناسب مع توجههم الفكري والسياسي، ووظفوا ذلك الموروث فيما يمكن أن نسميه سياسة الإقصاء والإلغاء ونفي الأخر، حيث عمل كل طرف على اتهام خصمه السياسي بتهم تجعل منه مخالفاً للشريعة الإسلامية، وخارجاً عن الملة، كوصفه بالبغي والظلم والفجور، وأحياناً بالكفر وغيرها من التهم التي تجيز محاربته وقتاله, وهو المبرر الذي سعى طرفا الصراع لإيجاده من وراء تبنيهم لتلك السياسة، في شرعنة صراعاتهم تلك.

فقد كانت تلك هي الوسيلة المتعارف عليها أنذاك لمواجهة الخصوم السسياسيين، وتجريدهم من أي حقوق سياسية ودينية. وهي أشبه بما يعرف في وقتنا الراهن باسم الجريمة السياسية (١).

انطلاقاً من ذلك شن كل طرف حملات تكفير على خصمه السسياسي، بوصفه بالفاظ ذات مدلول فقهي، أو تحمل أحكاماً فقهية، تنفي عنهم إسلامهم، وتخول قتالهم وتبيح دماؤهم. وتزخر المؤلفات التاريخية بالكثير من هذه الألفاظ والمفردات، التي

<sup>( &#</sup>x27;) محمد يونس: التكفير والدين والسياسة. القاهرة، مركز القاهرة لدراسات حقوق الأنصان، ٩٩٩ ام. صـــ٩٩.

ذكرت إما على لسان الزعماء والقادة في رسائلهم وخطبهم، أو وظفِتَ مباشرة فـــي كتابات المؤرخين عند وصف خصومهم السياسيين.

إن ا نتقاء وتوظيف هذه المفردات من قبل طرفي الصراع لم يكن عشوائياً، بل كان انتقاء مدروساً بدقة وعناية، فقد حملت كل مفردة أو مصطلح حكمـــاً شـــرعياً، يتوافق مع الموقف الذي وظف لأجله.

وعلى الرغم من صعوبة حصر تلك المفردات وفرزها وتصنيفها، ومعرفة أحكامها، إلا أن أخذ نماذج من تلك المفردات التي وردت في مصنفات المسؤرخين، وتحليل مدلولاتها، ومدى تأثيرها في مجريات الصراع لا مناص منه. خاصة وأن من أستخدمها هم من العلماء المطلعين على أحكام تلك المفردات، وقد تكرر توظيفها من قبل مؤرخي السلطة والمعارضة على حد سواء.

وقبل أخذ نماذج من تلك المفردات أو المصطلحات، ينبغي أن نــشير إلـــى أن توظيفها من قبل طرفي الصراع قد سار في اتجاهين متوازيين، حيث وظفت فــي الأول منهما مفردات تحمل أحكام شرعية واضحة، تجعل من يتصفون بها خــارجين عن تعاليم الشرع، كوصفهم بالبغاة أو الفئة الباغية، العصاة، الفاسدين.. وغيرها من الألفاظ. وهذا النوع من المفردات يحمل مدلولاً مباشراً، أو ما يعرف بالمنطوق بــه والمصرح به في معنى اللفظ.

وتزخر مصنفات المؤرخين بالعديد من تلك الألفاظ والمفردات التي وظفت من قبل طرفي الصراع باتجاهاتها المختلفة. ومن أهم تلك المصطلحات التي وظفت في الأتجاه الأول مصطلح البغاة أو الفئة الباغية، أو أهل البغي، والضالين أو الفئة الضالة ، والطغاة ، المفسدين أو أهل الفساد.

فقد وردت هذه المفردات بشكل كبير في كتابات مؤرخي السلطة والمعارضة \_ على حد سواء \_ فيكاد لا يخلو مصنف من مصنفاتهم التاريخية، إلا وفيه ذكر لها، لذلك فقد حرص كل طرف على وصف خصمه بها، لما تحمله من معاني، وأحكام فقهية تحقق المآرب السياسية التي وظفت من أجلها.

فالبغي معناه مجاوزة الحد والظلم والخروج على الحاكم، أو على من تثبت خلافته، أو إمامته، وبغى الرجل عدل عن الحق، والبغي هو الظلم<sup>(۱)</sup>، والفئة الباغية هي الفئة الظالمة، الخارجة عن الحق. وحكم البغاة في الإسلام حسب اتفاق العلماء هو قتالهم لدفع شرهم، و لا يعتبر الباغي كافراً باتفاق أئمة الدين<sup>(۱)</sup>. ويشدد المذهب الزيدي على حرب البغاة وجهادهم باعتبار أنهم أتوا الإسلام من معدنه<sup>(۱)</sup>.

والضلال ضد الهدى والرشاد، وهو سلوك طريق لا يوصل إلى المطلوب (أ)، والضالون أو الفئة الضالة هم الهائمون الخارجون عن طريق الحق (أ)، وحكمهم هنا حكم العصاة، بحسب نوع المعصية (أ) والمتمثل هنا في حكم الخروج على الجماعة

والطغاة هم من تجاوزوا الحد في الظلم والتكبر والعصيان، وحكمهم في الشرع أنهم كفار (٢)، والفسدة أو أهل الفساد هم الذين لا يسسعون فسي السصلاح الأرض، وحكمهم الشرعي يختلف بحسب نوع فسادهم، فالفساد في الدين كفر، والفسساد فسي الأخلاق فجور (٨)، والفساد في الأرض هو الكفر قولاً وعملاً، ومن عصى الله فسي الأرض وأمر بالمعصية فقد أفسد في الأرض، لأن الصلاح يكون بطاعة الله والفساد بالمعصية (٩).

إن أدراك طرفي الصراع ومنهم المؤرخون لمدلول هذا المصطلحات وحكمها الشرعي، هو ما جعلهم يوظفوها في صراعهم السياسي، لما تحمله من تبرير شرعي يجيز حرب وقتال من يوصف بها، وهو المبرر والذريعة التي عمل كل طرف على

<sup>(&#</sup>x27;) عبد الله فروان : الخروج على الحاكم الجائر في الفكسر السسياسي الإسسلامي. صسنعاء ، أوان للخسدمات الأعلامية، (د.ت)، صسم١٠٠، صالح بن عبدالله حميد: نظرة النعيم في أخسلاق الرسسول الكسريم. دار الوسيلة للنشر والتوزيع،ط أولى، المجلد التاسع، صسـ ٤٠٨٥.

<sup>(</sup>أ) عبد الله فروان: نفس المرجع. صــــ ۱۲۱.

<sup>(&</sup>lt;sup>۲</sup>) أشواق غليس : التجديد في فكر الإمامة عند الزيدية في اليمن. القاهرة، مكتبة مدبولي، ط أولــــى، ۱۹۹۷م، حـــــــ ۱۰۹.

<sup>(\*)</sup> محلب الدين أبي فيض محمد مرتضى الزبيدي : تاج العروس من جواهر القاموس: بيروت، دار الفكر، ١٩٩٤م. جـــ ١٥، صــــ ٢٠.

<sup>(°)</sup> إسماعيل بن كثير: تفسير بن كثير. بيروت، دار المفيد، (د.ت) جـــ١، ص٠٣٠٠.

<sup>(</sup>أ) صالح بن عبد الله حميد: نظرة النعيم في أخلاق الرسول الكريم . المجلد العاشر، صد ٢٩٦٠.

<sup>(&</sup>quot;) نفس المرجع. المجاد العاشر، صـ ٥٨٣٥.

<sup>(^)</sup> نفس المرجع. المجلد الحادي عشر، صــ ٢٣٧٠.

إيجادها لشرعنة حربه السياسية، فحين يوصف أحد طرفي الحرب أو الصراع بهذه الأوصاف تصبح مسألة قتاله ومحاربته واجباً دينياً. و تخول لخصمه السياسي الحق في حربه وجهاده.

وفي الإتجاه الثاني وظفت مفردات لا يقف مداولها على فهم المنطوق منها، أو المصرح الذي تعبر عنه، بل لها مدلول ومعنى خفي، أو ما يعرف بالمسكوت عنه في معنى اللفظ<sup>(۱)</sup>، ولعل أشهرها مصطلح المجاهدين<sup>(۱)</sup>، المسلمين، أو المؤمنين<sup>(۱)</sup>، الشهداء<sup>(1)</sup>، والفرقة الناجية، وتزخر مؤلفات المؤرخين بالعديد من هذه المفردات أو المصطلحات، فلا يخلو مصنف من مصنفاتهم التاريخية إلا وفيه ذكر، أو إشارة لها.

فحين يصف أحد طرفي الصراع جنوده المقاتلين بالمجاهدين، فمدلول افظ المجاهدين لا يقتصر على المعنى المصرح به، والدال على أنهم أصحاب الحق والمقاتلين في سبيل إحياء شريعة الله، بل يحمل مدلول أخر "خفي" يتمثل في وصف خصومهم بأنهم ليسوا من المجاهدين، بل هم من المحاربين لشرع الله، مما يعني نفي صفة الشرعية الدينية لحربهم، لأن الجهاد لا يكون إلا على غير المسلمين، أو على الخارجين على الدين. ينطبق الحال كذلك على كلمة المسلمين والسشهداء، فحين يوصف المؤرخين أحد طرفي الصراع بهذه الأوصاف فهذا يعني أن خصومهم ليسوا من المسلمين، وأن قتلى خصومهم ليسوا من الشهداء.

ومن المصطلحات التي وظفت أيضاً مصطلح الفرقة الناجية بما يحمله من بعد ديني يجعل من يحمل هذه الصفة صاحب الحق، وغيره من الفرق الهالكة ، أستناداً إلى الحديث النبوي المروي عن رسول الله و " أن أمة موسى أفترقت إلى أحدى وسبعين فرقة، فرقة ناجية، وسبعون في النار، وأفترقت امة عيسى إلى اتنستين

<sup>( &#</sup>x27;) نصر أبو زيد: نقد الخطاب الديني. صد ٢٧.

<sup>(&</sup>quot;) المطهر الجرموزي:النبذة المشيرة. قـــ ٢٧٤، أحمد الشرفي: نفس المصدر، قـــ ٣٨١.

<sup>(</sup>¹) مؤرخ مجهول: دولة النترك في اليمن. قـــ٣٦، أحمد الشرفي: اللآئئ المضيئة. جـــ٣، قــــــ١٥٨، عبـــد الله داعر: نفس المصدر.جـــ ١، قـــ ٢١٠.

وسبعون فرقة، فرقة ناجية، واحدى وسبعون في النار، وان أمتي ستفترق إلى ثلاث وسبعون فرقة، منه فرقة ناجية، واثنتان وسبعون في النار "(١).

حيث عمل كل طرف أثناء الصراع على وصف نفسهم بأنهم الفرقة الناجية و يصف خصمه السياسي بأنه من الفرق الهالكة، ليكون هذا الوصف حجة له على خصمه.

وقد جاء توظيف هذه المفردات والمصطلحات من قبل طرفي الصراع، من باب الترويج والتضليل اعتمادا على ما في الموروث الفقهي من أسانيد تخدم قصاياهم السياسية.

ولم يقتصر دور المؤرخين على الترويج لتلك المفردات ذات الدلالات السشرعية في مؤلفاتهم التاريخية، بل عملوا على إضفاء نوع من الشرعية على زعماء طرفي الصراع، وذلك حين أحاطوا أسماء الزعماء السياسيين الذين انحازواإلى جانبهم بهالة من الألقاب والأدعية التي ترفع من شأنهم، كما انهالوا على خصومهم السياسيين بأنواع من السب والشتم التي تحط من مكانتهم السياسية والدينية.

فلا يخلو مصنف من مصنفات مؤرخو السلطة أو المعارضة، إلا وفيه ذكر لمثل تلك الألقاب والأدعمية، أو الشتائم. فقد كان أغلب مؤرخي السلطة يضيفون ألقساب التفخيم والتبجيل إلى أسماء السلاطين العثمانيين، ويصفوهم بأوصاف تنزلهم منزلسة الخلفاء، ويصفون دولتهم بدولة الخلافة، وأضافوا ألقاباً وأدعية إلى أسماء الدولاة العثمانيين، وأغلبها ألقاب تبين عدالتهم، وخيريتهم.

و يشكك بعض الباحثين في صحة هذا الحديث، لأختلاف المعنى في روايته، والإسباب أخرى منها:

ـــ أنه يصور لملأمة أن الفرقة قدرهم، وانه قد قضى عليهم بالتمزق، ولا أمل ليم في النصرة ولم الـــشمل، وليس امامهم إلا البغض الطائفي.=

ــ أنه صنع جواجز نفسية بين المسلمين، بحيث صار أنباع المذاهب يتعاملون فيما بيسنهم، وكسأنهم مـــن ديانات مختلفة.

\_ أوقع هذا الحديث كثيراً من الجماعات في حبائل التعصب.

جعل للفرق شرعية تضليل بعضها بعضاً ، محمد عزان: كتاب المسار، حديث اقتراق الأمسة تحست المجهر. صنعاء، مركز النراث والبحوث اليمني،ط أولى، ٢٠٠١م، صـــ٢٦،٢٨٠

كما انهالوا في الوقت نفسه بالشتائم والسباب على الأئمة الزيدية، حيث وصفوهم بالمارقين، الملاعين، الشرذمة الفاجرة.. وغير ذلك.

في حين كان مؤرخو المعارضة يصفون أئمة الزيدية بألقاب، وأدعية تصفي عليهم نوعاً من القداسة، والمكانة الدينية، \_ على سبيل المثال كانوا يضيفون عبارة عليه السلام عند ذكرهم لأسماء الأئمة الزيدية "الإمام القاسم بن محمد عليه السلام". \_ فإنهم في الوقت نفسه كانوا يتبعوا اسماء القادة أو ولاتها العثمانيين، \_ في كثير من الأحيان \_ باللعن والسب، مثل قولهم " أقماهم الله"، "لعنهم الله"، أخزاهم الله"، أو يصفونهم بالعلوج، وغير ذلك من الأوصاف.

وهكذا عمل طرفا الصراع على استغلال النصوص الدينية بما يخدم قضاياهم السياسية، خاصة القوة الزيدية التي عولت كثيراً على تلك النصوص، في تبرير حربها ضد العثمانيين، والتي عملت على نفي صفة الخروج والمروق عنها، و أن ما قام به أئمتها هو نوع من الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، ومحاربة الظالمين، والخروج عليهم. وعملت الدولة العثمانية على تأكيد شرعية حكمها، وأن طاعة الدولة من طاعة الله، واكتفوا بالآيات والأحاديث التي تؤكد هذه القاعدة.

## الفصل الرابع

توظيف الكرامات "السند الغيبي" و الشعر في خدمة السياسية من واقع كتابات المؤرخين

إذا كان طرفا الصراع "أئمة الزيدية \_ العثمانيون" قد اعتمدوا في خطابهم السياسي على النص الديني والدليل الشرعي، لإقناع المجتمع، خاصة فئة العلماء "النخب المثقفة" بشرعيتهم. فأنهم أيضاً حاولوا \_ بشكل أو بآخر \_ أن يقنعوا المجتمع عامة ويكسبوا تأييده، معتمدين في ذلك على الأساليب البسيطة، التي يسهل فهمها وتناقل أفكارها، ويكون لها تأثير في أوساط المجتمع الذي تخاطبه. فكانت القصص والحكايات الغريبة، التي نسجت حول شخصيات الزعماء السياسيين، ووصلت درجة المبالغة فيها إلى ما يمكن أن نسميه بالأساطير (١) و الخرافات (١)، وكذلك القصائد الشعرية متعددة الأغراض هي وسيلتهم في ذلك.

فقد شجع طرفي الصراع الرواة والشعراء على صياغة تلك المرويات والقصائد بما يتوافق ورؤيتهم ومفاهيمهم. ومن ثم نشرها بين الناس لتحقيق مكاسبهم السياسية. آخذين في الإعتبار مدى أهميتها من حيث مخاطبتها للعاطفة، وسهولة انتــشارها. إذ تعتمد في تناقلها على الرواية الشفهية.

يتضح اهتمام طرفي الصراع بهذه الوسيلة بما ورد منها في مؤلفات مسؤرخيهم، التي صنفت إما بطلب منهم، او بهدف إرضائهم والتقرب منهم، فلا يخلو مصنف من تلك المصنفات إلا وفيه ذكر لتلك المسرويات المختلفة، ووصل اهتمام بعض المؤرخين بهذه المرويات إلى تخصيص فصول خاصة بها في مؤلفاتهم. كما وردت في تلك المؤلفات التاريخية العديد من القصائد الشعرية متعددة الأغراض.

<sup>(&#</sup>x27;) الأسطورة : هي حكايات تقليدية ثلعب فيها قوى ما وراء الطبيعة أدوارها الرئيسية، ويؤمن أهل الثقافة التي أتتجتها بصدق روايتها، ايماناً لا يتزعزع ، ويرون في مضمونها رسالة سرمدية موجهة لبني البسشر. فسراس السواح: الأسطورة والمعنى دراسات في الميثولوجيا والديانات المشرقية. دمشق، دار علاء السدين، ط أولسى، ١٩٩٧م صد ٨، ١٠.

<sup>(&</sup>lt;sup>\*</sup>) الخرافة : هي فكرة ليس لها أساس علمي واقعي، وهي عبارة عن تصور ذهني غير عقلاني، بل صورة لما يطلق عليه اللامعقول... وتقوم الخرافة على عنصر الأدهاش، وتمتلئ بالمبالغات والتهمويلات ، وتجمري أحداثها بعيداً عن الواقع، حيث تتحرك الشخصيات بسهولة عن المستوى الطبيعي المنظور... وتتشابك علاقاتها مع كانتات ما ورائية متنوعة مثل الجن والعفاريت. خالد العفيري: التفكير الخرافي وعلاقته ببعض المتغيمرات في المجتمع اليمني رسالة ماجستير غير منشورة ، جامعة صنعاء، ٢٠٠٢م، صد ٢٢ أفراس السواح: المرجمع السابق. صد ١٠٠٠م،

## توظيف الكرامات (السند الغيبي)

كانت الحكايات والقصص الغريبة التي لعبت قوى ماوراء الطبيعة أدوراً رئيسة فيها، من الوسائل التي أعتنت بها القوى المتصارعة، وشجعت الرواة بطريقة أو بأخرى بالخرى على نشرها، كنوع من الحرب الدعائية التي لجأت إليها لتعزيز موقفها السياسي. فقد عملت على استغلال البعد الديني الذي أحيط بنلك المرويات في إضفاء نوع من القداسة على شخصيات من نسجت حولهم، وتأكيد وقسوف المشيئة الإلهية إلى جانبهم. فقد وصنفت الأحداث الغريبة فيها تحت ما يعرف في الموروث الثقافي الإسلامي بالكرامات والبركات، وهذا الوصف له دلالته الدينية، ولمن يختص به مكانة ومنزلة جليلة.

فالكرامة: أمر خارق للعادة، غير مقارن بالتحدي، ودعوى النبوة (١)، ويفسرق المتصوفة بينها وبين المعجزات، فظهورها على بعض الأولياء من الاختصاص والتفضل كالرؤية الصادقة في المنام، وسماع خطاب من هاتف، وكالإلهام (٢).

والكرامات في الثقافة الإسلامية واردة ولم ينكرها الشرع، بل أكد عليها، ويذهب شيخ الإسلام محمد بن علي الشوكاني إلى أن الكرامات أمر مشروع وممكن أن يقع، وأن يختص بها أفراد، تكون لهم منزلة عند الله، ولهم قدرات يستقوها من فسضل الله. وحصر الإمام الشوكاني هذه الكرامات على أولياء الله الذين لهم صفات محددة، حيث يقول إن الكرامات لا تكون إلا في أولياء الله"، وإستقى الإمام الشوكاني مكانة ومنزلة الولي مما ورد في القرآن الكريم في قوله تعالى ﴿ أَلا إِنْ أَواليَاء الله لا خَوف عليهم وَلا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ (الله وقوله تعالى ﴿ إِنَّمَا وَلَيْكُمُ اللّهُ وَرَسُولُهُ وَ الّذِينَ آمَنُوا الّذِينَ يَقِيمُونَ الصّلاة وَيُؤثُونَ الزّكاة وَهُمْ رَاكِعُون ﴾ (الله و من ما ورد في السنة النبوية من يقيمُونَ الصّلاة في هريرة رضي الله عنه الذي قال فيه : قال رسول الله على أن الله تبارك وتعالى قال الله عنه الذي الله عنه الذي قال فيه المرب، وما تقرب إليّ عبدي بشيء أحب

<sup>(&#</sup>x27;) مرتضى الزبيدي: تاج العروس. جــ٧١، صـــ ٢١٣.

<sup>( ٔ )</sup> سورة يسونس : الأية ٦٣.

<sup>(</sup>¹) سورة المائدة: أبة ٥٠.

إليّ مما افترضت عليه، وما يزال عبدي يتقرب إلىّ بالنوافل حتى أحبه، فإذا أحببته كنت سمعه الذي يسمع به، وبصره الذي يبصر به، ويده التي يبطش بها، ورجله التي يمشي بها، وإن سألني لأعطينه ولئن أستعاذ بي لأعيذنه، وما ترددت عن شيء أنا فاعله، ترددي عن نفس عبدي المؤمن يكره الموت، واكره مسألته"(١).

كما حدد الإمام الشوكاني صفات الولي التي من أهمها "أن يكون مجاب الدعوة، راضياً عن الله عز وجل في كل حال، قائماً بفرائض الله سلبحانه، تاركاً لمناهيه، زاهداً فيما يتكالب الناس عليه من طلب الدنيا، والحرص على رياستها، لا يكون لنفسه شغل بملاذ الدنيا ولا بالتكاثر فيها، ولا بتحصيل أسباب الغني". ويسرى الإمام الشوكاني أن الكرامات لا تنافي الشريعة الإسلامية، بل أن الشريعة تقر بها، وأن من ذهب إلى أن الكرامات الخاصة بالأولياء هي من باب الأفعال السفيطانية، أو التصرفات الإبليسية فإنه غير مصيب في ذلك، كما يرى في الوقت نفسه أن مسن لا يتصف بصفات الأولياء، وأمتلك عملاً خارق للعادات، فإن هذا العمل ليس مسن الكرامات، بل هو من الولايات الشيطانية (٢).

وقضية الكرامات واختصاص بعض الناس بها من القضايا الشائعة في الثقافة الإسلامية، حيث تزخر كتب التراث بالعديد من الروايات، ومنها كرامة أمير المؤمنين عمر بن الخطاب مع جيش سارية (۱)، فقد ورد في كتب التاريخ أن الخليفة عمر أثناء خطبته على منبر مسجد المدينة، اخذ يصيح يا سارية الجبل .. يا سارية الجبل، وبعد فترة وصل رسول جيش سارية، فسأله عمر بن الخطاب عن أخبار معركتهم، فقال يا أمير المؤمنين لقينا عدونا فهزمونا، فإذا بصائح يقول : ياسارية الجبل .. يا سارية الجبل .. يا سارية الجبل .. يا سارية الجبل فامير المؤمنين لقينا عدونا فهزمونا، فإذا بصائح يقول : ياسارية الجبل .. يا سارية الجبل فأسندنا ظهورنا بالجبل فهزمناهم (۱). ومنها ما روي عن

<sup>(&#</sup>x27;) أخرجه البخاري : صحيح البخاري. حديث رقم ٦٣٥٥، ابن حبان: صحيح ابن حبان. جدا ،صحيح ، عديث وقم ٣٤٦، يحيى بن الحسين: تيسير المطالب. صحيه ٥٤.

 <sup>(&</sup>lt;sup>\*</sup>) إبراهيم إبراهيم هلال : ولاية الله والطريق إليها. دراسة وتحقيق لكتاب قطر الولي في أحاديث السولي،
 للإمام محمد بن علي الشوكاني، القاهرة، دار الكتب الحديثة، (د.ت)، صد. ۲۶۰، ۲۶۱، ۲۶۳، ۲۰۳.

<sup>(&</sup>lt;sup>†</sup>) سارية بن زنيم بن عبدالله، من التابعين روى عن الرسول الكريم العديد من الأحاديث، وقد ولاه عجر بن الخطاب ناحية فارس. ابن حجر العسقلاني : الإصابة في تمييز الصحابة. تحقيق :طه الزيني، القاهرة ، مكتبة الكليات الأزهرية، ١٩٧٠م، جـــ٣، صـــ٨٩.

كرامة سعيد بن زيد (١)، الذي عُرف أنه كان مجاب الدعوة، فقد ذكر أنه دعا على المراءة لما كذبت عليه بقوله اللهم إن كانت كاذبة فأعم بصرها، وأقتلها في أرضها، فعميت، ووقعت في حفرة في أرضها وماتت (٢).

كما وردت في كتب التاريخ العديد من الروايات التي تظهر كرامات آل العباس، والتي عمل المؤرخون على ذكرها للتقرب حينها من الخلفاء العباسيين، ومنها: أن الخليفة عمر بن الخطاب أستسقى بالعباس عم النبي ي علم الرمادة، لما أشتد القحط، فسقاهم الله به، وخصبت الأرض، فقال عمر هذا و الله الوسيلة إلى الله والمكانة منه. ومنها أن عبدالله بن العباس لما مات و الناس في جنازته جاء طائر أبيض يقلل له الغرونق فدخل في النعش فلم ير بعد (٣). وغير ذلك من الروايات.

إن مفهوم الكرامات من منظور شرعي يبين ما يحتله صاحبها مسن منزلة و مكانة دينية قوية، فمن يختص بها هم أولياء الله، وأولياء الله يجب طاعتهم، وعدم معاداتهم، فهم حزب الله الغالبون، ومن عاداهم فهو معاد لله ورسوله، وفق النصوص الشرعية. ومن هنا جاء الربط بين مدلول مفهوم الكرامات، ومكانة من يختص بها من منظور شرعي، وتوظيفه سياسيا في أحداث الصراع، حيث تعمد الرواة على وصف الأحداث الغريبة، في المرويات التي تخص القادة السياسيين بأنها كرامات. وهذا الوصف يجعل ممن أختص بها من الأولياء، الذين لهم مكانة ومنزلة كبيرة ، ويجب طاعتهم، واتباعهم، وعدم محاربتهم، وفق منظور الثقافة الإسلامية. كما يضفي هذا الربط على أصحاب تلك الكرامات هالة من القداسة الدينية، لأهداف مياسية تمثل صفة الشرعية الدينية لتوليهم الحكم أهمها.

لذلك فقد أهتم طرفا الصراع "أنمة الزيدية \_ العثمانيون "بتوظيف العديد منها، وفق ذلك المفهوم، باعتبارها وسيلة من وسائل التأثير التي كانت سائدة أنذاك الإثبات ملازمة السند الغيبي لهذا الطرف أو ذاك. تجلى ذلك بورود العديد منها على

<sup>(\*)</sup> إبراهيم هلال : ولاية الله والطريق إليها. صـــ ٢٥٢.

صفحات مصنفات مؤرخي تلك المرحلة، والتي وصل الإهتمام بها لدى بعضهم، إلى إفراد فصول خاصة بذكرها في مؤلفاتهم (١).

وعلى الرغم من تفاوت مستوى توظيف هذه الوسيلة الدعائية عند مؤرخي تلك المرحلة، إلا أن ذلك لا يعني اهتمام طرف بتوظيفها، وتجاهل الطرف الأخر لأهميتها. فقد لعبت الظروف التاريخية التي مرت بها القوى دوراً مهماً في سعي كل طرف للإستفادة منها.

لقد اعتنى أئمة الزيدية بتوظيف السند الغيبي في صراعهم مع العثمانيين، ظهر ذلك واضحاً بما ورد في مؤلفات مؤرخيهم من مرويات تحكي وقوع كرامات وبركات الأئمة. وجاء اهتمامهم بتوظيف هذه الوسيلة نتيجة ظروف سياسية واجتماعية أثرت وسهلت في الوقت نفسه أعتمادهم على مثل هذا الأسلوب في مواجهة العثمانيين. فقد مثل أئمة الزيدية القوة المعارضة "الثائرة" ضد الحكم العثماني في اليمن، وهذه الحالة السياسية تتطلب منهم امتلاك خطاب سياسي قوي و مؤثر، إلى جانب تمتع شخصياتهم بنوع من الكارزمية(۱)، التي تتخذ من العاطفة وسيلة رئيسة للإقناع، دون اللجوء إلى القوة واستخدام العنف في حشد الأنصار، لخوض غمار حرب ضد عدو يمثلك خطاباً سياسياً قوياً، وآلة عسكرية قادرة على تثبيته وتدعيمه.

لذلك رُبطت الكرامات بشخصياتهم لإظهار تفردهم، ومكانتهم الدينية، ويبدو أن المكانة الاجتماعية الدينية التي كان يحتلها الأئمة في قلوب الناس، كونهم من سلالة بيت النبي قد ساعدت إلى حد كبير في إمكانية أرتباط شخصياتهم بالكرامات،

<sup>(&#</sup>x27;) أفرد الكثير من المؤرخين. فصولاً خاصة بهذا الجانب ، وتحت نفس المسمى في مؤلفاتهم التاريخية. أنظسر المطهر الجرموزي: النبذة المشير. تحقيق: عبد الحكيم الهجري ، صد ٢١٠. الجوهرة المنيرة/ تحقيق أمة الملك الثور، صد ١٧٣. الحسن الزريقي: سيرة الإمام شرف الدين. قد ٢٥، أحمد اللوزي: سيرة الإمام الحسن بن على المؤيدي. قد ٥٠ أحمد الشرفي: اللالي المضيئة. جـ٣، قد ١٧٥.

<sup>(&</sup>lt;sup>†</sup>) الشخصية الكارزمية: لازلت كلمة الكارزما من الكلمات الغامضة، التي يعتبر غموضها سر محرها، فهي قد تستخدم بمعنى الشخصية الساحرة، أو الشخصية الملهمة، أو الآسرة، تختص الشخصية المعنية بالكارزمية بأعتقاد أتباعها ومنافسيها بأن صاحبها يملك صفات خارقة، أو ملهمة ، ويتوافق مفهوم الكارزما هنا مسع مفهوم البطل، أو الرجل العظيم. بشير محمد الخضرا : النمط النبوي \_ الخليفي في القيادة السياسية العربية والديمقر اطية بيروت ، مركز دراسات الوحدة العربية ، ط أولى، ٢٠٠٥م، صـ ١٩١٩٠.

وهذا الأمر أسهم \_ بشكل لا يمكن تجاهله \_ في تسهيل توظيف هذه الوسيلة في خدمة المصالح السياسية في ذلك الصراع.

وفي الاتجاه الأخر نجد أن العثمانيين ومؤيديهم، لم يهملوا توظيف الأسانيد الغيبية في التدليل على شرعيتهم بوقوف السند الغيبي إلى جانبهم، حيث وردت في مؤلفات مؤرخيهم العديد من المرويات التي تحكي وقوع كرامات وبركات لسلاطين الدولة العثمانية، أو ولاتها في اليمن، وإن لم يصل مستوى ذلك التوظيف ما لدى أئمة الزيدية ومؤيدهم، فإن ذلك يرجع إلى وضع العثمانيين السياسي الذي كان ينظر إليه الكثير بما فيهم بعض أئمة الزيدية بأنه حكم شرعي.

وعلى الرغم من أن توظيف هذا النوع من الوسائل الدعائية كان بهدف إيجاد السند الغيبي، الذي يمنح بدوره تبريراً دينياً للأعمال السياسية والعسكرية لهذا الزعيم أو ذاك، ولمخاطبة العاطفة الدينية، لجمع الأنصار ومحاولة إقناع العامة من الناس بعدالة قضية هذا الطرف أو ذاك، إلا أن ما يثير الاهتمام في ذلك التوظيف أن أصحاب الشأن لتلك الكرامات لم يرووا بأنفسهم، أو يشيروا مباشرة إلى ما وقع لهم من كرامات، كما أنهم في الوقت نفسه لم يستنكروا ما روي منها على لسان مؤيديهم.

ويبدو انهم قد تعمدوا هذا الموقف، فهم حين سكتوا أو تغاضوا عن ما كان يروى، ويشاع من وقوع الكرامات لهم، فذلك يأتي من أدراكهم لأهمية هذه الوسيلة، وما يمكن أن يجنوه من وراء توظيفها في التأثير على الناس، وليس ببعيد أن يكون توظيفها بإيعاز منهم، أو بموافقتهم خاصة إذا ما علمنا أن اكثر المؤلفات التاريخية صنفت بطلب منهم، هذا من ناحية، ومن ناحية ثانية يمكن القول أن تحاشيهم ذكرها على ألسنتهم، أو التصريح بصحتها، كان من باب منع الشك والريبة فيهم. خاصة وأن هذا النوع من الوسائل الدعائية كثيراً ما يكون محل شك وانتقاد من قبل العلماء، وقد حدث أن تعرضت بعض تلك الروايات لمثل هذا النقد على سبيل المثال وورد في كتابات المورخ عبدالله بن داعر حملة انتقادات لاذعة، لما كان يروج بين الناس، وورد في كتابات المورخين (امن حدوث كرامات خاصة بالإمام الحسن بن علي

<sup>(&</sup>quot;) وردت هذه الكرامات عند المؤرخ الشرفي ، والمؤرخ أحمد اللوزي، وسنشير إلى ذلك لاحقاً

المؤيدي، والتي تدل على أحقيته في الإمامة والحكم. ومنها ظهور اسمه وصفته كإمام على أوراق الشجر، وفي الأحلام والرؤى وغيرها.

فقد علق ابن داعر على ذلك بقوله "هذا ولقد تمالى الناس عند دعوة الحسن بن علي من جبل الأهنوم، على نصرته بما قدروا عليه كما هو معلوم، وتنوعوا في معاضدته أنواعاً وفنوناً، [...] وهتكوا في إقامة أمره كما يريد من آمرهم حجاباً مصونا، وجاءوا بالآفات والزور[...]، فمنهم من فعل مناماً، وروى عن غيره أحلاماً، وزعم أن إمامه لسائر الأئمة إمام فهو أجلهم حالاً[...]، ومنهم من يقول رأيت أسمه مكتوب في الشجر والثمر، مرسوماً على الصفا وصمصم الحجر، ولقد سمعت بعض أشياعه، ومن زعم انه أصدق اتباعه أنه رأى مكتوباً على حبة عنب أسم الحسن بن على، وهذا أمر ظاهر الاستحالة معلوم الامتناع، ومع تقدير صححة ما رواه فإن ذلك بحيلة من أصحابه لخداع من سواه "(۱).

كما بين أن اعتماد الأئمة على هذه الأساليب كان لغرض الوصول إلى الحكم والرياسة وتوريثها في أبنائهم بقوله إن "الإعتماد على الخيالات من وجود أسمائهم على ورق الشجر والثمرات ليلتمسوا بذلك الرياسات، ويضعونها في ابنائهم وبناتهم، لبئس ما كانوا يصنعون ، وويل لهم مما يفترون، وقبحاً لما يجتابونه لأنفسهم من عقد الرياسات ، ويقولون هذا من عند الله، فويل لهم مما كتبت أيديهم، وويل لهم مما يكسبون "(١).

إن هذه التشكيكات والانتقادت التي وجهها مؤرخ معاصر للأحداث، تبين وقوف أناس متخصصين وراء الترويج لتلك الدعايات، ونشرها بين الناس، لإحاطة من الختص بها بهالة من القداسة الدينية، وهذا التوظيف \_ كما أشار المؤرخ \_ هو توظيف سياسي بهدف الوصول إلى الحكم. ومن هنا يمكن القول أن من تولى هذا النشر والترويج هم من المتخصصين القادرين على فبركة تلك المرويات وجعلها قوة مؤثرة في توجهات ومواقف الناس. ولا ضير في القول أن الزعماء السياسيين الذين أختصوا بتلك الكرامات والبركات، قد أوكلوا مهمة توظيفها في صراعهم السياسي إلى أؤلئك المتخصصين. لأن توظيف مثل هذه الوسيلة عادة يحدث كما يقول

<sup>(&#</sup>x27;) عبدشه بن داعر: الفتوحات المرادية . جــ ٢ ، قــ ٥١، ٥٢.

الدكتور فراس السواح انه خلال فترات الاضطربات السياسية، يعمل المفكرون على الإستفادة من النزوع الأسطوري لدى الناس "فيعمدون إلى فبركة أساطير مدروسة بمهارة يضعونها تحت تصرف أساطين الإعلام من شأنها إسقاط الأحوال الأنفعالية عند الجماهير، ومصادرة محاكاتها المنطقية، لصالح نزعاتها غير العقلانية، ويعتمد هؤلاء على الإستفادة القصوى من طلال الكلمات، ومن الطابع السحري للغة، وينحتون مصطلحات ذات شحنة عاطفية هائلة تحرك الجماهير وتوجهم نحو الغايات المرسومة "(۱).

ويعتبر مؤرخو السلطة والمعارضة جزءاً من المتخصصين، السذين تحملوا مسئولية توصيل ونشر تلك الأفكار بأسلوب ادبي، بغرض التأثير، وتغيير توجهات ومواقف الناس، فهم بمثابة أساطين الإعلام الذين أشار إليهم السواح أنفاً.

تجلى ذلك بما أحتوته مؤلفاتهم التاريخية من مرويات تعددت فيها طرق إثبات ملازمة السند الغيبيي لأطراف الصراع، ويمكن تقسيم تلك المرويات إلى صنفين الصنف الأول: اقتصر دور المؤرخين فيه على إعادة صياغة القصص والروايات الغريبة، والظواهر الخارقة التي فبركت حول شخصيات الصراع السياسي، بأسلوبهم الخاص، وتدوينها في مؤلفاتهم.

وفي الصنف الثاني لعب المؤرخون دورا رئيساً فيه، وذلك حين عملوا على الربط بين وقوع الأحداث السياسية والعسكرية، وكذلك وقوع الظواهر الطبيعية والاقتصادية، وبين شخصيات زعماء الصراع، وعزوا ذلك إلى المشيئة الألهية، أو أنها من كرامات وبركات تلك الشخصيات لإضفاء نوع من القداسة حولها.

ومن الصعب إجمال كل ما ورد في مؤلفات المؤرخين من تلك المرويات بصنفيها، ونكتفي بذكر بعضها، لإيضاح كيفية توظيف هذه الوسيلة في الأحداث السياسية خلال تلك المرحلة. والأبعاد السياسية التي عملت القوى السياسية على قطف ثمارها من خلال ذلك التوظيف.

ففي الصنف الأول ورد ت مرويات تحكي وقوع أحداث غريبة و خارقة العادة مثل:سماع أصوات مجهولة المصدر، وظهور رسوم على أوراق الشجر، وعلى

 <sup>(</sup>¹) فراس السواح: الأسطورة والمعنى. صد ٣٢.

لحم وعظام الحيوانات، وتجلي النبي في الرؤى والأحلام، واشتراك الحشرات والحيوانات في الأحداث، واستجابة الأدعية، وغيرها "والتي تظهر دلالات وعلامات، تؤكد وقوف المشيئة الألهية إلى جانب أبطالها.

فقد أورد الكثير من المؤرخين قصة سماع الصوت الذي كان يردد في مأذن مدينة صنعاء أسم الإمام القاسم (يا إمام يا قاسم .. يا إمام يا قاسم ...) بتفخيم القاف، ولا يرى شيء من مصدر الصوت سوى طائر (١).

إلا أن اكثر ما روي عند المؤرخين في ذلك، هي قصص الكتابات والرسوم التي وجدت على أوراق الشجر، وعلى لحم وعظام الحيوانات (٢)، ومنها ما ذكره المؤرخ الحمد بن شايع اللوزي، أنه شاهد بعد صلاة الجمعة في بلاد الأهنوم (٦) مع خلق كثير رسماً جلياً على غصن شجرة جاء به رجل، فيها ما لفظه أمير المؤمنين الحسن بن علي على (٤). وأورد المؤرخ أحدمد الشرفي أن القاضي جمال الدين على بن محمد فاضل (٥) من أهالي الأهنوم "رأى في ورقة من الرمان ما لفظه الحسن بن علي"، وأن الفقيه دغيش "رأى رسماً غريباً جلياً في ورقة من الهند (١) ما لفظه الناصر لدين الله الحسن بن على"، وأن السيد فخر الدين بن محمد بن إبراهيم شاهد " في حبة من

<sup>(&#</sup>x27;) أحمد الشرقي: اللألئ المضيئة. جــ ٣، قــ ٢١، المطهر الجرموزي: النبذة المشيرة. تحقيق : عبد الحكيم المهجري ، صــ ٣١٥. ذكر صاحب تاريخ دولة النرك أن سنان باشا الكيفيا خرج بنفسه لنتبع الــصوت ، فرأى طائر أبيض على منارة جامع صلاح الدين ينادي .. يا إمام يا قاسم .. يا إمام يا قاسم .. ، فعلم أنه أمر من الله وجب . أنظر مؤرخ مجهول: تاريخ دولة النرك. قــ٢٦.

<sup>(&</sup>quot;) ناحية من بلاد حاشد وتتبع محافظة عمر إن شمال صنعاء. إبر أهيم المقحفي معجم البلدان جــــ اصــــــ ١١٤.

<sup>(°)</sup> في هذا الجزء من الدراسة سترد العديد من أسماء الأشخاص الذين وقعت معهم الأحداث التي تؤكد كرامات الأثمة، أو الولاة العثمانيين، والباحث لم يعط ترجمة لتكلك الشخصيات كونها شخصيات جانبية، وليست ذات أهمية في الدراسة، إلا أن ذكرها في مثن الدراسة ضرورة لا بد منها لتأكيد الدقة في نقل الرويات، نظاراً لورود العديد منها وتشابه مضومنها في مؤلفات المؤرخين، التي أعتمد الباحث عليها في نقل تلك الروايات.

<sup>(</sup>١) الهند : الذرة الشامية.

العنب ما لفظه أمير المؤمنين الحسن بن علي، وروي أن بعضهم استخرج الماء الذي في الحبة لزيادة التحقيق، فبقي الرسم على حاله بعد خروج الماء "(١).

وورد عند المؤرخ أحمد اللوزي، أنه وجد في بيت القاضي شرف الدين بن الحسن سنة ٩٩٩هـ/ ١٩٥١م" ما لفظه الحسن بن علي بن محمد في أحد جانبي كبش، وفي الجانب الأخر، نقد علمه الله هذا "، وذكر أيضاً أن الشيخ عبد الله بن المعافا ذبح كبشاً أضحية في نفس السنة، فوجد في إحدى خصيتيه "ما لفظه بسم الله الرحمن الرحيم الناصر لدين الله الحسن بن على "(٢).

ومنها ما ورد عند المؤرخ أحمد الشرفي، أن الفقيه صلاح بن محمد روى أن رجلاً من بلاد الظاهر "جاء إليه بخصيتي كبش ذبحه في شهر رمضان سنة مهمه الله الفظه الحسن بن علي، وزيادة غلب ظنهما أنها أمير المؤمنين" (")، ومما ورد عنده أيضاً، ما رواه السيد عماد الدين يحيى بن ناصر الغرباني، أن الشيخ عبدالله بن المعافى "وجد في خصية كبش ذبحه بعض جيرانه في السنة المذكورة (٩٨٩هـ/ ١٩٥١م) ما لفظه لا إله إلا الله الحسن بن علي"(٤)، كما ذكر أيضاً أن السيد يحيى بن الناصر وجد في خصية كبش ذبحه أضحية ما لفظه الولي الحسن بن علي"(١)، وذكر المؤرخ مطهر الجرموزي أن السيد علم الدين بن نجم الدين "وجد في لوح أضحيته مكتوباً بخط بين الإمام محمد أمير المؤمنين"(١).

ومن القصص التي أوردها المؤرخون لإثبات المساندة الإلهية لزعماء وقدة القوى السياسية، تلك التي كانت الحيوانات والحشرات تلعب فيه دوراً رئيسياً، حيث كانت بمثابة الرسل، أو النذر الموجهة من الإرادة الإلهية، التي تعيد الحق إلى نصابه. منها ما رواه المؤرخ الجرموزي، من أن أحد أتباع الإمام المؤيد بالله وهو الفقيه هلال بن القاسم، حين غاضب الإمام المسؤيد بكلمات، وخرج يريد اللحاق

أحمد اللوزي: صيرة الإمام الحسن. قـــ ٥.

<sup>(&</sup>quot;) أحمد الشرفي: نفس المصدر. جــ ٣، قــ ١٣٠.

<sup>(\*)</sup> نفس المصدر. جــــ ٣، قـــ ١٣٠.

<sup>(&</sup>quot;) نفس المصدر. جـ ٣، قـ ١٣٠.

<sup>(</sup>أ) المطهر الجرموزي : الجوهرة المنيرة . تحقيق : أمة الملك الثور، صــــ ١٧٥.

بالترك، وفي طريقه إليهم دخل سقاية ماء للشرب ، فإذا باب الساقية منسد بتعبان عظيه فاتح فاه، فحاول الفقيه الدفاع عن نفسه، إلا انه أدرك أن لا طاقة له بذلك، فراجع في نفسه ما كان منه تجاه الإمام، وأستغفر الله وتاب من حينها، فما كان من التعبان إلا أن انصرف عن الباب في تلك اللحظة. ومما رواه المؤرخ أيضاً أن الفقيه عبد الله بن إبراهيم بن سلامة، كان يحدث نفسه أن الإمام محمد المؤيد أقل من والده القاسم في العلم ولا يصلح للإمامة، حتى رأى في منامة رؤيا، ذكرها المؤرخ على لسان الفقيه بقوله " فرأيت كأني سرت أنا وبعض الأصحاب إلى مكان، فلما وصلنا بالقرب من ذلك المكان، فإذا نحن بحنش أبيض قصير يخرج من موضع ثم يدخل فيه مرة بعد مرة، وهو يتتحنح مثل تتحنح الرجل، قال فرجمته بحجر فلهم تصبه، فقال إيقصد الحنش] لولا حجار بلادكم لأكلتكم أحناش منع، قلت ما نسمع بمنع إلا والله فقال المحتن ينبع ، فقال الحتش ينبع منع، وأقسم الحنش بيمين نطق بها بالجلالة فقال والله والله والذي والله والمن والمن "(۱).

ومن تلك الحكايات التي وردت عند المؤرخ ايضاً، ما أخبره السيد الفاضل صالح بن ناصر، أنه رأى قبل موت الإمام القاسم أن نملاً كثيرة خرجت من موضع في شهارة (٢) حوالي بركة الطوف، تنادي المؤيد محمد .. المؤيد محمد "(٢).

وعلى الرغم من تشابه حجم المبالغة في هذا النوع من المرويات مع غيرها، إلا أن المافت للانتباه فيها، أن الحيوانات والحشرات التي لعبت أدواراً بطولية في هذه المرويات وهي "الكبش، الثعبان، النمل". سبق وأن لعبت أدواراً مهمة في حياة ومعجزات الأنبياء. كبش إسماعيل ، وثعبان موسى ، ونمل سليمان عليهم المسلام، من هنا يمكن القول أن اختيار الرواة لهذه المخلوقات في رواياتهم وقصصهم كان اختياراً مدروساً بدقة وعناية، حيث عملوا من خلال اختيارهم لتلك على المخلوقات على المخلوقات على المخلوقات محاكاة الموروث الديني والثقافة الإسلامية في فكر الناس للتدليل على وقدوع مداكاة الموروث الديني والثقافة الإسلامية في فكر الناس للتدليل على وقدوع

<sup>( )</sup> المطهر الجرموزي : الجوهرة المنبرة . تحقيق : أمة الملك الثور . صـــ ١٧٤، ١٧٥.

<sup>(&#</sup>x27;) مدينة شهارة تتبع محافظ حجة، إلى الشمال الغربي من صنعاء، وتعد من أشهر حصون السيمن. أيسراهيم المقحفي: معجم البلدان. جــ المحـــ ١٨٨.

<sup>(&</sup>quot;) المطهر الجرموزي: نفس المصدر، صــــــ ١٨١.

الكرامات لتلك الشخصيات، فيصبح أمر وقوعها غير مستبعد. لأنه سبق وأن قامت هذه المخلوقات بأدوار رئيسة في معجزات الرسل والأنبياء.

ومن الأساليب التي شاع ذكرها لدى المؤرخين لإثبات كرامات الزعماء السياسيين، رواية الأحلام والرؤى التي تناقل الناس أخبارها. ومنها ما كان يتجلى النبي على فيها ويتحدث مع ابطالها، وتعكس رواية هذه الأحلام المكانة المقدسة لهؤلاء الأشخاص، كما أنها تُعد دليلاً على المساندة الإلهية لهم، وأن حكمهم واعمالهم تلقى قبولاً ورضا من الله سبحانه وتعالى ومن نبيه هيء وتعطي ايحاء في نفوس العامة بصدق موقف من يظهر له النبي هيء.

ومن تلك الروايات ما ذكره المؤرخ الحسن الزريقي من أن رجلاً غريباً زار ذمار، أنه رأى الإمام شرف الدين وكان في بداية شبابه يصلي مع ابناء خاله فسي مشهد الإمام المطهر بذمار، فأخبر الناس بأنه رأى رؤية لأحد أولنك المشبان، فأدخلوهم عليه واحداً بعد الأخر ليتعرف عليه، حتى دخل الإمام شرف الدين فقال " هذا الذي أريده، رأيته واقفاً بين يدي رسول الله عليه، وهو يقرأ عليه " تَبَارَكَ الله بينده الملك وَهُو عَلَى كُلُّ شَيْء قَدير" (١) ، فأستبشر والد الإمام رحمه الله بهذه الرويا" (١) .

ومنها ما ذكره المؤرخ عبد الله بن داعر، من تجلي النبي على السلطان مسراد الرابع في الرؤيا التي رآها السلطان، أثناء حروبه مع الصفويين بقوله " فألقى رب العزة في قلب خليفته المؤتمن المعتمد الغيرة على السنة، والغضب لله على من طغى وتمرد، وأراه في منامه حضرة النبي المصطفى محمد على [...] وحوله الخلفاء وأصحابه أرباب الهدى والرشد، فقال له أتعرف من هؤلاء أيها الخليفة الأمجد، انهم أصحابي نجوم الهذى ورجوم العدى العاصمة المانعة لمن لاذ بها وأنتجي، فبما لديك من حبي وحبهم، فليكن أخذك مبغضهم بالصارم المهند"(٢).

<sup>( ٰ )</sup> سورة الملك: آية ١.

 <sup>(&</sup>lt;sup>\*</sup>) الحسن الزريقي: سيرة الإمام المتوكل على الله شرف الدين . قــ ٣٠.

وذكر المؤرخ الجرموزي رواية مشابه، بقوله " روى الفقيه صلاح بن على البريشي أنه سمع الأمير الحسين بن الإمام القاسم يتحدث، أنه رأى قبل وقعة الأنودية أنه وصله خط من النبي على وعلامته الشريفة محمد على رسول الله، وفيه الآية " نصر" من الله وَفَتْح قَريب وَبَشِّر الْمُؤْمِنِينَ "(١).

ومما روي في ذلك ما أورده المؤرخ الشرفي "أن الفقيه الورع سعيد بن صلاح[...] رأى في منامه بعد قيام الإمام عليه السلام [يقصد به الإمام الحسن بن علي] أن رجلاً ناوله كتاباً فقرأه، فإذا فيه هذا خليفة رسول الله القائم بأمر الله، قال: فقلت من المعنى بهذا الكتاب، فقال: الإمام القائم الحسن بن علي"(١).

ومن الوسائل الذي استخدمت بغرض تأكيد السند الغيبي إلى جانب القوى السياسية الذي انحاز إليها المؤرخين، رواية تلك القصص الذي لعبت القوى ماوراء الطبيعة (الجن) دوراً رئيسياً فيها. فقد ورد عند المؤرخ الجرموزي قصمة تروي، دعم ومساندة الجن للإمام في حروبه مع الأثراك، ومفاد هذه القصة أن رجلاً من أثباع الإمام القاسم خرج ليحضر الماء لبقية الجنود، إلا أنه غاب لفترة ثم عاد وقص صار في حالة ضعيفة مصفر اللون، قال الراوي "فسألناء عن خبره، وأين كان هذه الأيام وهو فارقنا على انه يسقينا الماء، فقال أتفق لي قضية، وهي أني لما خرجت من عندكم، فلما هبطت إلى أسفل منكم، إلا وقد حملت فيما بين السماء والأرض متى أوصلوني محل فلان [...] فأحضروني عند امير الجان وشكاني قوم أني قتلت منهم بأن وقعت عليهم مع النزول،[...] فأحضروني عند امير الجان وشكاني قوم أني قتلت منهم بأن وقعت عليهم مع النزول،[...] فقلت كيف ذاك ، فقالوا كنا محطين تصتكم، وكنا في محطة من الجن خرجنا للجهاد في سبيل الله، قال (الراوي)) فحبسوه حتى سكنت فورتهم، وطلبوه وأبروه، وسمحوا له لأجل القتال مع الإمام القاسم" وعلى المؤرخ الجرموزي بأن ذلك من كرامات الإمام القاسم وما أنفق من إجتماع الجن المؤرخ الجرموزي بأن ذلك من كرامات الإمام القاسم وما أنفق من إجتماع الجن

ومنها ما رواه المؤرخ عبد الصمد الموزعي،من أن الله وقف إلى جانب العثمانيين في حربهم مع المطهر وأن جيشه أنهزم في أحداث سنة

<sup>(&#</sup>x27;) سورة الصف. أية ١٣. المطهر الجرموزي : الجوهرة العنيرة . تحقيق : أمة العلك الثور. صـــــ؟٧٤.

<sup>( ٔ )</sup> أحمد الشرفي: اللألئ المضيئة. جـــ ، قـــ ٢٨.

<sup>(&</sup>quot;) المطهر الجرموزي: النبذة المشيرة. تحقيق: عبد الحكيم الهجري، صــ ٣٤٤.

9٧٣ هــ/١٥٦٥م، في زبيد، بعد أن رمتهم مدافع كان يسمع صوتها من جهة مقبرة زبيد ولا يرى لها أثر، وأكد أن ذلك من قدرة الله، ومـساندته للعثمانيين بقولـه وسُمعت حيننذ من مقابر زبيد أصوات مدافع ترمي علـيهم، مـن غيسر أن يسرى شخص، فنصر الله العساكر السلطانية على الطوائف الباغية، وقتل من الزيدية يومئذ ما لا يعلم عددهم إلا الله، وغنمت العساكر أوطاقهم، واحمالهم وأثقالهم، وولوا علـى أدبارهم نفوراً، ولم يقدموا بعد ذلك زبيد، كأنما عليها حصن من حديد من عنـد الله المملك الحميد"(١).

إن الروايات التي تحكي مشاركة الجن أو الملائكة في أحداث الصراعات ليست بالأمر الجديد، أو الغريب، فالتراث الإسلامي يحكي قصة مشاركة الملائكة إلى جانب المسلمين في معركة بدر، وهي من القصص التي ورد ذكرها في القرآن الكريم، والتي تظهر مساندة الله لرسوله في تلك المعركة وتثبيت أقدام المصلمين، ومن هنا يظهر وجود نوع من التقمص للقصه وللأدوار التي عمل المؤرخون على إستقائها من التراث الديني.

كما وردت الكثير من الروايات عند المؤرخين، والتي تظهر تــدخل الظــواهر الطبيعية من نزول أمطار، ووقوع صواعق .. وغيرها، في حياة الناس، وأن وقوع بعضها ما هو إلا من كرامات وبركات من وقعت لهم.

منها ما ورد عند المؤرخ الشرفي أن قبيلة آل قسيب<sup>(۱)</sup> آووا طريداً، خصيماً للإمام شرف الدين "فلما سكن بين أظهرهم منعهم المطر، فقالوا ما لنا سبب إلا أن هذا الرجل الذي أويناه وهو خصم الإمام، فتعطفوا قلب الإمام بعقيرة عقروها في محطة الإمام [...] فشاهدوا المطر تلك الساعة فوق بلادهم، فلم يرجعوا إلا وقد سقاهم الله "أ. وذكر المؤرخ الجرموزي أن رجلاً من أهل الظاهر (أ) سلم على الإمام القاسم بن محمد في مكان قفر وقال "يا مولانا أنا راعي غنم ليّ، وقد أضسر بنا

<sup>(&#</sup>x27;) أحمد الشرفي: اللآلئ المضيئة. جــ ٣ ، قــ ٢٥.

<sup>( )</sup> عبد الصمد الموزعي: الإحسان . صــ ٢٦.

<sup>(\*)</sup> الظاهر: مديرية إلى الغرب من صعدة، تتصل بسهول تهامة ، وتتبع محافظة حجة. إبراهيم المقحفي: نفس المرجع. جــــ ا ،صحـــ ؟ ١١.

القحط، وقلة الماء فأدع لنا، فتوجه القبلة ودعا والوقت قريب غروب الشمس، ومسا في السماء قزعة، فما جاء وقت العشاء، إلا وقد مُطر ، وأرسلت السماء غرابيلها، وأقبلت السقايا بما فيها (١).

وورد عند المؤرخ اللوزي أن الإمام الحسن بن علي المؤيدي أرسل أحد رجاله إلى بعض مشائخ عذر (٢) لقبض الزكاة، فوصل إلى أحدهم وطلب ما عليه "فأمتنع وتكلم على الفقيه كلاماً جافياً، فما لبث أن أرسل الله سبحانه صناعقة في ذلك الوقست أهلكت بعض غنمه، فسلم بعد ذلك ما عليه واعتذر من كلامه السابق"(٣).

وذكر صاحب كتاب تاريخ دولة الترك أنه لما صعب على الإمام اقتحام حصن مدع<sup>(٤)</sup> أرسل الله صاعقة على جزء من الحصن، وأحدث فتحة فيه دخل منها أصحاب الإمام، وأستولوا على الحصن<sup>(٥)</sup>.

ولم يكتف المؤرخين بذكر القصص التي وقعت مع غير المعنيين بها، بل أوردوا العديد من القصص التي حديث مع أصحاب الشأن أنفسهم سواءً كانوا من الأئمة، أو الولاة العثمانيين، وجاء ذكر هذه القصص تأكيداً للمكانة الروحية التي كان يتمتع بها أولئك الزعماء، وما حظوا به من كرامات وبركات، تظهر أحقيتهم ونصرة الله لهم، مما يوجب على الناس اتباعهم.منها ما اختص الله به الأئمة من استجابة الدعاء (وهي من صفات الأولياء).

فقد ورد عند المؤرخ أحمد الشرفي أن الشريفة مريم بنت الإمام المنصور بسالله محمد بن على السراجي، كان يعاودها ألم شديد، وأثناء زيارة الإمام شرف الدين منطقة الجراف<sup>(٢)</sup>، دخلت إلى المنزل الذي كان يسكنه الإمام، وأخذت عمامته

<sup>(&#</sup>x27;) المطهر الجرموزي: النبذة المشيرة . تحقيق : عبد الحكيم الهجري ، صد ٢١٦.

<sup>(</sup>أ) أحمد اللوزي: سيرة الإمام الحسن بن علي. قـــ ٤٤.

<sup>(°)</sup> مؤرخ مجيول: تاريخ دولة النرك في اليمن. قـــ ٩.

 <sup>(</sup>۱) الجراف: كانت قرية شمال صنعاء والأن أصبحت جزء من صنعاء. إبراهيم المقحفي: نفس المرجع.
 جـ١، صــ ٢٠٨.

ووضعتها على رأسها، وسائر جسدها، وهي تقول "بفضل الإمام شرف الدين وسره وبركته، أن يذهب عني هذا الألم" فلم تنزع العمامة من يدها إلا وقد شفيت منه (١).

وورد عنده أيضاً أن الفقيه محمد بن جابر كان يعتاده ألم في كل شهر منذ خمس عشر سنة، وحين سمع بدعوة الإمام الحسن بن علي قال " إذا كان هذا الداعي إمام حق شفاني الله، من هذا الآلم، قال : فشفاه الله ولم يعد أبداً". ومنها أيضاً، أن شخصاً يسمى النعمي كان به شيء من الجنون فدعا له الإمام الحسن بن علي فشفي من حينها (٢).

ومما ورد عنده أيضاً أن الإمام القاسم "دعا على رجل من ذي حسين من دهمه، أشار بيده إلى التياب التي على الإمام وأصحابه، وتكلم بكلام فيه أذية للإمام، فسقط الرجل فغابت أصبعه في كفه، فندم الرجل وسأل الإمام أن يرضى عنه، ويدعو له فدعا له الإمام عليه السلام، فرجعت يده كما كانت من قبل صحيحة "(")

وذكر الجرموزي "أن شخصاً كان يدعى يحيى أبو عروق من برط<sup>(٤)</sup> ، تبرأ من الإمام القاسم حين علم بقدوم الأثراك، فدعى عليه الإمام، ولم يأبيث إلا أسبوعاً ومات (٥).

ومن تلك القصص وقوع حوادث غريبة لمن كان يتعدي على الأئمـــة، بالـــسب وغيره، دون أن يدعوا عليه، حيث فُسر كل ذلك بتدخل المشيئة الألهيـــة، وأن ذلـــك من كراماتهم.

فقد ورد عند المؤرخ الشرفي أن رجلاً كان يصدر منه كلام في حق الإمام شرف الدين في حضور مجموعة من الناس "فغضبوا عليه ولاموه، وقالوا إن كان للإمام سر وبرهان كان كذا، فما إستتموا كلامهم إلا وقد سقط حجر عليه من جدار كانوا تحته، فطحنته ومات من ساعته "(1).

<sup>(&#</sup>x27;) أحمد الشرفي: اللآلئ المضيئة. جــــ ، قـــ 20.

<sup>(&</sup>quot;) نفس المصدر. جـــ ، قــ ١٢٩.

<sup>(&</sup>quot;) نفس المصدر . قد ٢٠٩ .

وذكر صاحب تاريخ دولة الترك، أن رجلاً كان يسب الإمام القاسم، وفي احسدى الليالي أصابته رصاصة في فمه وسقط ميتاً، ولم يحدث فيه أثر الرصاص حتى فتح فمه، فوجدوا الرصاصة قد طوت لسانه إلى حلقه، كما يطوى القرطاس، وسكنت في أقصى حلقه "(1). وروى المؤرخ الجرموزي أيضاً أن احد الأشخاص كان يسب الإمام المؤيد بن القاسم، " فقتل في الحرب، فأراد بعض المجاهدين أن يقطع رأسه، فوجد لسانه قد أخذته الرصاصة إلى موضع بعيد فبقي الناس يعجبون "(1)

وفي الصنف الثاني من تلك المرويات أسهم المؤرخون بشكل مباشر في فبركة أحداثها، حيث ربطوا وقوع الأحداث السياسية، والظوهر الطبيعية والاقتصادية بشخصيات الزعماء السياسيين، بما يمنحها هالة وقداسة دينية كبيرة.

وقد شاع هذا النوع من الربط في مؤلفات مؤرخي السلطة، الدنين كانوا أقل توظيفاً للسند الغيبي لخدمة الأغراض السياسية \_ كما هو الحال في توظيف الدين، وقد سبقت الإشارة إلى سبب ذلك \_ حيث أكتفوا بأضفاء نوعاً من الخيرية على الولاة العثمانيين، مبينيين أن ذلك من بركاتهم، وهو مصطلح أخف من الكرامات. كما فسروا حدوث حالات الاستقرار السياسي في عهد الولاة الأقوياء، وما يستمخض عنها من وقوع نوع من الانتعاش الاقتصادي في حياة الناس، إلى أن ذلك من فضل وبركة أولنك الولاة.

فقد ذكر المؤرخ المطيب أن موت الأمير المطهر بن شرف الدين، كان من تدبير المشيئة الألهية لمساعدة بهرام باشا في حروبه "ومن السعادة لمولانا والحظ الأوفر، وإقبال الأيام له بمساعدة القدر، أن قدر الله تعالى في هذا العام الأزهر موت الملحد ملك الفرقة الزيدية مطهر "(").

وأكد أن حالة الرخص التي كانت تقع في بعض الأقاليم في اليمن كان بفضل وبركة بهرام باشا. حيث قال "ومن عظيم بركته وحسن نيته (يقصد بهرام باشا) أنسه

<sup>(&#</sup>x27;) مؤرخ مجهول : تاریخ دولة النرك . قــ ۲۷.

 <sup>(</sup>¹) المطهر الجرموزي: الجوهرة المنيرة. تحقيق: أمة العلك الثور، صــ١٧٨. يــوحي تــشابه مــنجمون القصنين، مع إختلاف بطليهما، على أن هذا النوع من القصص ـــ كما يبدوحـ كان رائجاً بين النــاس، وكـــان يحدث إسقاطاً لمضمون القصة على الفترات الزمنية المختلفة.

<sup>(&#</sup>x27;) المطيب الزبيدي: بلوغ المرام. قــ ٣٠.

كان قبل وصوله إلى المحل المذكور [يقصد مدينة زبيد] كان غلاء وشدة في السعر، فزال ذلك ببركة قدومه، وحصل رخص في الطعام وغيره في تلك المدة"، وقال كذلك "فحل ركابه السعيد بها [يقصد مدينة القاعدة] ولم يبال بما تشعث من جوانبها، وحصل بتلك الناحية عند قدومه المبارك من الرخص في الأسعار ما لا يعهد قبل ذلك"(١).

كما وصف المؤرخ الموزعي أن الرخص والخير الذي عم اليمن عند قدوم والنيها جعفر باشا بقوله "ومن سعادات هذا الوزير وكراماته، عموم الأمن والأمان في أقليم اليمن والإيمان، وحصول الأمطار في جميع الأكناف والأقطار، وصلح الغلات والثمار، وكثرة الأرزاق مع رخاء الأسعار [...] في أقليم اليمن كأنه جنة عدن "(١). وذكر أيضاً أن ما حصل من رخص في مدينة تعز، كان من بركة الوالي سفر باشا بقوله "وطابت حينئذ مدينة تعز بقدوم ولي أمرها الأمير سفر، وحصل الخير والبركة لمن بدا وحضر، وتحرك فيها البيع والشراء، وحلت الخيرات "(١).

ووصف أحمد بن فيروز أن ما حصل من رخص في السيمن سنة ٩٦٣هـ/ ١٥٥٥م، كان من بركة الوالي مصطفى باشا بقوله "فتوجه (يقصد مصطفى باشا) من الديار الرومية إلى الديار اليمنية، وذلك سنة ثلاث وستين وتسعمائة، فوصل إلى اليمن في أحسن حال وأنعم بال، وفي جهات اليمن الكثير مسن الخصب وصلاح الثمار ورخص الأسعار ما لا يوجد ولا يوصف، وذلك ببركة نية الباشا مصطفى المذكور وقدومه المبارك"(٤).

وهكذا كان البحث عن السند الغيبي من أقوى الوسائل التي وظفتها القوى المتصارعة لخدمة اهدافها السياسية، خاصة وأن توظيف هذا النوع من الوسائل، كان الهدف من ورائه استثارة الحماس الديني (العاطفة الدينية) لدى العامة، فملازمة الكرامات والبركات لشخصية الزعماء السياسيين يعزز من مكانتهم وسلطتهم الدينية

<sup>(&#</sup>x27;) المطيب الزبيدي: بلوغ المرام . قــــ ، ١١.

 <sup>(</sup>¹) أحمد بن فيروز: مطالع لنيران. قــ ٣٣.

والروحية، ويصنع حولها هالة من القداسة، والتي بسدورها تمسنحهم المسشروعية السياسية في الحكم.

كما أن تبني المؤرخين مسئولية نشر وترويج هذه الوسيلة كان من باب الحرب الدعائية، التي شنوها ضد خصومهم، في إطار توظيف الجانسب الفكري في الصراعات السياسية، التي مثلوا فيها ركناً أساسياً.

## توظيف الشعر

أحتل الشعر مكانة كبيرة عند العرب، فهو كما قال الخليفة عمر بـن الخطاب رضي الله عنه " الشعر ديوان العرب". وتأتي أهمية توظيفه في القضايا الـسياسية، لما لكلماته المنمقة والحكيمة من قوة تأثير، إلى جانب سهولة حفظه، وتناقل الناس لأبياته، التي عادة ما تتناقله الأجيال جيلاً بعد جيل و يضرب به المشل. وتتحول القصائد الجيدة منه \_ في كثير من الأحيان \_ إلى برهان تاريخي، أو بـديل عـن التاريخ (۱).

أدرك أرباب السياسة حقيقة الشعر ودوره كسلاح معنوي في وجه الخصوم، وكناشر يؤثر في توجهات الناس، وكسجل خالد لا يفنى، ما جعلهم يحرصون على توظيفه لتنفيذ توجهاتهم السياسية، ونشر آرائهم والدفاع عن شرعيتهم كما شنوا بواسطته حملات دعائية معادية ضد خصومهم السياسيين، فحين يرغب أولئك الساسة في نشر فكرة، أو قضية معينة بين الناس، يوعزون إلى شعرائهم بأن يتبنوا تلك القضايا، ويصوغونها في قصائد تتضمن تلك الأفكار في إطار فني محبب، بغرض النشر والتأثير على أوسع نطاق(٢). ولا يعد الشعر السياسي شعر مديح، بل هو دفاع من جهة، وهجوم من جهة ثانية، دفاع عن فكرة أو نظرية تعتنقها جماعة أو فرقة من الفرق، وهجوم على خصومها ومن يقفون في المعارضة لها. فهو أشبه ما يكون بالبيانات السياسية التي تصدرها جهات معينة تتبنى فيها قضاياها السياسية متدافع عنها "٢).

إن توظيف الشعر في الصراع السياسي ليس بالأمر الجديد، فقد كان الشعر يحتل مكانة كبيرة في الصراعات السياسية والدينية، خلال فترات التاريخ الإسلمي المختلفة. فقد وظف في أحداث الصراع الذي دار بين المسلمين والكفار في مراحل

<sup>(</sup>٢) عبد المجيد زراقط: نفس المرجع. صــ٣٦، صــ ٧٢-

الدعوة الإسلامية الأولى. حيث أخذ الكثير من شعراء قريش في نظم القصائد الهجائية التي تطعن في الإسلام، وفي شخصية النبي على وجاء رد الرسول على على ذلك بتشجيع شعراء المسلمين على مناصرته بشعرهم بقوله "ما يمنع القوم الذين نصروا الرسول بسلاحهم، أن ينصروه بألسنتهم"(١). وأمر حسان بن ثابت أهجهم مع جبريل روح القدس"<sup>(٢)</sup>. 24266

وقد اعتنى الخلفاء الأمويون بالشعر وجعلوه نصب أعينهم، حيث أوصى الخليفة معاوية بن أبي سفيان بني أمية بضرورة الاهتمام بالشعر بقوله "اجعلوا الشعر أكبــر همكم، وأكثر دأبكم". كما وضع الخليفة الأموي عبد الملك بن مروان وصية حــذر فيها بني أمية من التعرض للشعراء بقوله "يا بنسى أميسة أحسسابكم أعراضسكم، لا تعرضوها على الجهال، فإن الذم باق ما بقى الدهر "(٦).

وكان الشعر من الأسلحة التي وظفت خلال فترات الصراع السياسي، حـول قضية الخلافة والحكم بين العلويين من جانب والأمويين والعباسيين من جانب أخر. وتزخر كتب التراث بالعديد من القصائد الشعرية التي عبر فيها الشعراء عن مواقفهم سواء المناصرة، أو المعارضة لهذا الطرف أو ذاك. وأمثلة ذلك ما نظمه الشاعر أبو الأسود الدؤلي من شعر مدح فيه آل البيت خلال صراعهم مع بني أمية بقوله

أحب محمداً حب أشديداً وعباساً وحمزة والوصيا أجيء إذا بعثبت علمي هويسا أحبهم لحبب الله حستى رحى الإسلام لم يعدل ســويا(؛) هوى أعطيته مند أستدارات بنو عم النبي وأقسربوه أحب الناس كلهم إليسا ولست بمخطئ إن كان غيا<sup>(ه)</sup> فإن يك حبهم رشداً أصبه

ونظم الشاعر عبد الله بن قيس بن أبي الرقيات قصيدة في مدح بني أمية قال فيها:

<sup>(</sup>١) شوقي ضيف: تاريخ الأدب العربي العصر الإسلامي، ١٦٠٠ صـــ٢٠.

<sup>(</sup>٢) عبد المجيد زراقط الشعر الأموى . صـــ ٢٨.

<sup>(</sup>٣) نفس المرجع ، صد ٢٢، صد ٣١ .

<sup>(؛)</sup> لم يعدل سوبا : لا مثيل له.

<sup>(</sup>۵) شوقى ضيف: نفس المرجع. صـــ ۳۱۸.

ما نقموا من بني أمية إلا وأنهم معدن المسلوك فلا وأنهم الفنيق الذي أبسوه أبسو خليفة الله فوق منبسره يعتدل التاج فوق مخرقه

أنهم يحلمون إن غضبوا تصلح إلا عليهم العرب العاصي عليه الوقار والحجب جفّت بذاك الأقلام والكتب على جبين كأنه الذهب(١)

وحت الشاعر أبو عطاء السندي بني هاشم على ترك موضوع الخلافة والألتفات إلى شؤون معيشتهم بقوله:

فقد قام سعر التمر صاعاً بدرهم فإن النصارى رهط عيسى بن مريم (٢)

بنو هاشم عودوا إلى نخلاتكم فإن قلتم رهـط النبي وقــومه

وفي فترة الصراع العلوي ــ العباسي شارك الشعراء بالعديد من القصائد التي عبرت عن موقفهم تجاه قضية استئثار بني العباس بأمر الخلافة دون العلويين. ومنها قصيدة دعبل الخزاعي التي قال فيها:

ملامك في آل السنبي فإنهسم فيارب زدني من يقيني بصيرة فيارب زدني من تلاثين حبجسة ألم تر أني من ثلاثين حبجسة أرى فيئهم في غيرهم متقسما ولولا الذي أرجوه في اليوم أو غرخسروج إمام لا مصالة خسارج يميز فينا كمل حسق وباطسل

أحبائي ما عاشوا وأهل ثقاتي وزد حبهم يارب في حسناتي أروح وأغدوا دائسم الحسرات وأيديهم من فيئهم صفرات تقطع قلبي أثرهم حسسرات يقوم على أسم الله والبركات ويجيزى على النعماء والنقمات (٢)

<sup>( ً )</sup> شوقي ضيف: نفس المرجع، جــ ٣، صــ ٣٤٠.

<sup>(&</sup>quot;) شوقي ضيف : نفس المرجع. صــ ٣٢٠ .

وعلى نفس المنوال دافع الشعراء عن أحقيه بني العباس في الخلافة والحكم، بحجة أن صلتهم بالنبي أقرب من صلة العلويين، فهم بذلك أحق بتولي الخلافة. ومن تلك القصائد التي عبرت عن هذا الموقف السياسي قصيدة أبان بن عبد الحميد اللاحقى التي قال فيها:

نــشدت بحــق الله مــن كــان مــسلماً أعـــم نبــي الله أقـــرب زلفـــة وأيهـــما أولـــي بــه وبعـهـده فــان كــان عبــاس أحـــق بتلكمــو فأبنــاء عبــاس هُمـــو برئــونه فأبنــاء عبــاس هُمـــو برئــونه

أعم بما قد قاتمه العجم والعمرب البه أم أبن العم في رئيمة النسب ومن ذا له حق التمراث بما وجمب وكان علي بعمد ذاك عملى سبب كما العم لابن العم في الأرث قد حجب (1)

انطلاقا من ذلك الموروث الأدبي، بادر طرفا الصراع في اليمن "أئمة الزيدية العثمانيون" إلى توظيف الشعر في أحداث الصراع الذي دار بينهم لخدمة قضاياهم السياسية، فقد كانت مسألة إكساب الحكم صفة الشرعية الدينية هي جوهر الصراع الذي دار بين الطرفين، التي من أجلها سعى كل طرف إلى إيجاد المسوغات لإثباتها، ووظفوا كل الوسائل الدعائية ومنها الشعر لتحقيق ذلك.

فكانت القصائد الشعرية سواء التي نظمها المؤرخون بأنفسهم، أو نظمها غيرهم، وأوردوها المؤرخون في مؤلفاتهم، تمثل إحدى الوسائل الدعائية، التي روجت مضامين الخطاب السعياسي للقوى المتصارعة بشقيها المؤيد للعثمانيين، أو لأئمة الزيدية. كما شكلت في الوقت نفسه نموذجا للصراع الفكري الدي كان يدور بين النخب المثقفة، والتي سعوا من خلالها إلى نشر وترويج خطابات من انحازوا إليه. وشنوا من خلالها حملات دعائية على خصومهم السياسيين.

فقد عمل مؤرخو المعارضة على إيراد العديد من القصائد الشعرية، التي تظهر مساوئ العثمانيين، وأفعالهم القبيحة، وما يرتكبوه من منكرات توجب الخروج عليهم وقتالهم \_ من وجهة نظرهم \_ واصفة تلك الأعمال بأنها تعطل الشريعة الإسلامية، وأن من يقوم بها هم طغاة، بغاة، فسده. وتضمنت العديد منها دعوة صديحة الآل

البيت للقيام بدورهم التاريخي في إحياء شريعة الله، ومحاربة الظلم، وإعادة الحق إلى نصابه. فاتضمنت بذلك إحدى مفردات الخطاب السياسي عند أئمة الزيدية، والمتمثل في مبدأ الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، ومحاربة الظلم.

ومن القصائد التي عبرت عن هذه الأوضاع قصيدة العلامة حسام الدين صالح بن عبد الله الغرباني، نختار منها هذه الأبيات.

ضاع الوفاء وضاعت بعده الههم والجور في الناس لا يخفى معالمه وكل من تابع السشيطان محترم وليس تلقى بهذا الدهر مؤتمنا يشاهدون ضلالات بأعينهم الغدر والمكر والأضغان طبعهم والزمر والطار والرنات دينهم أحكامهم في أمور الدين منبعها كان آل رسول الله عندهم لم يعرفون لهم حقاً بلى عرفوا أو عاهدوا نكشوا وجملة الأمر أن القوم ليس لهم ووجملة الأمر أن القوم ليس لهم

والدين ضاع وضاع المجد والكرم والعدل من حوله الأستار والظلم وكل من عبد الرحمن مهتضم في نصحه لك إلا وهمو متهم وإن تجلى لهم وجه المصواب عموا والزور والغي البهاتان نطقهم كذلك المرقص والتصفيق والنغم أراؤهم وكتاب الله بينهم لم يفرض الله في القرآن ودهم الكنهم تركوا الحق الذي علموا أو ناصحوا خدعوا أوعوملوا ظلموا على الحقيقة لا عهد ولا ذمم (۱).

#### ولمه أيضا

يا سيدي ياأمير المؤمنين ويا كيف البقاء وأهل البغي في دعة اليس ذكرهم أوهي قواعدهم فاصدع بأمرك إن الهم منفرج

من شأن همته تدنو لها الهممه ونار جورهم في الأرض تضطرم في الأرض تضطرم في فيعدد عزمكم لا شك تنهزم على يديك وحبل الجور منصرم (٢)

<sup>(</sup>١) المطهر الجرموزي: النبذة المشيرة. تحقيق : عبد الحكيم الهجري ، صـــ ١٠ ٤ ـــ ١١٠.

<sup>(&</sup>quot;) أحمد الشرفي: اللآلي المضيئة.جــــــ، قـــ ٢١٩.

ومنها أيضاً قصيدة العلامة عز الدين محمد بن علي الشكايذي، التي وصفت تلك الأوضاع. نختار منها هذه الأبيات.

بـشرى لنا أهل البيت بـشرانا فالحمدد لله أسرارا وإعدلنا من بعد يأس وقد كانت معطلة والمنكرات على الأشهاد قبد ظهرت والقتل والصلب والتخزيق قسد فعلسوا كذا الربا والزنا الخمر قد شربوا والمرد في حلة النسوان قد شادوا قد عمم وا بمناديل لها هدب على قلانس فوق الروس تحسبها والجاهل النذل ياتي كل مخزيسة والعالم الحبر لا تبدوا مسائله والشرع قد طمسست اعلامه فبقوا قاضى الشريعة علج ماله تقسة يقضى بجهل لمن رشا ولسوا كذبوا تالله ماملة جاءت بدا أبدا وأتى من عتى كفراً وزندقة

قد أدبر العسر حسين اليسسر فاجانا حمداً يكون رضي الله سبحانا معالم الدين والعسمسيان أفنانا لا يسستطاع لها ردأ وكتمانا وشحن الجلد بعد السلخ أتبانا جهرأ وباعوه فسى الأسواق أدنانا عليهم من رفيع القز قمصانا من الحرير وفيه المصبغ ألوانا من كثرة السذهب المحبوك تيجانا بين العوالم في الأسواق إعلانا خوفأ كأن إكتساب العلم عصيانا كل الخلايق بعد الطمس عميانا دان على السدن لا ينفك سكرانا شمهوده وأدعسي زورا وبهتانسا ولا حكوه لفرعون وهامانا كمئلة لا ولا من يعبد أوثاناً.

ووجه الشعراء دعوات تحريضية من خلال هذه القصائد، إلى أهل العلم، أو من يختص بقضية الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، لإقامة العدل ومحاربة الطغيان، والبغي والفساد الذي يعم البلاد جراء حكم العثمانيين، موجهين بذلك دعوات صريحة لآل البيت للقيام بتلك المهمة.

ومن تلك القصائد قصيدة الحسن بن حمزة بن علي، والتي وجه فيها الدعوة لآل البيت للقيام بأمر الدعوة، نختار هذه الأبيات.

<sup>(&#</sup>x27;) مؤرخ مجهول : تاريخ دولة الترك. قـــ ٦، المطهر الجرموزي: النبذة المشيرة. تحقيق :عبد الحكيم الهجري ، صــــ ٥١٢.

الدين ضاع وضاهى الكفر والنصب وأصبح السدين فسى السدنيا كأولسسه فهل يؤنسه منهم ويجنبه يدعوا إلى سبيل الخيرات إن رغبوا فقل لأعيان هذا الصوقت كلهسم فيستذكرون لمسولانا وقائسمنا هــلا أئــار علــى الكفــــار فتنتـــه يقوم بحربهـم من كل ناحيــة ونحسن بانساس والسرحمن نعسضده كذا أئمتنا لا قوا بأنفسهم فيا أولى العلم هذا الكفر بينكم اما تخافــون ربـی مـن سـکوتکم ما بال بعضكم قد قال (١) في ملال إن لم تقومــوا علـــى هـــذا بـــأجمعكم فويلكم ياحماة الدين ويلكم ما خصم سنة خير الرسل غيسركم

والعلم تساه وباهسا الجهسل واللعسب بدا غريباً فهاهو الأن مغترب حبر كريم عظيم حانى حدب ويمسنح السوفر والمعسسروف إن طلبسوا أما يقسومون فيم بالمذي يجسب ما عذره فـــى ســكوت مالـــه ســببأ إما نفاهــــم وإمــا أنهــــم غلبــــوا وما عليــــــه إذا لـــم ينفهــــــم عتـــبــُ كما عضدناه في الأولى وقد وتبوا أئمة الكفر ما حادوا وما نكبوا والظلم والبغي جهرأ ليس يحتجب والكفر بينكح والظلم يرتكب وبعضكم قسال أخسشي يلحسق الأدب حتى يسسزول وديسن الله ينتسصسب وأبشروا بعلذاب مالسه عسقبأ ضيعتموها وأنستم سلدة نجب<sup>(٢)</sup>

كما وجهت قصائد تحريضية تدعو القبائل إلى محاربة العثمانيين، نختار منها بعض الأبيات من قصيدة العلامة عز الدين محمد بن علي الشكايذي. والتي دعا فيها القبائل إلى مساندة الإمام القاسم.

أين القبائل من بدو ومن حضر هم الأسود أسود الحرب منا قنصدوا

كحاشد (٦) وبكيل (٤) ثم خصولانا (٩) طاغ فأبق و المحانا

<sup>(&#</sup>x27;) قال: هنا بمعنى القيلولة.

<sup>(&</sup>lt;sup>\*</sup>) أحمد الشرفي: اللألئ المضيئة . جــ ٣ ، قــ ١١٩

<sup>(&</sup>quot;) حاشد : أحدى اكبر القبائل اليمنية وتمتد من صنعاء إلى بلاد صعدة في الشمال. ابراهيم المقحف...ي. معجم البلدان. جــــ ١، صــــ ٣٨٩.

<sup>(°)</sup> خولان : من القبائل اليمنية المشهورة. إيراهيم المقحفي. نفس المرجع. صـــ٧٨٥.

أبطالهم في ظــــلام الليــــل مــــا رقـــدوا أيا قبائـــل لا تعــصوا الإمـــام ومـــن فقد دعساكم لمسا تحيسوا بسه أبسدأ دعا إلى الله في وقت قد انطمست

ولابرح غازي الأتراك سهرانا ولي عليكم أطعتم ذاك إعلانا وتستحقوا من البرحمن رضوانا فيه الحقوق كأن الدين ما كانا(١)

> ومن القصائد التحريضية التي دعت القبائل إلى مساندة الإمام القاسم، قصيدة العلامة صالح بن عبدالله الغرباني، نختار منها هذه الأبيات.

> > ألا هل إلى نيل العُلل من يساعد وهل بقيت في المسلمين حمية أفيقوا عباد الله من غشواتكم إمامكم المنصور قد أحدقت به ترون سحاب الروميات وبرقها وأنتم وقوف فسى البيوت كأنكم أنترضون هذا علسى إمسام زمسانكم

وهل لحسام المجد كسف وسساعدُ فليس سواء قاعسد ومجاهسد طوائف أهل البغى كيـف التقاعـــدُ وما برحت منها تحن الرواعد بهائم ترعى أو نساء قواعسد وفيكم على عهدي حماة أماجـــد<sup>(٢)</sup>

وإلى جانب ما ورد عند مؤرخي المعارضة من قبصائد تبدن مسساوئ العثمانيين، ووجوب الخروج عليهم. فإن إظهار مكانة آل البيت، ودور أنمتهم فسي إقامة الدين، وأحقيتهم في الإمامة، كانت أهم القضايا التي عمل المؤرخون على ابر ازها من خلال القصائد الشعرية التي دونوها في مؤلفاتهم التاريخية.

حيث أوردوا العديد من القصائد التي تظهر مكانعة آل البيت الدينية والإجتماعية، وبما أختصهم الله من شرف النسب، كونهم من سلالة البيت النبوي، مبينيين فيها وجوب محبتهم، والتعاطف معهم، لنيل رضى الله وشفاعة نبيسه يسوم الحساب. ومن تلك القصائد التي عبرت عن هذه المكانة، قصيد العلامة صلاح بن عبد الخالق الجحافي التي مدح فيها آل القاسم بقوله:

لهم فوق كل الناس عز ورفعة فما أن يساوي بحرهم أبدا بحر أبوهم إذا الأباء تلذكرها هاشم وعبد مناف حلين ينمسون والنسضر

<sup>(</sup>أ) أحمد الشرفي: اللآلئ المضيئة. جـ ٣ ، قـ ٢٩٨

وأقربهم عهدا من القاسم الذي القام على الأعداء يدوم قيامة اللي أن محى من حارب الدين كلهم فهذ مساعيهم وهذي صفاتهم أؤلئك سادات كرام وشيعة

لهم همم من دونها البر والبصر ولم بخل من رايات عسكره قطر ولم بخل من رايات عسكره قطر وأفتنهم الأقياد والقتل والأسر فلا يكون في أذنيك عن سمعها وقر يطيب لهم أن يذكروا في الملا نشر (١)

ومن تلك القصائد أيضاً قصيدة صارم الدين إبراهيم بن عامر بن علي، نخسار منها هذه الأبيات.

> وحبهم للسدين كهف ومعقبل وهم حبهم يوم القيامة راجح وهم بغضهم يوم القيامة مانعُ أبسوهم رسول الله سيد خلقه وجدهم خير الوصيين كلهم وما قيل فيهم كان قولاً مصدقاً

يتم به الإحسان من كل ما أنبرا إذا سال الله العباد وكررا شفاعة خير المرسلين من الورى فإن لهم حقاً بهذا لمفخرا وأمهم الزهرا الني قد تخيرا إذا قيل في قوم سوهم لقد فرا(١)

وأوردا أيضاً قصائد بينوا فيها دور ائمة آل البيت في القيام بأمر الدعوة، وتحمل أعبائها، وما يبذلوه من جهود في الذود عن حياض الدين، وتجديد معالمه، ومحابتهم للظلم، وللبدع، والضلالات.

منها قصدة العلامة محمد بن عبد الله الحوثي في مدح الإمام القاسم.

وعد عن ذات اللما تغرلا القائم المنصور حقاً من غدى خليفة الله الإمام المنتضي فهو الذي أيقظ دين المصطفى وهو الذي أحيا رسوماً قد عفت أطلع شما اللهدى منيرة

وأذكر امير المؤمنيين قاسما لمادة الجهل البسيط حاسماً سيفاً على هام العداصارما من رقدة وكان قبل نائما من ديننا وانهض المكارما وكان ليل قاتما

<sup>(&#</sup>x27;) المطهر الجرموزي: الجوهرة المنيرة. تحقيق : أمة الملك الثور . صـــ ٥٠٠ـــ ٥٠١ :

نفى الضلال بالضياء والهـــدى فكم زوى عن الـــورى مظالمـــأ

من بعد ما قد كان جواً قائمـــا وكم محى عن كهلهم مآثمــــا<sup>(۱)</sup>

ومن تلك القصائد ايضا قصيدة علي بن حسين المسوري في مدح الإمام محمد بن القاسم.

وأقسم لولا انت لم يك للهدى ولا للورى راع بحق ولا لما تحملت أعباء الإمامة بعد ما وقمت بأمر لو تحمل مثله الجبال وأدحرت شيطان الضلال بدعوة وعز بها الدين الحنيف وأطدت

نصير ولا للدين في الناس عاضد تهدم من دار المكارم شائد جرى ما جرى والموت للخلق حاصد للناب من فراها الجلامد لها منه من بعد انهيار معاقد (۱)

ومنها أيضاً قصيدة وردت في كتاب تاريخ دولة الترك في السيمن، نظمها صاحبها في مدح الإمام القاسم، ونختار منها هذه الأبيات.

فما في السابقين لمه نظير رُ رأه الله أهماني وجدد الدين حتى لاح كوكبه فالدين والملك والقوم قاطبة

ولا في أهمل دهمرنحن فيمه فقدمه الزممان علمى بنيمه المناطرين فطمراه وأطمراه والشراه راضون عن سعيه والله والل

كما أوردوا قصائد بينوا من خلالها أحقية آل البيت في الإمامة والحكم، وخاطبوهم بألقاب الخلافة، وأكدوا فيها أن منازعتهم ومحاربتهم عليها هو تعر على حقوقهم المكتسبة.

ومن تلك القصائد، نختار بعض الأبيات التي وردت في مؤلفات مؤرخيهم، منها ما ورد عند المؤرخ الزريقي، والتي تخاطب الإمام شرف الدين بصفته خليفة الله.

<sup>(&#</sup>x27;) المطهر الجرموزي: النبذة المشيرة. تحقيق : عبد الحكيم الهجري ، ص-٣٤٠ .

<sup>(\*)</sup> المطهر الجرموزي: الجوهرة المنيرة. تحقيق/ أمة الملك الثور. صـــ ٢٣٩.

<sup>(&</sup>quot;) مؤرخ مجهول: تاريخ دولة الثرك. قـ ٢٦.

خليفة رب العرش في أرضـــه ودمر أحزاب الضلال ولم يزل

الذي نصر الدين الحنيف وأبدا على أهله سيفاً مجردا(١)

### وعنده أيضاً

هو حجة الله العظيم على السورى وعلى خلافت البرية أجمعت فله يد بيضاء اسداها على الإسلام

للفرق بين شكوره وكفوره وقضت بأن الرشد في توفيره منذ كان خير سفيره (٢)

ومن تلك القصائد أيضاً قصيدة وجيه الدين المهدي بن محمد بن المهسلا الشرفي، والتي نظمها في مدح الإمام محمد بن القاسم بن محمد، ونختار منها هذه الأبيات.

فأنتم نجوم المجد إن غاب واحد
فما منكم إلا رئيس مُملك
لئن غاب منكم سيد قام سيدُ
ففيكم أمير المؤمنين محمد
عليه سلام الله ما هبت الصبا
وآل كرام كم لهم من فضائل

بدا واحد منكم مطالعة الفجر وما منكم إلا إمام له الأمر وما منكم إلا إمام له الأمر صليع بالمر الله أيامه زهر خليفة رب العالمين هو البدر وما ثوب (٢) الداعي وما طلع الفجر وجدهم المختار ما تلى المذكر (٤)

ومنها أيضاً قصيدة نظمها الفقيه رضي الدين أبو بكر بن عبدالله الشافعي الحضرمي في مدح آل القاسم، نختار منها هذه الأبيات.

أنتم مصابيح الدجى في النجا وعقيدتي أن الإمامة فيكرم والله لا يرضى القبيح لنفسه والله ما خلق الفساد سوى الذي

أصل التقى وذخيرة المتزود وسواكم أخذ الخلافة معتدي أبدأ ولا يرضى لكل موحد ركب الفساد مجاهراً بتعمد (٥)

<sup>(&#</sup>x27;) الحسن الزريقي: سيرة الإمام الحسن. قــ ١٧٦

<sup>(&</sup>quot;) نفس المصدر . قد ٢٢٨.

<sup>( )</sup> ثوب : دعا إلى الصلاة. المرتضى الزبيدي. جد ١، صد ٢٤٢.

<sup>(\*)</sup> المطهر الجرومزي الجوهرة المنيرة. تحقيق/ أمة الملك النور، صــــــ ١٠٢٠، ١٠١٩.

 <sup>(°)</sup> المطهر الجرموزي: النبذة المشيرة. تحقيق : عبد الحكيم الهجري ، صــ ٨٨٣.

إن تلك الأبيات الشعرية التي أختارها الباحث، ما هي إلا نموذج للقصائد المشعرية التي وظفها أئمة الزيدية في صراعهم السياسي مع العثمانيين، وعمل مؤرخيهم على نشرها في مؤلفاتهم التاريخية، والتي عبرت عن مفردات خطابهم السياسي في ذلك الصراع.

ومثلما زخرت مؤلفات مؤرخي المعارضة بمثل هذه القصائد، فإن مؤلفات مؤرخي السلطة لم تكن اقل شأناً في هذا الجانب، حيث وردت في مؤلفاتهم العديد من القصائد التي تناولت فيها مكانة الدولة العثمانية، التي كانت في نظرهم تمثل أمتداداً للخلافة الإسلامية، وحملت القصائد الشعرية تلك مصصمون هذا التوجه، فخاطبت السلاطين بلقب الخلفاء، وأطلقت على الدولة العثمانية تسميات ذات مدلول ديني، فهي دولة الخلافة الإسلامية، دولة الجهاد حامية الإسلام.

ويصعب بمكان أجمال تلك القصائد وحصرها، ونكتفي ببعض الأبيات الشعرية التي توضح الفكرة، والتي وردت في مؤلفات المؤرخين. منها هذه الأبيات التي وردت عند المؤرخ عبد الله بن داعر في مدح الدولة العثمانية:

هذه دولة المكارم والفخر هذه دولة المحامد والحمد هذه دولة المحامد والحمد من له دولة التواصل والبرمن له دولة الخلافة والعرز طلعت شمسها فأشرقت الأرض

وكسسا العُلا وأنسس الأنسام ونسشر الثنا وطسي أعلام والفستح وأجتياح الطغسام ورفع الكرام فوق اللئام مسراد الله خسافق الأعلام (١) وكنا من قبل في إظلام (١)

وأورد في مدح السلاطين العثمانيين هذه الأبيات

سلطاننا الأعظم الخاقان من شرف أحيا به الله ما قد مات من كـــرم

الخلافة في سرو و إعسلان ومن وفاء ومن عسدل وإحسان

<sup>(1)</sup> عبد الله بن داعر: الفتوحات المرادية. جـ ٢ ، صـ ٣.

وحاط سنة خير المرسسلين بــــه كأنه كوكب يهدي الــســراة بـــه

ورد ما فات من أمر إيمان طرق الرشاد ويرمي كل شيطان<sup>(١)</sup>

# وورد عنده أيضاً

فهم شموس ليس تافيل دائمياً وهم نجوم للهدى أراوهم (أرائهم) لهم المقانب والكتايب والنسداء

وهم بدور مالهن سواء سماء وسيفوهم شهب لها استسعار والمجد والايراد والاصدار (٢)

كمامدح السلطان مراد الرابع بهذه الأبيات.

أتسه الخلافسة منقسادة فلسم تسك تسطح إلا لسه فلسو رامها أحد غيسره

تجري إليه على أذيسالها ولم يك يصلح إلا لسها لزلزنست الأرض زلزالها<sup>(٣)</sup>

ولم يكتف المؤرخون بتدوين القصائد الشعرية التي تظهر الدولة العثمانية بمظهر دولة الخلافة الإسلامية فحسب، بل أنهم أوردوا قصائد تصف الخروج عليها بأنه نوع من العصيان، والفساد في الأرض، واصفة كل من بخرج ويتمرد عليها بأوصاف ذات مدلول فقهي وحكم شرعي تخرج صاحبها من الملة الإسلامية.

ومن تلك القصائد التي تبنت هذه الأفكار، ما ورد عند المؤرخ عبد الله بن داعر في ذمّ الخارجين على الدولة العثمانية، نختار منها هذه الأبيات.

كأنه ذكر مرولانا ومالكنا جم المعلن مولى كل سلطنان حامى حمى الدين حيف الملحدين مبيد المفعدين عظيم القدر والشأن (٤)

وورد عنده أيضىأ

أنار لنورها يمن وشام

بروق النصر لاح لهـــا إبتـــســـام

<sup>(&#</sup>x27;) عبد الله بن داعر: الفتوحات المرادية. جـ ٢ ، صـ ٢٥.

<sup>(</sup>أ) نفس المصدر. جدا ، صد ١٦.

<sup>(&</sup>quot;) نفس المصدر . جد ٢ ، صد٢٩٥.

<sup>(&</sup>lt;sup>†</sup>) نفس المصدر . جــ ۲ ، قــ ۲۰.

وشمس السعد والإقبال لاحت بعون الله نلنا كل سيؤل أزلنا المارقين وكل بياغ

فرال الشك وانجاب الظلام وتم لنا بقدرته المسرام وحل بهم من الله انتقام (١)

وذكر صاحب كتاب التيجان أبيات على ذلك النحو في وصف حروب عثمان باشا على الزيدية بقولة

من غير أمهال ولا تحادي يرعب أهل الزيغ والفساد

وورد عنده أبيات تصف حروب سنان باشا على المطهر، نختار منها.

في أكمل الأوصاف والمعاني مشمراً في طاعة السلطان فحط في قاعدة بالعاني (٢)

فسار مولانا الوزير عاني مشتملاً بالعدل والإحسان يقتل أهل البغي والعدوان

كما ورد عند المؤرخ عيسى بن لطف الله أبيات شعر تصف أتباع الإمام القاسم بالخارجين عن طاعة السلطان.

> أما محمد الباشا الوزير أعادنسه وكم كتائب نحو الخارجين عن وكم عساكر هياها لصربهم

نفوس فأصمت وهي مرنان الطاعات لم يحصها عد وحسبان ملائك النصر فيما شاء أعسوان (٤)

إن نعت القصائد لكل من عادى العثمانيين، وأعلن الحرب عليهم، بأنهم بغاة ، عصاة، مفسدون، كان نتيجة الانطباع العام الذي ساد لدى المؤرخين وناظمي هذه القصائد عن الدولة العثمانية ومكانتها الدينية. حيث نظروا إليها على أنها دولة خيرية، وتسعى في صلاح الأمة، وتثبيت دعائم الدين، وأن اليمن في ظل حكمها في أمن واستقرار، ورخاء وعدل. وأن إعلان بعض الأطراف في اليمن الحرب عليها في ظل هذه الأوضاع ما هو إلا إنكار للجميل، ونوع من البغي والإفساد.

<sup>· (&#</sup>x27;) عبد الله بن داعر : الفتوحات المرادية. جـ ٢ ، قـ ٣١ .

<sup>( ٔ)</sup> مؤرخ مجهول : التيجان الوافرة الثمن . قـــ ١٠

<sup>(</sup>أ) مؤرخ مجهول: نفس المصدر. قد ١٣٠٠

 <sup>(</sup>¹) عيسى بن لطف الله : روح الروح . نشر / إيراهيم المقطعي، صد ٢٠٤.

وقد تجلى هذا التوجه في العديد من القصائد الشعرية، التي نظمت في مدح الولاة العثمانيين في اليمن، وما تنعم به اليمن من خير، ورخاء، وعدل، وأمّن، واستقرار في ظل حكمهم.

ومن هذه القصائد نختار بعض الأبيات التي وردت عند المؤرخ الموزعي في مدح سفر باشا.

> خلع السعادة والسيادة والظفر أ أعني الأمير البيك من ظهر ت له فتح البلاد جميعها بشجاعة حتى أطاعت سهلها وجبالها فأتى وأطفأ نارها بحسامه

جاءت بتائيد لمسولانا سفر بين الأنام مناقب فيها اشتهر وبحسن تدبيسر ورأي معتبر من بعد أن كانت كنار تستعر وحسامه يرمى الأعادي بالشرر (١)

كما مدح محمد بن سنان باشا بالأبيات الأتية:

فهو السنان بن السسنان بلا خفا أن جاء يوم السلم كان غمامة لكن شبل الأسد مثل أسودها عقمت نساء العالمين جميعها

وهو الكريم بن الكريم بلا مرا أو جاء يوم الحرب كان غضنفرا والشبل ليث إن أردت المخبرا عن أن يجئن بمثله بين العرى(٢)

وورد عند المؤرخ عيسى بن لطف الله أبيات في مدح الأمير محمد باشًا منها

ی ووفّی به من نعمة السوری کبری و البسه دین الهدی حللاً خسطرا و من مکرمات شرقت ارضانا قسرا در محمد باشا یقدم السمعد و النسطرا و قوماً و أسری الروح فینابما أسری (۲)

سل الدهر ما هداه للناس من بـشرى
وما نشرت أيامه من مـطارف
ما واصل الإسلام فيه من الهنا
من خبر وافا به عن مصمد
مليك تملكنا به كــل نـعمـــة

ومدح المؤرخ المطيب الزبيدي بهرام باشا بالعديد من القصائد منها.

هـ و المقـام الكـريم القـرم ملجأنـا ملاذنا حـسن الأخـلاق والـشيم

<sup>(&#</sup>x27;) عبد الصمد الموزعي : الأحسان . صــــ ١٣٨ .

<sup>(</sup>أ) عبد الصمد الموزعي: المصدر نفسه. صــ ١٠٨.

<sup>(</sup>٢) عيسى بن لطف الله : روح الروح . نشر / إبراهيم المقتفي، صــــ ٢٩٦، ٢٩٧.

الفارس البطال اللباث الهمام إذا إن جاد أغنى الملا أو ذاد يسوم وغسا وإن سرى فوق طــرف خلتــه أســداً شكراً له من جواد ما أمتطيى فخطا

وقوله في نحو ذلك

ملكت البيلاد يقهر وعرز وشردت من ظن أن قد ثوى وأشرق بالبشر وجمه الزمان ولما تويت تعرز أسمت ومهدت ما عات في سوحها

وخفضت من مال فيها لنشز معاقسل عسز ومسا عنسه تجسزي ومساس سرورا بعطف وهسز وذل المنساوي أسسى عسن تعسز ببيض رقاق وإحكام وجز (٢)

هل سمعتم بمئسل همذا القران

عمسرت فسي حسسابكم عمسران

رنا تصدعت الأشبال في الأجم

أفنى بسمر القنا من شاء مسن أمسم

من فوق صقر أتى الأعداء بالنقم

إلا وأسرع يقفوا إثر منهرم(١)

وأورد المؤرخ عبد الله بن داعر أبياناً شعرية تصف إعادة بناء مدينة عمران. نختار منها.

> أيهسا النساس والقبائسل طسرا كان يكفيكم العبادة لمسا عمروها في أربعين نهارا لسو عقلستم وعسرفتم بهدذا

فاق بنيانها علسى المباني لدخاتم في طاعة السلطان(٢)

ووردت عنده أبيات في مدح الوالي العثماني حسن باشا منها

أيد الله مربع الإيمان وأدام الفتوح والغسزو والنسصر ملا القطر عدله فهي أمن نسال بالسعد كلما يستهيه عمسر الأرض عدلسه فلهسذا خلید الله فخیره و عیلاه

وعسلا ركنه على الأركسان لـــوزير الخليفـــة العثمـــاني وأباد العددا بحد يماني بأخت صاص المهديمن المنان سره قد سری بکل مکان وحماه بحق آي المئاني (١٠)

<sup>(&#</sup>x27;) المطيب الزبيدي : بلوغ المرام . قــــ ١١.

<sup>(&</sup>lt;sup>۱</sup>) المصدر نفسه، قـــ۱۰ ،

 <sup>(</sup>¹) المصدر نفسه، جــ (۱ قــ ۱۲.

وورد عند صاحب كتاب التيجان أبيات شعرية تصف ما عم اليمن من رخاء في عهد رضوان باشا.

> وعمر السدور وشاد الأركان وصار كل ظالم في جسران فأعلنوا من حمدهم للرحمن

فعادت البلاد مئل البستان أما الرعايا حظهم في رجمان وضاء كل مسكن بالسكان<sup>(١)</sup>

إن القصائد الشعرية التي أنشأها الشعراء، ووردت في المصنفات التاريخية، تتضمن مواقف سياسية، وهذه المواقف ربما هي مواقف الشعراء أنفسهم تجاه هذه الأحداث، وعبروا عنها بهذه القصائد، أو قد تكون مواقف مملاة عليهم، عمل من خلالها أرباب السياسية على الإستفادة من هذا الفن وإقحامه في مجريات المصراع السياسي، بهدف التأثير في الرأي العام، لما للشعر من قوة تأثير كما أشرنا في بداية الفصل.

<sup>(</sup>¹) مؤرخ مجهول: التيجان الوافرة الثمن ، قسا.

#### الخاتمة

يتضح بعد استكمال فصول الدراسة أن الظروف التاريخية التي مرت بها منطقة المشرق العربي في النصف الأول من القرن العاشر الهجري/ السادس عشر الميلادي جعلت الدولة العثمانية تحتل مكانة سياسية مرموقة، وذلك بعد أن تحملت مسئولية حماية البحر الأحمر، والأماكن المقدسة في مكة والمدينسة، من الخطر البرتغالي. فقد تعامل العلماء وكثير من الحكام مع الدولة العثمانية على أنها دولة الخلافة الإسلامية، وخاطبوا سلاطينها بلقب الخليفة، أطلقوا عليها العديد من التسميات التي تدل على تلك المكانة.

وإن وصول العثمانيين إلى اليمن كان في إطار الخطة الجهادية التي تبنتها الدولة العثمانية لمواجهة ذلك الخطر، وأن القوى السياسية في اليمن بصفة عامة رحبت بذلك الوصول. وما وقع من صراع بين العثمانيين و أئمة الزيدية كان له ظروفه الخاصة، وذلك بعد أن توغل العثمانيون في مناطق حكم الإمام شرف الدين، لإسباب سياسية واقتصادية، وشكل توغلهم تهديداً لنفوذ الإمامة، وهو ما دفع الإمام شرف الدين وأبنائة ومن ثم آل القاسم إلى الدخول في صراع ضد الحكم العثماني أستمر قرابة قرن من الزمان.

ورأينا في فصول هذه الدراسة كيف مر هذا الصراع بمراحل مختلفة، وكيف عمل الطرفان على الخروج من المأزق الديني كونها مسلمان والحرب بينهم محرمة شرعاً، حيث تبنى الطرفان شعارات وخطابات ذات مضامين سياسية ودينة لمحاولة تبرير تلك الحروب، وإيجاد المصوغات الدينية التي تظهار مدى التزام كل طرف بأحكام الشريعة الإسلامية، وتنفيذه للإرادة الإلهية، وفي الوقت نفسه نفي صفة الإسلام عن خصمه، وإظهاره بمظهار المخالف لأحكام الشريعة، ليتسنى له إعالان حق الجهاد ضده.

هذا الوضع الجديد للصراع دفع طرفيه إلى العودة إلى الموروث المتباين في الفقه السياسي الإسلامي، ليتخذ منه هذا الطرف، أو ذاك قاعدة له في بناء خطابه السياسي.

فأتخذ أئمة الزيدية من موروث الفقه السياسي الزيدي، قاعدة لهم في بناء خطابهم السياسي، بما يحمله من ثوابت ومبادئ سواء ما يتعلق منها بأصول الدين، أو بشروط الإمامة، حيث أستثمروا بعض مبادئ ذلك الفكر، وصيروا منها ركائز أساسية في خطابهم الذي بنوا دعوتهم الدينية والسياسية عليه، بما يتوافق وظروف الصراع آنذاك. فكان مبدأ الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، أول تلك المبادئ التي أنطلقوا منها في صراعهم مع العثمانيين، وثاني تلك المنطلقات كان مبدأ اثبات أحقية آل البيت في الإمامة وتولي الحكم، وثالثها كان وجوب الخروج على العثمانيين، وجهادهم لأقامة العدل.

في حين تركز فكر وتوجه العثمانيين في محاور أو مبادئ أساسية تقوم على فكرة وجوب طاعة السلطان وعدم الخروج عليه، وأن الخروج يمثل بغي، وشق لعصى المسلمين، كما انه نوع من الفتنة التي يتوجب على صاحب الأمر محاربتها والقضاء عليها ، ونظروا إلى أن أعمال ائمة الزيدية العسكرية ضدهم هي نوع من الفتنة، وأن الأئمة عصاة بغاة فسدة يجب محاربتهم.

وانطلاقاً من هذه الوضعية الجديدة عمل كل طرف على إشراك القلم إلى جانب السيف، وذلك حين شجعوا العلماء وخاصة المؤرخين إلى الدخول في معمعة أحداث الصراع لما يملكونه من قدرات علمية يستطيعون من خلالها إعادة ضياغة الادعاءات السياسية بتعابير دينية، تضفي نوعاً من الشرعية على الأعمال السياسية والعسكرية لكل طرف وتنفي عن الطرف الأخر شرعية ما يقوم به، ترتب على ذلك ظهور فنتين من المؤرخين، فئة ساندت العثمانيين " مؤرخي السلطة" وأخرى ساندت أئمة الزيدية " مؤرخي المعارضة" ولعبت العوامل الأجتماعية، والمذهبية، وكذلك الظروف السياسية التي مرت بها مراحل الصراع دوراً كبيراً في تحير المؤرخين المؤرخين.

ولم يكن غريبا أن يشترك المؤرخون في أحداث الصراع السياسي والفكري، فهم يمثلون جزءاً رئيسياً من تركيبة التيارين المتصارعين، وكانوا بمثابة وسائل الإعسلام في وقتنا الراهن، خاصة وأن كثيراً منهم كانوا موظفين رسميين لمدى القوى المتصارعة، وكتبوا مصنفاتهم التاريخية إما بطلب منهم، أو نتيجة انسجام مواقفهم وتوجهاتهم السياسية والمذهبية والسلالية مع مضامين الخطابات السياسية التي تبنتها

تلك القوى، فحملت مؤلفاتهم التاريخية صفة رسمية، وكان إسهامهم في الصراع الفكري جزءاً من عملهم، وتلبية لتوجهات أطراف الصراع، حيث حملوا على عاتقهم مسئولية نشر الخطاب السياسي والفكري للطرف الذي انحازوا إليه في مؤلفاتهم التاريخية، وشنوا في الوقت نفسه حملة دعائية ضد خصومهم السياسيين.

وقد دون مؤرخو السلطة والمعارضة أحداث تلك المرحلة من وجهات نظر متباينة. وكانت مؤلفاتهم بمثابة وعاء أستوعب خطابات القوى المتصارعة، وتجسدت فيها صور الصراع ووسائله المختلفة، وتبلورت فيها أوراق اللعبة السياسية التي راهنت القوى المتصارعة عليها لتحقيق أهدافها السياسية.

ومن خلال تلك المؤلفات نجد أن الصراع حدث بين الطرفين، عندما عملت الدولة العثمانية على مد نفوذها وتوسيع ممتلكاتها في اليمن، في إطار التوجه العام الذي تبنته تجاه الأقاليم الإسلامية لأسباب سياسية واقتصادية، وشكل ذلك التوسع تهديداً لطموح أئمة الزيدية في اقامة الدولة الزيدية في اليمن. فأصطدمت مصالح الطرفين ودخلا في صراع سياسي وفكري، ووظفا فيه الوسائل المختلفة من أسانيد دينية، ومرويات، وأشعار بهدف ايجاد الشرعية الدينية لتلك الحروب السياسية وصبغها بالصبغة الدينية.

فقد عمل الطرفان على العودة إلى النصوص الدينية "القرآن لكريم"، الحديث النبوي، والموروث الفقهي، لانتقاء وتأويل ما يتوافق منها ــ من وجهة نظرهم ــ مع خطابهم السياسي الذي تبنوه، لإيجاد السند الديني لتدعيم واثبات شرعيتهم.

وسعوا من وراء ذلك إلى مخاطبة أهل العلم "النخب المثقفة" في المجتمع، التي يصعب إقناعها بشرعية هذا الطرف أو ذاك، وكسب تأييدها إلا بالدليل الشرعي من الكتاب والسنة.

وكانت الحكايات والقصص الغريبة التي لعبت قوى ما وراء الطبيعة أدوراً رئيسة فيها، من الوسائل التي أعتنت بها القوى المتصارعة، تجلى ذلك بما ورد منها في كتابات المؤرخين، فقد لجأت تلك القوى إلى توظيف هذه الوسيلة وشجعت الرواة للطريقة أو بأخرى لل على نشرها، كنوع من الحرب الدعائية لتعزيز موقفها السياسي. وسعت من وراء ذلك التوظيف إلى استغلال البعد الديني الذي أحيط بتلك

المرويات في إضفاء نوع من القداسة على شخصيات من نُسجت حولهم، وتأكيد وقوف المشيئة الإلهية إلى جانبهم. بهدف تأكيد شرعيته وكسب الأنصار إلى جانبه،

كما عمل الطرفان على توظيف الشعر في أحداث الصراع الذي دار بينهم لخدمة قضاياهم السياسية، فكانت القصائد الشعرية سواء التي نظمها المؤرخون بأنفسهم، أو نظمها غيرهم، وأورد ها المؤرخون في مؤلفاتهم، تمثل إحدى الوسائل الدعائية؛ التي روجت مضامين الخطاب السياسي للقوى المتصارعة بشقيها المؤيد للعثمانيين، أو لأئمة الزيدية. كما شكلت في الوقت نفسه نموذجاً للصراع الفكري الذي كان يدور بين النخب المثقفة، والتي سعوا من خلالها إلى نشر وترويج خطابات من انحازوا إليه. وشنوا من خلالها حملات دعائية على خصومهم السياسيين.

إن تدوين المؤرخين لتلك الوسائل في مؤلفاتهم التاريخية، وإن لم تكن أغلبها من صياغتهم وخيالهم ونظمهم، إلا أن اتفاق مضمونها مع توجهاتهم السياسية والفكرية هو ما دفعهم لنشرها، كما يحكي في الوقت نفسه قوة الصراع وأهمية تلك الوسائل في تجميع الأنصار، وانها أصبحت جزء من الأحداث الدائر حينها، ولولا أهميتها وقوة تاثيرها ما دونها المؤرخين.

وتجلت في كتابات المؤرخين درجة تفاوت ذلك التوظيف، إذ بدا واضحاً اعتماد أئمة الزيدية على توظيف كل الوسائل المتاحة حينها والمتمثلة في الدين والشعر والمرويات، وأن اعتمادهم على تلك الوسائل كان نتيجة للظروف السياسية التي كانوا يمرون بها، فقد شكلوا أو مثلوا قوة معارضة "ثائرة"ضد الحكم العثماني في اليمن، وهذه الحالة السياسية تتطلب منهم امتلاك خطاب سياسي قوي و مؤثر، يتمكنون من خلاله إقناع الناس بمشروعهم أو عملهم السياسي الذي يقومون به

في حين نجد أن الوضع السياسي للحكم العثماني في اليمن كان مختلف عسن وضع أئمة الزيدية، فقد مثل العثمانيون قوة شرعية في نظر الكثير، وامتلكت دولتهم آلة عسكرية قوية قادرة على تحقيق طموحهم السياسي وضرب مخالفيهم، لذلك لسم يركز العثمانيين وأنصارهم بشكل كبير على قضية توظيف الوسائل خاصة الدين، أو المرويات بهدف أقناع الناس بصدق توجهم أو بشرعية حروبهم لأنهم \_ كما يبدؤ \_ لم يكنوا بحاجة إلى ذلك، وإنما جاء توظيفهم لثلك الوسائل مرتكزاً على قضية رئيسة

تمثلت في وجوب طاعة ولمي الأمر، وعدم شرعية الحروب التـــي يخوضـــها المـــة الزيدية ضدهم.

انطلاقاً مما سبق يمكن الخروج بالتصور التالي.

عمد مؤرخو السلطة والمعارضة إلى إظهار إيجابيات من والوّهم بصفتهم أصحاب حق من وجهة نظرهم مد كما أبرزوا سلبيات خصومهم السياسيين وأقصوهم عن ذلك الحق أو الشرعية في الحكم. هذا التباين في موقف المؤرخين يبيّن أن ذلك الصراع لم يكن صراعاً بين حق وباطل، لأنه يصعب الحكم على أن كل الولاة العثمانيين هم من الفسدة، أو الظلمة، كما يصعب الحكم أيضاً على أن كل أئمة الزيدية هم أئمة عدل وحق والعكس صحيح، إلا أنه يمكن الحكم بأن ظروف وطبيعة الصراع كان لها خصوصياتها، ولكل طرف سلبياته وايجابيته.

كانت قضية الحكم وتولي السلطة جوهر الصراع ، وما دار من حروب بين الطرفين هي حروب سياسية في الأصل، وأن تاطيرها دينيا كان بهدف تبريرها ليس ألا. فقد عمل كل طرف على تأصيل ذلك الصراع فقهيا لأيجاد شرعية دينية تبرره، ومن اجل ايجاد تلك المبررات رجع كل طرف إلى الموروث الديني ليتخذ منه قاعدة لبناء خطاب سياسي يحقق من خلاله أغراضه السياسية.

لم يشكل الحكم العثماني لليمن بأي حال من الأحوال غزوا أو استعمار، وإنما مثّل نوعاً من بسط النفوذ والسيطرة، كما أن الحروب التي خاضها أئمة الزيدية ضد ذلك الحكم لم تأخذ أبعاداً وطنية أو قومية، بل كانت حروب سياسية غلب على طابعها التوجه الديني، فلم يُنظر إلى العثمانيين، على أنهم دخلاء أو غرباء، بل كانوا يُعدّون جزء من تركيبة المجتمع الإسلامي، ولم يرد في كتابات المؤرخين ما يسشير إلى أن وصول العثمانيين وحكمهم لليمن يُعدّ غزواً، بل وردت إشارات بيّنت أن حكم الدولة العثمانية لليمن يمثل امتداداً لحكم دولة الخلافة الإسلامية، وهذه النظرة لم ينكرها حتى أئمة الزيدية أنفسهم، تجلى ذلك بما ورد في مؤلفات مورخيهم من الرسائل التي خاطبت السلاطين بلقب الخليفة.

و نجد في الوقت ذاته أن كتابات المؤرخين سواء مؤرخي السلطة أو المعارضة لم تعتبر حروب أئمة الزيدية ضد العثمانيين بأنها حروب وطنية، أو قومية، بـــل وصفتها بأوصاف ذات مفاهيم دينية، فقد أكد مؤرخو المعارضة أن تلك الحرب جهاد يهدف إلى إقامة الحق ومحاربة الظلم، في حين أكد مؤرخو السلطة أن تلك الحرب ما هي إلا سعي للحصول على السلطة وأنها بغي وشق لعصى الطاعة، وخروج عن طاعة السلطان.

# دراسة وتحقيق مخطوطة

بلوغ المرام في تاريخ دولة مولانا بهرام

للمؤرخ/ محمد بن يحيى المطيب الزبيدي الحنفي

## ترجمة حياة المؤرخ المطيب

اتسمت الفترة التي عاش فيها مؤرخنا، بالصراعات السياسية والعسكرية، و ما نتج عنها من وقوع حالة صراع في الجوانب الفكرية والثقافية، حيث اشترك المؤرخون في ذلك الصراع من خلال تدوينهم الأحداثه، كل من وجهة نظره الخاصة.

ويُعد مؤرخنا المطيب أحد أولئك المؤرخون الذين عايشوا أحداث تلك الفترة، وتأثروا بها وأثروا فيها، فهو ممن أرخ لبعض مجريات تلك الأحداث (فترة حكم بهرام باشا ٩٧٨هـ ١٩٧٩هـ /١٥٧٠ ـ ١٥٧٥م)، وكان من أشد المؤرخين تحيزاً إلى جانب العثمانيين، وإن أغفلته كتب التراجم سواء منها اليمنية أو الإسلامية، فهذا لا ينفي عنه ما اشتهر به من العلم، خاصة علوم العربية والفقه، ولا يقلل من مكانته الاجتماعية، فقد حظي مؤرخنا بشهرة علمية كبيره في مدينة زبيد، فهو كما وصفه الرحالة الجابري(١) في كتابه (سفينة السفر)(١)، حين زار مدينة زبيد سنة ٩٩٦هـ / ٨٨٥م والتقي بمؤرخنا المطيب في مسجد الأشاعر بقوله "الشيخ الإمام سيبويه اليمن وبهجة الزمن شيخ العربية، ورافع علمها الخافق وناشرها، وجامع أدواتها المتفرقة وحاشرها جمال الدين محمد بن يحيى المطيب الحنفي، طيب الثه أنفاسه وحلا بثمار الفرايد غراسه، إمام برع في هذا الفن وأعرب عن مخابئه

<sup>(&#</sup>x27;) الجابري: هو أحمد بن محمد بن عبد الرحمن باجابر الحضرمي المشهور بالجابري، تربى في حجر والده الشيخ محمد و تعلم على يده، وعلى يد غيره من العلماء، رحل إلى الهند وأخذ العلم عن الشيخ عبدالقادر شيخ وغيره، كانت وفاتة ببلدة لاهور من الديار الهندية في ١٠ شوال ١٠٠١هــــ / ١١يوليــو١٥٩٢م. المحبى : خلاصة الأثر. جــ١، صـــ٢٩٢، ٢٧٢٠.

<sup>(\*)</sup> هو عنوان كتاب الجابري كما أسماه هو بقوله "قد جمعت في هذا السفر ما يستعمله المسافر سفيره ويتخذه سميره، وعن لي أن أسميه سفينة السفر"، ولم أجد أي عنوان لهذا الكتاب في صلابه أوراقسه الأولسي، سوى إشارة كتبت بخط حديث سمته " تراجم رحلة الجابري " ويبدو أن هذه الإشارة كانت بخط المرحوم عبد الرحمن الحضرمي، لذا فضلت استخدام الإسم الذي سماه مؤلفه به، مختلفاً في ذلك مع مالكه المرحوم الحضرمي ، الذي أستخدمه كمصدر أساسي في كتابه زبيد مساجدها ومدارسها، وكتابه جامع الأسساعرة باسم " تراجم الجابري". أحمد بن محمد الجابري : سفينة السفر، مخطوطة محفوظة بمكتبة الأستاذ عبد الرحمن الحضرمي، بزبيد، منها نسخة بمعية الباحث، ق ٢.

وأتقن، وقصده الطلاب من كل فج، فألف قلوبهم بالألفية وتصرف إذ صرف عنهم الأفعال المخفية، فكانت أوقات تدريسه للقلوب شافية ، ولكل قارئ ومستمع كافيسه [...] وصار ابن مالك<sup>(۱)</sup> مملوكاً لديه، وابن هشام<sup>(۱)</sup> كهشيم تنذروه الريساح، وابسن الخباز <sup>(۱)</sup> شغل بخبزه ونتوره، وابن الحاجب<sup>(۱)</sup> محتجباً بمرسلات ستوره" (۱۰).

شهد العلماء المعاصرين له بعلمه ومكانته في المجتمع، فقال عنه المورخ الجابري أيضا "وحضرت مراراً مجالس تدريسه فما رأيت أفصح من منطقه وترسله لقراءة في الإملاء للتفسير وغيره، مع اللهجة البارعة المعجمة، والألفاظ المطبعة له في حال الإملاء "، وقال أيضا "وكان باذلاً نفسه للإقراء، ولنفع المسلمين مسن الطلاب وحلقته مشحونة بالصغير والكبير والشريف والحقير، مع لطافة الأخلاق إفراغ في الأصل ]، والتقشف وطرح التكلف محيي اسمه ورسمه ولم يحب الظهور إفراغ في الأصل] اشتهر بظهور هذا الفن، وأنقاد له من بين الجمهور وكفاه شرفا أن صيته بلغ الأفاق، وانه بهذا الفن وتفرده بالعربية حصل له الاتفاق وله الاستدراك البديع وقوة العارضة، وجميع فضلاء زبيد الأن وكتابها، وفضلائها وأدبائها يحفوا في هذا الفن عليه، وهو شيخ ملقح، قل من قرأ عليه إلا ونجب (1). وقال عنه الإمام

<sup>(&#</sup>x27;) ابن مالك: محمد بن عبدا لله بن مالك الطائي الجيائي، أحد الأئمة في علوم العربية، ولد في جبان بالأندلس سنة ٢٠٠٠هـ / ١٢٠٣ م، له مصنفات عديدة أشهرها الألفية في النحو، و الكافية والشافية ولسه كتساب الضرب في معرفة لسان العرب وغيرها. توفى بدمشق سنة ٢٧٢ هـ / ٢٧٤م . الزركلي : الأعسلام. المجلد السادس ، صب ٢٣٣ .

<sup>(</sup>١) عبدا شه بن يوسف بن أحمد، المعروف بابن هشام ، من أئمة العربية، من تصانيفه مغني اللبيب عن كتسب الأعاريب، وعمدة الطالب في تحقيق تصريف ابن حاجب، شذور الذهب. كان مولده سنة ٧٠٨هـ /١٣٠٩م، ووفاته سنة ١٢٦٨هـ / ١٣٦٠ م. الزركلي : نفس المرجع . المجك الرابع ، صب ١٤٢٠.

<sup>(&</sup>lt;sup>7</sup>) أحمد بن الحسين بن أحمد الاربلي الموصلي أبو عبد الله شمس الدين بن الخباز، نحوي ضميرير لمه تصانيف منها، الغرة المخفية في شرح الدرة الألفية وتوجيه اللمع شرح كتاب اللمع لابن جني. كمان مولسده سمسنة ٧٣٥هـ / ١١٤٢م، ووفاته سنة ١١٤ هـ / ١٢١٧م الزركلي: نفس المرجع. المجلسد الأول، صمسمال

<sup>(\*)</sup> عثمان بن عمر بن أبي بكر أبو عمرو جمال الدين بن الحاجب، كردي الأصل ولد بمصر سنة ٧٠٠ هــــ/ ١٢٢٤م ، كان أبوه حاجباً فعرف به الله تصانيف منها الشافية في الصرف وجامع الأمهات في الفقه وغيرها. كانت وفاته سنة ٢١٦هــ / ٢٢٩م. الزركلي : نفس المرجع. المجلد الرابع ، صـــ ٢١١ -

<sup>(°)</sup> أحمد الجابري: سفينة السفر . ق ١٠٥ ـــ ١٠٦ .

<sup>(1)</sup> نفس المصدر. ق ١٠٦.

برهان الدين ابراهبم بن محمد جعمان "إن كان لـ ابن هشام وابن مالك ثالث فهو محمد بن يحيى المطبب"، وقال عنه العلامة محمد بن الصديق الخاص<sup>(۱)</sup>، "ما سمعنا بل ما رأينا مثل هذا الإنسان الذي انقاد له هذا الفن [يقصد اللغة العربية] ودخل تحت قيادته وبلغ فيه مراده"(۱).

شغل مؤرخنا منصب القضاء والإفتاء في زبيد على المدذهب الحنفسي و تولى التدريس في مدارسها كالمدرسة الفاتنية (<sup>٦)</sup> كما تولى إمامة جامع الأشاعرة والتدريس فيه إلى جانب التدريس في الجامع الكبير الظافري<sup>(٤)</sup>.

و تتلمذ على يد مؤرخنا مجموعة من علماء تهامة عامة، وزبيد خاصة و الدنين نالوا شهرة واسعة، منهم العلامة برهان الدين إبراهيم بن محمد جعمان ( $^{\circ}$ )، والعلامة حسين بن عبد الباقي الزاهر الزبيدي ( $^{(1)}$ )، والعلامة الطيب بن أحمد الناشري ( $^{(1)}$ ) والعلامة أبو بكر بن أبي قاسم بن أحمد الأهدل ( $^{(1)}$ ).

<sup>(&#</sup>x27;) محمد بن الصديق الخاص من أعيان مدينة زبيد ومفتيها على مذهب الإمام أبي حنيفة النعمان كان على على جانب عظيم من العلم ، وله مكانة عند الباشوات العثمانيين ، توفي سنة ١٠٥٤ هـ / ١٠٤٤م. محمد بان الطاهر البحر: تحفة الدهر في نسب الأشراف بني البحر ونسب من حققنا نسبه وسيرته من أهل العاصر. مخطوط محفوظة بمكتبة الدكتور حسن الأهدل، ق ٨٠. الطيب بافقيه : تاريخ الشحر . صــ٧٤٤.

<sup>(</sup>١٠٦ أحمد الجابري : سفينة السفر . ق ١٠٦ .

<sup>(&</sup>quot;)عبد الرحمن العضرمي: زبيد مساجدها ومدارسها العلمية في التاريخ صنعاء، المركز الفرنسمي للدراسات اليمنية ، ٢٠٠٠م، صــ ٦٣ .

<sup>(\*)</sup> أحمد الجابري : المصدر نفسه. ق ١٠٦ .

<sup>(°)</sup> برهان الدين إبراهيم بن محمد بن إبراهيم جعمان، أخذ العلم عن مؤرخنا المطيب وكان من أحد تلامذت، وأجازه في الأتنية و النحو وغيرها من العلوم، قال عنه صاحب تحفة الدهر " الإمام العلامة البحر الفهامسة [...] برهان الدين إبراهيم بن محمد جعمان، مفتي مدينة زبيد[...] كان على جانب كبير مسن نسشر العلسم والتدريس، وإكرام الدارسين والوافدين ، وكانت إليه رياسة مدينة زبيد مسموع الكلمة مقبول الشفاعة كانت وفاته ١٠٣٤هـ / ١٦٢٤م. أحمد الجابري: نفس المصدر. ق ٨٠٠ محمد البحر: المصدر نفسه. ق ٣٤٠ المحبى: خلاصة الأثر. جـ١، صــ ٣٩، عبد الرحمن الحضرمي: نفس المرجع . صــ ١٩٢٠

<sup>(^)</sup> حسين بن عبد الباقى الزاهر الزبيدي. تتلمذ على يد مؤرخنا المطيب في علوم الفقه، وهو من الأدباء السذين ذاع صيتهم في زبيد في الأدب والشعر ، أحمد الجابري: المصدر نفسه. ق ١٠٧ .

<sup>(&</sup>quot;) الطبيب بن أحمد الناشري : هو من علماء أل الناشري من تهامة، لم أعشر له على ترجمة.

<sup>(^)</sup> أبو بكر بن أبى القاسم بن أحمد الأهدل، من أشهر علماء نهامة، درس علم النحو على يد مؤرخنا المطيب، لمه العديد من المصنفات منها " النور الباسم في مناقب بني الأهدل، الأحساب العلية في الأنــساب الأهدليـــه، نفحة المندل بذكر بني الأهدل 'كانت وفاته سنة ١٠٣٤ هــ/١٦٢٤م. عبد الرحمن الحــضري: جامعــة=

وليس غريباً على مؤرخنا أن يحظى بتلك السمعة والشهرة العلمية، ويشهد له معاصروه بذلك، فهو سليل أسرة اشتهرت بالعلم، خاصة علم اللغة والفقه الحنفي.

حيث ورد ذكر العديد من فقهائها، وعلمائها في كـنب التاريخ والتـراجم، مـنهم العلامة علي بن عثمان المطيب الزبيدي الحنفي، الذي تـولى رئاسـة الحنفيـة بزبيد وعمل مدرساً للفقه الحنفي بالمدرسـة المنصورية السـفلى بزبيد (۱) وخلفه ابنه العلامة محمد بن علي الذي عمل مدرساً في المدرسة المحالبيـة حتـى وفاتـه سنـة ۷۰۹هـ/ ۱۰۰۱م (۲)، ومنهم القاضي عبد الرحمن بـن الـصديق المطيب الحنفي الذي تولـى القضاء بزبيد سنة ۹۱۲ هـ/۱۰۰۲م (۲)، وكذلك العلامة أبـو العباس أحمد شهاب الدين بن شيخ الإسلام محمد المطيب، الـذي درس الفقــه وعـلم القراءات في المـدرسـة الياقوتيـة، والسابقـية، والمحالبية، والوهـابية وتوفي سنة ۷۳۷هـ/۱۳۰، وأشتـهـر مـن آل المطـيب أيضاً الفقـيه علي وتوفي سنة ۷۳۷هـ/۱۳۰، وأشتـهـر مـن آل المطـيب أيضاً الفقـيه علي من مصطفى باشا النشار (۵).

إلا أن أكثر من اشتهر من آل المطيب هو العلامة أحمد بن محمد بن يحيى المطيب الحنفي الزبيدي ابن مؤرخنا، وصف المسؤرخ المحبي بقولسه انسه "سيبويه زمانه وإمام سائر الفنون والآداب في أوانه، كان فقيها آلست الفستوى في مذهبالإمام أبي حنيفة إليه، وأمده الله بالحفظ، فكان بحراً زاخراً في جميع الفنون، وخصوصاً علم النحو ومتعلقاته، مع التحقيق الوافي والتدقيق الوافر أخذ عن والده وغيره [...] وعلا صبته وأشتهر أمره، وكانت وفاته في ذي القعدة

تألاشاعرة. مخطوط محفوظة بالمكتبة المركزية بجامعة صنعاء، قد ٢٧٠، محمد البحر: تحفسة الدهر، ق ٣٤، الجابري : صفينة السفر، ق ٣٦.

<sup>(&#</sup>x27;) عبدالرحمن العضرمي : زبيد مساجدها ومدارسها. صد ٢٠٨٠

<sup>(&</sup>lt;sup>†</sup>) عبد الرحمن بن علي بن الديبع : الفضل المزيد على بغية المستفيد في أخبار زبيد ، تحقيق محمد عيسى صالحيه، الكويت، المجلس الوطني للثقافة والفنون والأدب ،ط اولى، ١٩٨٣م صد ١٦٠ بافقيه : تاريخ الشحر . صد ١٠ .

<sup>(&</sup>quot;) ابن الديبع : نفس المصدر. صــ ٢٠٥.

 <sup>(</sup>²) عبد الرحمن الحضرمي: نفس المرجع، صـ ٣٢٢.

سنة سبع وعشرين وألف بزبيد"(١). ومن مؤلفاته رسالة في النحو بعنوان "رسالة إعراب خصوص أقصى رتبة الوارد لفظها في دعاء الشيخ أبي حربة "(٢).

وكما أشرت سابقاً، من أن مؤرخنا لم يلق حظه من الترجمة والتعريف، فسلا يُعرف متى كانت وفاته على وجه الدقة، ولا توجد أي إشارات حول ذلك سوى مسا ذكره العلامة الحضرمي في كتابة (جامعة الأشاعرة) حيث حدد تاريخين مختلفين لوفاته بقوله "العلامة محمد بن يحيى المطيب المتوفى سنة ١٠٠٧هـ [٩٩٥م] وقيل سنة ١٠٠٧هـ [٩٩٥م] "(٢). ولا تُعرف المصدر التي أعتمد عليها الحضرمي في تحديده لهذه التواريخ .

اعتماداً على ما ذكره العلامة الحضرمي فإن التاريخ الأقرب إلى الدقة لوفاة المؤرخ المطيب هو عام ١٠٠٧هـ / ١٥٥٩م. لأن الفتوي على المذهب الحنفي في زبيد كانت من الوظائف التي شغلها المؤرخ، وانتقلت هذه الوظيفة إلى ابنه أحمد المتوفى سنة ١٠٢٧هـ / ١٦١٧م. فلو اعتبرنا أن وفاة المورخ كانت سنة المحدم / ١٦١٨م، فكيف تؤول وظيفة الفتوى إلى ابنه ومورخنا مازال على قيد الحياة. كما أن وفاة أحمد بن محمد المطيب وهو ابن المؤرخ كانت سنة ١٠٢٨ المحدم الطبيعي والمألوف \_ ليست قاعدة \_ أن تكون وفاة والده قبل هذا التاريخ، لوجود فارق زمنى بين الأب والابن.

لذلك فإن سنة ١٠٠٧هـ / ١٥٥٩م هي التاريخ الأكثر دقة الدذي ربما يكون مؤرخنا المطيب توفى فيه .

وإذا نظرنا إلى ما تركه مؤرخنا المطيب من مؤلفات، نجد أن له استدراكات، على بعض علماء اللغة العربية مثل الإمام أثير الدين أبي حيان (<sup>()</sup>، وابن هشام،

<sup>(</sup>١) محمد المحبي : خلاصة الأثر ، جدا ، صد ١٥ ، صد ٢٩٢.

 $<sup>(^{7})</sup>$  مجموع رقم (17) ، المكتبة الغربية بالجامع الكبير بصنعاء ، من ص(17-7)

<sup>(ً)</sup> عبد الرحمن الحضرمي : جامعة الأشاعرة . ق ٢٥٥

<sup>(\*)</sup> محمد المحبي : المصدر نفسه ، جـــ ، صــــ ٢٩٢، ٦٥ .

<sup>(°)</sup> محمد بن يوسف بن على أبي حيان الغرناطي الأندلسي أثير الدين أبو حيان ، من كبار العلماء بالعربية والتفسير والحديث والتفسير والتراجم ، ولد في غرناطة سنة ١٤٥هـ / ٢٥٦م ، اشتيرت تصانيفه في حياته منها " البحر المحيط ،طبقات نحاة الأندلس " . الزركلي : الأعلام . المجلد السابع ، صــــ ١٥٢.

وابن مالك (١). إلا أن كتابه الذي بين أيدينا "بلوغ المرام في تساريخ دولسة مو لانسا بهرام" الذي دوّن فيه سيرة الوالي العثماني بهرام باشا في اليمن، يُعد أشهر مؤلفاته، بل به كانت شهرة مؤرخنا، لما رصده من أخبار تلك الحملة بتفاصيلها الدقيقة.

## أسباب اختيار المخطوطة:

جاء اختيار الباحث لمخطوطة "بلوغ المرام في تاريخ دولة مولانا بهرام" لتكون محلاً للدراسة والتحقيق في القسم الثاني من هذا البحث الإسباب عدة منها:

— أن هذه المخطوطة تمثل نموذجاً للمؤلفات التاريخية التي عاصر مؤلفوها أحداث الصراع السياسي بين الأئمة والعثمانيين، ودوّن فيها اخبار تلك المرحلة باسلوبه الخاص.

\_ أنها تمثل موقف ووجهة نظر شريحة من المفكرين والمثقفين اليمنيين (في تلك الفترة) في الحكم العثماني لليمن، والتي لا يمكن \_ بأي حال \_ تجاهلها، وتؤكد في الوقت نفسه بأنه مثلما كان للعثمانيين أعداء في اليمن، فقد كان لهم حلفاء ومؤيدون أيضاً.

\_ تعد من المخطوطات اليمنية النادرة، التي يصعب على الباحثين \_ داخل اليمن \_ الأطلاع عليها، كونها نسخة وحيدة موجودة خارج اليمن، كما أن مؤلفها احد المؤرخين اليمنيين الذين انحازوا إلى جانب الحكم العثماني، ولم يلقو حظهم من التعريف في كتب التراجم .

أن هذا النوع من المخطوطات لم يلق حظه من الدراسة والنشر من قبل الباحثين،
 مقارنة بثلك المخطوطات التي انحازت إلى جانب الأئمة الزيديين في صيراعهم
 مع العثمانيين.

\_ بالإضافة إلى كل ما سبق، فإن اختياري لها جاء من باب الإسهام في نسشر النراث، خاصة تراث تهامة الذي ما يزال الكثير منه حبيس المكتبات.

## منهج المؤرخ:

إذا ما انتقلنا إلى منهج مؤرخنا وأسلوبه، فنجده امتدادا لكتابات المدرسة الإسلامية في كتابة التاريخ ، حيث حرص المؤلف على ذكر الغرض من تأليف

<sup>(</sup>١) أحمد الجابري : سفينة السفر. ق١٠٦

للكتاب بقوله "ألف هذا الكتاب خدمة للحضرة الشريفة والمكارم العلية المنيفة من خصها الله تعالى بالرياسة الأنسية بالإستحقاق، والنفس القدسية الحاوية لمحاسن الأخلاق"(١). ولذكر بعض أيامها في اليمن في عهد بهرام باشا "جمعت فيه بعض تاريخ بعض أيام الدولة العثمانية باليمن المعمور، وما وقع في تلك الأيام من الفتح المشهور، المنصورة بنيابة مولانا [...] بهرام باشا"(١)، وبين كيفية تقسيمه لكتابه إلى أبواب بقوله " ورتبته على مقدمة وتتمة تلي ستة أبواب"(١) مضمنا أحداث كل سنة في باب.

إلى جانب تقسيم المؤلف كتابه إلى أبواب فقد قسسم تلك الأبواب إلى فسصول عدا الباب الثالث - ولم يتبع أسلوباً موحداً في ذلك، فنجد أن الباب الأول أشتمل على أربعة فصول، والباب الثاني على ستة فصول، والباب الثالث لم يسشتمل على أي فصل، والباب الرابع على خمسة فصول، والباب الخامس على خمسة فصول، والباب الخامس على خمسة فصول، والباب السابع على عشرة فصول فصول، والباب السابع على عشرة فصول أيضاً، ويبدو أن المؤلف قد ركن في تقسيمه على غزارة الأحداث، فنلاحظ أن السنوات الأخيرة من حكم بهرام باشا قد كثرت بها الأحداث الجسام، فأكثر المؤلف من فصول أبوابها ، بهدف إعطاء كل حدث ما يستحقه من الدكر، حيث أفرد للحدث الواحد فصلاً قائماً بذاته في بعض الأحيان في حين أن بعض السنوات لم يحدث بها ما يستحق الذكر فجاءت أبوابها خالية من الفصول كما في الباب الثالث أحداث سنة ٩٧٩هـ/١٥٧١م.

والتزم المؤرخ بطريقة الإسناد والتوثيق في نقله للمعلومات من الكتب السابقة بذكر عناوينها وأسماء ومؤلفيها على سبيل المثال - "ومن ذلك ما ذكره العلامة الحافظ شهاب الدين احمد بن حجر العسقلاني في فتح الباري شرح صحيح البخاري"(<sup>1)</sup>، كما رتب أحداث كتابه بطريقة الحوليات، فقد دون أحداث ست سنوات، وهي فترة حكم بهرام باشا، ونتيجة لإتباع المؤلف لطريقة الحوليات، فقد وقصع فصي

<sup>(1)</sup> وردب هذه العبارة على غلاف المخطوطة. أنظر والورقة الأولى من المخطوطة.

<sup>(&#</sup>x27;) النص : ق ١

<sup>(&</sup>quot;) النص : ق ١ ــ ٢

<sup>(</sup>¹) النص : ق ٢

مشكلة تقسيم الأحداث التاريخية. فعلى سبيل المثال لا الحصر، فقد أورد في الباب الثاني في حوادث سنة ٩٧٨هـ / ١٥٧٠م، أن بهرام باشا جهز حملة عسكرية في ١٥ رمضان من نفس السنة ، بقيادة مصطفى آغا بقصد الاستيلاء على حصون بلاد ريمة، ودنوة، وبلاد الجمعة، والسلفية وغيرها، و ذكر أنه تسم حصار هذه الحصون لمدة سنة وشهر وسبعة عشر يوماً، وأن الله فتح لهم تلك الحصون (١)، شم انتقل بعد ذلك لسرد بقية أحداث تلك السنة، وفي الباب الثالث في حوادث سينة الاستيلاء عليها، وما آلت إليه تلك البلاد، وتعامل بهرام باشا مع أهلها (١).

إلا أن ما ذكرناه سابقاً من اتباع المؤلف لطريقة الحوليات، ووقوعه في مـشكلة تقسيم الأحداث لا ينقص من القيمة التاريخية للكتاب، فهو أشبه ما يكون بالتقارير "السنوية التي تهتم حكومات الولايات بإصدار ها، للإعلان عن أعمـالها ومنجزاتها "(").

وأستخدم المؤلف منهج الضبط و التوقيت في سرده للوقائع التاريخية، فبدأ بدخر أحداث كل سنة من سنوات حكم بهرام بحوادث شهر محرم على النحو الأتي "الباب الثاني في ذكر ما أشتمل عليه سنة ثمان وسبعين، من الفتوحات وغيرها، لما كان في غرة محرم الحرام من السنة المذكورة "(ئ)، ثم يذكر ما وقع في بقية أشهر السنة مشيراً إلى السنة بقوله "من السنة المذكورة " أو مشيراً إلى السنة بلفظة (منها) للدلالة على أن تلك الأحداث هي في السنة نفسها، وكثيراً ما كان المؤلف يحرص على ذكر تاريخ اليوم الذي وقعت فيه الأحداث، بل أنه في أحيان كثيرة كان يحدد وقت وقوع الحدث بقوله "ثم نقل أعزه الله تعالى ركابه السعيد [٠٠٠] إلى محروس مدينة زبيد فدخلها نهار الخميس تاسع الشهر المذكور منها"(٥) وكذلك بقوله "وفي

<sup>(`)</sup> النص : ق ١٩

<sup>(</sup>١) النص : ق ٢١

 $<sup>^{\</sup>circ}$ ) سيد سالم : المؤرخون اليمنيون ، ص $^{\circ}$ 

 <sup>(</sup>¹) النص : ق ۹ .

<sup>(&</sup>quot;) النص : ق ؛

السابع عشر من شهر ربيع الأخر منها توجه مولانا [٠٠٠] إلى حصار مأخوذ حب ، فطلع بعدان نهار الخميس (١) .

كما كان مؤرخنا متحيزاً للجانب العثماني، فكتابه هذا قد وضعه أصلاً لذكر بعض أيام الدولة العثمانية في اليمن، وظهر ذلك جلياً بإضافة ألقاب التعظيم والتفخيم، والأدعية عند ذكر أسماء السلاطين من آل عثمان أو ولاتهم، في حين نعت الزيدية وأمرائها بنعوت الإلحاد والتكفير، ووصف العديد من أفعال بهرام بأنها بتأييد إلهي، وجعل له الكثير من الكرامات وغير ذلك.

اتبع مؤرخنا المطيب المنهج الإسلامي في الاستسهادات خاصية الأحاديث النبوية، وبرز ذلك في الباب الأول في ذكر فضل الروم، فأورد العديد من الأحاديث الدالة على فضلهم ، أما الاستشهاد بالشعر فلم يستشهد بأشعار من سبقه ويبدو أن كل الأشعار التي وردت في كتابه هي من قرضه أو من نظم أحد أعوان بهرام بأشا. لأنها تحاكي نفس الفترة التاريخية، ونلظمت لمدح بهرام باشا، والإشادة بمنجزاته وانتصاراته وأعماله و غير ذلك.

ومن الملاحظ أن المؤلف لم يستشهد بأي آية قرآنية في كتابه، وهو ما لم يكن مألوفاً لدى مؤرخي تلك الفترة ·

أما أسلوب المخطوطة فقد جاء مبسطاً اعتمد فيه مؤرخنا على السجع، فأكثر من إدخال الألفاظ التي ليس لها مدلول أو معنى يخدم السياق التساريخي للأحداث بقدر ما تخدم الناحية البلاغية لغرض التناسق السجعي للنص

أما لغة المخطوطة فهي عربية فصحى، ولم يرد فيها إلا القليل من الألفاظ العامية سواء من حيث المعنى أو طريقة رسمها.

## البحث عن نسخ المخطوطة:

بعد أن وقع اختياري لمخطوطة "بلوغ المرام في تاريخ دولة مولانا بهرام" المؤرخ محمد بن يحيى المطيب الزبيدي، لتكون الجزء الثاني من هذه الدراسة، بادرت بالبحث عن أماكن نسخ المخطوطة في كتب مصادر التراث، و فهارس

<sup>(</sup>¹) النص :ق ۱۳

المخطوطات اليمنية، فبحثت في فهارس المكتبة الغربية في الجامع الكبير بـصنعاء، وفهارس دار المخطوطات اليمنية، فلم أجد أي ذكر لهذه المخطوطة كما بحثت فـي كتاب "مصادر التراث اليمني في المتحف البريطاني " للدكتور حـسين العمـري، وكتاب "مصادر التراث في المكتبات في اليمن" للأستاذ عبدالسلام الوجيه، وكتاب "المخطوطات اليمنية في مكتبة علي أميري " للدكتور محمد عيسى صالحيه، فلـم أجد ذكر للمخطوطـة في كل كتب مصـادر التراث سابقة الذكر.

في حين ورد ذكرها في كتاب "مصادر تاريخ اليمن في العصر الإسلمي" للأستاذ أيمن فؤاد سيد (١) ، وفي كتاب "الأدبيات اليمنية في المكتبات والمراكز الثقافية العالمية" لم كارل بروكلمان (١) ، وفي كتاب " المؤرخون اليمنيون في العهد العثماني الأول " للدكتور سيد مصطفى سالم (١) ، وكتاب " مصادر الفكر العربي الإسلامي في اليمن " للأستاذ عبد الله محمد الحبشي (١) ، وأجمعت كل هذه المصادر والمراجع، على ذكر نسخة وحيدة للمخطوطة وهي النسخة الموجودة في المكتبة الوطنية بباريس، وصورتها الموجودة في الخزانة التيمورية بدار الكتب في القاهرة (٥).

لذلك فقد اعتمدت على هذه النسخة الوحيدة واعتبرتها هي النسخة الأم، وحسصلت على صورة المخطوطة من الخزانة التيمورية بدار الكتب بالقاهرة، وهي صورة منسوخة من ميكروفيلم للنسخة الأصلية.

<sup>(</sup>۱) أيمسن فواد سيد: مصادر تاريخ اليمن في العصر الإسلامي. القاهرة، المعهد الفرنسي للآثار الشرقية . ١٩٧٤م، صد ٢١٢- ٢١٣. ذكر الإستاذ نجيب عقيقي في كتابه المستشرقون أن مخطوطة بلوغ المرام في تاريخ دولة مولانا بهرام قد نشرت في فرنسا سنة ١٨٤٣م بعناية. Quatremere أيمن سيد : المرجع السابق . صد ٢١٣.

 <sup>(\*)</sup> كارل بروكلمان : الأدبيات اليمنية في المكتبات والمراكز النقافية العالمية . تحقيق : صالح بن الشيخ أبوبكر ، صنعاء ، مركز الدراسات والبحوث اليمني طـــ أولى ، ١٩٨٥م ، صـــ ١٩٨٠.

<sup>(</sup>²) عبد الله محمد الحبشي : مصادر الفكر العربي الإسلامي في اليمن، أبو ظبي، المجمع الثقافي ، ٢٠٠٤م، صـــ٨٠٠ .

### وصف المخطوطة:

#### الوصف الشكلى: \_

بحكم أن المخطوطة المتوفرة لدينا نادرة ووحيدة، فهي ستكون بمثابة النسخة الأم، و المخطوطة من الحجم الصغير ٢٣،٥ ١٧٠٥سم، وعدد أوراقها تسع وخمسون ورقة، وعدد الأسطر متساوي تقريباً في الصفحات بمتوسط ثلااثة عسس سطراً في كل صفحة. عدا الصفحة الأولى و الأخيرة، وقد جاءت الورقة الأولى مليئة بالكتابات الشعرية، والأحاجي النحوية بأسلوب شعري ، وليس لها أي علاقمة بموضوع المخطوطة، كما لم تشر من قريب أو بعيد إلى صاحب المخطوطة، أو إلى تمليكات لها، وهذه الأشعار جاءت من أعلى الصفحة إلى أسفلها.

## على النحو الأتي.

للجنابي رحمه الله تعالى<sup>(١)</sup>

ملكنا فكان العفو منا سجية وحللتم قتل الأسارى وطالما وحسبكم هذا التفاوت بيننا لبعضهم رحمه الله

لو كان للشمس ضوء غرته مهدب ما رأيت طلعته أريني جواداً مات[...](٢) لعلني لابن الصيرفي(٢) في شيخه

سلّم على شيخ النحاة وقمل لمه

فلما ملكتم سال بالدم أبطر غدونا عن الأسرا نعفوا ونصفح وكل إناء بالذي فيه ينضر

> لم يغتمض طرفها من الظللِ إلا رأيت الأنام في دجلِ أرى ما ترين أو بخيلاً مخلد

عند سؤال من يجبه يعظم

<sup>(&#</sup>x27;) الأبيات السابقة ليست للجنابي، وأنماهي للشاعر أبو الفوارس سعد بن محمد بن ســعد بــن صــغي الــدين المعروف بحيص بيص والمتوفى سنة ٧٤ هــ ١١٧٨م. صلاح الدين خليل بن أبيك الصفدي : الــوافي بالوفيات. بيروت، دار صادر، ١٩٩١م، جــ ١٥، صــ ١٦٥، ١٦٨. والجنابي المذكور غير معروفاً لان هناك أكثر من شاعر يحمل هذا اللقب.

<sup>(\*)</sup> الكلمة غير واضحة في الأصل

<sup>( ٔ)</sup> هناك أكثر من شخص حمل لقي الصدير في من علماء النجو، ولم أتمكن من التعرف على صاحب هذه الأبيات.

أنا إن سكت فأننى أنا جازم قل في الجواب بأن إن في شرطها وإذا الجــزم الشرط أن شرطيـــة علوم النحو جزماً في ارتفاع وبدر الدين هذا مساعد فإن ترد الأدلمة واضحات

وإذا جزمت فإننى لم أجزم جزمت ومعنساها النردد فاعلم وقمعت فإن جوابها لم يجررم على المطلوب فأرجع للشواهد

#### وليسه

علوم النحو أضحت في أرتفاع بدا جزم المعاند والمساعد [...] <sup>(۱)</sup> قد نصب الشواهد على خفسض العدول ونكر حال

وفى الورقة الثانية ذكر أسم المؤلف بداخل شكل هندسى دائري كتب بداخله الأتى "ألف هذا الكتاب خدمة للحضرة الشريفة، والمكارم العسالية المنيفة،من خصها الله تعالى بالرياسة والإنسية بالاستحقاق، والنفس القدسية الحاويسة لمحاسن الأخلاق ، العبد الفقير الحقير المعترف بالقصور والتقصير، محمد بن يحيى المطيب الحنفي الزبيدي، خادم العلم الشريف غفر الله له ولوالديه، ولجميع المسلمين آمين".

في حين ورد أسم المخطوطة في الورقة الثالثة في أعلى الصفحة اليمني، بداخل إطار مربع الشكل على النحو الأتى "بلوغ المرام في تاريخ دولة مولانا بهرام"، فقد كانت هذه الصفحة هي أول صفحات متن المخطوطة، أما المصفحة الأخيرة من المخطوطة، فليس بها أي إشارة إلى أسم الناسخ أو تاريخ النسخ، فقد حتم المؤلف كتابه بقوله "وفي اليوم الثاني عشر من الشهر المذكور، توجه بالسلامة إلى مكسة المشرفة من طريق البر، صحبته أمير اللواء الشريف محمود بك عين أمراء مصر، يسر الله طريقه على أحسن حال، وسهل عليه ما يرجو من صلاح الأحوال، وجمعه بكافة أهله، وفتح عليه ما يطلبه من كريم فضله "(٢).

انتهى نص المخطوطة بهذا الشكل، ويبدو أن المخطوطة نسسخت بخط المؤلسف نفسه، لعدم ذكر أسم الناسخ .

<sup>(&</sup>lt;sup>'</sup>) غير واضحة في الأصل .

<sup>(&#</sup>x27;) النص : قــ ٥٧

وأهتم ناسخ المخطوطة بالإعجام، ووضع علامات تشير إلى ذلك، فوضع نقطة أسفل حرف الدال لتمييزه عن حرف الذال، ووضع حرف حاء صعير أسفل حرف الحاء في الكلمة لتمييزه عن حرفي الجيم والخاء.

كما كتب بعض الكلمات باللهجة اليمنية العامية مثل (يقرونها) / (يقرؤونها) وكلمة (قريت) / (قرأت)، وكلمة (فقراهم) / (فقرائهم).

في حين نجده يجمع بين الطريقة العامية، والعربية في كتابة بعض الكلمات مثل (قبائيل، طوائيف، البشائير)، فقد كتب الهمزة المكسورة على حرف الياء في تلك الكلمات، كما أعتمد على كتابة بعض الكلمات على الرسم القرآني لها مثل (صلوة، زكوة أسحق، ثلثة، وغيرها)، أما كتابة الهمزات فلم يكن الناسخ دقيقاً في كتابته لها، فنجده يكتب كلمة (بالطف) بمعنى (بالطف)، وأحياناً كان يكتب الألف المقصور الفا ممدود مثل أسرا بمعنى (أسرى) والمسما بمعنى (المسمى)، وكان الناسخ بضع الكلمات التي سقطت سهواً أثناء النسخ، أعلى السطر في المكان المذي كان من المفترض أن توضع فيه، ويكتب جوارها لفظة (صح) دليل على أن مكانها الصحيح هنا، كما كان يكرر بعض الكلمات دون أن يعالج ذلك التكرار، وقد أهنتم الناسخ بالشكل الجمالي للمخطوطة، فرسم أطاراً للصفحات كتب بداخله متن المخطوطة، وواضح أن رسم الإطار قد تم قبل كتابة المتن، حيث أضطر الناسخ أحياناً إلى كتابة بعض الكلمات خارج الإطار، وأحياناً يعمل على ضغط الكلمات وتصغيرها في السطر، حتى لا تخرج عن أطار الصفحة.

وفيما يخص ترقيم الصفحات، فقد أتبع الناسخ الأسلوب المتعارف عليه في عصره، وهو كتابة أول كلمة من الصفحة اللاحقة في أسفل الصفحة التي تسبقها.

#### وصف المضمون

روعيت النواحي الجمالية فيها والفنية ، فخطها واضح وجميل، ومكتوب بعناية فائقة ، وقلت فيها الأخطاء النحوية والإملائية، كما وضع الناسخ فواصل بين الجمل عبارة عن نقاط سوداء، وفي الشعر فصل بين شطري البيت الواحد بنقاط سوداء أيضاً ، وأستخدم الناسخ ألوان مختلفة \_ إذ لم تك تظهر بعض الكلمات بشكل واضح خاصة أسماء السلاطين وأسم بهرام باشا \_ وعمد الناسخ إلى كتابة لفظة "وفي"

بحجم كبير للدلالة على بداية يوم جديد، أو شهر جديد، وهو أسلوب فيه نوعاً من شد الانتباه. وكما ذكرنا سابقاً فقد أتبع المؤلف منهج الحوليات في كتابه هذا ، فقسمه إلى سبعة أبواب، ولم يضع عنوان لكل باب بل أقتصر على تحديد السنوات فكل باب بل أقتصر على تحديد السنوات فكل باب الأول – وبالرغم من حرص المؤلف على الإكثار من الحواشي خارج نص المتن، إلا أنها كانت بمثابة عناوين جانبية النص، فهي – إلى حد كبير – تلخيص أو اختصار للنص، فقد أختزل المؤلف في تلك الحواشي أبرز رقم ٣) أخبار فضل الروم والأحاديث الدالة على ذلك، وكتب حاشية لتلك الصفحة نصها " فضل الروم المزيد ودوام ملكهم السعيد "، وأحيانا كان يكتب المؤلف أكثر من حاشية للصفحة الواحدة ، إذا كانت أحداث تلك الصفحة كثيرة ومهمة، فعلى سبيل المثال أورد المؤلف في الورقة (رقم ٩٤) أخبار وصول مصطفى باشا ثم موته و أخبار أخرى ، وكتب حاشيتين نص الأولى "وصول الخبر بنرول مصطفى باشا بندر البقعة المعمور"، ونص الثانية "وصول الخبر بوفاة مصطفى باشا وما جرى بعد ذلك "،

## منهج التحقيق والنشر:

لقد عمل الباحث قدر المستطاع على أن يلتزم بالمنهج العلمي عند التحقيق، فحرص عند النسخ على ضبط نص المخطوطة، وتوثيقه لإيصاله بقدر المستطاع للى الصورة التي أرادها المؤلف، دون إحداث تغيير أو تبديل، إلا بما اقتضته الضرورة. وعلى سبيل المثال ، قد أضاف الهمزات إلى الكلمات التي تركها الناسخ بدون همزات مثل أمرآ (أمراء) ، صئلحآ (صئلحاء) ، المساء) وهكذا.

وقام الباحث بالتصحيح اللغوي لبعضا الكلمات ، مثل أسرا (أسرى)، المسما (المسمى)، وهكذا ، وحرص أيضاً على وضع النقاط على التاء المربوطة وعلى غيرها من حروف الكلمات غير المنقوطة، وهي حالات قليلة، وتصحيح بعسض الكلمات مثل سورة بمعنى (صورة)، أما الكلمات التي رسمها الناسخ بهمزة مكسورة وياء، مثل (قبائيل، طوائيف، كتائيب) فقد أثبتها بالطريقة الصحيحة في اللغة العربية بالهمزة (قبائل، طوائف، كتائب) .

وبالنسبة للكلمات التي كتبت بالرسم القرآني، فقد أثبتها بالطريقة الصحيحة مثل (صلاة، زكاة، أسحاق، ثلاثة) وغيرها، وفيما يخص الحواشي التي هي جزاء من النص - تحتوي المخطوطة على حالة واحدة فقط - فقد وضعها في مكانها الصحيح، وكذلك الحال بالنسبة للكلمات التي كُتبت أعلى السطور في نص المنن، فقد أثبتها في مكانها الصحيح، وقد أثبت تلك التصحيحات اللغوية، والإملائية، والفنية في متن المخطوطة دون الإشارة إلى ذلك في الهامش .

أما الكلمات التي رسمها الناسخ بالطريقة العامية، مثل قريت بمعنى (قرأت)، بقاه بمعنى (بقائه) ، فقد تركها الباحث في أصل المخطوطة، مع الإشارة إليها في الهامش، وفيما يخص الكلمات العربية غير المتداولة، واليمنية العامية مثل (البازجية، (ربعة، ختم، عطيف)، وكذلك الكلمات والألقاب العسكرية العثمانية مثل (البازجية، الخنكارية، الجندكارية، أغا، اللوند، وغيرها)، والتي وردت في المخطوطة بزخم كبير، فقد حرص الباحث على توضيح معانيها في الهامش، واستعان في ذلك بأستخدام المعاجم العربية، واليمنية، العثمانية مثل (لسان العرب)، له ابن منظور، و (معجم الألفاظ اليمنية)، له مطهرا لأرياني و (المعجم الموسوعي للمصطلحات العثمانية التاريخية) له سهيل صابان، وغيرها من المعاجم، وفيما يخص أسماء الشخصيات التي وردت في النص، فقد تمت الترجمة لعدد كبير منها وضبطها في الهامش، واعتمد الباحث على أمهات كتب التراجم الخاصة بتلك الفترة مثل (خلاصة الأثر) للمحبي، و (البدر الطائع) للشوكاني، و (نشر العرف) لزبارة و (النور االسافر) للعيدوس وغيرها.

ومما يلفت الانتباه هنا أن المؤرخ قد أورد أسماء الكثير من أسماء الباشوات والقادة، و أمراء الطوائف العثمانية، وشخصيات اجتماعية يمنية، أكثرها لم يكن لمه من الشهرة والتميز، ليدرج ضمن كتب التراجم المعروفة، الأمر الذي أستدعى القيام بأعداد تراجم لبعض الشخصيات، من واقع كتب التاريخ التي اهتمت بذكر تراجمهم مثل كتاب (البرق اليماني) للنهرواي، و (الفتح العثماني) لمسيد سالم، أو بالاعتماد على المخطوطة نفسها في إعداد تراجم بسيطة للشخصيات الأخسري، ووضحت ذلك في الهامش.

أما أسماء المواضع مثل القرى والعزل والمدن، والحصون والقسلاع والوديان والقيعان والجبال، والتي أوردها المؤلف، وهي كثيرة بحكم أن معظم أحداث المخطوطة أحداثا عسكرية، فقد حرص الباحث على توضيح المواقع الجغرافية لتلك المناطق معتمدا على الكتب، والمعاجم المعروفة مثل (صفة جزيرة العرب) للهمداني (مجموع بلدان اليمن وقبائلها) لـ محمد الحجري، (معجم البلدان والقبائل اليمنية) لـ ابراهيم المقحفي، وبعض المواقع تُركت دون تعريف نظراً لعدم العشور على تعريف لها في تلك المصادر، وربما يرجع ذلك إلى تغيير في أسماء المناطق أو اندثارها بعامل مرور السنين وغير ذلك.

ومن المميز للمخطوطة أن معظم الأحاديث التي أستشهد بها المؤرخ، قد وردت في الباب الأول وكما ذكرنا سابقاً. وقد قام الباحث بتخريج تلك الأحاديث من كتب الصحاح، وثبت كل ذلك في الهامش.

ومن المألوف أن يستخدم المؤرخ التاريخ الهجري لتحديد زمن الوقائع، طول أحداث المخطوطة، وذلك نتيجة للثقافة والمنهج الإسلامي السائد أنذاك في كتابية التاريخ ، ولذا فقد عمد الباحث إلى إثبات ما يقابلها بالميلادي في الهامش .

وقام الباحث بتقسيم النص إلى فقرات، واستخدم علامات الترقيم (النقطية، الفاصلة، علامات الاستفهام، والتعجب، وغيرها)، مما يسهل عملية قراءة النص واستيعابه، واستخدم الأقواس المختلفة لتمييز بعض النصوص، حيث وضع القوسين ( ) للإشارة إلى الأحاديث النبوية، و القوسين المعقوفين [.....] مع خمس نقاط للدلالة على أن الكلمة غير واضحة من الأصل، وبالنسبة للفراغات الموجودة في الأصل، فقد وضع عبارة (فراغ في الأصل) بين القوسين للدلالة على ذلك. ووضع علامة التنصيص " " للدلالة على الاقتباسات. كما وضعت حرف [ق ...] مع رقص ورقة المخطوطة بين معقوفين للدلالة على بداية كل ورقة من ورقات نصص المخطوطة.

ويهذا أرجو أن أكون قد وفقت بعملي المتواضع هذا بما ينال رضى أساتذتي الإجلاء.

#### أهمية المخطوطة:

تناولت مخطوطة "بلوغ المرام في تاريخ دولة مولانا بهرام" فترة مهمة من تاريخ اليمن في القرن العاشر الهجري – السادس عشر الميلادي – فقد شهدت اليمن فيه أحداثاً سياسية كبيرة، كانت بمثابة نقاط تحول في تاريخه، ففي النصف الأول منه انضوت اليمن تحت حكم الدولة العثمانية، وأصبحت إحدى ولاياتها، وما ترتب على ذلك من اندلاع الصراع السياسي، والعسكري بين العثمانيين والأئمة الزيدية، حيث استمر الصراع إلى أن تم إخراج العثمانيين من اليمن للمرة الأولى سنة حيث استمر الصراع إلى أن تم إخراج العثمانيين من اليمن للمرة الأولى سنة (١٠٤٥هـ/ ١٦٣٥م).

ولم يقتصر الصراع على الجوانب السياسية والعسكرية فحسب، بل " وقع صدام أخر في النواحي الفكرية والثقافية ، إذ كان من طبيعي أن يشترك القام في المعركة القائمة حينذاك "، فانفردت مرحلة الحكم العثماني الأول لليمن بظهور فنتسين مسن المؤرخين اليمنيين ، فئة انحازت إلى جانب الأثمة الزيديين، والأخرى إلى جانب العثمانيين (۱) ، ولكل فئة توجهاتها الفكرية والسياسية الخاصة بها في كتابة تاريخ تلك المرحلة، وهذه الظاهرة الفكرية انفردت بها هذه المرحلة من تاريخ السيمن، إذ لم تشهد فترة الحكم العثماني الثاني لليمن ١٢٨٩ - ١٣٣٧هـ / ١٨٧٢ ـ ١٩١٨ حسب علمي - أي صراعات في الجوانب الفكرية أو ظهور مصنفات تاريخية مؤيدة للعثمانيين. فقد كانت المصنفات التاريخية تكتب من طرف واحد وهو الطرف المؤيد للقوة الزيدية. (سبقت اإشارة إلى ذلك في الفصل الثاني).

وكما ذكرنا سابقاً من أن المخطوطة تمثل نموذجاً للمصنفات التاريخية التي أنحاز مؤلفوها إلى جانب العثمانيين ، فقد دونت أحداث فترة حكم بهرام باشا لليمن ( ٩٧٨-٩٨٣هـ / ٧٠ ١٥٥٥م) .

وعلى الرغم من قصر هذه الفترة التي تتاولتها المخطوط، إلا أن المؤرخ نجح في النقرة. حيث أبرزت المخطوطة الجوانب السسياسية، والإدارية ،والعسكرية، والاجتماعية، والاقتصادية لليمن خلل تلك الفترة.

<sup>(</sup>١) سيد سالم : المؤرخون البمنيون. صـــ ١٠.

#### محتويات المخطوطة:

#### النواحي السياسية:

شهدت الفترة (٩٦٣ – ٩٧٥ هـ / ١٥٥٦ – ١٥٥٨) تدهوراً لأوضاع الدولة العثمانية في اليمن، وذلك عقب ولاية ازدمر باشا حكما ذكرنا سابقاً ووصل الضعف بها إلى خروج معظم بلاد اليمن عن سيطرتها، وانحصارها أواخسر تلك الفترة في مدينة زبيد والمناطق التهامية (١) الأمر الذي كلف الدولة العثمانية إعداد حملة عسكرية لاستعادة ممتلكاتها، فكانت حملة سسنان باشا ( ٩٧٦ – ٩٧٨ هـ / ١٥٦٩ – ١٥٦١ منافق الذي تمكن من استعادة السيطرة على معظم أقاليم بلاد اليمن، حيث أخضع في بداية حملته المناطق الوسطى والجنوبية حتى عدن. في حين واصل إعماله العسكرية في المناطق الشمالية، فسيطر على صنعاء، ووصل بحملته إلى معاقل الأمراء الزيديين في ثلا وكوكبان، وتوصل إلى عقد صلح مع الأمير المطهر بن شرف الدين منتصف ذي الحجة سنة (٩٧٧ هـ / ١٥٧٠م) (٢).

في أثناء ذلك تمكن الأمير علي بن الإمام شرف الدين المتحصن في حصص حب من فك الحصار، وإنزال الهزيمة بالعثمانيين في تلك الجهات<sup>(٦)</sup>، في الوقيت الذي وصل فيه بهرام باشا إلى اليمن بعد تعيينه واليا بدلاً عن عثمان باشا، وعلي الرغم من قلة جنود حملته الذين وصل بهم من مصر<sup>(٤)</sup>، إلا أنه لعب دوراً مهماً في إعادة السيطرة العثمانية على بعض المناطق اليمنية ، فقد كانت الظروف التاريخيسة التي تمر بها اليمن آنذاك مهيأة للعب مثل ذلك الدور، حيث تولى حكم اليمن بعد سنان باشا الذي يعتبر الفاتح الثاني لليمن<sup>(٥)</sup>،

وتناولت المخطوطة أهم الجوانب السياسية والعسكرية لمراحل حكم بهرام باشا لليمن، منذ وصوله ميناء البقعة إلى أن غادر اليمن، والتي يمكن تقسيمها إلى مرحلتين.

<sup>(1)</sup> سود سالم: الفتح العثماني. صـــ ٧٤٥ .

<sup>.</sup>  $\Upsilon$  ,  $\Upsilon$  ,  $\Upsilon$  .  $\Upsilon$ 

<sup>(&</sup>quot;) قطب الدين النهروالي : البرق اليماني . صعب ؟٠٠ .

<sup>(&</sup>lt;sup>‡</sup>) نفس المصدر. صــ ٣٣ ؟.

<sup>(°)</sup> سيد صالم : المؤرخون اليمنيون. صــــ ؟ ٥٠.

## المرحلة الأولى :-

## \_ توطيد الحكم في المناطق الجنوبية والوسطى وإخضاع المتمردين .

فالمخطوطة تطالعنا بأعمال بهرام التي قام بها منذ أن وطأت قدماه أرض اليمن فمن خلال تتبع خط سير حملته التي بدأت من ميناء البقعة، ثم إنتقاله إلى زبيد إلى بلدة حيس، ثم موزع، وتوجهه إلى بلاد الحجرية، ووصوله إلى مدينة تعز نجت أنه قد عمل على إظهار هيبة الدولة العثمانية. وبث الرعب والخوف في قلوب أعدائه في تلك الأقاليم التي مر بها، التي أخضعها سنان باشا في بداية حملته وعسين الأمراء عليها(١) "فسار في أحسن نظام، وعسكره في العدد القوة على أكمل تمسام، وسنجق العدل يخفق على رأسه، وكل بعيد وقريب قد خاف سطوته وبأسه" (٦)، لذلك لم يخض بهرام باشا معارك حربية مهمة في تلك المناطق تجدر الإشارة إليها، وإنما أعاد ترتيب أوضاعها، بنشر العدل فيها - سنشير إلى ذلك في الجانب الإداري و الاقتصادي – وكانت المهمة الرئيسية التي كــُلف بها بهرام باشــــا أنــــذاك هــــى الاستيلاء على حصن حب، والقضاء على الأمير على بن الإمام شرف الدين (٦)، وقد بيّن لنا مؤرخنا المطيب خطوات بهرام باشًا في ذلك، فذكر أن بهرام باشًا بـــدأ أولاً بقتال القبائل الموالية للأمير على في منطقة القاعدة، ثم توجه بعد ذلك إلى منطقة شبان التعكر، والتي - كما يبدو- أتخذها مركزاً لإدارة عملياته العسكرية ضد الأمير على بن شرف الدين. حيث دبر خطة لإحراق مخزن البارود في حصن حب "وكان من مبادئ الملك العلام، لمو لانا صاحب الإنعام، أن الهمه الله تعالى إعمال التدبير في إحراق الجيخانة، فدبر الرأي إلى أن ظفره الله تعالى بإحراقها"<sup>(؛)</sup>. وتوجه عقب ذلك إلى منطقة بعدان المحاصرة الحصن مباشرة، إلى أن تم الاستيلاء عليه في رجب ٩٧٨هـ / ١٥٧٠م، وذلك بعد موت الأمير على بن شرف الدين مسموماً في الحصن، وأشار المطيب إلى أن موت الأمير على كان من توافق الحظ السعيد لبهرام باشا للاستيلاء على الحصن (٥).

<sup>(&#</sup>x27;) قطب الدين النهروالي : البرق اليماني. صـــ ٢٣٣.

<sup>(&</sup>lt;sup>\*</sup>) النص : قــ ^ .

<sup>(&</sup>lt;sup>ئ</sup>) النص : ق ١٣ .

<sup>( ُ )</sup> النص : ق ١٣ .

وما يؤخذ على مؤرخنا المطيب هنا، بحكم أنه كاتب سيرة بهرام باشا خلال فترة ولايته لليمن، أنه لم يعط تفاصيل دقيقة حول حادثتي إحراق مخزن البارود في حصن حب، وموت الأمير علي بن شرف الدين، كون الحادثتين قد تسببتا مباشرة في سقوط حصن حب، والذي يُعد من أهم إنجازات بهرام باشا العسكرية. حيث اكتفى بالإشارة إلى أن إحراق مخزن البارود كان من تدبير بهرام باشا، في حين نجد تفاصيل إحراق المخزن لدى مؤرخي الفترة نفسها، فالمؤرخان عبد الله بن داعر و النهروالي يوردان تفاصيل تلك الحادثة، و يُرجعا الفضل في إحراق المخزن إلى كسن تدبير بعض الأسرى العثمانيين، الذين وقعوا في أيدي الأمير علي بن شرف الدين. ولم يشيرا إلى دور بهرام، أو تدخله في ذلك(۱).

ونجد الأمر نفسه في حادثة موت الأمير علي شرف الدين، حيث ذكر مؤرخنا موت الأمير على دون إعطاء أي تفاصيل حول كيفية موته، في الوقت الذي نجد فيه أن مؤرخي الفترة نفسها، أكدوا ضلوع بهرام باشا في تسميم الأمير علي بن شرف الدين (٢).

يبدو أن مؤرخنا المطيب قد عمد إلى أن ينسب بعض الأعمال العظيمة إلى بهرام باشا ، ويغض الطرف عن أخرى قد تقلل -من وجهة نظره- من شأن ومكانة شخصية بهرام باشا العسكرية، والتي دائماً ما وصفها بالشجاعة، والكرم، والإقدام، وغير ذلك من الأوصاف.

ومهما كان الأمر، فإن بهرام باشا قد تمكن من الاستيلاء على حصن حب، وأنجز المهمة المُوكلة إليه من قبل سنان باشا، ليواصل بعدها مهمة تثبيت السيطرة العثمانية على اليمن، والتي بدأها سنسان باشا، وذلك بالقضاء على التمردات القبلية التي وقعت آنذاك.

وتطالعنا المخطوطة بجهود بهرام باشا التي بذلها في سبيل القضاء على التمردات القبلية منها والفردية، والتي قامت بها زعامات محلية، واتصفت تلك التمردات في مجملها بطابعها غير المنظم، الأمر الذي سهل لبهرام باشا القضاء عليها.

<sup>(&#</sup>x27;) قطب الدين النهروالي: البرق اليماني. صـــ ٣٦٤. عبدالله بن داعر: الفقوحات المرادية. جـــا، قــ ٢١٣.

ومن خلال استقرائنا لتلك التمردات، نجد أنها اختلفت من حيث أسباب اندلاعها، فتمرد الماطري في منطقة السحول، وتمرد المنتصر العلاف<sup>(۱)</sup> في قفر حاشد، وكذلك الأمر في تمرد الشيخ أحمد قوس<sup>(۱)</sup> في منطقة ذمار. كل تلك التمردات تداخلت العوامل الاجتماعية (الفقر) والسياسية في تحريكها. حيث أقدم أصحابها على السلب والنهب، كما تأتي هذه التمردات في أطار الخطة التي تبناها الأمير المطهر بن شرف الدين، وذلك حين عمل على تحريض منشائخ القبائسل على مهاجمسة العثمانيين، وعرقلة تحركاتهم عقب الصلح الذي عقده مع سنان باشا<sup>(۱)</sup>.

في حين أختلفت أسباب بقية التمردات، حيث نجد أن تمرد المويه في جبلة (٤) كان رد فعل لسقوط عصن حب في أيدي العثمانيين، وعدم وفائهم بوعودهم له، فالموبه كان أحد قادة الأمير علي بن شرف الدين في حصن حب، وتعاون مع العثمانيين في تسليم الحصن لهم بشرط تعيينه على رأس رتبة عسكرية في جبله، إلا أن بهرام باشا لم يف بوعده الأمر الذي دفع الموبه إلى إعلان التمرد، وحاول الاتسصال بالأمير المطهر بن شرف الدين، وكذلك الحال في تمرد مشائخ بني مطر (٥) الذين تجمعوا وأعلنوا التمرد على الدولة العثمانية، كما أن تمرد الشيخ العواضي صاحب حسسن يفوز (١) الذي خرج عن طاعة السلطة العثمانية، وكذلك تمرد أهالي جسبن بزعامة عمر الذرحاني، كان بسبب رفضهم دفع المال السلطاني (٧).

وفي الوقت الذي اختلفت فيه أسباب تلك التمردات، فقد تباينت ردود أفعال بهرام باشا تجاهها، حيث استخدم القوة والبطش في إخماد بعضها، كما حدث مع تمرد مشائخ بني مطر ، وذلك حين نكل بهم، وأستخدم وسائل تعذيب لم تكن تعرف من قبل مثل سلخ الجلد وحشوه بالنبن، والطواف بتلك السلوخ المحشية على ظهور

<sup>(</sup>¹) النص : ق ١٦ .

<sup>( ٔ )</sup> النص : ق ۲ ؛ .

 <sup>(&</sup>lt;sup>T</sup>) عيمسى بن لطف الله: روح الروح. نشر / المقحفيي . صــ ١٨٦ .

 <sup>(</sup>¹) النص : قد ۱۸ .

<sup>(°)</sup> النص : قـــ۲۲ .

<sup>(</sup>¹) النص : ق۲۷.

<sup>(&</sup>lt;sup>۲</sup>) النص : ق ۳۹.

الحمير في أسواق المدن (١). وأحياناً كان يهاجم مناطق التمرد، ويشرد زعمائها كما حدث في مناطق جبن وحصن يفوز (٢)، وفي أحياناً أخرى عمل بهرام على الدخول في تفاوض مباشر مع بعض المتمردين واستمالتهم، وأعادهم إلى طاعة الدولة العثمانية، وأخذ الرهائن منهم، كما فعل مع الشيخ أحمد قوس (٢).

#### المرحلة الثانية:-

## \_ توسيع ممتلكات العثمانيين في اليمن •

عاشت الدولة العثمانية في اليمن حالة من الاستقرار السياسي نتيجة لحملة سنان باشا، وعقد الصلح مع الأمير المطهر بن شرف الدين. هذا من ناحية، وموت الأمير علي بن شرف الدين والاستيلاء على حصن حب من ناحية ثانية، الأمر الذي مكن بهرام باشا من سحق التمردات القبلية التي اندلعت فيما بعد دون عناء، كما شجعته تلك الظروف على القيام بتوسيع ممتلكات الدولة العثمانية في مناطق لم تكن خاضعة من قبل لسلطتها.

فمن خلال استقرائنا للمخطوطة حول تلك الفتوح الجديدة التي أختص بها بهرام باشا - كما ذكر مؤرخنا - نلاحظ أن معظم التوسعات العسكرية قد تركرت في المثلث الممتد من جنوب غربي صنعاء إلى شمال غربي ذمار حتى حدود المنطقة التهامية وتشمل (حصون دونة، وريمة، وبلاد الجمعة، والسلفية، وحصن سماه، وحصن يفعان، وقلعة عتمة)(أ)، يضاف إلى ذلك قلاع المخلاف الجعفري(أ) (وهي بلاد السحول وبعدان حالياً)(أ)، وكل تلك المناطق تتميز بخصوبتها الزراعية، وهي في نفس الوقت مناطق مرتفعة شديدة الوعورة، وقد بالغ المؤلف حين قال إن هذه الأقاليم لم تفتح من قبل، وأن فتحها من خصوصيات بهرام باشا، فمن خلال تتبع خط مير العمليات الحربية لأزدمر باشا في اليمن نجد انه قد بسط نفوذ الدولة العثمانية على مناطق (ريمة، عتمة، جهات وصاب، جهات سماه بني النوار) سنة ٩٦٠ هـ /

<sup>(&#</sup>x27;) النص : ق ۲۷.

<sup>(</sup>۲) النص : ق ۲۸.

<sup>( ً )</sup> النص : ق ٢ ٪ .

<sup>( &</sup>lt;sup>)</sup>) النص : ق ۱٦ ، ۲۲ ، ۳۷ ، ۳۸ .

<sup>(°)</sup> النص : ق۲۹.

<sup>(</sup>١) ربما قصد بذلك بعض القلاع في ذلك المخلاف والتي لم تخضع من قبل لسيطرة العثمانيين .

١٥٥٣م (١)، ويبدو أن المؤرخ أضاف أسماء هذه الأقاليم التي فسُتحت سابقاً إلى جانب أسماء مناطق الفتح الجديد مثل (حصون دنوة، وبلد الجمعة، والسلفية، وحصن يفعان) وذلك من باب التعظيم لأعمال بهرام باشا العسكرية .

ومن ضمن ما أظهرته المخطوطة في الجوانب السياسية، اتباع بهرام باشا لسياسة أخذ الرهائن من زعماء القبائل، وهو نظام أتبعته الدولة العثمانية في اليمن لمضمان ولاء زعماء القبائل لها، وعدم خروجهم عن طاعتها.

وذكر المؤرخ أن بهرام باشا كان يطلب من مشائخ القبائل الرهائن من الرجال على جاري عاداتهم، ومن ضمن ما أتبعه بهرام في هذا الأمر إلزامه للرهائن، والمشائخ على المسير معه في حروبه (٢).

واهتم المؤرخ برصد وصول العديد من الوفادات إلى بهرام باشا، والتي اختلفت من حيث غرضها، فمنها ما كان تجديداً للولاء والطاعة للدولة العثمانية من قبل أمراء المناطق اليمنية المختلفة، فذكر مؤرخنا وفادة جعفر ابحث صاحب السشحر (۹۷۸ هـ / ۱۵۷۰)، ووفادة محمد بن الناصر صاحب الجوف سنة (۹۸۲هـ / ۱۵۷۵م) ومنها ما كانت بمثابة إعلان الخضوع للدولة العثمانية من قبل زعماء بعض القبائل، منها وفادة الشيخ احمد الحجري سنة  $(۹۸۰هـ / ۱۵۷۲م)^{(3)}$ ، ووفادة الشيخ أحمد القائفي سنة  $(۹۸۱هـ / ۱۵۷۲م)^{(3)}$ .

#### النواحي العسكرية: \_

ولعل أهم ما تطالعنا به المخطوطة بهذا الخصوص، ذكر مؤلفها لتفصيلات دقيقة للمشاكل التي كانت تحدث في أروقة المعسكرات العثمانية في اليمن، ونوعية تلك

<sup>(&#</sup>x27;) عيسى بن لطف الله : روح الروح . تحقيق : ايراهيم المقحفي، صــــ ٩٠١.

 <sup>(</sup>¹) النص : ق ۱۰ . أتبعث الدولة العثمانية نظام التثليث في الرهائن، ويقصد به الحذ ثلاث رهائن من ضمنها
 إمرأه . عبد الصمد الموزعي : الإحسان . صــ ٤٠٠.

 <sup>(</sup>¹) النص : ق ١٥ . حرص سلاطين حضرموت على التوجه إلى صنعاء، أوغيرها لتجديد والانهم للدولة العثمانية، ودفع الموال المقررة عليهم. سبد سالم : الفتح العثماني . صـــ ٤٨٧.

<sup>(&</sup>lt;sup>†</sup>) النص : ق ٣٣.

<sup>(°)</sup> النص : ق ٢٦.

<sup>(</sup>أ) النص : ق ٣٣.

المشاكل، فمعروف أن معظم الجنود الذين وصلوا إلى اليمن وبقوا مع بهرام باشا، كانوا من جند حملة سنان باشا، والذين صدرت الأوامر ببقائهم في اليمن لحفظها. حيث عانى الجنود العثمانيون من مشاكل كثيرة منذ أواخر عهد سنان باشا، وتركزت معظم مشاكلهم في النواحي المالية، سواء ما يتعلق بالترقيات منها أو العلوفة (۱).

كما وفرت لنا المخطوطة معلومات، حول الطوائف العسكرية العثمانية التي كانت متواجدة في اليمن، وأسماء أمرائها، ومنها حمليان يمن، عزبان يمن، نوبخشيان مصر، الجشاريان بمن، الجشاريان مصر، بوفكيان يمن، الشاوشية، الدرك، اليازجية، الأنجشارية<sup>(٢)</sup>، وهي تسميات عثمانية للوضيح معناها في مكانها مسن النص لد فقد كانت الفرق العسكرية العثمانية المتواجدة في اليمن تنقسم إلى ثلاثة أنواع من حيث الانتساب وهي:

\_ قوات تنسب إلى الباب العالي ( الدركاة السلطانية ، أو الأعتاب الشريفة) .

\_ قوات تنسب إلى مصر، وهي القوات التي وصلت إلى اليمن من مصر مع حملة سنان باشا سنة ٩٧٦هـ / ١٥٥٨م، حيث أبقت الدولة العثمانية على حوالي ثلاثة آلاف جندي في اليمن، عقب مغادرة سنان باشا، لحفظ الأمن، وبقيت هذه القوات على شكل طوائف مستقلة في الجيش العثماني، وحمل قادتها تسميات وألقاب تدل على انتمائهم إلى مصر (نوبخشيان مصر، جشاريان مصر)<sup>(۱)</sup>.

ــ قوات تنسب إلى اليمن (مرتب يمن)<sup>(؟)</sup>.

كما ورد في المخطوطة ذكر كميات الأسلحة، التي استولى عليها بهرام باشا في حروبه تلك، حيث عمد إلى سياسة انتزاع الأسلحة خاصة النارية منها مسن أيسدي اليمنيين، لإضعاف مقاومتهم، والإجبارهم على الاستسلام، ولم يكتف بهذا، بل عمسل

<sup>(&#</sup>x27;) النص : ق ٣٤، ٤٤.

بدأت مشاكل جنود بهرام باشا منذ إرساله من مصر، فقد عانى جنوده الويلات، حيث كانوا مما لا سلاح ، له وباعوا ملابسهم من اجل الحصول على ما يسد رمقهم، فوصلوا زبيد وهم عرايا جياع . قطب الدين النهروالي : البرق اليماني . صــ ٣٣٤.

 <sup>(&</sup>lt;sup>\*</sup>) النص : ق ۱۵ - ۱۹ ...

<sup>(&</sup>lt;sup>†</sup>) نفس المرجع. صـــ ۸۰ .

على إرسال جزء كبير منها إلى مصر (١). فورد في المخطوطة تفصيلات دقيقة حول أسماء ، وأنواع وكميات الأسلحة المستخدمة أنذاك من قبل اليمنيين، فقد ذكر المؤلف المطيب أنه خلال الفترة من ٧ ذي الحجة سنة ٩٧٧هـ/ ١٤ مايو ٩٧٠م، إلى ذي القعدة سنة ٩٨٧هـ/ مايو ٩٧٠م، استولى بهرام باشا على كميات من الأسلحة (١).

مفصلة على النحو الأتي :-

\_ من البنادق ٧٣٤٩ قصية<sup>(٣)</sup>

\_ من السيوف ١٠٣٩٠ سيفاً

ــمن الطوس ٨٠ ، من المزاريق ٣٠٢٣ ، ومن العطــوف ١٠٠٠ ، ومــن الخوذ ٩٧ ، ومن الحافر ٨٠ .

وتم الاستيلاء على هذه الكميات على مرحلتين

ــ الأولى من ٧ ذي الحجة ٩٧٧ هــ إلى أخر صفر ٩٨٢هـــ(١)

ـــ الثانية من جمادى الأخر ٩٨٢هــ إلى ذي القعدة ٩٨٢هــ (٥)

ومن الملاحظ أن الكميات الكبيرة من الأسلحة النارية التي استولى عليها بهرام باشا من أيدي اليمنيين، يعكس حجم التسلح لديهم بهذا النوع من الأسلحة الذي لم يعرفوه من قبل، إلا منذ فترة قريبة، فقد دخل السلاح الناري لأول مرة إلى اليمن عند قدوم

<sup>(</sup>¹) النص: ق ٤١.

أورد المؤلف أن مجموع عدد البنادق ٧٨٢٨ بندقاً، ومجموع عدد السيوف ١٠٢٢١ سيفاً، في حين أن مجموع أعددها الصحيحة ، هو ما ذكرنها ، وذلك بحسب ما ورد. النص : قد ٤٠ ــ ٤٠.

<sup>(&</sup>quot;) ستشرح تعريفات هذه الكلمات في الهوامش عند ورودها ألنص.

<sup>(&#</sup>x27;) كمية الأسلحة في المرحلة الأولى على النحو الأتي : ٧٠ حصناً؛ ٦٣٣١ بندقاً، ٩٣١٧ سيفاً، ٣٠٢٣ مرزاقاً ، ١٠٠٠ عطيفاً، ٩٠ خوذه ، ٢٠طاسه. النص : ق ٣٨.

<sup>(°)</sup> كمية الأسلحة في المرحلة الثانية هي : ١٠١٧ بنيقاً ، ١٠٧٣ سيفاً ، ١٠طوس ، ٨٠ من الخيل ، النص : قـ ١٠ـ ١٠.

ورد في الأمر (لم تذكر الجهة أو الشخص الموجمه له، ويسبدو أنه موجه إلى والي مصر) بتاريخ ربيع أول سنة ٩٨٢ هـ /١٥٧٤م أن بهرام باشا جمع من العصاة في اليمن كمية من الأسلحة على النحو الأتي : ٢٢٣ بندق ، ٣٠٠١ سيف ، ٥٠٠ مزراق ، ٥٠٠ سكين. ويبدو أن هذه الكمية هي من ما قسبض فسي المرحلة الأولى حيث يتضح ذلك من تاريخ الفرمان. أنظر وثيقة محفوظه لدى الأسئلا فؤاد الشامي، تحمل الرقم ١٧٨٠، تاريخ ربيع أول سنة ٩٨٢هـ ، ترجمة محمود على عامر. ملحق رقم: ١٣.

المماليك (1)، كما يظهر مدى شراسة القتال الدائر أنذاك بين العثمانيين واليمنيين المحاربين لهم .

## النواحى الإدارية والمالية:

تطالعنا المخطوطة بتفصيلات دقيقة للنواحي الإدارية العثمانية في اليمن ، التي قاما نجدها في المصادر التاريخية اليمنية لنفس الفترة، فذكر المؤلف المشاكل التي كانت تحدث في صفوف الموظفين، و العساكر العثمانيين الأمر الذي يعكس مدى الخلافات والصراعات التي كانت تدور في أروقة الإدارة العثمانية في اليمن خاصة بين الولاة والدفترداريين، والذين كانوا بمثابة وزراء مالية في الولايات، ويحتلون المرتبة الثانية بعد الولاة (آ). فنقل لنا مؤرخنا المطيب صورة مثالية لمثل تلك الصراعات ، والتي كثيراً ما كانت تحدث في تلك الفترة ، فذكر المؤلف أحداث فتنة ذمار سنة ٩٨٢هـ/ ١٩٥٤م حين طالب الجنود بالترقيات والحصول على العليق والجراية (البخشيش)، وذلك حينما علموا بوفاة السلطان سليم الثاني وتولي السلطان مراد للحكم، وهي من العادات القديمة في الدولة العثمانية التي سنها السلطان محمد مراد للحكم، وهي من العادات القديمة في الدولة العثمانية التي سنها السلطان محمد الفاتح، حيث كان يمنح الجنود هبات وعطابا وترفع مرتباتهم عند تولي سلطان جديد (آ), وكان الدفتر الدار قد أخبرهم بذلك، وحرضهم على المطالبة بها، إذ يعد ذلك من مهماته (أ). وما تلا ذلك من وقوع فتنه الجند، وقيام بهسرام باشسا بمعسالجة من مهماته (أ).

كما ذكر أيضا أحداث الفتنة الثانية والتي تزعمها الدفتردار، والتي حرض فيها الجنود أيضاً على الخروج عن طاعة بهرام باشا، وأغراهم بدفع الجرايات والترقي،

. .

<sup>(</sup>١) عيسى بن لطف الله : روح الروح. صد٢٢.

<sup>( ٔ )</sup> سيد سالم : الفتح العثماني . صـــ ۳۹ .

<sup>(&</sup>lt;sup>¹</sup>) نفس المرجع : صــ ٣١٣ .

<sup>(\*)</sup> كان يتم تعيين وعزل الدفتردار من قبل نظارة المالية ، بعد أخذ رأي الوالي ، ومهام الدفتردار تنفيذ أحكام القانون المالي والأنظمة والتعليمات المالية ، والإشراف على تنفيذ الأحكام الواردة في الميزانية السنوية ببنودها المختلفة من إيرادات ومصروفات ، والإشراف على التشكيلات المالية الموجودة بالولاية باعتباره المرجع الفني لهذه التشكيلات . عبد الكريم العزير : التشكيلات المركزية . صسـ ٢١.

<sup>(°)</sup> النص : ق ٣٤ ــ ٤٤ .

مما أدى إلى وقوع الفوضى في تلك الفترة (١)، وقيام بهرام بمعالجة هذه المسشكلة و يعكس هذا مدى التدهور الإداري الذي عاشته إدارة بهرام في فترتها الأخيرة، وهو الأمر الذي لم يستطع المؤرخ إخفاءه، على الرغم من محاولت اتهام العسكر والدفتردار بإثارة الفوضى و الفتن (١).

وقد سعى المؤرخ المطيب من وراء ذكر حوادث تلك الفتن والمشاكل إلى جانب, كونها جزءاً من تاريخ الفترة، إلى إظهار دور الباشا بهرام في معالجة تلك القضايا . ومما أظهرته المخطوطة في هذا الجانب أيضا إبراز السياسة التي أتبعتها الدولة العثمانية في التقرب من الأهالي، والاستعانة بهم في إدارة شؤون البلاد في مختلف الوظائف سواء منها الإدارية، أو العسكرية ،أو القضائية.

وتطالعنا المخطوطة بأهم إجراءات بهرام باشا في هذا المجال، فمنذ الوهلة الأولى لوصوله إلى اليمن عمل على تقريب العلماء والأدباء إلى مجلسه، وأختار مجموعة منهم لمساعدته في تسيير بعض أصور الدولة، فقد عين القاضي عبدالصمد بن عبد العليم المحرقي للعمل في الديوان السلطاني — في اليمن — وعين

<sup>(</sup>¹) النص : ق ٦ ؛ .

<sup>(</sup>۱) ومما يلفت الانتباء أن الاضطرابات التي وقعت في صفوف الجيش قد وقعت في السبعة الأشهر الأخيرة من حكم بهرام باشا \_ من ١٤ ذي القعدة سنة ٩٨٧ه \_ / الموافق ٢٦فيرابر ١٩٧٤م إلى أوائل جمادى الأول سنة ٩٨٣ه \_ / أغسطس ١٩٧٥م \_ وهذه الفترة تخللتها أحداث عهمة ، فغي ١٤ ذي القعدة ٩٨٢ه \_ كان وصول الدفتردار إلى اليمن وحمل معه اخبار وفاة السلطان سليم الثاني ، وتولي السلطان مسراد الثالث ١٩٨٨ \_ ١٩٨٩ \_ ١٩٧٥م من وعزل بهرام باشا ، وفي هذه الفترة وقعست فتنسة الجنود الأولى حينماطالبوا بمخصصاتهم المائية في مثل هذه المناسبة، وفي ٢٤ ذي القعدة من نفس السنة وصل مرسوم سلطاني بعزل بهرام باشا عن ولاية اليمن ، وتعيين مصطفى باشا فوقعت فتنة الجنود الثانية بزعامة الدفتردار وفي وصول ربيع الأول٩٨٣ه \_ / ٢٠يونيو١٩٧٥م وصل مصطفى باشا إلى بندر البقعة ومات في اليوم الثالث مسن وصوله ، فتولى بهرام شؤون الولاية و كانت الفتنة قد وصلت إلى ذروتها فتمكن من إخمادها في أوائل جمادى الأولى من نفس السنة .

ومما صبق يبدو أن شخصية بهرام قد لعبت دوراً كبيراً في وقوع أحداث الفتنة ، فقد بدأت تلك الفستن منسة وصول إخبار عزله مباشرة ، وتواصلت إحداثها حتى وفاة مصطفى باشسا ، دون أن يقوم بهسرام باشسا بإخماد أحداثها ، وحين تولى الحكم مرة ثانية عمل على ضبط الأوضاع وأخمد أحداث الفتنة. ويؤكد نفسك ما ذكره المؤرخ عبدالله بن داعر في حديثة عن بهرام عقب موت مصطفى باشا " فاطمأنت حينسذ نفسس بهرام باشا ، وكأنه أستأنف الولاية ورجع إليه من أمره ما شاء [...] وأخذ في انتقام من عاداه قبيل ذلك من الأعيان والعساكر، ومن سعى في أمر محاصرته". عبدالله بن داعر: الفتوحات المرادية جساء قس ٢١٤.

أيضاً القاضي عبدالعليم الاحمر كاتب إنشاء في الديوان السلطاني<sup>(۱)</sup>، كما قرب إليه القاضي أحمد بن عبدالرحيم التبريزي وجعله من خاصته، وأوكل إليه العديد من الأعمال الخيرية والإعمارية (۲)، كما عين الشيخ أحمد الحجري والياً على الحجرية (۲)

وتعطينا المخطوطة تفصيلات لإجراءات ومراسيم استقبال، وتوديع السولاة العثمانيين في اليمن ،حيث اتبعت الدولة العثمانية إجراءات خاصة بهذا الشأن، فعند عزل الولاة كان يتم إبلاغهم بذلك، عن طريق مندوب يحمل معه مراسيم العرل، ومراسيم تعيين الوالي الجديد، فيجتمع الوالي المعزول مع كبار موظفي الدولة من الأغوات وقادة الجند، ويبلغهم بتلك المراسيم، ثم يختار نائباً له يسلمه الأموال الموجودة في الخزانة السلطانية، ويستعد للرحيل (٤).

وأبرزت المخطوطة السياسة الإدارية التي سار عليها الولاة العثمانيون فيما يتعلق بإقامتهم للمخيمات، والمعسكرات السلطانية خارج المسدن عند وصولهم، واتخاذهم لهذه المخيمات مقاراً لتسيير أمور الدولة، وتطوير بعض تلك المخيمات لتصبح مدناً \_ مثل مدينة ملحظ \_ أو مراكز لحكم الولاية ، فذكر مؤرخنا نرول بهرام باشا في العديد منها ، خلال رحلته من زبيد إلى نماز (٥).

كما أظهرت المخطوطة جانباً من العقوبات التي لم تك معروفة لدى اليمنيين المتمثلة في سلخ جلود \_ من تعتبرهم خارجين على القانون \_ وحشوها بالتبن والحشر ، والتشهير بها في الأسواق ، وعلى الرغم من بشاعة هذه العقوبات إلا ان مؤرخنا لم ينتقد بهرام باشا(١).

أما ما يتعلق بالنواحي المالية ، فقد دأبت الدولة العثمانية على التأكيد حول مسألة تحصيل المال السلطاني \_ دون ظلم الأهالي \_ في رسائل (فرمانات) سلطينها إلى ولاتهم (١) ، وتطالعنا المخطوطة بأجراءت بهرام باشا بهذا الخصوص، إذ لم

<sup>(</sup>¹) النص : قـــ ٤ .

 $<sup>(^{\</sup>mathsf{T}})$  النص :  $\mathbf{i}$   $(^{\mathsf{T}})$ 

<sup>(</sup>") النص : ق(

<sup>(</sup>¹) النص : ق٥٢، ٣٥\_ ٥٤، ٥٠ـ٧٥ .

<sup>(°)</sup> النص: ق ٤، ٢، ٢، ١٠ ... قــ ١٩ .

<sup>(\*)</sup> النص : ق ۲۷ .

<sup>(&</sup>lt;sup>۲</sup>) أنظر ملحق رقم : ۱۰، ۱۰،

يتهاون في تحصيل تلك الأموال، فقد أتخذ إجراءات رادعة ضد من تلاعب، أو تباطأ في تسليمها من الأهالي، حيث عزل الوالي أحمد الحجري – والي الحجرية – وحبسه حين تأخر عن دفع المال السلطاني المشروط عليه (١)، كما أرسل حملة عسكرية على منطقة جبن حين رفض أهلها دفع تلك الأموال (٢).

## النواحي الاجتماعية ( المناسبات الدينية الأعمال الخيرية ) .

لم يغفل المطيب النواحي الاجتماعية \_ المتمثلة بالأعمال الخيرية و المناسبات الدينية (المولد النبوي، قافلة الحج) \_ في كتابه، فقد ذكر العديد من تلك الأعمال التي أهتم بها بهرام باشا وأحاطها بهالة من التعظيم.

حيث أتبع المؤرخ منهجا محددا في حديثه عن تلك الأعمال، بالإشارة إليها عند ذكره لإحداث كل سنة بقوله "في ذكر ما اشتملت عليه سنة [...] من الفتوحات والصدقات، وغير ذلك "(").

وترجع أهمية ما ذكره المؤرخ بهذا الخصوص إلى الطريقة والأسلوب الذي أتبعه بهرام باشا في توزيعه للصدقات، حيث أشار إلى أن عملية توزيعها كانت تستم بموجب دفاتر وسجلات خاصة بالحالات المستحقة (أ). و أشار إلى بعض الأعمال الخيرية التي أقرها بهرام باشا في جامع الأشاعرة، التي تمثل جزءاً من تاريخ هذا الصرح التعبدي (م)، كما رسم المؤرخ المطيب صورة دقيقة لتفاصيل الطقوس الدينية الخاصة بإحياء ذكرى المولد النبوي في تلك الفترة ، فذكر أن هذه الاحتفالات كانت تقام ليلة الثاني عشر من شهر ربيع لأول، و تبدأ بقراءة القران الكريم ،وقسراءة

<sup>(</sup>¹) النص:ق ۲۷.

<sup>(</sup>۲) النص : ق ۳۹ .

<sup>(&</sup>lt;sup>۲</sup>) النص : قــــ ۲۱

<sup>(°)</sup> أمر بهرام باشا بكتابة مقدمة وتجزئة للقرآن الكريم وإلقائها بجامع الأشاعر وعين عشرة من الدارسين يقرؤونها بالفتم كل صباح ، وأوقف عليها أوقاف وناظر يشرف على ذلك . النص : قـــــ ٢٣ ــ ٢٣، ذكر عبد الرحمن الحضرمي أن هذه المقدمة مازالت تقرأ في الجامع المذكور إلى هذه الأيام . عبد الرحمن الحضرمي : زبيد مساجدها ومدارسها . صــ٥٠.

المولد النبوي الشريف، ثم الدعاء للسلطان الأعظم ، وبعد ذلك يوزع للناس المأكول الحلو ويرش عليهم الروائح الطيبة (١).

كما أظهر المؤرخ مدى اهتمام بهرام باشا بقافلة الحسج (المحمل اليمني)، والذي يعد من انتقاليد التي سار عليها الولاة العثمانيون، منذ ولاية مصطفى باشا النشار (٢)، فوصف مدى اهتمام بهرام باشا بالمحمل الشريف من حيث تجهيزه وإعداده وتعيين أفراد الحج، وكسوة المحمل واختيار أميرها (٣)، ومدى اطمئنان الناس للحج في ظلل الدولة العثمانية (١)، ورصد مؤرخنا ست رحلات حج خلال عهد بهرام باشا، كانست أولاها سنة ٩٨٧ هـ /١٥٧٠م، وأخرها سنة ٩٨٣ هـ /١٥٧٥م (٥).

## النواحي الاقتصادية والعمرانية:

كان كتاب المطيب يشبه \_ إلى حد كبير \_ التقارير السنوية، حيث دون المؤرخ كل أعمال بهرام باشا وتحركاته، دون التطرق بشكل مباشر إلى الأوضاع الاقتصادية، فقد جاء حديثه عن الحالة الاقتصادية لليمن مقرونا بانجازات بهرام وكراماته، فذكر حالات القحط، والغلاء التي كانت تمر بها بعض المناطق والمدن،

<sup>(</sup>¹) النص: ق: ۳۲، ۳۲

<sup>(&</sup>lt;sup>۲</sup>) سيد سالم : الفتح العثماني. صـــ ۲۷۸ .

مئير أول محمل حج يمني في عهد الوالي العثماني مصطفى باشا النشار سنة ٩٦٣ هـــ /١٥٥٥م. قطب الدين النهرواني : البرق اليماني . صــــ ١٢١.

<sup>(&</sup>quot;) النص : ق ٣٠. كانت إمارة قافلة الحج وقفا على أحد أمراء السناجق أو نائب الوالي ، أو تشخص يتقبق عليه مجلس الولاية وينال ثفة المفتي والقاضي ولم يتولها أحد الإنكشارية. محمود عامر: قافلة الحج اليمني. مجلة الإكليل، العدد الأول، ١٩٩٢م، من صب ٣٣ إلى صب ٤٥. صب ٣٧.

<sup>(</sup>¹) النص : قــ ٢٠، ٢١، ٢٠، ٣٤. تنافس حكام الولايات العثمانية في الاهتمام بحجاج ولاياتهم، وغنت فترة بقائهم كالولاة رهنا بسلامة محمل الحج ذهبا وإيابا. محمود عامر : نفس المرجع . صـــ٣٤.

<sup>(°)</sup> كانت مدة ولاية بهرام باشا نليمن معنا سنوات سير خلالها المحمل ولم يتوانى في ذلك ــ لم يــسير محمـــل سنة ٩٧٧هـــ كونه تولى أمارة اليمن في أواخر شهر ذي الحجة ــ وهذا يعكس مد الاستقرار السياسي الذي عاشته اليمن خلال عهده حيث أصبح تمنير المحمل مقرون بمدى هدوء الأوضاع السياسية فـــي الولايــة ، وخلال الفترة الحكم العثماني الأول لليمن ٩٤٥ــ ١٠٥٠هـ / ١٥٣٨ ــ ١٦٣٥م، لم تنتظم قاقلة الحج إليمني بلاارة عثمانية أكثر من ثلاثين عاما وبشكل متقطع منها سنة أعوام في عهد بهرام باشا. محمود عامر: نفس المرجع. صـــ ٣٦ .

مشيرا إلى ما كان يعقبها من رخاء وخير بفضل قدوم بهرام باشا، فكان من الصعب استشفاف رؤية واضحة للأوضاع الاقتصادية من المخطوطة، دون إزالـــة غــــلاف المبالغات والكرامات التي أحاط بها المؤرخ تلك الأخبار .

من المعروف أن قدوم بهرام باشا إلى اليمن كان في إطار الخطة التي رسمتها الدولة العثمانية لإعادة سيطرتها على اليمن، حيث شهدت معظم المنساطق التي استعادتها الدولة العثمانية خلال حملة سنان باشا، وبهرام باشا حروبا مع آل شرف الدين، وتعرضت معظم تلك المناطق لإعمال السلب والنهب من الطرفين المتصارعين، وخربت الحقول والمزارع أيضا. الأمر الذي أدى إلى وقوع حالة من القحط، والفقر في كثير من الأقاليم نتيجة تلك الأعمال، وأشار مؤرخنا إلى تلك الحالات في ثنايا حديثه عن تقدم بهرام باشا نحو تلك الأقاليم، منوها إلى أن قدومه ووصوله اليها قد أشاع الرخاء ، وأرخص الأسعار "ومن عظيم بركته وحسن نيته، أنه كان قبل وصوله إلى المحل المذكور (زبيد)غلاء وشدة في السعر، فرال ذلك ببركة قدومه، وحصل رخص في الطعام وغيره في تلك المدة"(١).

ومما أشار إليه المؤرخ فيما يخص النواحي الاقتصادية، ذكره للنظام الذي اتبعته الدولة العثمانية في تحصيل أموال الأراضي في اليمن (الخراج)، إذ لم تقدم الدولة العثمانية على تقسيم أراضي اليمن إلى تيمارات، أو زعامات (خاصات) (١)، كما في غيرها من الأقاليم، ولجأت إلى اتباع نظام الضمان (١) (الالتزام)، و ما سببه من ظلم وإجحاف في حق الرعية إذ منح القائمين عليه فرصة استغلال الأهالي وجمع

<sup>(&#</sup>x27;) النص : قـ · · .

<sup>(&#</sup>x27;) حاولت الدولة العثمانية تطبيق نظام الإقطاع العسكري لأراضي اليمن ، لكنها فشلت لأن هناك أنظمة تنظمه منها ، أن كل ٨٠ ـ ٩٠ قرية تمثل تيمار ، وهذا يعني تعدد التيمارات والزعامات في اليمن أضافه لصعوبة أراضي اليمن ( التضاريس ) ، وترك الفلاحين اليمنيين ـ في أغلب الأحيان ـ للأراضي التي تستولي عليها الدولة العثمانية . لذا لجأت الدولة العثمانية إلى مبدأ الالتزام. محمود عامر: اليمن من خلال لاتحتى محمد خليل أفندي. مجلة الإكليل، العدد الثاني، ١٩٨٩م، صـــ ٨٢.

<sup>(&</sup>lt;sup>7</sup>) الضمان: أتبع في اليمن نظام الضمان في جمع الخراج من الرعايا، وكان تغرض مقادير معينة من الضرائب على الأراضي والمواشي، وتبقى هذه الأرقام مسجلة في الدفائر الخاصة، ويعمل بها دون مراعاة لتغير أحوال الناس، أو كمية الأمطار ولحالات الجفاف، وما قد يصيب المزروعات من أمراض. سيد سالم الفتح العثماني. صدر ٣٦٢.

ثروات كبيرة على حسابهم (١)، فعمل بهرام باشا على أزاله هذا النظام "خاصة في منطقة تهامة "، كما ألغى الضرائب غير المستحقة على نخل وادي زبيد ومدينة موزع، إذ كان الجباه يحصلون الأموال المقررة في سجلات الدولة من أصحاب النخيل، دون مراعاة حالة المواسم الزراعية، أو ما قد يصيب النخيل من أمراض أو أنه مازال مثمراً أو غير مثمر، حيث أقر بهرام باشا نظاما رفع به ذلك الظلم عن كاهل الرعية، وذلك حين أمر بأن تكون الضرائب على النخيل المثمر، ويكون إحصاء النخيل سنوبا من قبل مجموعة من الأمناء أهل الثقة (١).

ومن إصلاحات بهرام باشا الاقتصادية قيامه بإقراض الطعام (البذور) للرعايا عند حاجتهم من مخازن الدولة على أن يردوا ذلك بنفس المقدار (<sup>7)</sup>، فهذا النظام يشبه في وقتنا الحالي (بنك التسليف الزراعي) (<sup>3)</sup>، كما ورد في المخطوطة ذكر أسماء العملة و المقاييس المعمول بها آنذاك، وسنوضح معانيها ومقادير ها في مكانها المناسب في التحقيق.

وفيما يخص الجوانب العمرانية ، فقد ذكر مؤرخنا المطيب العديد من المأثر العمرانية التي أنشأها بهرام باشا، أو التي قام بتجديدها، منها على سبيل المثال لا المحصر بنائه لجسر عتمة، وقلعة في جهة ذراع الكلب، والسماسر والسدود (٥)، وأشار إلى إصلاحاته في مدينة زبيد بتجديده لسور المدينة ، وأصلاح النهر المار شرقى المدينة.

كما أورد المؤرخ معلومات تفصيلة حول ترميم الجامع الكبير في مدينة زبيد سنة ٩٨١هـ / ٩٧٦م، فقد ذكر أن بهرام باشا كلف القاضي أحمد التبريزي بإعادة ترميم الجامع، ووصف المؤرخ خطوات ترميم الجامع. وتعود أهمية تلك المعلومات الى أنها تمثّل جزء أ من تاريخ الجامع ومراحل ترميمه (<sup>1</sup>).

<sup>( &#</sup>x27; ) سيد سالم :. الفتح العثماني صد ٢٨٦ .

<sup>( &#</sup>x27; ) النص : ق ۲۱، ۲۲.

<sup>( ً )</sup> النص : ق ٥٠.

<sup>(</sup> أ ) سيد سالم : نفس المرجع. صــ ٨٧ . ٠

<sup>( ° )</sup> النص : ق ٥٥.

<sup>( ` )</sup> النص : ق ۳۰.

إلا أن أهم ما ورد عند المؤرخ في هذا الخصوص، ذكره لقيام بهرام باشا ببناء مدينة ملحظ جنوب مدينة ذمار، وهي المدينة التي أتخذها مقراً لحكمه، وتعذ مخطوطة المطيب المصدر الوحيد \_ حسب علمي \_ الذي قدم معلومات حول هذه المدينة من حيث تاريخ بنائها، وأهميتها، والغرض من بنائها.

فذكر أن تاريخ إختطاطها كان في العاشرمن شهر رمضان سنة ٩٧٨هـ/
السابع من فبراير ١٥٧٠م، وأن عدد حروف أسمها قد طابق تاريخ بنائها \_ سنوضح
ذلك في التحقيق \_ محدداً موقعها بجنوب مدينة ذمار ، وأرجع المؤرخ أهمية
موقعها لتوسطه ما بين صنعاء وتعز وعدن وبعدان وزبيد، وما والاها إلى جهات
جازان وهو ما أهلها لتكون مقراً للباشا، ومركزاً لحكمه(۱).

وحدد المؤرخ المطيب بناء مسجدها بتاريخ شعبان من سنة ٩٨٠هـ / ديسمبر ١٥٧٢م ام<sup>(٢)</sup>، وظل يكرر ذكر أسم ملحظ في المخطوطة على أنها كانت مركز حكم بهرام باشا، ومقراً لمعظم رجال دولته ، وما كان يقع بها من أحداث ومشاكل.

ولم ترد معلومات أخرى حولها لدى مؤرخنا، في حين تناثرت المعلومات عنها في ثنايا المصادر التاريخية، فذكر المؤرخ الموزعي أن بهرام باشا ضرب سكة نقدية عرفت باسم الملحظية "وضرب السكة المباركة في ملحظ، وهي المشهورة الباقية الآن مع الناس المسماة بالملحظية [...] ومحل أقامته هناك عمارات ابتناها الأمراء والأكابر الذين كانوا معه في مخيمه "(٢)، وأشار المؤرخ عيسى بن لطف الله إلى سوق ملحظ بقوله "وتحزبت العساكر السلطانية على بهرام باشا، وعاثوا في الأنام ونهبوا سوق ملحظ، وكثر الخوف منهم "(٤) كما ذكرها المورخ الجرموزي

<sup>(</sup>¹) النص : ق ۱۹ .

<sup>(</sup>۲) النص : ق ۲۹.

عبد الصمد الموزعي: الأحسان . صــ ٧٤٠.

لم يرد ذكر خبر ضرب السكة الملحظية عند المؤرخ المطيب ،على الرغم من أهميته إذ ليس من السمهل بمكان أن يتغافل عن مثل هكذا حدث، وهو الذي دوان أدق التفاصيل عن أعمال بهرام باشا، وألبسها هالة من التعظيم خاصة إذ ما علمنا أن التوجيهات السلطانية صدرت إلى بهرام باشا بضرب العملة على نفس المعيار الذي ضربت به في عهد سنان باشا. أنظر محمد صالحية: وثائق جديدة، صد ٨٤.

أ ما تسميتها بالملحظية فريما تعارف الناس على تسميتها بذلك نسبة إلى مكان ضربها وذلك في فتسرة متأخره عن عصر المطيب .

<sup>( ً )</sup> عيسى لطف الله : روح الروح . هــــ ٢٠٣ .

باسم ذمار الصغرى "بهرام باشا ولي على صنعاء وبقي في ذمار الصغرى، وأقطع كبار العجم" (۱)، في حين يعتبر المؤرخ الكبسي أول من ذكر خرابها، دون تحديد تاريخ هذا الخراب بقوله "سوق ملحظة قبلي قرن ذمار، وعدني مدينة ذمار، والمدينة حق ملحظة بجوار السوق وقد خربت "(۱).

ومما ذكر سابقا يتضح أن أركان المدينة (المسجد، السوق، مقر الحكم، مباني الحاشية، دار ضرب السكة) قد اكتملت في ملحظ، كي تنطبق عليها تسمية مدينة (٣). وعليه فإن مدينة ملحظ تعد إحدى أقدم المدن حسب علمي التي أسسها العثمانيون لتكون مقراً للحكام والموظفين، فهي تتشابه من حيث غرض البناء مع مدينة بير العزب بصنعاء، التي أسست في القرن العاشر الهجري / السادس عشر الميلادي (٤).

وتُمثل المعلومات التي أوردها مؤرخنا (وغيره) عن مدينة ملحظ، أهمية كبيرة فيما يخص تاريخ مدينة ذمار السياسي والعمراني بحكم أنها أصبحت في تلك الفترة مركز حكم ولاية اليمن في عهد بهرام باشا.

وقد جاء اهتمام بهرام باشا بتلك الأعمال مسايرة للنهج الذي سلكه الكثير من الولاة العثمانيين السابقين، والتي سعوا من ورائها – ومنهم بهرام باشا – لتخليد ذكراهم، و كسب سمعة طيبة بين الأهالي ومحاولة إرضائهم (1)، ومسايرة لتوجه الدولة العثمانية، التي شددت على ولاتها للقيام بمثل هذه الأعمال، سعيا منها لإقرار أوضاع اليمن (1).

<sup>(</sup>¹) المطهر الجرموزي : النبذة المشيرة . تحقيق : عبد الحكيم الهجري ، صعب ٧٦٢.

لم يرد تسميتها بهذا الإسم إلاعند الجرموزي ، ولا ندري هل فعلاً ، تعارف الناس على هذا الإسم فيما بعد ، أم أن المورخ أطلق عليها ذلك تجاهلا منه لأسمها الذي أطلقه عليها بهرام باشا، فقد عرف عن الجرموزي

شدة تحامله على الدولة العثمانية وعلى ولاتها .

<sup>(&</sup>lt;sup>\*</sup>) جُمعت تلك المعلومات حول ملحظ للتأكد من مدى انطباق بكلمة مدينة على ملحظ، نظراً للهالة التجاًحاط بها المورخ المطيب كل أعمال بهرام باشا.

<sup>(</sup>١) محمد عبد العزيز يسر:الموروث الحضاري لمدينة صنعاء، جامعة صنعاء، ٢٠٠٤م ، صـــ١١٦.

أميرة المداح: المعثمانيون والإمام القاسم. صــ ٩٩.

<sup>(</sup>أ) محمد صالحية : وثائق جديدة. وثيقة رقم : ١٥٢٠، أنظر ملحق رقم ١٢.

ويبدو أن بهرام باشا قد نال رضا السلطنة العثمانية بما أنجزه من أعمال في المجالين العسكري والإداري، على الرغم مما تخلل ذلك من أحداث فتنة الجند وغيرها، إلا أن رضا السلطان عليه كان واضحاً ، فقد أرسل فرمان بترقيته ، وبمنحه خلعة وبرده، وزيادة معاشه ١٠٠٠٠٠ آقجة (١).

 <sup>( &#</sup>x27; ) وثيقة محفوظة في مكتبة الأستاذ فؤاد الشامي، تحمل الرقم ١٧٨٠ ، بتاريخ ٩٨٢هـ / ١٧٥٤م ، ترجمة محمود علي عامر. ملحق رقم ١٣٠ . الأقجة : هي وحدة النقد الفضية المركزية العثمانية وتزن ٧٣١،٠ عزام من الفضية الخالصية. محمد صالحية : وثائق جديدة. هـ . صـ ٧٧.

# بسم الله الرحمن الرحميم

[ق 1] الحمد لله الذي أضلع أنوار العدل ومهد أحكامه، وعمر قواعد الفضل وأحكم نظامه، ورفع منار الأمن ونصب أعلامه، وهدم بنيان الجور وأزال ظلامه والصلاة والسلام على سيدنا محمد المبعوث رحمة للعالمين، وقدوة للعالمين المؤيدة شريعته الغراء بالخلفاء الراشدين، والأئمة المهديين، والأمراء العادلين وعلى اله وأصحابه والتابعين صلاة وسلاما دائمين إلى يوم الدين. وبعد فهذا كتاب صغير الحجم بديع النظم عزيز الرسم قريب الفهم، جمعت فيه تاريخ بعض أيام الدولسة العادلة العثمانية باليمن المعمور، وما وقع به في تلك الأيام من الفتح المشهور المنصورة بنيابة مولانا صاحب السعد الجديد والحيظ السعيد، والسرأي السديد والبطش الشديد من أخلى ظلمات الظلم بقطر اليمن، وأنار نواحيه بضياء عدله في هذا الزمن، وأطفأ نيران الفتن الثائرة به والمحن، المبعوث من الحضرة السلطانية السليميه (۱). إذ هو عين أعيانها، وزعيم أنصارها، ورأس أعوانها سيف سلطان الإيمان والإسلام، رافع ألويته إلى فلك البدر التمام باذل الإحسان والإنعام مولانا،

<sup>(1)</sup> السليمية: نسبة إلى السلطان العثماني سليم بن سليمان القانوني الذي حكم خلال الفترة (١٥٦١-١٥٧٤م / ١٥٠١هـ) وقد تولى الحكم خلفا لأبيه، استولى الترك في عبده على قبرص من البنائقة واستعادوا تونس من الأسبان، وقد أتفق وجود صدر أعظم لدولته هو محمد صقلي باشا الذي كان محنكاً سديد الرأي، وقد خلفه في الحكماينة مراد الثالث. محمد شفيق غربال: الموسوعة العربية الميسرة، مؤسسة فرنكلين للطباعة والنشر. (د.ت) صدر ١٠٠٠، حسين مجيب المحصري: معجم الدولة العثمانية، القاهرة، مكتبة الأنجلو، ١٩٨٩م، صدا ٩.

<sup>(</sup>۱) بهرام باشا : هو ابن مصطفى باشا قرة شاهين ، تولى بكلربيكية اليمن سنة ١٩٧٧هـ/ ١٥٩٩م بوهو مسن أسرة لها باعطويل في حكم اليمن ، فوائده مصطفى باشا قرة شاهين تولى بكلربيكية السيمن خسلال الفترة ١٩٤٤ ـ ١٩٦٨هـ / ١٥٦٥ - ١٥٦٠م، و تولى أخوه ورضوان باشا بكلربكية اليمن أيضاً خلال الفترة ١٩٧١ ـ ١٩٧٩هـ / ١٥٦٤ ـ ١٥٦١م، وعرف عن بهرام باشا حسن السياسة ورفع المظالم عن الناس ، وقبل أنه خفف على الرعية ثلث المظالم ولم يفعل ذلك أحد قبله وصف مؤرخنا المطلب بقوله وكان مشتمل على جمله من المحاسن منها العلم ، والفهم وحسن التصور والسرأي الصائب في السياسة واليد انطولي في علم الرقم والحساب "، كما عرف عنه أيضاً شدته وقسوته في التعامل مع المعارضين له والنتكبل بهم، قال عنه المؤرخ عيسى بن لطف الله " ثم أن بهسرام باشسا شير صيفه على قبائل اليمن ، وأظهر ما في صدره عليهم من الضغائن والإحن، وقتليم غبلة وخفيسة قتلاً جاوز الحد " ، ومسن مآثره اختطاط مدينة ملحظ خارج مدينة ذمار وذلك مسنة ٩٧٨هـ العرب المحسة فيها والتي عرفت بالملحظية ، انتهت ولايته سنة ٩٨٩ هـ ١٥٧٥م،

ألفته على ترتيب لطيف، وترصيف منيف، وجعلت مدار ضبطه على السنين ليسهل حفظه على قارئه كل حين، ورتبته على مقدمة وتتمة تلي ستة [قـ٢] أبواب<sup>(١)</sup> قاصدا بذلك التقريب على الجماعة الطلاب، وسميته "بلوغ المرام في تاريخ دولة مولانا "بهرام"، مستعيناً على ذلك بالكريم الوهاب هو حسبي عليه توكلت وإليه مثاب.

#### مقدمة:

نذكر فيها ما ورد من الأحاديث المصرحة بفضل الروم المزيد، ودوام ملكهم السعيد، من ذلك ما روي في صحيح مسلم عن المستورد القرشي<sup>(۲)</sup> رضي الله عنه قال : سمعت رسول الله على يقول (تقوم الساعة والروم اكثر الناس)<sup>(۱)</sup> قال عمرو بن العاص رضي الله عنه : أبصر ما تقول، قال : أقول ما سمعت من رسول الله المعلى المع

<sup>=</sup>وغادر اليمن متوجة إلى مكة لأداء فريضة الدج، وحين وصل إلى الباب العالي واجه شكوى من أهل الدفتر ادار الذي قتله في اليمن ، وحبس بسبب ذلك. عبد السصمد المسوزعي : الإحسسان، صــــ ٣٣،٣٥ ، المطيب الزبيدي : بلوغ المرام، قــ ٥٥، عيسى بن لطف الله : روح الروح، صــــ ١٨٦، ١٩١، محمد الكبسي : اللطائف السنية، ص١٨٩، عبدالله بن داعر : الفتوحات المرادية. جــ ١٠ قــ ٢١٤.

<sup>(</sup>أ) ذكر مؤنف المخطوطة أنسه قد رتب كتابه على مقدمة وتتمة تلي ستة أبواب إلا أن متن المخطوطة يحتوي على سبعة أبواب ، حيث جعل المؤلف من أحداث أخر شهر من سنة ٩٧٧هـ وهو شهر تولي بهرام باشا حكم اليمن باباً من أبواب كتابه ، الذي قسم أبوابه على عدد سنوات حكم بهرام باشا لليمن ، وهي ست سنوات ابتداءً من أوائل شهر ذي الحجة سنه٩٧٧ هـ إلى أواخر شهر شوال من سنة ٩٨٧ هـ .

<sup>(&</sup>quot;) أخرجه مسلم: صحيح مسلم. جــ ١٨، صـــ٢٢.

<sup>(\*)</sup> المبارك بن محمد بن محمد بن الأثير: جامع الأصول جــ،١، ١٩٨٤م، صــ،٤٤١.

الزبيدي(۱) في تيسيره(۱) في ترجمة فضل الروم أخذا من جامع الأصول لابن الأثير(۱)، ومن ذلك ما ذكره التعليي(۱) عن يحيى بن أبي عمرو الشيباني(۱) قال رسول الله في (فارس نطحة أو نطحتان، ثم لا فارس بعدها أبدا، والروم ذات قرون كلما ذهب قرن خلفه قرن إلى آخر الأبد)(۱)، ومن ذلك ما ذكره الإمام المحدث ابن عبد البر(۱) في ترجمة

- (١) وهو كتاب ابن الديبع "تيسير الوصول إلى جامع الأصول من أحاديث الرسول ﷺ وهو اختصار لكتساب "جامع الأصول من حديث الرسول ﷺ الذي ألغه الإمام أبو السعادات بن الأثير عبد الرحمن بن الديبع : تيسير الوصول إلى جامع الأصول من أحاديث الرسول. القاهرة، مكتبة دار النراث، جـــــــ، صــــ ٥ــــ ١.
- (") بن الأثير: هو أبو المتعادات المبارك بن أبي الكرم محمد بن محمد الشيباني المعروف بابن الأثير الجزري كان مولده سنة ؟ ٥٥هـ / ١١٤٩م يجزيرة ابن عمر "أعلى الموصل" وله مصنفات مسشهورة منها "جامع الأصول من أجاديث الرسول، و النهاية في غريب الحديث، والأنصاف في الجمع بين الكشف والكشاف " و توفي سنة ٢٠٦هـ / ٢٠٩م عن سبعين سنة. أحمد بن محمد بن خلكان: وفيات الأعيان وأنياء أبناء الزمان. دار صادر، بيروت، ١٩٧٧م جــ ؟، صـــ ١٣٩ـ ١٤١. جمال الدين عبد السرحيم الأسنوي:طبقات الشافعية. تحقيق : عبدالله الجبوري، بغداد، مطبعة الإنشاء ، جــ١، ١٩٧٠م صــ ١٣٠.
- (\* ) أحمد بن محمد ابن أسحاق النيسابوري الثعلبي صاحب التفسير، من أشهر علماء عصره في علوم القسر آن الكريم، وقد كتاب العرائس في قصص الأنبياء توفي ٢٧؟هـ / ١٠٣٥م . ابن خلكان : نفس المسصدر. جـــ١، صـــ ٧٩.
- (°) يحيى بن عمرو الشيباني : ويقال السيباني يكنى بأبو زرعه الشامي ، وهو ابن عم الإمام الأوزاعي ،و روى الحديث عن أبيه وعن الوليد بن سفيان ، و روح بن زنباع وغيرهم شهد غزوةالقسطنطينية مع مسلمة بن عبد الملك ،و توفي سنة ٨، هـ / ١٦٨م ، و عمره خمسا ثمانون عاما. محمد بسن سسعد الزهسري : الطبقات الكبرى . تحقيق : رياض عبد الهادي ، بيروت ، دار إحياء التراث العربي، ط أولى، ١٩٩٦م، حــ ١ ، صــ ١٢٠٠

<sup>(\*)</sup> ابن الديبع: هو عبد الرحمن بن علي بن محمد بن عمر بن علي بن سيف والديبع هو نقب لجده الأعلم على بن سيف ومعناه بلهجة أهل النوبة الأبيض، كان مولده في محرم سنة ٨٦٦ هـ/ ٤٦١ ام بزييد ونشأ بها ، حفظ القرآن وأشتغل في علم الحساب والجبر الهندسة و الفرانض والفقه والعربية وقسرأ بمكسة على السخاوي، وأخذ العلم من مشائخ قطره، و برع في فن الحديث وصنف التصانيف منها "تيمبير الوصول إلى جامع الأصول من حديث الرسول " في الحديث، و " قرة العيون بأخبار اليمن الميمون" ، و "بغية المستفيد من أخبار مدينة زبيد " في التاريخ وله أيضا مصنفات في العلوم الأخرى منها مصباح المشكاة وكتاب المعراج " توفي يوم الجمعة السلاس والعشرين من شهر رجب سنة ٤٤٤هـ / ١٩٥٧م. الإحاك الشوكاني: البدر الطائع ،جـــ محمد ٣٣٦. عبدالقلار العيدروس: النور السافر ، ص١٩٩٩.

<sup>(</sup>١) اليندي: كنز العمال، جـــ١١، صـــ٣٠٣ .

 <sup>(&</sup>lt;sup>\*</sup>) ابن عبد البر : هو أبو عمر يوسف بن عبد الله بن محمد بن عبد البر بن عاصم النمــري القرطبـــي : إمـــام
عصره في الحديث والأثر من أشهر كتبه ' الاستبعاب وكتاب الدر في اختصار المغازي والسيرة كـــان=

حمواده أخر سنة ٣٦٨هــ / ٩٧٨م، وتوفي بمدينة شاطبه شرق الأندلس سنة ٣٦٪هــــ /١٠٧٠م • ابـــن خلكان : وفيات الأعيان. جـــ ٧ ، صـــ ٦٦.

<sup>(&#</sup>x27;) دحية: هو دحية بن فروة الكلبي، كان من كبار الصحابة لم يشهد بدر وشهد أحد وما بعدها مــن المــشاهد وبقي إلي خلافة معاوية ،وهو الذي بعثه الرسول ﷺ إلى قبصر رسولا في الهدنة وذلكسنة ٦هــ / ٦٢٧م، وكان يضرّب به المثل في حسن الصورة . ابن عبد البر: الاستيعاب، جـــ٣، صـــ ٢١٧٠

<sup>(&</sup>lt;sup>†</sup>) لم يرد في كتب السير وتاريخ أن قيصر الروم آمن بالإسلام، او بدعوة النبي، وكل مارود حول ذلك، أن قيصر صدق دعوة النبي ولم ينكرها، وأظهر نوع من حُسن الإستقبال لمبعوث النبي، واجابه بنوع من اللطف، وأكرم وفادته. وماورد الحديث عند المؤرخ حول ما ذكرته كتب السير بإن قيصر آمن بالدعوة، فالإيمان هنا لا يقصد به الدخول في الإسلام، بقير ما يقصد به تصديق الدعوة وعدم إنكارها دون الإعلان في الدخول فيها.

<sup>(\*)</sup> شهاب الدین أحمد بن حجر العسقلانی : هو أحمد بن علی بن محمد بن محمد العسقلانی المصری، یعرف بر ابن حجر وهو نقب لبعض آبائه، كان مولده سنة ۲۷۶ هـــ/ ۱۳۷۱م بمــصر، بـرز فــی العدیــد من الآداب والغنون أهمها علم الحدیث له أكثـر من مائــة وخمسیــن تصنیفا أشهرها "فــتح البـاری بشرح صحیح البخاری " و لاه الملك الأشراف برسبای منصب قاضی قضاة الشافعیة بالدیار المــصریة سنة ۸۲۷ هــ / ۲۶۲ م، وقد عزل و أعید إلی هذا المنصب أكثر من مرة، وكانت وفاته سنة ۸۵ مــ / ۸۶۶ م. محمد بن عبد الرحمن السخاوی. الضوء اللامع لأهل القرن التاسع . بیروت، دار مكتبة الحیاة (د.ت )، المجلد الثانی، جــ۲، صـــ ۳۲.

<sup>(°)</sup> ابو عبيد : هو القاسم بن سلام ،كان أبوه عبدا روميا لرجل من هراة إشتغل أبــو عبيــد بالحــديث والأنب والفقه موكان ذا دين وسيرة جميلة ومذهب حسن ،أقام ببغداد مدخطويلة وتولى القضاء بطرســوس، وتوفي سنة ٢٢٣هــ /٨٣٧م ، وهو أول من صنف في غريب الحديث ومن أشهرمــصنفاته كتــاب الأموال ، والمذكر والمؤنث ، واداب القاضي ، السبكي نطبقات الشافعية. جـــ ١، صـــ ٢٧٠-٢٧١.

فسيكون لهم بقيه) (١) ، وفي رواية أخرى بقية صالحة يشير إلى قيصر ملك السروم وأصحابه، ويؤيده مَا روي أن النبي ﷺ لما جاءه جواب كسرى قال : مزق الله ملكه، ولما جاءه جواب هرقل وهو قيصر ملك الروم قال : ثبت الله ملكه. انتهى المنقول من الفتح الباري (٢)، قالوا وبهذه الأحاديث يستدل على ثبوت ملك الروم (٣) ودوامه.

<sup>(&#</sup>x27;) ابو عبيد : الاموال . صــ ۲۷ .

<sup>(</sup>٢) ابن حجر العسقلاني : فتح الباري . جـــ ١٢٧ .

<sup>(&</sup>lt;sup>7</sup>) أطلق المؤرخون العرب أسم الروم على الأثراك العثمانيين، لأنهم أقاموا في منطقة الروم البيزنطيسة، كمسا أطلقوا على السلاجقة هذا الإسم من قبل. ليلى الصباغ: دراسة وتحقيق كتاب المنح الرحمانية في الدولة العثمانية. للمؤرخ / محمد بن أبي السرور البكري. لقساهرة، دار البسشائر، اط أولسي، ١٩٩٥م، هسست صب ١٣٤.

وقد أسقط المؤرخ أسم الروم على العثمانيين في الأحاديث التي أستشهد بها على خيرية ودوام ملك الروم.

# الباب الأول:

في ذكر ما اشتملت عليه سنة سبع وسبعين وتسعمائة (١)، وهي سنه القدوم (١)، لما كان بتاريخ غرة ذي الحجة (٦) منها. أنعم الله تعالى على المسلمين عمروماً وخصوصاً بقدوم مو لانا المقام العالى، صاحب المجد والمعالى، من أسعد الله بقدومه البلاد، وأصلح به أحوال العباد، وهدى به الخلق إلى طرق الرشاد، وأزال به المحل (١) عن الآكام (٥) والوهاد (١)، وحصل به الأنسس لجميسع الأنام، وأستبشر بوصوله الخاص والعام صاحب الصلات الجسام، والصدقات والإنعام مولانا بهرام بأشا لازال مشمولاً بعين الملك العلام، قدم إلى بندر البقعة (١) المعمور، وصحبته العسكر المنصور، فأقام بها ثمانية أيام، فأنشرح بوصوله طوائف الإسلام، فقدم إليه في ذلك اليوم جمع كثير من عرب تلك النواحي، من الحاضر والبادي، على اختلاف في ذلك اليوم جمع كثير من عرب تلك النواحي، من الحاضر والبادي، على اختلاف خكر، وبذل لهم المعروف والإنعام، وقررهم على ما بأيدهم من الأحكام، براجراء عادتهم لطنبهم ذلك استمراراً على ما مضى لهم في سالف الأيام، فانشرح بذلك أهل مدينة زبيد (١) خاصها وعامها، لما سمعوا من تقرير قواعده وحسن انتظامها، وكان نصره الله تعالى بعد قدومه إلى البندر المذكور، أمر القاضي الأجل المحترم،

<sup>(</sup>١) تقابلها سنة ٦٩٥١م.

<sup>(</sup>٢) يقصد بها سنة قدوم بهرام إلى اليمن.

<sup>(&</sup>quot;) ۷ مايو ۱۵۷۰م .

<sup>(؛)</sup> المُحَل : الجوع الشديد، أو الجدب الشديد. المرتضى الزبيدي. جــ ١٥، صـــ ٦٨٥.

<sup>(°)</sup> الأكام : جمع أكمة وهو الموضع الذي هو أشد ارتفاعا مما حوله. ابن منظور: دار نسان العرب، جـــ١، صــــ ٧٩.

 <sup>(</sup>۲) البقعة : ميناء صغير غرب مدينة زبيد ،وبجانب ميناء الفازة ، وهي الميناء التي قسدم إليها أبو موسى
 الاشعري ومعاذ بن جبل ٠ إبراهيم المقحفي: معجم البلدان . جدا، صد ١٨٥.

<sup>(&</sup>lt;sup>^</sup>) زبيد : كانت تعرف قديماً بالحصيب وهي مدينة في وادي زبيد المشهور وأطلق اسم الوادي على المدينسة وتقع بين بلدة بيت الفقيه ومدينة حيس، ويقال أن محمد بن زياد مؤسس الدولة بني زياد هو الذي أختطها في القرن الثالث الهجري. محمد الحجري: مجموع بلدان اليمن. صد ٧٣٣، المقحفي : نفس المرجسع. جد ١، صد ٧٣٣.

المعزز المكرم عفيف الدين عبد الصمد بن الفقيه الفاضل عبد العليم المحرقي المعنفي (۱) والقاضي الآجل المحترم عفيف الدين عبد العليم بن محمد الأحمر (۲)، بأن يلازما معاً مباشرة كتابة الإنشاء بالديوان السعيد السلطاني باليمن المعمور، ويكون القاضي عبد الصمد المذكور هو المقدم في ذلك، والأمر في المباشرة إليه، والقاضي عبد العليم المذكور في الخدمة الشريفة ثانياً عليه، فباشرا ذلك الأمر وقاما بما هنالك في بلاغة اللفظ بمحسنات اللفظ والنشر، بأمر مو لانا صاحب السعادة غرة العصر فأحكم مو لانا أيده الله تعالى بالبندر المذكور لأهل تلك النواحي القواعد وسن لهم سنن العدل على ما يطنبونه من الفوائد بأكمل زوائد.

# فصــــل :

ثم نقل أعزه الله تعالى ركابه السعيد، وصحبته جمع من العساكر والعبيد، مشمول النظر بالرأي السديد، والبطش القاهر الشديد من الفعال لما يريد إلى محروس مدينة زبيد، فدخلها نهار الخميس تاسع الشهر المذكور منها. وهو يوم عرفة المبارك، فأتفق لأهل مدينة زبيد في ذلك الوقت عيدان عيد أضحاهم وأذكارهم، وعيد قدوم مولانا المبارك إلى ديارهم، وهذا اليوم الذي قدم فيه مولانا هو أفضل الأيام كما ورد في الحديث الصحيح (٢)عن سيد الأنام عليه أفضل الصلاة والسلام. فأنس الناس بوصوله [ق٥] واستشرفوا لحصول الخيرات بدخوله، فكان مولانا

<sup>(1)</sup> عبد الصمد بن عبد العليم المحرقى الحنفي: - من قضاة زبيد ورجال العلم فيها قسال عنسة المطيب." والقاضي عبد الصمد حسن افخط بليغ اللفظ من قوم صلحاء ثقات أفاضل، و معشر أدباء أماثل وينسزل الناس منازلهم، ويأس فقراهم ويجل علماهم وأفاضلهم " وقد اختاره بهرام باشسا ليكون إمامه فسى الصلوات الخمص على مذهب الأمام أبي حنيفة، وكلف بكتابة الإنشاء بالديوان السيد السلطاني إلى جانب القاضي عبد العليم، نن محمد الأحمر، ثم كلفه بالإنفراد بكتابة الإنشاء بالديوان السعيد السلطاني بعد عزل عبد العزيز الأحمر، المطيب الزبيدي: بلوغ المرام، قدة، قدة ا

<sup>(&#</sup>x27;) عبد العليم بن محمد الأحمر: من رجال العلم بزبيد ، كلفة بهرام باشا سنة ٩٧٧ هـــ / ١٥٦٩م بكتابــة الإنشاء بالديوان السعيد السلطاني إلى جانب القاضي عبد الصمد بن عبد العليم المحرقـــي ، ثــم عزلــة بهرام با ثنا من هذا المنصب فيما بعد. المطيب الزبيدي : نفس المصدر. قــ ٤ ، قــ ٤ إ.

<sup>(&</sup>lt;sup>7</sup>) فضل يوم عرفه : عن عائشة رضي الله عنها إن النبي صلى الله عليه وسلم قال: <sup>7</sup> مــا مــن يـــوم اكثــر من أن يعتق الله فيه عبد من النار من يوم عرفــه، انــه ليــدنو ويتجلــى ثــم يبـــاهي بهــم الملائكـــة، فيقول : ما أراء هؤلاء ". مسلم :صحيح سلم، جـــ 9، صــــ ١١٧، ابن الأثير: جامع الأصول، جـــ 9، صــــ ٢٦٣.

عليهم أيمن قادم، ولسنن العدل والأنصاف ملازم، فنادى مناديه في القطان (۱) والوفود. إذ حط بالمخيم المسعود ببذل الإنعام والإحسان، وأن الناس في أمان الله تعالى وأمانه، وأمان مولانا السلطان، فخاف من قدومه كل ظالم عنيد، وذل بوصوله كل شيطان مريد، بجميع نواحي ذلك القطر السعيد، فرتب فيه الأحكام بالتقعيد والتأكيد، وأظهر أمره بقهر حكمه في ذلك وبأسه الشديد، فورد عليه كل عالم مفيد، وطالب مستفيد من العلماء المفتين، والقضاة العادلين والفقهاء المبرزين، والأعيان من أهل البلاد أجمعين، فقابلهم بأحسن لطف، وأجلسهم إلى جنبه من غير تشديد ولا عنف، وأمضى لهم ما بأيديهم من الأحكام، وزادهم على ذلك ما تقر به نفوسهم من الخير والإكرام من الإعفاء والصدقات، وتقرير الوظائف في الأوقاف الخياص والعام (۱). فانفصلوا عن مجلسه الشريف راضين ولمولانا السلطان الأعظم نصره الله تعالى وله داعين، ومن عظم بركته وحسن نيته أنه كان قبل وصدوله إلى المحل المذكور غلاء وشدة في السعر، فزال ذلك ببركة قدومه، وحصل رخص في الطعام وغيره في تلك المدة.

وكتب للرعايا وأهل واديها، وبواديها مرسوماً شريفاً محكماً محرراً عالياً منيفاً، بالصدقات العميمة من الأيادي الكريمة ، بأن يكون الحكم في أراضيهم ونخيلهم ودوابهم وقوانينهم، وغير ذلك من التسليمات بثلك الجهات، على ما قعده مولانا المقام الكريم الوزيرسنان باشا(") أدام الله تعالى أيامه، وعلى ما قعده مولانا

<sup>(&#</sup>x27;) القطان : المقيمون ، أو السكان . ابن منظور : لسان العرب . جـــ ، صـــ ١٢٣.

<sup>(</sup>۲) سنان باشا: تربى في السراي المسلطاني في عهد السلطان سليمان القانوني ، صار أمير في سناجق ملاطيسة وقسطنوني في الاناضول، ثم في غزة وطرابلس ، ثم أصبح بكلربيكياً لولايات أرض روم وحلب ومصر ، ثم قاد حملة اليمن سنة ٩٧٦ هـ / ١٥٦٨م ، وتولى مصر ثانية بعد ذلك، وقاد الحملة التي اسستعادت تونس سنة ٩٨٠هـ / ١٥٧٣م ، عاد إلى الأستانة وأصبح وزيراً، وفي عهد السلطان مراد الثالث ثم تولى الصدارة العظمى بعد عودته من حملة بلاد فارس ، ومنذ ذلك الوقت حسى وفاتسه مسنة ١٠٠٤هـ / ١٩٥٥م تولى الصدارة العظمى خمين مرات ، كما تولى قيادة الجيوش العثمانية خمين مرات أيضا، نال شهرة كبيرة حتى قيل أنه ثالث الصدرين العظيمين إلى جانب رستم باشا و محمد باشا السصوقلي، سبيد مسالم : الفتح العثماني. هـ . صـ ٩٩٩ ـ . . ٣٠ ، نقلاً عن كاتب جلبي : فذلكة التواريخ . باللغة التركيسة حسالم : الفتح العثماني. هـ . محمد المحبي : خلاصة الأثر، جـ ٢ ، ١١٤ ، ٢١٥ .

الوزير سليمان باشا(۱) رحمه الله تعالى سابقاً. وكان في ذلك التقعيد الرفق على المسلمين ففارقه [قـ٢] الجمع شاكرين ، ولشريف أمره طائعين، فقعد بالمخيم المنصور تجاه مدينة زبيد من الجانب الشرقي بالبستان الشهير بالوهابي، والناس بإقامته فيهم آمنون، ولطول مقامه في ديارهم راغبون، وفي اليوم العاشر من ذلك الشهر وهو أول أيام النحر منها، خرج مولانا أعزه الله تعالى من مخيمه السعيد قاصداً مدينة زبيد ليصلي في جامعها صلاة العيد، وكان الإمام بالجامع المذكور شخصاً شافعي المذهب، فأمر مولانا أيده الله تعالى، بأن يكون الإمام في نلك العيد شخصاً حنفي المذهب، يصلي بالناس في الجامع المذكور، اعتناء منه بشريف طلبه أن يكون كمال الإقتداء، بإمام يصلي به على طريقة مذهبه، فأحضر شخصاً من فقهاء الحنفية من الأعيان، فصلى في الجامع المذكور بالناس على مذهب الإمام الأعظم النعمان (۱). وخطب بهم خطبة متقنة أدى فيها جميع الأركان فحصل بذلك ظهور مشروعياته الحسان، لكون ذلك المذهب مذهب مولانا العلطان ، وعليه العمل في جوامع البلدان، ولم يصل في الجامع المذكور إمام حنفي قبل ذلك الزمان (۱).

شع\_\_\_\_ر

قدمت على المسرة والسعود مسع الإقبسال والخيسر الجديد

<sup>(&#</sup>x27;) سليمان باشا: من خواص السلطان سليم بن بايزيد تولى عدة مناصب منها رئاسة السوزارة 'السصدارة العظمى 'عزل عنها بعد أن فشل في القضاء على البرتغاليين في البحر الأحمر في حملته المشهورة مسنة ٥٤٥ هــ/٣٥ ١٥م، أنسحب من الحياة السياسية وقضى بقية حياته في إقطاعه الخاص حتى وفائسه سسنة ١٩٥٠ هــ ١٩٥١ م اشتهر عنه حبه لسفك الدماء حيث قتل الكثير من أمراء العرب منهم الأميسر حساتم الحمزاوي ، والأمير عامر بن داود صاحب عدن . سيد سالم : الفتح العثماني .هــ .صــ ١٦٨ ، ١٦٧ ، قطب الدين النهروالي : البرق اليماني . صــ ٧٠ ، ٧٧ ، ٨٠.

<sup>(&</sup>lt;sup>۲</sup>) الإمام النعمان: فقيه الملة عالم العراق أبو حثيفة النعمان بن ثابت بن زوطي التيمي ، مولى بني تيم الله ابن ثعلبه، وقد ٨٣هــ/ ٢٠٢م، أدرك أربعة من الصحابة هم أنس بن مالك، وعبدالله بن أبي أوفى و سهل بسن سعد الساعدي، أبو الطفيل عامر بن وائله، وعنى بطلب العلم وأرتحل في ذلك ، أما الفقه والتستقيق فسي الرأي وغوامضه فإليه المنتهى. ابن خلكان : وفيات الأعيان .جــ٥ ، صـــ ٥٠٥ - ٢٠٠.

<sup>(&</sup>quot;) ذكر صاحب كتاب زبيد مساجدها ومدارسها ، أن مصطفى باشا النشار في سنة ٩٤٩هـ / ١٥٤٢م أنشأ في جامع الأشاعر منبراً للخطبة ،وأمر أن تكون الخطبة والصلاة على المذهب الحنفي دون أن يسشير. إلى مصدر معلوماته في ذلك، وهذا يخالف ما وردعند مؤرخنا الذي عايش أحداث الفترة، واكد أن بيرام باشا هو أول والي عثماني أقام إمام حنفي في جامع زبيد. عبد الرحمن الحضرمي: زبيد مساجدها ومدارسها.

سنى الأنوار للجذل (۱) المزيد من الترحال في السفر البعيد في السفر البعيد وأيد عز ها خفق البنود وأيد عز ها خفق البنود فقل ما شأت في الصب (۲) العميد (۱) به حرام إلى ركن شديد به المن وفي عيش رغيد وكانت قبل في جدب مبيد [ق۷] وتقم عكل الباس المشديد وتقم عكل جبار عنيد تجيب نداء المنادي من بعيد تجيب نداء المنادي من بعيد مدى الأيام سعدك في خلود

## 

ثم توجه نصره الله تعالى بالعسكر المنصور إلى مدينة حيس (٥) خامس عــشر من ذي الحجة (٦) منها. وذلك بعد أن وصلته مراسيم كريمة من مولانا الوزير ســنان باشا، مضمونها انه يسير بالعسكر المنصور طريق لعسان (٧).

<sup>(&#</sup>x27;) الجذل : أصل الشيء ، يقال صار الشيء إلى جذله أي صار إلى أصله . ابن منظـور : لـسان العــرب. حـــ ١ ، صـــ ٢٠ .

 $<sup>\</sup>binom{1}{2}$  الصنب : العاشق المشتاق. ابن منظور : المصدر نفسه. = 1 مـــ 100

<sup>(&</sup>quot;) العميد: المشغوف عشقاً، وقيل الذي بلغ به الحب مبلغاً. ابن منظور: نفس المصدر. جـــ ٣٠٥ـــــ ٣٠٥.

 <sup>(</sup>¹) أثم : أثم الشي أي أصلحه ورممه . ابن منظور : لسان العرب. جــ ١ ، صــ ٣٧٥ .

<sup>(°)</sup> حيس : مدينة مشهورة تقع إلى الجنوب من مدينة زبيد، وتبعد عنها بحوالي ٣٥كم، وهي من أقدم المدن في تهامة الليمن ، از دهرت في عهد الدولة الرسولية ، وتشتهر بصناعة الأوانى الخزفية البراقة المسماة بالحياسي . محمد الحجري : مجموع بلدان اليمن : جــ ٢ ، صـــــ ٢٠٠ ، إبراهيم المقحفي : معجم البلدان . جــ ١، صــــ ٢٠١ . حــ ١، صــــ ٢٠٠ .

<sup>(</sup>أ) ۲۲مايو ۷۰۵۱م .

 <sup>(&</sup>lt;sup>۲</sup>) لعسان : موضع مشهور ما بين جبال حراز و مدينة الكدراء في تهامة. ابوالحسن الهمداني : صفة جزيرة العرب. صب ۱۱۰ ، ۱۰۱ محمد الحجري: نفس المصدر. جب ۲، صب ۱۷۳ .

فأعمل مولانا صاحب السعادة رأيه السديد، ورأى أن يكون السعير بهم من المخيم بزبيد إلى مدينة حيس، ثم إلى مدينة موزع (١)، ثم إلى مدينة تعز (٢). فكان هو الأصلح العسكر المنصور، ووافق التدبير فيه المقدور، وأتم الله له بسنلك أكمل السرور، وأصبح بسبب ذلك سعده في ظهور، فسعاعده الله بسصلاح الأحوال والتقرير، ولم يحصل عليه ضجر ولا تكدير أمده لله تعالى بكل خير. فدخل مدينة حيس بجمع من الفرسان، وكل ضراب وطعان، حامي الحمى إذا حمى الوطيس، يشجع صاحبه بكل قول مشرح أنيس، وصاحب السعادة أيده الله تعالى زعيمهم في يشجع صاحبه بكل أبيض يجلو بياضه سواد القتام (٢) وتحته من الخيول المسومة (٤) كل مسرج (٥) وملجم (١)، من أشقر (٧)، ومحجل (٨) مسوم قد حل صهاها (٩) كل شجاع ضيغم (١٠)، يشتاق إلى النزال والطعان اشتياق المغرم.

فدخل مدينة حيس، وأقام يومين ونفذ أوامره بها، وقعد قواعد العدل لأهلها، وأنصف المظلوم من ظالمها، و قررهم على ما بأيديهم من المراسيم المشريفة، وعلى ما قرره الوزيران المذكوران، سنان باشا وسليمان باشا ، فقرت بوصول صاحب السعادة خواطرهم ، وطابت بتلك التقعيدات أنفسهم، لاسيما فحضلائهم

<sup>(&#</sup>x27;) مُوزَعَ : من العدن النهامية ، تقع إلى الشرق من مدينة المخاعلى بعد ٣٠ كم وجنوب غرب تعز، اشتهرت في فترة ما قبل الإسلام ، حيث كانت تمثل نقطة إتصال ببن المواني والمدن الداخلية ، ذكرت في النقوش القديمة باسم " موزا ' ، وهي الأن مديرية من مديريات محافظة تعز. محمد الحجري : مجموع بلدان اليمن. جـــ ٢ ، صـــ ٢٠٢٧ ، إبر اهيم المقحفي: معجم البلدان. جـــ ٢، صـــ ٢٦٨٣ ، الموسوعة اليمنية .

<sup>(&</sup>lt;sup>۱</sup>) تعز : مدينة مشهورة إلى الجنوب الغربي من صنعاء على مسافة ٢٥٥كم عرفت بهذا الاسم منسذ القسرن السادس الهجري حيث سكنها توران شاة الأيوبي ، كانت تعرف قديماً ذي عدينة . محمد الحجسري : نفس المصدر . جــ ١، صـــ ١٤٥، إبراهيم المقطفي : المرجع السابق. جــ ١، صــ ٢٣١.

<sup>(&</sup>quot;) القتام : الغبار والقتمة سواد ليس بشديد - ابن منظور : لممان العرب . جــ ٣ . صــ ٢٠ .

<sup>(°)</sup> مسرج: السرج هو الرحال الذي يوضع على جانبي الخيل ، المرتضى الزبيدي : المصدر السابق . جـــ٣ . مسرج: السرج هو الرحال الذي يوضع على جانبي الخيل ، المرتضى الزبيدي : المصدر السابق . جـــ٣

<sup>(&#</sup>x27;) الملجم: اللجام هو الحديد الذي يوضع في فم الخيل. المرتضى الزبيدي: نفس المصدر. جـــ٧١، صـــ١٣٨.

 <sup>(&</sup>quot;) الأشقر : الذي به حُمرة صافية المرتضى الزبيدي : نفس المصدر .جـ ٧ ، صـ٥٤.

<sup>(^)</sup> المحجل : الخيل الذي في قوائمه بياض، المرتضى الزبيدي : نفس المصدر. جــ ١٤ ،صــ ١٤.

<sup>(&</sup>quot;) الضيغم: من أسماء الأسد . المرتضى الزبيدي: نفس المصدر، جد ١٧ ،صد ٢٩٠.

وكبراءهم فرخصت الأسعار [قـــ ٨] عند وصوله إلى المحــ ل المــ ذكور، وحــصل الجلب اليها من تلك النواحي لما شاع أنه لا ظلم في مخيمه المنصور.

ثم في اليوم السابع والعشرين من ذي الحجة المذكور منها أرتحل مولانا صاحب السعادة بلغه الله من كل خير مراده ، من المخيم السعيد بحيس إلى تربة بني زيد (۱) فسار في أحسن نظام، وعسكره في العدد القوية على أكمل تمام، وسسنجق (۱) العدل يخفق على رأسه، وكل قريب وبعيد قد خاف سطوة بأسه، والخلق كلهم مستبشرون بعدله وأنسه. فخيم بتربة آل زيد، وأزال ما بها مسن الظلم والسضنك والكيد، وطاش عند قدومه عقل من ينتمي إلى مذهب زيد (۱) .

وعسكره المنصور في أكمل لامه (<sup>1)</sup>، من البيض والدروع الحديد، ومن سيوف تهابها الأعداء، وهي في الغمود تلمع، كما تلمع البرق في الليالي السود، فأقام بها يوماً وقرر قواعد العدل لأهلها، وأمضى أحكامه الشريفة لأحقرها وأجلها، فطابت به الخواطر وسرت به الأعين النواظر.

#### قصـــل :

تم يوم في الثامن والعشرين من ذي الحجة المذكور منها. أرتحل مولانا صاحب السعادة العظمى، والمركز الأعز الأسمى، من تربة بني زيد إلى محروس موزع، وقد نصب له مخيمه السعيد بالجانب الأوسع. فدخلها وأحل ركابه السعيد بها، وأقام بها تلائة أيام، فأنشرح به جميع الأنام، وأمضى لهم ما هم عليه من قواعد العدل والأحكام، وأنعم عليهم غاية الأنعام، وقررهم على تقعيدات مولانا سنان باشا، وفتح

<sup>(&#</sup>x27;) تربة بني زيد : لم أعثر نها على تعريف، لعلها النربة الواقعة جنوب زبيد بمسافة ٩كم، وأليها بنسب الفقيه يعقوب بن محمد التربي المتوفى سنة ٦٨٠ هـ / ١٢٨٢م. ابراهيم المقحفي: معجم البلدان. جـ ١، صـــ ٢٢٧.

 <sup>(</sup>¹) السنجق : كلمة عثمانية تحمل أكثر من معنى فهي العلم، الراية، الألوية، الناحية الإدارية، وأنت هذا بمعنى
الراية أو العلم . قطب الدين النهروالي : البرق اليماني : صـــ ٧٨ .

<sup>(&</sup>quot;) مذهب الإمام زيد بن على بن الحسين بن إي طالب ، وهو أحد المذاهب الشيعية الأكثر اعتدالا، انتشر في اليمن نهاية القرن الثالث الهجري / العاشر الميلادي على بد الإمام الهادي إلى الحق يحيى بن الحسين الرسي. أحمد أمين : ضحى الإسلام ، جــ "، صــ ٢٧١، نعمان شايف: الأمام الهادي ، صــ ١٤٤٠.

<sup>(\*)</sup> اللامة : عدة الحرب - المرتضى الزبيدي : تناج العروس، جـــ١٧ ، صـــ٦١٣.

الله على مولانا ونصره، وأيده بالفتح والظفر. ونظر إلى كافة الرعايا بأحسن نظر، وعدل فيما نهى وأمر، فرخص سعر الأطعمة عند قدومه تلك البلاد، وحصل الرخاء والخصب فيها لجميع العباد.

# الباب الثاتي:

في ذكر ما اشتملت [قـــ٩] عليه سنة ثمان وسبعين وتسعمائة (١) مـــن الفتوحـــات وغيرها الما كان في غرة محرم الحرام(٢) من السنة المذكورة، ارتحل مولانا أيده الله تعالى من مدينة موزع قاصداً مدينة تعز، على طريق وادي الغيل فحط به فـــى اليوم الثالث (٢) من الشهر المذكور، فقدم عليه عرب تلك الناحية طائعين الأمسره، اليوم الرابع (<sup>6)</sup> منه، وحط بها فواجهه أهل تلك البلاد بالسمع والطاعة، فمهد تلك النواحي ووطأها، واقر أهلها على جاري عادتهم بها، ثم سار منها بالعساكر المنصورة والرايات المنشورة، إلى أن بلغ مدينة تعز في خامس شهر المحرم المذكور، فدخلها في ذلك اليوم بالخيل، والرجّــل الجرادة وعسكــره المنصورة في قوة وزيادة، بالبنادق والمدافع، التي غدت أهل تلك البلاد من خوفها منقادة، وقد ألهمه الله تعالى النظر القويم ، وصيابة (٦) الرأي المستقيم، فأقام بها خمسة عسشر يوماً، فقبض الرهائن من تلك البلاد ، وأذل من رائه منهم مُظهراً للفساد، وجعلهـــم تحت الحفظ بالأغلال والأصفاد. وأمد من بها من أهل الــصلاح والفــضل غايـــة الإمداد، وأجرى لكل عالم بها ما يعتاد ، وزاد من يستحق الزيادة من أهــل الفــضل على ذلك، فشكره الجم الغفير لحسن التقرير على ما هنالك، فلما سمع بقدومه أهل جبل صبر (٢) ظهر منهم الخوف والارتعاد، لمنا شاهدوا البنادق والمدافع وفرسان الخيل الجياد، فأقبلوا جميعهم مستشفعين بالصّــوفه والــسادة. وأذعنــوا بالطاعـــة لمولانا صاحب السعادة، وسألوا من فضله الإمداد، والصفح عن من عسرف مسنهم

<sup>(&#</sup>x27;) تقابلها سنة ١٥٧٠ م .

<sup>(</sup>۲) يونيو ۱۵۷۰م .

<sup>(&</sup>quot;) ۸ يونيو ۱۵۷۰م.

<sup>(\*)</sup> المجرية : منطقة كبيرة جنوب مدينة تعز ، كان يعرف قديماً باسم المعافر، مدينتها القديمة حبا، وتتبعها حالياً عدد من الوحدات الإدارية ، ومن بين جبالها الشهيرة، جبال حيفان ، اليوسفيين ، الأعروق . محمد الحجري : مجموع بلدان اليمن . جـــ ١، صـــ ٢٣٢، إيراهيم المقحفي: معجم البلدان ، جـــ ١، صـــ ٢٣٢.

<sup>( ً)</sup> ۹ يونيو ۱۵۷۰م.

<sup>(</sup>١) صواب الرأي

بالبغي والعناد، وكان ممن واجه مولانا في تلك الأيام، من مشائخ المخلاف (۱) الشيخ الكبير عز الدين الحميدي (۱) [قـ ۱۰] فأكرمه صاحب الـسعادة بما يأيـق بمنـصبه وزيادة، لأنه عرف محبته للدولة العثمانية وانقياده ، وكان ممن واجهة الشيخ الكبير دهشل (۱) من مشائخ المخلاف أيضا، مجيباً بحسن الطاعة والامتثال ، وقابل مولانا أدام الله عزه بالخضوع والإذلال ، والزم المذكورين أن يحضروا رهائن على جاري عادتهم من الرجال، والزمهما أن يسيرا معه بمن معهما صحبه ركابه السعيد، حتى يكونا في الخدمة السلطانية من جملة الاتباع والعبيد. فامتثلا لأمره، وسارا في جملة سفره، فقرت أحوال المسلمين بتلك البلاد، و أرغم الله انف كل عدو حسّاد ، وبلغ الله تعالى مولانا أقصى المراد، وكان هذا من مبادئ نصر مولانا أيـده الله تعال بتوفيقه آمين.

#### شــــعــــر

ملكت البلاد بقهر وعدر وهردت من ظن أن قد شوى (٥) وعز الوجود وتاه (١) افتخارا واشرق بالبشر وجده السزمان ولما تويت تعدر اسمت

وخفضت من مال فيها لنشر<sup>(1)</sup>
معاقل عز وما عنه تجازی
وقد كان من قبل بالويل مرزی
وماس سرورا بعطف وهاز
وذل المناوي أسا<sup>(۷)</sup>عن تعن
وأضحت بمثواك فخرا الطرز<sup>(۸)</sup>

 <sup>(&</sup>lt;sup>۲</sup>) عزالدين الحميدي: لم اعثر له ترجمه. ويبدو أنه من كبار مشائخ المخلاف الجعفري. المطيب الزبيدي: بلوغ المرام. قـــ۲۸.

<sup>.(</sup>أ) نشز : أرتفع وعلا أو قام . مرتضى الزبيدي: تاج العروس .جــــ، ٥٠ ، صــــ، ٣٥٢.

<sup>(°)</sup> ثوى : طول المقام ، وأثويت به أطلت الإقامة به. ابن منظور : لممان العرب . جــــ ، صــــ ٣٨٧.

<sup>(</sup>أ) ناه : تكبر ، مرتضى الزبيدي. نفس المصدر جـــ ١٩ . صـــ ٢٢٥.

<sup>(</sup>Y) أسا : أي حزين ، ابن منظور ، نفس المصدر ، جـــ ١، صـــ (Y)

<sup>(\*)</sup> الطَّرز : الجيد من كل شيء. بن منظور: نفس المصدر. جـــ ٢، صــــ ٥٨١.

ومهدت ما عاث في سوحها وذا صبركم حوى اغلبا دني خاصعا للظبا<sup>(1)</sup>والقانا وقاعدة العز كم قد حوت فحكم رأيك فيها القانا وصهان كم فيه من أصهب بقيت لاذا الخلق أمنا له

ببيض رقاق وإحكام وجز (۱)
ومادان حقا وتاد (۲) بجرز (۳)
فذل لعلياك وأنقاد مُخزى
رجالا علوا في الوغى كل فوز
واشفي الغليل بضرب وحز،
تعطل بالجبن عن رد رمز (۱)
تميز من شيئت منهم بقرز (۲)

## فص\_\_\_ل :

ثم بعد إن قرر بمدينة تعز القواعد، وصفى ما [قـ ١] تكدر بها مسن تلك الموارد، توجه إلى القاعدة (١)، فوصل إليها يوم العشرين من الشهر المذكور منها، بالجيش العرمرم والعسكر الجرار، مشمولاً بعناية الملك القهار، ومعه من احالا يحصره حاصر، لا يحيط به ناظر. فحل ركابه السعيد بها، ولم يبال بما تشعت (١) من جوانبها وحصل بتلك الناحية عند قدومه المبارك من الرخص في الأسعار مالا يعهد قبل ذلك، وبعد أن حل بالمجيم المنصور في رابع وعشرين من المحرم (١) المدكور.

<sup>(&#</sup>x27;) وجز: سريع الحركة. ابن منظور : لسان العرب. جــ ٣، صـــ ٨٨١.

<sup>(\*)</sup> تاد : بمعنى التأني . ابن منظور : نفس المصدر . جـــ ١ ، صـــ ٣٣٧.

<sup>(&</sup>quot;) جرز: الجراز هو السيف القاطع النافذ، وجرز أي قطع. ابن منظور: نفس المصدر. حـــ١، صـــ ٤٣٩.

<sup>(°)</sup> رمز : تصويت خفى باللمان كالهمس ، وقيل إشارة أو إيماء بالعينيين والحاجبين، أو الشفتين. ابن منظور : نفس المصدر. جـــ١، صــــ ١٣٢٣.

 <sup>(</sup>أ) قرز: القرز الأكمه، وهو الغلظ من الأرض ، يعني هنا المكان الأمن . الزبيدي : تاج العروس. جـــ ١٥ ،
 صــــ ٢٧٩ .

 <sup>(</sup>۲) القاعدة : مدينة ما بين مدينتي إب وتعز في وادي نخلان، وتتبع حالياً مدينة إب ، محمد الحجري : مجموع بلدان اليمن . جــــ ، صــــ ۱۲۲۹.
 بلدان اليمن . جـــ ، صــــ ، عــــ ، إبر أهيم المقحفي : معجم البلدان. جـــ ۲، صــــ ۱۲۳۹.

<sup>(^)</sup> تشعت : تفرقت ، ابن منظور : نفس المصدر . جــ ٢ ، صــ ٣٢٢.

<sup>(</sup>أ) ۲۹ يونيو ۱۵۲۰م .

أجتمع من القبائل بذلك المكان، العربيين (١)، والأعمور (٢)، وأهل صهبان (٢)، الأزارق (٤)، والشوافي (٥)، وحبيش (٢)، والتعكر (٧)، وذي السفال (٨)، وبعدان (و) وغيبير هم مسن عسرب تلك البلدان، ومعهم قائد مسن قبل الزيدي المفسد علي (١٠) ابن إمامهم الملحد كونه مالكا لحصن حب (١١)، المشهور باليمن المعمور. وكان قد حاز معاشير (١١) الحصن المذكور؛

- (') التعكر : جبل في العدين يطل على مدينة جبلة أعلاه قلعة حصينة كانت أحدى معاقبل المصليحيين .
   محمد الحجري: نفس المصدر . جدا ، صداء الراهيم المقحفي: نفس المرجع جدا ، صدام.
  - (^) ذي السفال : مدينة مشهورة ما بين مدينتي إب و تعز ، وهي من نواحي مدينة إب ويقال أنها قامت على أنقاض مدينة ذي العلا . محمد الحجري : نفس المصدر . جــ٣ ،صـــ٢٢٤ ، إبر اهيم المقحفي: نفس المرجع، جــ ١ صـــ ٢٩٤.
    - (<sup>1</sup>) بعدان : مخلاف في شرق مدينة إب وهو من أخصب مخاليف إب وبه العديد من الحصون منها حصن حب، وبعدان الأن من مديريات محافظة إب. محمد المقحفي: نفس المرجع، جـــ١، صـــ ١٨٠، الموسوعة اليمنية. جـــ١، صــــ ٥٣٤.

<sup>(\*)</sup> الأعمور : عزلة في بلاد المجرية . محمد المجري : مجموع بلدان. جــــ ا، صـــــــ ١٠٠ .

 <sup>(&</sup>lt;sup>۲</sup>) صهبان : مخلاف مشهور من أعمال ذي السفال جنوب مدينة إب ، بجوار مدينة جبلة . محمد الحجري :
 نفس المصدر . جـــ ١، صـــ ١، صـــ ١٥ إيراهيم المقحفي: نفس المرجع . جـــ ١، صـــ ٩٢٣ .

<sup>(\*)</sup> الازارق :عزلة من ناحية السبره، وهي مركز أداري من مديرية السياني في محافظة إب . محمد الحجري : نفس المصدر .جــ ، صـــــ ، ليراهيم المقحفي : نفس المرجع. جـــ ١ ، صـــــ ٥٥ .

<sup>(</sup>١٠) معاشير : على وزن مفاعيل ، العشر ما يؤخذ من المال بقدر العشر أو نصف العشر، وهي أموال تجبى للدولة. ابن منظور : لسان العرب . جــ٢ ، صـــ٧٨٣.

وحصن بكتايب جيشه تلك الثغور، وبلغ عددهم نحو الثلاثين الألف، وأكثر مسن جمعهم في ذلك الشان ونف، فقصدوا المخيم المنصور بالقاعدة، وكان غاية أمرهم أن عادت عليهم العائده. وخرج لهم صاحب السعادة أيده الله تعالى بطوائف العساكر المنصورة، بالخيول المسومة المخبورة والبنادق المشتعلة المنثورة، فقاتله. مسن وقت الضحى، إلى بعد ظهر ذلك اليوم القتال الشديد، محفوظاً بالرأي السديد، فنصره الله تعالى عليهم واظهر طالعه السعيد، فقتل من القبائل المدكورة، ومسن عسكر علي المفسد اكثر من مائة وعشرون نفساً، وأسر منهم خلقاً كثيراً وفر الباقون، ولم يثن أحد منهم إليه رأساً، وشتت جمعهم في كل ناحية ، ولم يبق لهم من الباقون، ولم يثن أحد منهم إليه رأساً، وشتت جمعهم في كل ناحية ، ولم يبق لهم من الممالك السليمية ، وكان ذلك بعد أن حمي الوطيس، واشتغل كل بنفسه عن كل نفيس الممالك السليمية ، وغذا أهلها من رعايا الدولة العثمانية ، بهمه مولانا أيده الله تعالى. فأقام بعرصتهم (الماكوران أولاً برهائهها، فسلماها إلى مولانا، فجعلت تحت التحفظ .

#### الشـــــعـر

أقام عمود العدل فيهم كانه إذا القرت (٢) لاقى عضبه (٤) [.....] (٥) وان صافح الخطي بضت (١) كعوبة (٧) ويخرج عضب الهند من غيرمدخل فيصبح منه السباع جماده

عمود صباح قد تجلت غياهبه المرائ رأى أن أدنى المشرفين ضاربة دماً وندى إن باشرتها رواجسبه أذا زار حسماً والدليل مضاربه طعاماً ويسقى جامد الأرض ذائبه

to the service of the

<sup>(</sup>١) العرصة : كل موضع واسع لا بناء فيه . ابن منظور: لسان العرب. جـــ ٢، صـــ ٧٣٥.

<sup>(</sup>٢) الغياهب : جمع غيهب ، وهو الظلمة الشديدة . ابن منظور : المصدر نفسه. جـــ ، صـــ ٦٥٣.

<sup>. (</sup>٣) القرت : الدم . الزبيدي: تاج العروس . جـــ٣ ، صـــ ١٠٦ .

<sup>(</sup>٤) العضب : السيف القاطع. ابن منظور: نفس المصدر. جــ ٢ ، صــ ٢٠٨٠.

<sup>(</sup>٥) غير واضمة في الأصل.

<sup>(</sup>٦) بضت : بض الشيء أي سال. ابن منطور: نفس المصدر. جد ١ ، صد ٢٣٢.

<sup>(</sup>٧) كعوبه : الكعوب مفاصل العظام. مرتضى الزبيدي: نفس المصدر . جد ٢ ، صد ٢٧٥.

فكم رب يوم أطلعت مشارق كتائبه حسم غداً هو قلبه نهاية مرتاد الغنى روض كفه غدسه

هو المقام الكريم القرم (٢) ملجأنا الفارس البطل النيث الهمسام إذا ان جاد أغنى الملا أو ذاد يوم وغى وإن سرى فوق طرف خلته أسداً شكراً له من جواد ما امتطى فخطا

فَعل دماً حتى حسوته معسارية وفي حسميه قلب وذاك كستائبه وروادُ أرض الناكثين مقانبه (۱)

ملاننا حسن الأخلاق والشيم رنا تصدعت الأشبال في الأجم (<sup>7)</sup> أفنى بسمر القنا من شاء من أمم من فوق صقر أتى الأعداء بسالنقم إلا وأسرع يقفوا إثر مسنهزم

## فصـــل :

<sup>(</sup>٢) القرم : السيد الكريم . المرتضى الزبيدي : تاج العروس. جــ٧١ ، صـــ ٢٦٥.

<sup>( &</sup>quot;) الأجم : أي المحصن . ابن منظور : نفس المصدر. جـــ ، صــــ٢٦.

 <sup>(\*)</sup> شبان التعكر : منطقة تقع في منتصف الطريق بين مدينة إب و النجد الأحمر .

<sup>(°)</sup> ٥ أغسطس ١٥٧٠م.

 <sup>(&</sup>lt;sup>۲</sup>) الباشا حسن : هو السردار الذي عينه سنان باشا على الأمراء الذين تقاعسوا عن دعم بهرام باشا لما تكاثرت
عليه العربان عند نقيل سماره في منطقة النجد الأحمر. قطب الدين النهروالي: البرق اليماني . صـــ ٣٦٤.

<sup>(^)</sup> محمود بيك : وهو ابن أخت مصطفى باشا قرة شاهين ، أصبح دفتردار نليمن أيام مراد باشا ، وقع في أسر المطهر وذلك سنة ٤٧٤هـــ وحبسه مع مجموعة من الأمراء الأتراك ، وأطلق سراحه سنة ٩٧٧هـــ من قبل الأمير محمد شمس الدين أخو المطهر وذلك حين حاصر حسن باشا حصن كوكبان، وكان الهدف من إطلاقه مع بقية الأمراء هوطلب الصلح مع العثمانيين. قطب الدين لنهروالي: نفس المصدر، صب ١٢٣، ١٨٣،

جمع من الفرسان، وان ينزلا بجبل إرياب<sup>(۱)</sup>، ويجتمعا بمولانا صاحب السعادة، فامتثل الجميع ذلك، ونزلوا على وفق ما أمروا به هناك. وكان مولانا صاحب السعد قد مهد طريق النجد الأحمر، وسهلها وأغلق أبواب أهل الفساد واقفلها، وكان تدبير الأمر إليه في ذلك، ولم ينازعه أحد في تلك المسالك وجميع الأمراء تحت نظره، فأقام بشبان سبعة و اربعين يوماً. وكان من مبادئ إسعاد الملك العلم لمولانا صاحب الأنعام، أن ألهمه الله تعالى إعمال التدبير من إحراق الجبخانة أفدبر الرأي إلى أن ظفره الله تعالى بإحراقها، وهي جبخانة على بن الإمام، في أخر شهر ربيع الأول من ذلك العام.

### 

وفي السابع عشر من شهر ربيع الأخر (٦) منها. توجه مولانا عظيم الشأن بمن معه من الأمراء ، وأهل البندق والفرسان، إلى حصار مأخوذ حب، فطلع بعدان نهار الخميس. وأحاطوا على الحصن من كل ناحية، بعساكر منصورة لا تبقي لهم باقية، فوافق حظه السعيد، ونصره الجديد موت علي بن الإمام في يوم السادس والعشرين من الشهر (٤) المذكور في حصنه، وكتم المخذولون موته نحوا من عشرة أيام، شم أظهروه بعد ذلك، ولم يزل مولانا أظلع الله سعوده وعساكره السلطانية المنصورة، يقاتلونهم أشد القتال، ويضربون عليهم بالمدافع حتى ذلت منهم صناديد الرجال، فأذعنوا إلى تسليم الحصن قهراً وإنقادوا لطاعته فرقاً وذعراً، فقبضه مولانا نصره الله تعالى اليوم السادس من شهر رجب من السنة المذكورة (٥). وكان مدة حصاره أيده الله تعالى خمسة وسبعين يوماً، وصار الحصن المذكور ونواحيه من جملة الممالك

<sup>(&#</sup>x27;) جبل إرياب : بكسر الهمزة، جبل يطل على نقيل سماره وهو من أعالي جبال اليمن، يرتفع عن سطح البحر . ٣٠٠٠ مثر ويبعد عن مدينة يريم بحوالي ٢٠ كم، وينسب إليه مراكز إرياب التابع لمديرية يريم. محمد المجري: مجموع بلدان اليمن. جـــ١، صــــ١، إراهيم المقحفي: معجم البلدان. جـــ ١، صـــ ٥٢.

<sup>(\*)</sup> الجبخانة : كلمة عثمانية تعني مستودع السلاح. قطب الدين النهروالي : البرق اليماني. صـــ٧٦. .

<sup>(</sup>۲) ۱۹ سبتمبر ۱۹۷۰م.

<sup>( ٔ)</sup> ۲۹ سیتمبر ۱۵۷۰م .

<sup>(°)</sup> ۵ دیسمبر ۱۵۷۰م .

وفي تلك المدة أقام مولانا صاحب الكشف والبرهان، والحكمة و الإتقان، في أيام إقامته ببعدان، القاضي الأجل الأكمل الأفخم الأنبل العالم العالم الصالح الكامل عبد الصمد بن عبد العليم المحرقي، متصدياً على انفراده، بمباشرة التوقيع الإنشائي في الديوان السلطاني(١)، وذلك لموجب اقتضى عزل الموقع الثاني(١)، فقام في ذلك أتم قيام، وباشر الخدمة بعفة واحتشام في رابع جمادى الأول(١) من السنة المذكورة، كون القاضي عبد الصمد المذكور حسن الخط بليغ اللفظ، من قوم صلحاء، تقات أفاضل، ومعشر أدباء نجباء أماثل، ينزل الناس منازلهم ،ويؤنس فقرائهم ويجل علمائهم وأفاضلهم، ومع ذلك كان أكثر كتب المراسيم في المدة الماضية بخطه، وعليه المعول في عمل الديوان وضبطه.

ثم بعد ذلك أختاره مولانا أيضاً أن يكون إمامه في الصلوات الخمس على مذهب الإمام النعمان ، لكونه حسن الصوت بتلاوة القرآن، حافظا للسشروط الأركان، والفرض والواجب والسنة وطريق القياس، واوجه الاستحسان، فحصار يباشر الوظيفتين لازماً طريق الأمانة، معتمداً في خاصه أمره على العفافة و الديانة.

ثم بعد قبض الحصن المذكور مهد مولانا نصره الله تعالى أحوال أهالي تلك البلاد، وقمع الطغاة المتمردين بها وأهل الفساد ،ورنّب في الحصن المذكور جماعة من خاصة جنده الحافظين لميثاقه، الوافين بعهده،وجعل عليهم دردار أُ(٥) مُوكَلاً

 <sup>(</sup>١) الخاقانية : الخاقان كلمة عثمانية تعني ملك أو وظيفة الملك أو العلكي. قطب الدين النهروالي: (البروش للجائل صد ٧٦.

<sup>(</sup>٣) الموقع الثاني: هو عليف الدين عبد الصمد بن محمد الأحمر. المطيب الزبيدي: بلوغ المرام. صمـــ٧.

<sup>(؛)</sup> ٥ اکتوبر ١٥٧٠م .

<sup>(</sup>٥) الدردار: كلمة عثمانية تعني رئيس حراس القلعة. قطب الدين النهروالي : البرق اليماني. صــــ ٧٧ .

بحفظ تلك الدار، ففرق عليهم جوامك <sup>(۱)</sup> بالحصن المذكور، لأجل همـــتهم العاليـــة، وعزمهم المشكور، وكان ذلك ثاني يوم قبضه (۱)، بعد تفقد عسكره وعرضه.

وبعد ذلك في يوم الحادي والعشرين من شهر رجب<sup>(۱)</sup> منها. وهو بمخيمه بحبّ، وصلت إلى مولانا البشائر السارة والأخربار القرارة معلنية بنصره، قاطعة بنفوذ نهيه وأمرره، بوصول الأمير جعفر (٤). [قرا] ابن صاحب الشعر إلى بندر المخا<sup>(٥)</sup> لقصد مواجهة مولانا أسعده الله.

#### شعــــر

قدمت فما تتتى عن كئب وجلت جهاراً على عصبة وجلت جهاراً على عصبة وأوطات سربك أجسامهم يظنوا المعاقل تتجسيهم وقد صارعندك مثل الوهاد وأنسى كبهرام حسبة على لعمري لقد صار من جنده فأهاك جهاراً علياً به فأهاك جهاراً على ياً به

وفوقت بالحرب سهم الحرب بخيل فلم تغنى تلك العصب ودست إمتهاناً لتلك العصب ودست إمتهاناً لتلك السرب إذا أمّهم جيستك السمنتذب صياصي (١) المعاقل ذلاً كحب وإن تاه في الجو هذا عجب ملبلك الردى يقتضي ما أحب و أسقاه بالقسر كأس العطب (١)

<sup>(</sup>١) الجوامك : جمع جاميكة وهي كلمة عثمانية تعني العطايا والمرتبات ، وفي الاصطلاح تعني الجراية الشهرية وتعطى من غلة الوقف. قطب الدين النهروالي: المصدر نفسه. صد ٧٦، أحمد السعيد: تأصيل ما ورد تاريخ الجبرتي من الدخيل. القاهرة، دار المعارف، ٩٧٩ ام، صد ٥٩.

<sup>(</sup>۲) ۷ دیسمبر ۷۰۹۰م .

<sup>(</sup>٣) ۲۰ ديممبر ١٥٧٠م.

<sup>(</sup>٤) الأمير جعفر: هو جعفر بن السلطان بدر بوطويرق بن عبدالله، تولى حكم مدينة الشجر في عهد والده، ودخل في صراعات سياسية مع أخيه عبد الله الذي أقدم على اعتقال والدهما السلطان بدر، واستمرت هذه الصراعات حتى وقع الصلح بينهما سنة ١٩٨٤هـ / ١٥٧٦م. محمد هاشم: الدولة الكثيرية. صـــ ٨٨. ٨٨.

<sup>(</sup> ٥) المخا : أحد المواتئ اليمنية القديمة على ساحل البحر الأحمر يبعد عن مدينة تعز ٩٨كم إلى جهة الغرب ، ويعود تاريخ إنشاء هذه المدينة إلى ماقبل الإسلام ، فقد كانت من المدن الحميرية الرئيسية ، أزدهرت المحل خلال القرنين العاشر والحادي عشر الهجريين السادس والصابع عشر الميلاديين، حيث كانت من أشهر الموانئ العالمية لارتباطها بتجارة البن، فقد كانت الميناء الرئيسي لتصدير بن اليمن، الذي عرف باموكا نسبة إليها . وكانت خلال تلك الفترة تتم فيها المبادلات التجارية بنسبة أربعة أضعاف ما يتم في ميناء جدة . الموسوعة اليمنية . جـ : ، صـ ٢٥٦٣ ـ ٢٥٦٤.

<sup>(</sup>٦) الصياصي : الحصون ، ،كل شيئ منيع . ابن منظور : لسان العرب . جــ ٢، صـــ ٢٠٥.

 <sup>(</sup>٧) العطب : الهلاك، ابن منظور : نفس المصدر. جــ١، صــ١٠٠.

وكم تاه فيسه عاياً ولسم ومن سعد بهرام أن الردى فيأحرق بالحصصن بارودهم فدانوا لذا العز واستصغروا ولم يبق في الناس شخصاً عصي لقد مهدت بك أقطارنا أدامك ربك كهفاً لنا

يظن ستغشاه فيه البترب سما للعملى عنوة وأقترب وأكذب نصراً لهم يحتسب وذلت جهاراً جميع العرب ولا نجذب (١) فكادت تميس لفرط الطرب تشرد عنا جيوش الكرب

### 

ثم في اليوم الثاني والعشرين من شهر رجب (٢) الفرد منها نزل مولانا صاحب الأناة والاستقرار من حصن حب إلى جهة الظهار (٦)، تجاه باب إب (٤) المعمور. فمهد تلك البلاد، أصلح بها أحوال العباد، وقطع دابر أهل البغي والفساد، فأقام بها ثمانية عشر يوما، وواجه بها الأمير جعفر ابن صاحب الشحر المذكور قبل ذلك، وكان وصوله سبباً لطاعة أخيه عبد الله بن بدر (٥) أمير جهة الشحر (٦) بعد أبيه لمولانا صاحب السعادة ، فقابله مولانا بالبشر والإكرام، والإجلال والإعظام، وأعلى منزله، ورفع قدره، ونوه بطاعته وأظهر شكره [ق ٢]، وصار جعفر وأخوه المذكوران، من جملة عساكر مولانا السلطان نصره الله.

وفي أيام أقامته بالظهار، ظهر شخص من الطغاة والمفسدين العصاة المتمردين اسمه الماطري (١)، فقطع طريق السحول، وبقي الناس من خوفه في تلك الأماكن تجول، وأنضم إلية جماعه من أبناء جنسه، لقطع المار بتلك الطريق وحبسه، فندب

<sup>(</sup>١) إنجذب : إنقطع أو قل. مرتضى الزبيدي : ناج العروس . جـــ١ ، صــــ ٣٥٩ .

<sup>(</sup>۲) ۲۱ دیسمبر ۱۵۷۲م .

<sup>(</sup>٣) الظهار: حقل مدينة أب من جهة الغرب ، محمدالحجري : مجموع بلدان اليمن. جـــ ، صـــ ٢٥٥.

<sup>(</sup>٤) إب: بكسر الهمزة مدينة جنوب صنعاء بمسافة ٤٠ اكم ، وهي قديمة الاختطاط ترجع إلى العهد الحميري وإب من أجمل مدن اليمن . محمد الحجري: نفس المصدر - جــ ١ ، صــ ٣٠، إبراهيم لمقحفي: معجم البلدان . جــ ١، صــ ١٠ .

 <sup>(</sup>٥) عبد الله بن بدر بوطویرق بن عبدالله بن جعفر، اعتقل والده بدر سنة ٩٧٦هـ / ١٥٦٨م وسجنه في
 حصن سیئون و نادی بنفسه سلطاناً على الدولة الكثیریة. محمدهاشم: الدولة الكثیریة. صـــ ٨٦.

 <sup>(</sup>٦) الشحر : إحدى أكبر مدن ساحل حضر موت، عرفت بالشجر الأن سكانها كانوا جيلاً من المهرة يسمون
 الشجرات. محمد الحجري: نفس المصدر. جــ ٢، صــ ٢٤٤، إبراهيم المقحفي : نفس المرجع.جــ ١، صــ ٨٥٢.

<sup>(</sup>٧) الماطري : لم أعثر له على ترجمة، ويبدوا أنه احد زعماء منقطة السحول .

له مولانا أسعده الله تعالى جماعه من ذوي البنادق والفرسان، والسيافة الماهرة في الضرب والطعان، فغزوه إلى مكانه ليلاً، فلم يستطع أن ينعزل عن تلك الفئة ميلاً، فهجموا عليه وقتلوا عصبته، وشتتوا شمله ومزقوا فرقته، وأوثقوه وولدية الكبيرين، وجماعة من عسكره، ووصلوا بهم إلى مولانا صاحب السعادة فحبسه أياماً، ثم قتله بعد ذلك بذنبه، لقطعه تلك الطرق ونهبه.

وفي نلك الأيام أيضا ومولانا بالمخيم المذكور، وصلت الأخبار إلى مولانا بأن شخصاً يقال له المنتصر العلاف<sup>(۱)</sup>، وكان من كبار المفسدين، قد جمع طائفة من البغاة القاطعين، وعقدوا جمعهم بقفر حاشد<sup>(۱)</sup>، وألبوا تلك الفرق على الشر والمكائد، فغزوا جملة من قرى تلك الجهات، ونهبوا من بها وشتتوا شملهم أقبح شتات، وقطعوا الطرق وضيقوا على المارة، ولم يقر لأحد من المسلمين بسببهم قارة، فأرسل مولانا أدام نصره طائفة من العساكر السلطانية، والرؤساء العثمانية، مقدمهم أمير اللواء الشريف فيروز بك<sup>(۱)</sup>، فهجموا عليهم بالقفر، وحصل بينهم وبين المفسدين حرب أجج عليهم نيران الشر، وكان لعسكر مولانا العاقبة والنصر، فأخذوهم بيد العنوة والقهر، وقتلوا العلاف المنكور، ولم يبقوا من عسكره باقية، وصاحوا عليه بذلك، واخلوا ناديه، ووصلوا برأسه إلى ذمار (١٠) [قـ٧١] بعد حلول ركاب مولانا بتلك الديار، وكان قتل هذا المفسد سبباً لتشتيت المفسدين، وتقريق جمع المعاندين.

# 

ثم توجه مولانا أيده الله تعالى في يوم الحادي عشر من شعبان (٥) منها. سائراً من الطهار، متوجها إلى مدينة ذمار، فدخلها نهار الجمعة خامس عشر شعبان من السنة المذكورة.

<sup>(</sup>١) المنتصر العلاف : لم أعثر له على ترجمة ، ويبدوا أنه أحد مشائخ منطقة القفر .

<sup>(</sup>٣) فيروز بك : أحد الأمراء العثمانيين تولى قيادة الجيش في حصار منطقة سماة ، ثم ولاة بهرام باشا على مدينة جبلة. المطيب الزبيدي. بلوغ المرام .قــ٣٥، قــ٣٥.

<sup>(</sup>۵) ۹ دیسمبر ۱۵۷۰م.

واجتمع مولانا الباشا بهرام، بمولانا المقام العالي عظيم الشان السوزير سنان نائب مولانا السلطان، فأستبشر مولانا الوزير بقدومه، اجتمع به، وأحاط بعلومه، إذ هو قريب العهد بالوصول من السدة العالية، وبيده أو امر وأحكام شافية مضمونها أن النيابة المطلقة السلطانية السليمية إليه باليمن المعمور، وأن يباشر الأمر في ذلك الإقليم على الوجه المشكور، فعرض عليه تلك الأحكام المعظمة، فأطاع ذلك الأمر وسلمه، واعتمد على منطوقه ومفهومه، فتقلد مولانا ذلك بخصوصه وعمومه، وقرت بولايتة أعين المسلمين، وأنشرح بدولته طوائف الموحدين، واستقامت بحسن سيرته شوكة أهل السنة والدين، وسقطت بسطوته القاهرة راية المعتزلة والملحدين، فأنفرد مولانا بالولاية الباشوية السلطانية اليمنية، وصار جميع العسكر المنصور تحت أمره الشريف بالتولية السليمية، فقح القواعد المحكمة، وأسس التأسيسات المعظمة. وأقاما نصرهما الله بذلك المحل، وتدبير أمر المملكة السلطانية، إلى مولانا الباشا بهرام بالشريفة في تلك الجهات والأقطار عثم سار مولانا الوزير سنان غره شهر رمضان (۱) الشريفة في تلك الجهات والأقطار عثم سار مولانا الوزير سنان غره شهر رمضان (۱) من السنة المذكورة، على طريق بندر المخا، قاصداً الأبواب السلطانية فركب البحر من البندر المذكور، على طريق بندر المخا، قاصداً الأبواب السلطانية فركب البحر من البندر المذكور. قابله الله تعالى بكل خير، ودفع عنه كل ضير [قـ۱۸].

وفي هذه الأيام ظهر شخص أسمه المويه (٢)، مظهراً للكيد والتمويه، وكان قبل ذلك رأس الرتبة الزيدية التي بحصن حب أيام دولة علي بن الإمام ، وهو الذي سلم الحصن إلى مولانا، وأشترط لنفسه أن يكون آغا على العسكر النين نزلوا من الحصن بجاميكة كبيرة ، وأن يكون رتبة بجبلة (٢) المعمورة. فامضوا له الأمر، وقرروه على ذلك في ذلك الثغر، وكان في الوقت منطوياً على العناد مصراً على الخيانة والفساد، ولم يزل يفسد القبائل ويكتب إلى أهل كل قرية، حتى أستمال قلوب طوائف منهم خفية، فكتب إلى رأسهم مطهر، فظُفر بكتبه من غير اطلاعه، وأظهر والله، وأوقعه في مخازيه، وأظهر وباله.

<sup>(</sup>۱) ۲۸ يناير ۲۱،۹۱م .

 <sup>(</sup>٢) المويه : لم اعتر لمه على ترجمة، ومما ورد في النص فيو احد قادة الأمير على بن الإمام شرف الدين، الذين خذنوه وتعاونوا مع العثمانيين، في إسقاط الحصن. المطيب الزيبيدي: بلوغ المرام . قد ١٨ .

 <sup>(</sup>٣) جبله : مدينة مشهورة بالجنوب الغربي من مدينة إب وبينها وبين إب حوالي أربعة أميال تقريباً . محمد الحجري : مجموع بلدان اليمن. جدا ، صد ١٨٨و إبراهيم المقحفي: معجم البلدان. جدا ، صد ١٨٨٠.

فبعد ذلك خرج من جبلة قاصداً مواجهة مولانا بذمار ، وهو في غدره على الإصرار، فوصل إلى جهة يريم (١) في جمع كثير بشر مستطير، فعلم به مولانا نصره الله تعالى، فجرد له جماعة من الفرسان المبارزين، و السسيافة المسضاربين، وأهل البنادق الصائبين، فسار الجمع المذكور ليلاً، فالتقوا ببلاد عنس (١) قريباً من طريق الملاوي (٦)، فقاتله العسكر المنصور قتالاً شديداً، ونصر الله تعالى مولانا عليهم، وأيده تأييداً، وقتل هو وجماعة من أصحابه وقطعت رؤسهم، ووصل بها إلى الديوان السلطاني بذمار، ولم يزل مولانا أيده الله تعالى منصوراً، وعدوه البساغي ذنيلاً مقهوراً، وهذه البشائر من سعود مولانا السلطان الأعظم الخاقان المكرم، واردة على يد مولانا صاحب السعادة أعاد الله عليسه الخيرات، وأكثر له السنعم والمبرات.

## 

ثم في عاشر رمضان (ألمبارك منها. إختط مولانا أسعده الله تعالى مدينة ملحظ<sup>(٥)</sup> حرسها الله تعالى، وأمد أهلها من الخيرات بأوفر نصيب وحظ، ونقل ركابه السعيد [قــ ١٩] من مخيمه الأول إلى المدينة المذكورة، لازال الظفر حالاً ببقعتها المشهورة. وكان في تسمية المدينة بالاسم المذكور تفاؤل بأن يكون ملحظاً للخير والبركة والنصر، وعدد حروف الاسم بالجمل (أ) تاريخها، فكانت والله كذلك فطابق

 <sup>(</sup>١) يسريم : مدينسة جنسوب صدفعاء فسي قساع الحقال بسين نمال ولب ، مسميت باسم القيال يسريم ذي رعسين .
 محمد الحجري : مجموع بلدان اليمن. جــ ٢، صــ ٧٧٩ ، اير اهيم المقحفي : معجم البلدان ، جــ ٢ صــ ١٩٠٦.

 <sup>(</sup>٢) عنس: قبيلة كبيرة لها بلاد وضعة في مغرب مدينة نمار ومشرقها، وهي من نواحي مدينـــة نمـــار. محمـــد الحجـــري :
 مجموع بلدل اليمن، جــــ٣ ، صــــ٣١٦ ، ايراهيم المقحفي : نفس المرجع. جـــ٣ ، صــــــ١١٣١ .

 <sup>(</sup>٣)طريق الملاوي هيطريق ما بين بلاد يريم وذمار من جهة الغرب. المطهر الجرموزي : الجوهرة العنيرة .
 تحقيق : أمة الملك الثور ، صب ٢٤٤.

<sup>(</sup>٤) ٧ فبراير ١٥٧١م :

<sup>(</sup>٥) مدينة ملحظ: وهي المدينة التي أختطها بهرام باشا سنة ٩٧٨هـ / ١٥٧٠م لتكون عاصمة له ، والمدينة تقع شمال قرن نمار، و جنوب مدينة ذمار بجوار الصوق، أقام بها بهرام باشا لمدة خمص صنوات تقريباً، وأبنتا فيها جامعاً ، وضرب العملة المعروفة بالملحظية، وقد أقام الأمراءوالأكابر عمارات فيها وخربت فيما بعد . المطيب الزبيدي: بلوغ المرام . قــ ١٩، عبد الصمد الموزعى: الأحسان . صــ ٤٧، محمد الكبسي : اللطائف السنية. هــ ، صــ ١٩٢.

 <sup>(</sup>٦) المدينة بنيت سنة ٩٧٨هـــ ، وبحساب الجمـــ لل نجد أن أسمها فعلاً يطابق تاريخ بناؤها ، لان حرف م =
 ٠٤ ، وحرف ل= ٣٠، وحرف ح = ٨، وحرف ظ = ٩٠ ومجموع هذه الحروف يساوي ٩٧٨، وهو =

الاسم المقصود، وأجتمع في ربعها الخيرات والسعود، و رخصت بها الأسعار، وحلبت اليها البضائع من جميع الأقطار ، حتى صارت محط أمن للوافدين وملجأ خيراً للقاصدين، ومريحاً للغادين والرائحين، في تسميتها يُستنبط تاريخ اختطاطها من عدد حرفها، وهي مدينة متوسطة بين صنعاء وتعز وعدن وبعدان، وزبيد والتهائم (۱)، وما والاها إلى جازان، جديرة بأن تصير تحت المملكة العثمانية، ومقراً لباشا الجهات اليمانية.

وفي خامس عشر شهر رمضان المذكور، جهز مولانا الجيش العظيم، والعسكر العميم، من الرجل والفرسان السوابق، وما إليهم من أصحاب البنادق من العسكر الأروام، وعسكر تلك البلاد مغاربها والمشارق قاصداً مأخوذ حصون ريمة (٢)، ودنوه (٤)، وبلاد الجمعة (٥)، والسلفية (١) وغيرها من الحصون، وهي مائنا حصن وعشرون حصناً، ورأس العسكر المجلس السامي (٧) مصطفى آغا (٨)، صحبته

خفس تاريخ تأسيسها. عابد سليمان المشوخي : المخطوطات العربية مشكلات وحلول. الرياض، مكتبة الملك عبد العزيز العامة ، ٢٠٠١م ، صـــ٠٠.

 <sup>(</sup>١) التهائم : هي القسم الواقع بين جبال اليمن والبحر من جهة الغرب والجنوب ، ويقال له غور اليمن . محمد
 الحجري : مجموع بلدان اليمن . جــ ١ ، صــ ١٥٧ .

<sup>(</sup>۲) ۱۲ فبرابر ۱۵۷۱م.

<sup>(</sup>٣) ريمة : يفتح الراء وسكون الياء وفتح الميم ثم الهاء، بلاد جبلية واسعة جنوب غرب صنعاء ، وتشمل جبال الجبي ، والسلفية ، الجعفرية ، كسمة، وبلاد الطعام . محمد الحجري : نفس المصدر . جـــ ٢، صـــ٣٧٧، ابراهيم المقدفي معجم البلدان . جـــ ١ ، صــــ ٧٢٣.

 <sup>(</sup>٥) بلاد الجمعة : وهي قرية في مديرية الجبي من أعمال ريمة. ليراهيم المقحفي: نفس المرجع. جـــ ا
 صــــ ٣٥٢ .

 <sup>(</sup>٦) السلفية : وهي ناحية من نواحي بالاد ريمة ، وتكثر فيها القلاع والحصون الأثرية المنبعة . محمد الحجري: نفس المصدر . جـــ ا ، إبر اهيم لمقحفي : نفس المرجع . جـــ ا ، صـــ ١٠٠٤ .

 <sup>(</sup>٧) المجلس السامي : هو لقب أستخدم في العصر الأيوبي يلقب به منهم دون الوزار ، حسن الباشا : الإنقاب
 . صــــ٥٥ .

 <sup>(</sup>٨) مصطفى آغا : أحد أمراء الجيش العثماني ، تولى الإلتزام في منطق الحجرية . المطيب الزبيدي : بلوغ
 المرام . قــ ٣٩.

جمع من مشائخ الجبال، فخيم العسكر المنصور بتلك النواحي عموماً، محاصرين لأهلها سنة وشهر وسبعة عشر يوماً، وحاربوهم الحرب الشديد، وفتح الله لهم الفتح الأكيد.

وفي ثاني عشرين<sup>(۱)</sup> من شهر رمضان المذكور منها واجه الشيخ صلاح<sup>(۲)</sup> صاحب زبيد مولانا نصره الله تعالى، ودخل تحت أمره الكريم وملكه العظيم، وأطاع حكم مولانا وأستمع وأمتثل أوامره وعنها ما رجع وسلم ما تحت يده من القلاع، وأقبضهم رهينته وأشاع [قــ،٢] الطاعة في ذلك وأذاع، فصارت قلاعه من جملة القلاع السلطانية، ودولته من سائر الدولة العثمانية.

### شعىر

كسساً السدهر هيبة ووقسارا لبس المجد تاجسة فهسو ملك فبك العصر خير دهسر تقسضى فاض هذا السرور في كل فسج أشرق الكون واستطار سناء ملت الشمس برجها فهو سعد لحظ الطرف ملحظ الخيسر دارا فعسلت في الوجود قدراً وأدرت كل قصر بها ينيسر أفتضارا مشل دار النعسيم بسالحور وما رأت لها العسين أصسلاً

<sup>(&#</sup>x27;) الثاني والعشرين .

<sup>(&</sup>lt;sup>\*</sup>) الثنيخ صلاح: لم أعثر له على ترجمة، وهو من زعماء مدينة زبيد . المطيب الزبيدي: بلوغ المرام. . قــــ ١٩.

 <sup>(&</sup>lt;sup>۱</sup>) أستجن: جنى الشيء ستر أو أختفى، و أستجن أي أستتر، ابن منظور: لسان العرب، جــ١٠ صـــ ٥١٥.

زادها الجامع الكريم فخارا مثل شمس النهار يزهو سناهٔ شاده صاحب السعادة فسربى زاده الله رفعاة وإقتاداراً

مُحكم الصنع لا تبارى شيارا(۱) في معانيه ذا الأنام حيارى لكريم جيزاه عدناً قيرارا وتعالى جلاله إن يُسبارى

ثم في شوال<sup>(۱)</sup> منها. أمر مولانا صاحب الفضل والإنعام، أمير سنجق يحج بالناس إلى ببت الله الحرام وأسم الأمير المذكور يار علي، فسافر الأمير المذكور صحبة المحمل الشريف، في أجمل حالٍ من غير نكد ولا تعسف، وأمنت معه الناس، ولم يحصل في أيامه ضرر ولا يأس، فأمن الحجاج على أنفسهم وأموالهم حتى رجعوا من ذلك السفر إلى رحالهم.

<sup>(</sup>١) شيارا : الشيار بمعنى الحسان. مرتضى الزبيدي : تاج العروس . جـــ ٧، صـــ ٦٣.

<sup>(</sup>۲) مارس ۱۵۷۱م .

# الباب الثالث:

في ذكر ما أشتملت عليه سنة تسع وسبعين وتسعمائة (١) من الفتوحات والصدقات وغير ذلك، وفي ثامن ذي القعدة (٢) من السنة المذكورة [قـ٢١] فبضت حصون دنوة، وريمة و بلاد الجمعة، وما إلى ذلك عنوة وقهراً، وكان ذلك القبض على يد مصطفى آغا، وثلك الجهات لم تُملك قبل ذلك. وأخرب من تلك الحصون جملة من الأماكن، وزلزل من كان بها من كل قاطن وساكن، وابقى منها شيئاً لم يخرب، وأصغر أهل تلك الجهات كغيرهم، وعليهم الضرائب تضرب، وقبض ما بأيديهم من البنادق والسلاح، وبقي المذكورون أسرى، لا فلاح لهم ولا نجاح، وصارت تلك القلاع المذكورة من جملة الممالك السعيدة، ورتب بها صاحب السعادة عسكره المنصور، واحكم تقعيده.

وفي ذي القعدة من السنة المذكورة، ورد أمر مولانا صاحب السعادة بلغه الله تعالى مراده على القاضي شيخ الإسلام علم الأئمة الأعلم، أعدل القضاة والحكام، صفي الدين أحمد بن عبد الرحيم التبريزي (١)، بأن يعد نخل وادي زبيد بالحد والاهتمام، ويخرج منها الشائر (١)، ويمحوه عن أسماء الأنام، وأن لا يسلم إلا في الصالح منه، فقام مولانا في عدده، وأخرج شائره أحسن قيام، واستعان على ذلك بجمع أمناء معتبرين أعلام، من أهل الخبرة والمعرفة في ذلك الوقت بالاحتدام، فتم ذلك على أحسن نظام في مدة يسيرة من الأيام، فأصبحت الرعايا كأنما نشطوا من

<sup>(</sup>۱) تقابلها سنة ۱۹۷۱م.

<sup>(</sup>٢) ٥ أبريل ١٥٧١م .

<sup>(</sup>٣) أحمد بن عبد الرحيم النبريزي: هو ابن العلامة عبد الرحيم بن محمد النبريزي، والذي عمل في خدمة أزدمر باشا، وكان من خواصه، وأهدى إلى الأمير المطهر بن شرف الدين كتاب " الأسباب والعلامات " في الطب بخط مؤلفه ابن النفيس المصري، كانت وفاته سنة ٩٦٥ هـ/ ١٥٥٧م، وكان صاحب الترجمة من خواص بهرام باشا الذين أعتمد عليهم في إدارة الأمور الدينية والأعمال الخيرية، فقد كلفه بالعديد من المهام منها، توزيع الصدقات على أهالي زبيد ومن المناطق الأخرى، أقامة المولد النبوي الشريف بزبيد، وأهم عمل قام به حين كلف بهرام باشا بعد نخل وادي زبيد لإزالة الظالم على الرعية، وإصلاح جامع زبيد وغيرها من الأعمال. فكان بمنابة الوزير لبهرام، وفي عهد مراد باشا ألقي عليه القبض وأودع الدار الحمراء بصنعاء سنة ١٨٥٤هـ/١٥٠١م. عيسى بن لطف الله: روح الروح. صد ٢٠٨، تحقيق البرهيم المقحفي، يحيى بن الحسين: غاية الأماني، جد ٢، صد ٢١٨. المطيب الزبيدي: بلوغ المرام، قد ٢٠٨، ٢٠٥٠ من ٢٠٨، ١٥٠٠ من ٢٠٠٠ من ٢٠٠٠ المطيب الزبيدي: بلوغ المرام،

<sup>(</sup>٤) الشائر: التالف.

عقال، لما أرتفع عنهم ذلك الظلم وزال، داعين لمولانا صاحب السعادة على ممر الأيام والليال، وكان رفع هذه البلية، عدالة صدرت من مولانا بغير استدعاء ذلك من رعيته، كما هـو من قاعـدته، وحسن سيـرته ومقاصـده الحسنة في أمر الرعايا وغيرهم، أثابه الله الثواب الجزيل، بالقصد الجميل.

# الباب الرابسع:

في ذكر ما اشتمات عليه سنة تمانين وتسعمائه (١) من الفتوحات والتمهيدات.

فقي أوائل المحرم (أمنها. أرسل مولانا صاحب السعادة المعظم المكرم صاحب الفضائل والنعم، صدقة جزيلة لفقهاء زبيد، وحيس وصالحيها وفقر اهما، فعمتهم تلك الصدقة بالإيساع، وأزالت عنهم ما ظهر بهم من الإقلال وذاع، فأغنت كل فقير معدم، وشملت كل عالم ومتعلم، وكانت الصدقة الواصلة إلى زبيد من الذهب الأحمر الجديد، ورد الأمر بصرفها على المذكورين إلى الإمام العالم العلامة صفي الدين، محب العلماء والطالبين كهف الفقراء والمساكين احمد بن عبد الرحييم التبريزي، أدام الله أيامه، لكون المذكور قد صار عيناً بتلك البلاد، وعليه المعول في تسهيل ما عسر من الأمور الشداد، فقسمها بين المذكورين بعد الضبط بالقلم، وأعطى كل شخص حصته حسب ما عين له مولانا و رسم هذا ما صحدر مسن الصدقات عميمة، وأموال عظيمة المندر المخاوأهل عدن، وأهل مدينة تعز في السنة المذكورة فصرف على أهله بندر المخاوأهل عدن، وأهل مدينة تعز في السنة المذكورة فصرف على

# 

وفي أول محرم من سنة ثمانين وتسعمائه، ورد الأمر من الحضرة المشريفة، والمكارم العالية المنيفة إلى القاضي العلامة احمد بن عبد الرحيم التبريزي أدام الله تعالى أيامه، بأن يكتب من المقرآن العظيم مقدمة من تجزئمة ثلاثين جزأ، ويجلدها أحسن تجليد، وتتخذ لها ربعة (٦) خشب مضبوطة بالنحاس والحديد، ومقابلة الفاظها بالتصحيح والتحزيب (١) [قـ ٢٣] والتجديد، وأن يعين عشرة أنفار درسة يقرونها (١)، في صبح كل يوم جديد، وما يتبع ذلك من قراءة سورة يسسس

<sup>(</sup>١) يقابلها سنة ١٥٧٢م .

<sup>(</sup>۲) أوائل مايو ۲۰۷۰م .

 <sup>(</sup>٣) الربعة: خشية قصيرة يرفع بها العدل على ظهر البعير. ابن منظور : لسان العرب - جـــ اعــــ ١١١٠٠.
 وهنا يقصد بها نفس الشكل الهندسي ولكنه أصغر حجماً يوضع عليها المصحف الشريف.

<sup>(</sup>٤) أي تقسيم أجزاء القرآن إلى سئون حزياً. المرتضى الزبيدي: تاج العروس. جـــ ١، صــــ ٤١.

<sup>(°)</sup> يقروونها

وتبارك والمعودين والصلاة على النبي، ويهدون ثواب ذلك إلى حضرته السشريفة وتبارك والمعودين، والتابعين وجميع المسلمين، ثم يدعون بعد ذلك لمولانا السلطان الأعظم، والملك الخاقان المكرم سليم شاه بن سليمان خان، ثم يدعون للمرحوم والدمولانا الموقف المذكور مصطفى باشا(٢)، ثم يعقبون بالدعاء للمسوقف وأخيه رضوان (٦)، وأهاليهم و أقاربهم بإصلاح الحال، ودفع ما يعتريهم من المكاره في العاجل والمال، وتكون المقدمة المذكورة للقراءة وقفا بمسجد الأشاعرة (١) بزبيد، والدرسة المرتبون لذلك في المسجد المذكور، وبأن يشتري له أرضا من أراضي الوادي بزبيد، يوقفها على المقدمة المذكورة [قـ٤٢]. والقراء المسذكورين، وعلى ناظر ينظر على ذلك المحل، وجعل النظر في ذلك إلى القاضي احمد المسذكور، فأمتثل مو لانا القاضي صفي الدين أمر ما وجه إليه، وقام بحسن الأداء فيما وجب عليه، فكتب مقدمة، فجاءت على الوصف المذكور بالكمال والتمام ، مُصمَحة عليه، فكتب مقدمة، فجاءت على الوصف المذكور بالكمال والتمام ، مُصمَحة محكمة بالخط الحسن أي إحكام وجاء بجميع ما يتعلق بها مسن تجليدها و إحكام محكمة بالخط الحسن أي إحكام وجاء بجميع ما يتعلق بها مسن تجليدها و إحكام بنيتها، ثم أشترى أرضا اذلك بوادي زبيد تقارب ثمانين معادا(٥)، ومبلغ قيمتها نيف

<sup>(</sup>١) الختم : كلمة عاميه ماز الت دارجة الأستخدام في اليمن وتعني المصاحف ، ومفردها ختمه .

<sup>(</sup>٢) مصطفى باشا : عرف بقره شاهين لحذقه ونجابته في صبخره ، وسمرة لونه ، وهو من قدماء مماليك السلطان سليمان تربى في سراي السلطنة ونقلب في المناصب وترقى في العرائب إلى أن صسار لالا المسلطان بايزيد ثم تولى نيابة غزة، وبعد ذلك واليا على اليمن سنة ٩٦٣هـ / ١٥٥٦م، استمر في ولاية اليمن حتى عزل سنة ٩٦٧هـ / ١٥٥٠م، وغادرها إلى مكة ثم وصل إلى مصر فصادف وصوله وفاة والي مصر علي باشا ، فصار همو بكاربكيا على مصر . قطب السدين النهرواي: البرق اليماني، صب ١٢٢، ١٢٤، ١٢٥ .

<sup>(</sup>٣) رضوان : هو ابن مصطفى باشا قرة شاهين، عرف بالفروسية والشجاعة ، تولى بكلربكية اليمن سنة ٩٧٢ هـ / ١٥٦٤م وكان قبل ذلك نائب غزة ، وفي عهده قسمت اليمن إلى ولابتين وأصبح بكلربكياً لاحدهما، دخل في مشاكل مع محمود باشا ومراد باشا وعزل من منصبه سنة ٩٧٤هـ / ١٥٦٦م وحبس فترة من الزمن بسبب تلك المشاكل ، ثم أعيد تعيينه بسنجق غزة ، ثم بكلربيكياً على الحبشة. قطب الدين النهروالي : نفس المصدر . صــ ١٥٣٠ ، ١٣٥ ، ١٧٤، ١٧٤، ١٧٥٠ .

<sup>(</sup>٤) مسجد الأشاعر : وهو أحد أشهر مساجد اليمن وأقدمها ، بني بمدينة زبيد في العام الثامن للهجرة، على بد الصحابي الجليل أبو موسى الأشعري . عبد الرحمن الحضرمي : زبيد مساجدها ومدارسها . صد ٤٥ .

<sup>(</sup>٥) المعاد: وحدة مساحة تساوي ١٢مطول × ٦٣ م عرض أي ١٨٤٤م مربع. الموسوعة البمنية :جــــ، صــــ ٢٨١٦ .

وعشرون مذا راً الماوفي ثمن بعد التثمين والتقويم، وسلم إلى البائعين جميع أثمانها على الوجه الصحيح الشرعي بالحظ الأوفر القويم، وهم في ذلك البيع على الوجه الصحيح الشرعي بالحظ الأوفر القويم، وهم في ذلك البيع بالاختيار من غير إكراه ولا إجبار، وعين للمدرس المذكور بالمحل المسذكور، جماعه من الفقهاء الأعلام والمواظبين على المباشرة لذلك على ممر الأيام، وأستمر أجراء المعلوم على المذكورين من الناظر القاضي أحمد [قص ] المذكور يسلمه إليهم بالوفاء والكمال، وصار القائمون بخدمة وظائفهم على احسن حال ، وكتب بالوقف المذكور بصيرة (٢) شرعيه عليها خطوط جماعة من حكام الشريعة المطهرة أصلين أصلاً بيد مولانا صاحب السعادة، والأصل الأخر بيد القاضي احمد المذكور، أعاد الشاهلة المذكورة.

وفي شهر ربيع الأول<sup>(1)</sup> منها أمر مو لانا أسعده الله تعالى بقراءة مولد النبي هيء بمسجد الأشاعر بمدينة زبيد حرسها الله تعالى، على نظر القاضي العلامة صفي الدين احمد بن عبد الرحيم التبريزي، وأرسل إليه لأجل ذلك مالاً يصرفه للإكرام على ما يقتضيه الحال في ذلك المقام، لما في ذلك من التبجيل والإعظام، إظهاراً لجاه نبينا عليه أفضل الصلاة والسلام، فقام القاضي المذكور في ذلك احسن قيام، ورتبه على أحكم نظام، جعل أو لا خمسين شخصاً من أعيان الفقهاء بزبيد، بعد أن بذل لهم البذل الحميد، يقرؤن خمس مقدمات من القرآن الكريم، ويعقبون ذلك بقراءة يسس وتبارك، وبالصلاة على النبي عليه أفضل الصلاة والتسليم، ثم يتبعون ذلك بالدعاء المشهور لختم القرآن الكريم، المهربة تلاوته لكشف

 <sup>(</sup>۱) المد : وحدة وزن تساوي عشرين ثمن، وكل ثمن يساوي عشرة أزبد أو أصباع ، وبذلك يكون المد الزبيدي يساوي ۲۰۰ صباع، ونصناب زكاة الحبوب يساوي مد ونصف المد. الموسوعة اليمنية: مؤسسة العفيف.
 صب ۲۷۹۳.

 <sup>(</sup>۲) البصيرة: هي الحجة أو الشاهد. ابن منظور: نفس المصدر. جـــ ا عصـــ ۲۱۹.
 والبصيرة مصطلح يطلقه أهل اليمن على الوثائق الخاصة بالأرضى و العقارات.

<sup>(</sup>۳) ۲۰ دیسمبر ۲۰۵۲م .

<sup>(</sup>٤) يوليو ٢٢٥١م .

<sup>(</sup>a) الشيخ ابي حربة: هو الغقيه أبو عبد الله محمد بن يعقوب بن الكميت بن سود بن الكميت المعروف بأبي حربة ، مسمى بذلك كونه أشار باصبعه إلى أحد الظلمة كهيئة الطعنة فقتله، له دعاء مشهور يعرف بدعاء أبى حربة جعله لختم القرآن، وله كرامات كثيرة كانت وفاته بقربة المربخة في زبيد سنة=

الكربة ، ثم يقرؤن المولد الشريف ، ويتبعون ذلك بالذكر والدعاء والحمد والتناء، وتكون ليلة عظيمة، ذات حضرة كريمة، ويحضر في تلك الليلة الأمراء الكرام، والعلماء الأعلام وقضاة الإسلام ، والخاص والعام ، ويكون الدعاء فيها لمولانا السلطان الأعظم ، ثم لمولانا الباشا المعزز المكرم .

وفي شهر المحرم (۱) منها أمر مولانا أيده الله تعالى عدالة منه القاضي صفي الدين احمد بن [قـــ٣٦] عبد الرحيم النبريزي، بعدد نخل السحاري (٢) وجهة وموزع وكان أكثر نخل تلك الجهات شائراً يابساً، فباشر ذلك على أحسن حال وأزال عسنهم التسليمات الباطلة بسبب ذلك الشائر، فشكرته الرعايا ودعوا لمولانها نصره الله تعالى.

### 

وفي جمادى الأولى (٢) من السنة المذكورة، قدم على مولانا نصره الله تعالى الأمير أحمد الحجري (٤) بمدينة ملحظ المعمورة، وكان قد طلبه قبل ذلك مولانسا السوزير سنان، وتأخر عن الوصول إليه، غير مُظهر للعصيان عليه، ولم يزل المسرة بعد المرة يأمره بالوصول، فلم يتلق بباطن حاله أوامره بالقبول، إلى أن سسافر السوزير المذكور، من الجهات اليمنية إلى الديار المصرية، وهو لم يصل إليه، ولم يمثل على الوقوف بين يديه، وكان حاله عدم المواجهة، مكتفياً بالمراسلة عن المشافهة، فاحسن مولانا صاحب السعادة التدبير في وصوله إليه واحكم بحسن السياسة ولطف الإحتيال حتى جاءه منقاداً لديه، بعد أن أتاه الرسول المأمور، يلزمه إلى مولانا الحسضور، فذخل على مولانا بالتواضع والإحتشام، فقابله بالإجلال والإعظام، وأنسسه الأنسس فدخل على مولانا بالتواضع والإحتشام، فقابله بالإجلال والإعظام، وأنسسه الأنسس

<sup>=</sup> ٢٢٢هـ / ١٣٢٣ أبي العباس احمد بن احمد بن عبد اللطيف الشرجي:طبقات الخواص أهل الصدق والاخلاص. بيروت، دار الماهل، ١٩٨٦م صــ ٢٧٤ - ٢٧٦.

<sup>(&#</sup>x27;) مايو ٧٢عام .

 <sup>(</sup>¹) السحاري : بلدة في ساحل البحر الأحمر ما ببن المخا والخوخة ، وتشتهر بزراعة النخيل . محمد الحجري:
 مجموع بلدان . جـــ ٢ ،صــــ ٢٠٠١ ، إبراهيم المقحفي : معجم بلدان . جـــ ١ صـــ ٢٧٢ .

<sup>(&</sup>quot;) سبتمبر ۲۷۵۱م .

<sup>(</sup>¹) أحمد بن عبد الوهاب الحجري أمير منطقة الحجرية ، سجنه الأمير المطهر بن شرف الدين عندما أضطربت أحوال منطقته سنة ٩٧٦هـ / ١٥٦٨م ، دخل فيطاعة الدولة العثمانية في عهد بهرام باشا وصار أحد أعوانها. عيسى بن لطف الله : روح الروح. صــ١٦٨، سيد سالم : الفتح العثماني .صـــ٣٠٤.

التام، وأحسن إليه الأحسان العام، وأفاض عليه سوابغ الإنعام، وألآن له الكلام، وكتب له مراسيم كريمة بالإجلال والإحترام، والرعاية السوافرة الأقسام، فأقام بمدينة ملحظ شهرين، لم يعتره بها ضرر ولا شين، تحت نظر مولانا من جملة الجند المنصور، محكوماً عليه ومن معه بالخدمة في المخارج وسد التغور، ثم نسزل الأمير احمد المذكور من المدينة المذكورة ثاني يوم من شهر رجب (۱) الحرام ناشسراً الرايات والأعلام، صحبتة جماعه من ابطال الأروام، ومعهم أمير سنجق ضرغام، فخيم بجهات الحجرية، ثم قبضوا بسعد مولانا تلك البلاد، وحصل غاية القصد والمراد، [ق ٧٧] وأذعن جميع أهلها بالطاعة والإنقياد، وكان ذلك مسن سسعوده أسعده الله تعالى أي إسعاد، فتصرف بها الأمير احمد المذكور عاماً ونصف عام، بحكم التولية والإلتزام، فلما لم يسلم المال المشروط بالكمال والتمام، عزله مولانا عن ذلك وطلبه إلى الديوان السعيد، وأفتقد حسابه بعد التوبيخ والتشديد، فظهر عليسه جملة من المال، وهو السبب الموجب لعزله عن تلك الحال، فأمر مولانا أيده الله تعالى بحبسه، فعقل يقلعة ذمار كما عقل غيره من أبناء جنسه، وكان هذا هو السراي تعالى بحبسه، فعقل يقلعة ذمار كما عقل غيره من أبناء جنسه، وكان هذا هو السراي المار دعلى احسن نظام .

### 

ثم في ثالث جمادى الأولى من السنة المذكورة، أمر مولانا أعره الله تعالى المنجهيز على طائفة تدعى بني مطر (٢)، فمكنه الله تعالى منهم ونصر وقبض قلاعهم وكانت أربع قلاع، وكان من خبرهم أن جمعهم لمّا انتشر وطغى في البلاد، وافسد في ذلك القطر أشد الفساد، جهز عليهم مولانا صاحب السعادة جمعاً شتت شسملهم، وأفسد عليهم ما حكموه بالرجّالة والفرسان، والبنادق المحرقة بالنيران ، فأعانه الله تعالى عليهم ونصره، بخسن تدبيره المعتبر، وذبحوا كل قسرم مسنهم ذبسح البقر، وأسر من كان قد هرب قبل ذلك ونفر، وأوثق خمسة مسن أشياخهسم وأسسر، فسلخت جلودهم وحشيت بالنبن والحشر (٦)، وجعل المذكورين عبره لمن اعتبر، وفسلخت جلودهم وحشيت بالنبن والحشر (٦)، وجعل المذكورين عبره لمن اعتبر، و

<sup>(</sup>۱) ۹ توفمبر ۱۵۷۲ م .

أركبوا تلك السلوخ المحسشية ظهور الحمر، وصيح عليهم بمدينة ملحظ يا من قد رأى وحضر، هذا جزاء من عصى مولانا السلطان وضر. أيد الله مولانا بالنسصر والتمكين، وفتح له الفتح المبين، وكان فتح البلاد المذكور من خصوصيات مولانا صاحب السعادة.

### فصـــــل :

وفي شهر شعبان (١)من السنة المذكورة، خرج الخائن العواضي (١) صاحب حصن يفوز (٢) عن الطاعة السلطانية، والدولة العادلة العثمانية [قـــــــــــ ٢٨]، فجهـــز مولانا نصره الله تعالى عليه جنداً من صميم العسكر الباذلين نفوسهم لجلب الخير ودفع الشر، مقدمهم أمير اللواء الشريف فيروز بك، فقام مولانا أسعده الله تعالى على قدم الجد والإنتهاض، واركض له الفرسان في ذلك أي إركاض، وكل منهم يرى الطعان من أحسن الأغراض، و أعدوا له من العدد والسلاح ما لا يحصيه أحد من الناس، ولا يدخل تحت حفظ نظر ناظر ولا صاحب قياس، فأحاط العسكر المنصور بالحصن المذكور يضربون عليهم بالبنادق والمدافع، ولم يمنعهم عن العمل في ذلك مانع ، فأحرقوهم بالنيران، وشنتوا جمعهم حتى لم يــستقر أحــد ممــن كـــان فـــى الحصين بمكان، فعرزم من بالحصن المذكور على رفضه، وأصسبح المخذول في ذله ودحضه، ففر هارباً من يفوز في الفيافي والقفار، وكان من اعظم الغنائم له الفرار، ولم يلتفت إلى من كان تحت نظره من مُخَدّرَات النساء والأولاد الصغار، وعزم أهل الحصن على تسليم الحصن بالكره لا بالرضى، وسلموا يفوز وما به من العدد، والسلاح بحكم القضاء، فصارت تلك البلاد من ممالك مولانا السلطان الأعظم والخاقان المكرم، بحسن تدبير مولانا صاحب الرأي السديد، والأسلوب الحميد، وكان فتح الحصن المذكور مع جهاته ، من خصوصيات مولانا صاحب السعادة نصره الله تعالى.

<sup>(</sup>۱) دیسمبر ۱۵۲۲م .

<sup>(</sup>٢) العواضي: هو صاحب حصن يفوز لم أعثر له على ترجمه .

<sup>(</sup>٣) يفوز: حصن بمنطقة عراس جنوب مدينة يريم. إبراهيم المقحفي: نفس المرجع . جــ ٢، صـــــ ١٤٤٥.

وفي شهر شعبان (')من السنة المذكورة، عمر مولانا وفقه الله تعالى جامعاً بمدينة ملحظ وأكده، وأحكم عمارته وشيده، ووقفة ورتب فيه إماماً ومؤذناً ومقيماً وخطيباً. وأقام به جمعة في غرة شهر رمضان منها، فكان من المنشاعر المحتضورة ('')، وأماكن الفضل المشهورة، ومحلاً لإجابة الدعوات، ومهبط لأهل الصلاح والخيرات، يقصده الجمّ الكثير من العباد المصلين والصلحاء [قـــ٣٩] الراكعين الساجدين، وهو من المساجد التي أسست على الطريقة السنية ، والسنة المحمدية، وأرغم بذلك أنوف طوائف الزيدية، فصار مولانا ضاعف الله ثوابه داخلاً في عموم أصحاب هذه النعمة، المعنى بها في الحديث الصحيح الوارد عن سيد الأمّة "من بنا مسجداً ولو كمفحص قطاء بنا الله له بيتاً في الجنة "(<sup>7</sup>)، فالحمدية على جزيل إنعامه، وعظيم فضله وإكرامه.

### فصسل:

ثم جهز مولانا أيده الله تعالى في خامس شوال<sup>(3)</sup> منها، على جبال بسرع <sup>(0)</sup> الممتنعة ، و معاقله المرتفعة ، جماعه من أصحاب البنادق والفرسان ، فجاءتهم من كل مكان وأحاطوا بقلاعهم ، فأخذوهم قهراً وعنوة وشردوهم عن ديارهم ، وقبض الجند المنصور القلاع المذكورة في ثالث شهر ربيع الأول من سنة إحدى وثمانين وتسعمائة <sup>(1)</sup>، وكان ذلك بعد أن مكث العسكر المنصور ملازمين للحرب والنزال،

<sup>(</sup>۱) دیسمبر ۱۹۷۲م .

<sup>(</sup>٢) المحضورة التي يحضرها الناس ، ولا يقصد بها الممنوعة .

<sup>(</sup>٣) عن عائشه رضي الله عنها قالت: قال رصول الله غير: من بني مسجداً ولو قدر مفحص قطاة ، بني الله له بيئاً في الجنة، قالت: يا رسول الله وهذه المساجد التي فيطريق مكة ، قال: وهذه المساجد التي في طريق مكة ". الهندي: كنز العمال. جــ ٨، حديث رقم ٢٣٠٧٧. أحمد بن حنبل: المسند. جــ ١، صــ ٢٤١. القطاة نوع من الطيور، والقحص المكان الذي تفرخ فيه القطاة من الأرض، وهذا ضرب مثل مكان بناء المسجد بمفحص القطاة بقصد أظهار أنه مهما كان المسجد صغيراً فأن الأجر كبير، ابن منظور: لمسان العرب. جــ ٣٠صــ ١٠٤٤، جــ ٢ ، ١٠٥٧.

<sup>(</sup>٤) ٩فبراير ١٥٧٢م.

<sup>(</sup>۲) ۱۵ يوليو ۲۷۵۱م .

مدة أربعة أشهر وثمانية وعشرين يوماً ، على ما ورد في صحيح المقال، فــصارت تلك القلاع من ممالك مولانا صاحب السدة العالية ، بتدبير مولانا ذي الهمة الكافية .

وفي هذه السنة جهز مولانا أسعده الله تعالى على قلاع المخلاف الجعفري<sup>(1)</sup> بلاد الشيخ عز الدين الحميدي والشيخ عبد العزيز<sup>(۲)</sup> صاحب الجبلين<sup>(۲)</sup> والسيخ دهشل، وقلعة ريمة المخلاف، وما إلى ذلك، فقبضها مولانا بطالع سعوده، وسعد مولانا السلطان وجنوده نصره الله تعالى فهدم بعض تلك الحصون فصار قفراً، وأبقى بعضها مسكناً للجنود وذخراً، فصارت تلك البلاد من جملة الممالك السعيدة، المشمولة بالآراء الحميدة أسعد الله أيامها ونفذ أحكامها، وهذه القلاع لم تقبض فيما مضى من الأزمان ولم يك لأحد قبل ذلك عليها سلطان من دولة آل عثمان، وقبضها مما أنفرد به مولانا عظيم الشأن.

ومن السعادة [قـ ٣٠] لمولانا والحظ الأوفر، إقبال الأيام له بمساعدة القدر، أن قدر الله تعالى في هذا العام الأزهر، موت الملحد ملك الفرقة الزيدية مطهر، وصح ذلك الخبر وأنتشر، وأتضح وظهر، فسر مولانا لذلك وأستبشر، وحمد الله تعالى جمع أهل السنة وشكر، وإنخذل كل زيدي من ذلك المصرع وإقتهر، وفتح الله تعالى على مولانا ونصر، فالحمد لله على نيل المقصود، وحصول الظفر.

وفيها أيضا جعل مولانا صاحب السعادة العظمى، المركز الأعز الأسمى، أمير الحج مع المحمل الشريف السلطاني محمد أغا<sup>(٤)</sup>، وأسند إلية الأمر في ذلك وفوضه، ورغبه في ذلك ونهضه، فقام في أداء ما فرض عليه، وحج بالناس فنالوا المقصود بين يديه.

وفي هذه السنة كسا المحمل الشريف كسوة جديدة، منسوجة بأنواع منسنة الإبريسم (٥) والذهب عديدة، فألبس المحمل السعيد ذلك الكساء الجديد، وفي السنة

<sup>(</sup>١) المخلاف الجعفري: سبقت الإشارة إليه في تعريف المخلاف.

<sup>(</sup>٢) الشيخ عبدالعزيز: لم أعثر له على ترجمة. وهو كما ذكر صاحب المخطوطة شيخ منطقة الجبلين .

 <sup>(</sup>٣) الجبلين: مركز إداري في مديرية العدين من أعمال محافظة إب، إبراهيم المقحفي: معجم بلدان، جــ١٠
 حـــ٢٨٦.

<sup>(</sup>٤) محمد أغا : أمير عثماني أعتمد عليه بهرام باشا في تسيير قوافل الحج سنة ٩٨٠ ـ ٩٨١هـ /١٥٧٢م - ١٥٧٣ م. المطيب الزبيدي : بلوغ المرام . قـ ٢٠٠٣٤.

 <sup>(</sup>٥) الابريسيم : كلمة فارسية وأصلها إبريشيم وتعني الحرير. محمد التوينجي: المعجم الذهبي فارسي – عربي. بيروت ، دار القلم للملايين،ط أولى ، ١٩٦٩ م ، صـــ ٥٦.

المذكورة طلع أمير الحج المذكور محمد أغا بالمحمل الشريف، بعد عودة [عودته] من الحج، وكان طلوعه من مدينة زبيد إلى مدينة ملحظ بأمر مولانا أيده الله فلم يزل الأغا محمد المذكور، يسير بالمحمل السعيد في السهل والوعر، يدبر السفر به في ذلك بألطف أمر، وصحبته الرتبة المعنية من أعيان العسكر، سائرين بسنجق ورايات تخفق، وسيوف وبنادق بتلك الطرق ترعد وتبرق، فدخل المحمل السشريف مدينة ملحظ، وكل أحد متعجب منه، والية بنظره يلحظ. (١)

وفي شهر ذي القعدة (٢) منها، خرج مولانا أيده الله تعالى مسن مدينة ملحظ قاصداً جهة رداع العرش (٣) ليحيط علمه الشريف بأحوالها، مع التفقد أحوال الرعايا والمستوطنين بها، فوصل إليها وواجهه جميع أهلها، مستأنسين مستبشرين بقدومه سامعين مطيعين الأوامره الناطقة بالعدل ورسومه ولثياب [قــ٣١] الذله والامتثال لابسين، ولمو لانا صاحب السعادة خاضعين، فأقام بها نحواً من عشرة أيام، ورجع بعد ذلك إلى تخته (٤) السعيد، مع الإعزاز والإكرام من الملك العلام، أدام الله عليه مديد الأنعام.

<sup>(</sup>١) النص مضطرب في الأصل.

<sup>(</sup>۲) مارس ۲۷۵۲م .

<sup>(</sup>٣) رداع العرش: مدينة شرقي ذمار بمسافة ٣٥كم، وهي من المدن التاريخية من أشير معالمها قلعة رداع التي يعود تاريخها إلى عهد الملك شمر يهرعش، ومسجد العامرية الذي بناه الملطان عامر بن عبد . الوهاب الطاهري سنة ٩٤٤هـ/ ٨٨٤١م. إبراهيم المقحفي : معجم بلدان . جدا صد ١٨٨٠.

### الباب الخامس:

في ذكر ما اشتملت عليه سنة إحدى وثمانين وتسعمائة (١) مصن الفتوحات والتمهيدات والصدقات. ففي شهر المحرم (١) منها أرسل مولانا صاحب السعادة أدام الله تعالى عليه الخيرات وزاده مالاً جزيلاً يصرف في إصلاح ما تشعّت من عمارة الجامع الكبير بمدينة زبيد، إلى القاضي العلامة صفي الدين احمد بن عبد السرحيم التبريزي، ليصرفه في ذلك على الحكم المذكور من إصلاح البنيان ، وتعويض ما أختل فيه من البناء والخشبان، فأمتثل ذلك الأمر الشريف، وقام في ذلك أحسن قيام، رغبة في الثواب الجزيل ومن غير تعنيف وهيأ له العمال من المعالمة البناة، والنجارين وقطاع الأخشاب المهرة والحدادين، فشرع كل شخص منهم فيما هو بصدده، وأمضى عمله بالهمة والجهد بأحسن آلاته وعدده، ومضى على أثرهم عملة الجص الأكيد، فأصلحوا ما تشعت من ذلك الإصلاح الشديد، ثم شرع في عمالية فرش الجامع المذكور، فكسي أحسن كسا وصار ما غري منه مستور، فتمنت تلك فرش الجامع المذكورة، فدعا لمولانا أسعده الله تعالى جميع الأنام، وشكروه على ما أسبل على جامع زبيد من الفضل والأنعام، وهذه الصدقة مما تفردت بها أيادي مولانا الكريمة صاحب الفواضل العميمة، والصلات العظيمة .

### 

وفي شهر المحرم منها أرسل مولانا صدقه جزيلة ، ومواهب جميلة إلى القاضي العلامة صفي الدين احمد بن عبد الرحيم [قــ٣٢] التبريزي، يــصرف ذلك على جاري العادة، وزاد على ما أرسله في العام الماضي احسن زيادة، فصرفها القاضي المذكور على العلماء والطالبين، والفقراء والمساكين ومشائخ الـصوفية الـصالحين بمدينة زبيد وحيس، وأرسل بصدقات أيضا إلى أهل البلدان، كعدن وتعرز والمخاوغيرهما، فانتفع بها فقراء أهل تلك الأمصار، وكان الكساء تزيد أثمانه في تلك الديار، بسبب انتشار تلك الصدقات على المستحقين من أهل الإعسار أثابه الله تعالى

<sup>(</sup>١) نقابلها سنة ١٥٧٣م .

<sup>(</sup>۲) مايو ۱۵۷۳م .

<sup>(</sup>۳) ۱۱ صبتمبر ۷۳ ۱م.

على ذلك الثواب الجزيل بالقصد الجميل، وبعد أن تمت عمرة الجامع المذكور فسي التاريخ المذكور، أمر مولانا أيده الله تعالى بقراءة مولد شريف يقرأ في الجامع المذكور، ليلة الثاني عشر من شهر ربيع الأول منها، ويكون ذلك الحكم مرتباً على الترتيب المذكور في السنة التي قبلها، وكان ذلك على يد القاضي العلامة صفي الدين احمد ابن عبد الرحيم التبريزي، فأصرف في ذلك المال الجزيل، لشراء شيء من المشموم (۱)، والمأكول الحلو لجميع الحاضرين، من السادة الأمراء والعلماء، والقضاة والصالحين، وكانت ليلة عظيمة القدر، ملحوظة بالقبول لما تحصل فيها من الدعاء والذكر، وهذه القربة مما تفرد بها مولانا أسعده الله تعالى.

وفي الشهر المذكور منها، أرسل مولانا أثابه الله تعالى جملة من المال إلى القاضي احمد المذكور ، يصرفه صدقة على الأشراف خاصة بمدينة زبيد، فاصرف ذلك القاضى المذكور على حكم ما قعد له من المقصد الحميد .

### 

وفي ثاني صفر (۱) منها، جهز مولانا نصره الله تعالى على جهة حفاش (۱) وملحان (۱)، وعلى ما في تلك الجهات من الحصون والقلاع، وكان مبلغ عدد تلك القلاع مائة وأربعاً وعشرين بلا نزاع، فخرج عليها جمعاً من العساكر المنصورة وأهل البنادق، فحاربوهم الحرب الشديد، وخربوا [قـ٣٣] عليهم التخريب، وكانت وقعة مشهورة، فقبض العسكر المنصور جهات حفاش وملحان، وشتتوا أهلها في كل ناحية ومكان، عنوه بالقدرة والإمكان، وإنقاذ أهلها بعد ذلك، وسلموا رهائن من جميع أهل تلك البلدان، فصارت تلك الأماكن من جملة ممالك مولانا السلطان، بهمة مولانا صاحب السعادة والبرهان، ومن أعجب ما أتفق في ذلك الأوان لمولانا عظيم

<sup>(</sup>١) المشموم : يقصد بها الروائح.

<sup>(</sup>۲) ؛ يوليو ۱۵۷۳م .

<sup>(</sup>٣) حفاش : جبل من أشهر جبال اليمن به قرى وحصون ، وهو من أعمال محافظة المحويت ويشرف على منطقة تهامة . محمد الحجري : مجموع بلدان . جـــ ٢ ،صـــ ٢٧٨.

الشأن، أن كان قبض تلك القلاع وجبال برع في يوم واحد من ذلك الزمان، وهذا من غريب الإتفاق، مما سعد به مولانا على الإطلاق.

وفي شهر جمادي الأولى من السنة المذكورة، واجه الشريف الأجل جمال الدين محمد بن الناصر (1) صاحب الجوف (۲) مولانا صاحب السعادة نسصره الله تعالى، فحصل بمواجهته الأنس العظيم، والنصر العميم، كون المذكور من أعيان رؤساء تلك البلاد، وصاحب البسطة والعظمة والإمداد، فكان في مواجهته كسر شوكة المفسدين، وذل على الطغاة الملحدين، وسلم ولديه وأخاه رهيئتين للسلطنة السشريفة أعز الله أنصارها، وضاعف اقتدارها وجعلا على الإحلال والإكرام بقصر صنعاء، وهذا من نصر مولانا أيده الله تعالى وفتح له الفتح المبين، وأعاد نفعه على جميع المسلمين .

### فصل :

وفي أثناء السنة المذكور، أرسل الأمير عبد الرحمن بن المطهر<sup>(7)</sup> إلى مولانا بعد أن سمع و أطاع، ولم يخالف بنكث قول ونزاع، رهينته شخصاً من أولاد عمه، القائلين بقوله من أهل نجدته وعزمه، وصار الرهين المذكور مقيماً بنذمار، تحت نطر مولانا المشمول بنظر العزيز القهار، وفيها أيضا واجه الشيخ احمد بن حسين

<sup>(</sup>۱) محمد بن الناصر: هوجمال الدين محمد بن الناصر أحمد بن الحسين، من أشراف الجوف دخل في صراعات ومنافسات مع أمراء آل شرف الدين خاصة الأمير محمد بن شمس الدين ، صار من أنصار الدولة العثمانية في عهد بهرام باشا، وولاه سنجق رداع، دخل في طاعة الإمام الحسن بن المؤيدي، وتولى حكم صعده، وتظاهر ببقاء ولائه للعثمانيين، وظل يحكم صعده باسم الدولة العثمانية، اصطدم بالعثمانيين حين شرع في محاولة الاستقلال بحكم المناطق الشمالية ، التي القبض عليه في عهد الوالي حسن باشا ، وأودع سجن الحمراء في صنعاء وبقي فيه حتى وفاته ٩٩٠هـ / ١٨٥٢م . عيسى بن لطف الله : روح الروح . صد ١٤٠١م . عيسى بن لطف الله : روح الروح . صد ٢٤١٠م . عيسى بن لطف الله : روح الدوح . صد ٢٤١٠م . عيسى بن لطف الله . وحد الروح . صد ٢٤١٠م . عيسى بن لطف الله . وحد الروح . صد ٢٤١٠م . عيسى بن لطف الله . وحد الدولة الدولة العثماني . صد ٢٤١٠م . عيسى بن لطف الله . وحد الدولة الدولة العثماني . صد ٢٤١٠م . عيسى بن لطف الله . وحد الدولة ال

<sup>(</sup>٣) عبد الرحمن بن المطهر بن الإمام شرف الدين ، أقطعه والده بلاد حجة، فسكن مبين، تصالح مع العثمانيين، حكم سنجق حجة باسم الدولة العثمانية ، قتل في منتزه الحوضين وكان قاتله ابنه عبد الرحيم ١٩٩ه - / ١٨٥ م، وزعم أن قاتله احد عبيده فقتل به كانت وفاته. عيمى بن لطف الله : نفس المصدر. صد ٢١٩، إسماعيل الأكوع: هجر العلم . جدع ، صد ١٩٣٧.

القايفي<sup>(۱)</sup> مسمعاً ومطعياً، فاصطلح بمواجهته أحوال أهل تلك البلاد جميعاً، وكانست مواجهته على يد رسول مولانا الشريف احمد الناصر<sup>(۱)</sup> المذكور بقلب [قسم ٣٤] خائف، فأمنه مولانا وأوقفه أحسن المواقف، وقرره مع أصحابه على بلده كون المذكورين قد صاروا من جنده، وتحت يده، فصلحت بذلك تلك البلاد، وقمع من بها من أهل الفساد، وصارت من ممالك مولانا السلطان المظفر بسعد مولانا ذي الحظ.

### قصـــل :

وفي هذه السنة جهز مولانا نصره الله تعالى على الجهة المسماة بالخلقة (<sup>7</sup>)، ولم تأخذه عليهم لجنايتهم عليه شفقة، فجهز عليهم الجيش القادم، ومسك شيخهم المسمى بمزاحم (<sup>2</sup>)، وصار تحت الحفظ الأكيد، والحبس الشديد، وصارت ديارهم من جملة الممالك السلطانية، وأهلها من جملة الدولة العثمانية أعزها الله تعالى.

وفي هذه السنة نزل بالمحمل السعيد، بأمر مولانا من مدينة ملحظ السى مدينة ربيد محمد آغا أمير الحج لقصد السفر به، فوصل به إلى المدينة المذكورة، وقسرر على إمارة الحج فيها، فصار في تلك السنة على جاري عادته القديمة، وكان الأمير المذكور حسن السيرة، صافي السريرة، وكان مع جميع الأنام مستكوراً، وباطيف التدبير في ذلك خبيراً، يدني إلى مجلسة جميع الفقراء، ويبذر لهم ما يسد جوعهم بما يحسن من القراف، ولاشك في ذلك ولا مراء، وأمنت السفارة بصحبته على

 <sup>(</sup>١) أحمد حسين القائفي : شيخ قبيلة قائفة . قطب الدين النهروالي : البرق اليماني . صـــ ١٧٩.
 وقائفة او قيفة هي فرع من قبيلة مراد وتسكن شرق بلاد رداع . إبراهيم المقحفي: معجم البلدان . جـــ٧،
 صــــ١٣١١.

 <sup>(</sup>۲) هو الأمير الناصر أحمد بن الحسين ، صاحب الجوف ، دخل في حرب مع الإمام شرف الدين للسيطرة على صعدة ، ثم دخل فيطاعة الإمام شرف الدين ، وبعد ذلك أنضم للعثمانيين في حربهم مع أولاد الإمام ، توسط في الصلح بين المطهر وازدمر باشا سنة ٩٥٩هـ / ١٥٥٢م ، ثوفي في حصن الزاهر بالجوف سنة ٩٧١هـ / ١٥٦٣م. عيسى بن لطف الله : : روح الروح. صد ٨٦ ، ٨٨ ، ١١٠ ، ١٤٨ ، ١٦٠ ، ١٦٠ ، ١٦٠ ، ١٦٠ ، ١٦٠ ، ١٦٠ ، ١٦٠ ، ١٦٠ ، ١٦٠ ، ١٦٠ ، ١٢٠ ، حصد بن على الزحيف : مآثر الأبرار في تفاصيل مجملات جواهر الأخبار . صنعاء، مؤسسة الإمام زيد ، ٢٠٠٣م ، جـ٣ ،صد ١٤٢٠ ، ١٤٢١ .

<sup>(</sup>٣) الطقة : قرية في مديرية النادرة مجافظة إب. إبراهيم المقحفي: معجم البادان ، جـــ١، صـــ٧٥.

<sup>(</sup>٤) مزاحم : لم أعثر له على ترجمة وبيدوا من النص أنه شيخ قبيلة بلاد الحلقة .

 <sup>(</sup>٥) القرا: إطعام الضيف والاحسان إليه . ابن منظور : لسان العرب . جــ ٣ ، صــ ٨٠ .

أموالهم، ولم يخافوا ما يحذرنه من تشتيت أحوالهم، فأمن الناس به في ذلك السسفر حتى وصلوا إلى أوطانهم ، وكانوا في سفرهم وكأنهم مقيمون بمكانهم .

### 

وفي شهر رجب (١) منها جهز مولانا أمير الأمراء جيشاً من العسكر المنصور، لأخذ حصن سماه (٢) المحصور، وصحبته جماعة من أعيان الأمراء الكرام، رأسهم الأمير الكبير فيروز صاحب الفضل والإنعام، وصحبه العسكر المنصور من المدافع والبنادق ما لا يحصى عددا، ولا يقطع مدا، فحلقوا على الحصن حلقة مانعة كافية، يضربون عليهم بالمدافع والبنادق حتى لم يبق منهم باقية، فهدمت القيام وأحرقت قصورهم، فبقوا في ذلك الحصن بالدل مقهورين، وحكمهم في ذلك الحصن حكم المأسورين، لسبب أوجب ذلك حتى ضيق عليهم تلك المسالك.

<sup>(</sup>أ) أكتوبر ١٥٧٣م.

<sup>(&</sup>lt;sup>†</sup>) سماه: مخلاف مشهور من ناحية عتمة ينسب إليه آل السماوي. محمد الحجري: مجموع بلدان. جـــ٣ ، صــــ ٤٣١. ميراهيم المقحفي:معجم بلدان. جـــ١ ، صـــ ٨١٠.

### الباب السادس:

في ذكر ما اشتملت عليه سنمة أثنتين وثمانيين وتسعمائة (١)، من الفتوحات المختصات به وغيرها.

ففي مستهل المحرم (٢) منها أرسل مولانا أثابه الله تعالى صدقة جزيلة، وحسنة جميلة من الذهب الأحمر، إلى القاضي العلامة صفي الدين أحمد بن عبد الرحيم، التبريزي أمنع الله بحياته تصرف على جاري العادة، حكم ما في الدفتر المذكور من ضبط الأشخاص المصروفة إليهم بأعيانهم، من العلماء والمسلكين، وخُدّام ترب السادة الصالحين، وزاد جملة من المال خارجاً عن من عين في الدفتر، يصرفه القاضي على عامة الفقراء بمدينة زبيد وحيس، كل ذلك على نظر القاضي أحمد المذكور، فباشر المذكور الأمر على حكم ما ذكر له أتم مباشرة، ومضى في ذلك العمل من أوله حتى بلغ أخره.

وفي شهر ربيع الأول<sup>(٢)</sup> من هذه السنة، أرسل مولانا مالاً إلى القاضي أحمد المذكور بسبب الصدقة على خاصة الأشراف، قصرفه المذكور على المُعَيلَن لهم على أكمل حال، وأوسع بال.

وفي الشهر المذكور أمر مولانا بقراءة مولد شريف في جامع زبيد، وأرسل مالاً يصرف في ذلك إلى القاضي ألعلامة أحمد بن عبد الرحيم التبريزي، وكان حكم الأمر في ذلك من التقعيد، و الترتيب على نمط ما تقدم من المواليد.

وفي خامس ربيع الأول منها، وصل ابن العماري<sup>(1)</sup> إلى مولانا صاحب السعادة مسمعاً مطيعاً متوديا<sup>(1)</sup>، والمذكور من أعيان مشائخ صعدة<sup>(1)</sup>، وكان وصوله على يد الأمير محمد بن الناصر في أربعة من الفرسان، و جماعة من أصحابه الأعيان، فحصل له من مولانا نصره الله تعالى الإكرام التام، والإنعام العام .

<sup>(</sup>۱) تقابلها سنة ۲۵۷۶م

<sup>(</sup>۲) ایریل ۱۵۷۶م

<sup>(</sup>٣) يونيو ؛∨١٥م

<sup>(</sup>٤) ابن العماري : لم أعثر له على ترجمة، وهو كما ذكر المؤرخ المطيب من مشائخ مدينة صعدة .

<sup>(</sup>٥) متودداً

 <sup>(</sup>٦) صعدة : مدينة تاريخية مشهورة شمال صنعاء ، وعرفت بهذا الأسم منذو الف سنة. ايراهيم المقحفي:
 معجم البلدان . جــ١ ،صـــ ٩٠٧.

وفي شهر ربيع الأخر منها، بعد أن [قر ١٦] حصل على السنيخ احمد النواري (١) صاحب حصن سماء غاية الضيق والشدة، من الحرب في تلك المدة، أجاب بالسمع والطاعة، وبرز على قدم الاستطاعة، وأرسل إلى الأمراء بالمخيم المنصور، وهم أحمد بك، وعلى بك، وداوود آغا الأنجشارية (١)، والشيخ دهاس (١) شيخ جهة آنس (٤) ليصلوا إليه وهو بحصنه، ليأخذ منهم العهد والميثاق من مولانا لأمنه ، فوصلوا إليه إجابة لندائه، واستفهاماً لما أظهره من دعائه، فعرض عليهم حاله وطلب من مولانا أن يُؤمنه ويؤمن رجاله ونسائه وأطفاله، و أن يأخذوا له من مولانا صاحب السعادة أكيد العهد، ويسلم إليهم الحصن بما فيه، ويبلغ حضرة مولانا صاحب الظفر والسعد.

وكان ذلك في اليوم السادس من شهر ربيع الأخر (م) منها، فكتبوا إلى مولانا بمضمون ما ذكره منشوراً، وكان أمر الله بذلك قدراً مقدوراً، وأرسل صحبة الكتاب بثلاثة نقباء من أعيان حضرته ، القائمين معه في نصرته ، فوصلوا إلى مولانا يوم الحادي عشر من الشهر المذكور، فعرضوا على صاحب السعادة ما كتبه من المنشور، فأجابه مولانا نصره الله تعالى إلى جميع ما ذكر ووعده إن وفي بذلك أن يشمله بأحسن نظر، فلما أن وصله الجواب بادر إلى القدوم إليه من غير تردد ولا إرتياب، فنزل صبح يوم الاثنين خامس عشر الشهر المذكور (أ) الى مولانا أمير اللواء الشريف فيروز بك فقابله بالإجلال والإكرام، وأنسه الأنس التام، وكساه وأصحابه وأنعم عليهم غاية الأنعام، وأضافهم تلك الساعة، لما صدقوا فيما أظهروه من حسن الطاعة.

 <sup>(</sup>١) أحمد النواري : شيخ منطقة سماه. عيسى بن نطف الله : روح الروح . صد ١٩٢، المطيب الزبيدي :
 بلوغ المرام . قـ٣٦.

<sup>(</sup>٢) الأنجشارية: وهي فرق عسكرية تكونت من أبناء رعايا الدولة الذين تم جمعهم وأعمارهم ما بين السادسة والخامسة عشر، من مختلف الولايات العثمانية، كان لهم عدا الحروب وظائف اخرى مثل حراسة الديوان الهمايوني، والمحافظ على الأمن في استانبول. سهيل صابان: المعجم الموسوعي للمصطلحات العثمانية التاريخية. الرياض، مكتبة الملك فهد، ٢٠٠٠م، صدرة، أحمد سليمان: تأصيل ما ورد. صدرات.

<sup>(</sup>٣) الشيخ دهاس : لم أعثر له على ترجمة ، وهو كما ذكر المطيب شيخ منطقة أنس .

<sup>(؛)</sup> أنس : منطقة واسعة في الشمال الغربي من منينة ذمار . ابراهيم المقحفي: معجم بلدان. جـــ ١، صـــ ٩.

<sup>(</sup>۵) ۲۲ يوليو ١٥٧٤م

<sup>(</sup>٦) ٦ يوليو ١٥٧٤م

وسار المذكور في ذلك اليوم صحبة أمير اللواء الشريف على بك إلى مدينة ملحظ فدخلها يوم الثلاثاء، وواجه مولانا صاحب السعادة في يومه ذلك، فقابله بالأمن والأمان، ولم يحصل عليه نكد ولا تغيير شان، وسلم القلعة مع ما فيها من العدد في ديوان مولانا السلطان [قـ ٣٧] وكساه وولده وأصحابه، وأحسن إليهم غاية الإحسان، وبقي تحت نظر مولانا مقيماً بذمار، وصارت تلك البلاد وما إليها من جملة الممالك السعيدة السلطانية والدولة السليمية العثمانية، وهذا الفتح المذكور من خصوصيات مولانا صاحب الإحسان ، لأنه لم يقبضه أحد من ملوك العرب ولا من باشوات مولانا السلطان .

أخطت كل مهند وحسام وبرزت في حلبات سبقك مفرداً في السلم تهزئ بالمها متغزلاً تحت النجاد عقدت منطقة لها من فوق سابحة (٦) كصقر أجفلت (٤) وفعلت فينا لا تعارض مثل مسا باشا العساكر رأس كل مؤمر باشا العساكر رأس كل مؤمر أن جاد أغندى أو أغار فباسل ما يممت عزمات رأيك مقصداً من وجاف المستحيل فأنة تتوق صولتك العظيمة في الوغى الوحل باسكة قوم عاد ما دنت ولديك أوج الأرض مثل حضيضها

بلسواحظ دُعـج ولدن قوام لاتتثبي عـن مقصد لملام ومحارباً بالأجية (١) الضرغام فينا [.....] (١) شدة القمقام في كـرها قـدم إلى الإقـدام فعلـت بنكات يد بهـرام ذي العرز في نقض وفي إبرام لله درك مـن حيا وحسام الا أستـذل ودان للإرغـام ستُطيعـك الأقـدار في الأحكام أسـد الشرى فتظل في الأحكام عن عزها في سالف الأيام عن عزها في سالف الأيام يعنـو (٩) فلم يجنح إلى الأحجام يعنـو (٩) فلم يجنح إلى الأحجام

<sup>(</sup>١) الأجية : أج يؤج أسرع في السير وهرول . ابن منظور : لسان العرب . جـــ ٢ ، صـــــ ٢٠٦ .

<sup>(</sup>٢) غير واضحة في الأصل .

<sup>(</sup>٣) سابحة : السوابح هي الخيل . ابن منظور : نفس المصدر . جــ ٢ ، صــ ٨١ .

<sup>(</sup>٤) أجفلت : جفل ذهب ، أجفلت أذهبت . ابن منظور : نفس المصدر. جـــ١ ، صــــ ٤٧٢ .

 <sup>(</sup>a) يعنو : يظهر. ابن منظور : نفس المصدر. جـ ٣ ، صــ ٩١١.

أيقضت من سخر الزمان بعقلهم رأسوا رعاعاً لا ثبات لرشدهم أصغرتهم يابن الأعاظم رتبة فسماه كم تاهت وعز شهابها أقصدتها أبطال جندك ركضا وطأت بها ما شذ عن اسكندر وطأت بها ما شذ عن اسكندر فدنا إليك ولم يدن من قبله ولنعم مولى قد وفى بعهوده فليهنك الفتح العظيم وان غدا نظقت لك الأرجاء شكراً بالثناء لازلت ترقى أوج كل سعادة

سحقاً لما لحظوه في الأحلام فهم طغام أصغروا لطغام (۱) كجرور (۲) قوم قدمت لحمام وتعاظمت عن أن تنال الرامي تعدوا على الأوعار والآكام في أرض تبع شامخ الأعلام وموصل لأعاظم بعظلام متمسكا من عجرة بذمام أنت الكريم وفاء بلا إلزام مستصغراً في عزك المتسامي حهراً بخلك با أجل كرام مقرونة من ذي العلى بسلام مقرونة من ذي العلى بسلام

# فصل :

يشتمل على ذكر ما أخذ من البنادق المقبوضة من القلاع المحصنة المحفوظة، من سابع ذي الحجة سنة سبع وسبعين وتسعمائة، إلى أخر صفر الخير مسن سنة أثنتين وثمانين وتسعمائة، كان المقبوض من البنادق في تلك المسدة سنة ألاف وثلاثمائة وأحدى وثلاثون قصبة، ومن السيوف تسعة ألاف وثلاثمائة وسبعة عسشر سيفا، ومن المزاريق (٦) ثلاثة ألاف وثلاثة وعشرين مزراقا، و من العطف أليف عطيف (٤)، ومن المقاليع عدد لا يحصى، ومن الخوذ سبعة وتسسعين خوذة، ومسن الطوس (٥) ستين، وشيئاً كثيراً من آلات الحرب، ومن الحافر والخف ما لا يحصى

عددا وأما عدد الرهائن والمستحفظ بها في تلك القلاع فشيئاً كثير لا يحصى، فهم بتلك المعاقل محبوسون، وبالأغلال والقيود مُصفَدّون، حسب ما يقتضي ذلك من تدبير المملكة السلطانية، والعادة القديمة العثمانية.

### فصـــــل

وفي غرة جمادي الأول(١)منها. خاطب أصحاب قلعة عتمة ١)، بالطاعة والامتثال مُسلمين قلعتهم مع ما فيها من العدد وصناديد الرجال، وصندر ذلك منهم بعد الإصغار والإذلال، ورأوا أن لا مخلص لهم إلا ذلك التسليم من الوقوع في النكال، طالبين من مولانا أسعده الله تعالى الأمن والأمان، وأن تكون بلدهم من جملة مملكة مولانا السلطان، فأرسلوا إلى حضرته الشريفة [قــ ٣٩] ثلاثــة أنفــار مــن المشائخ الكبار، أحدهم من بني الغريب (٣)، وثانيهم من بني بحر (٤)، ثالثهم من بنسي جعفر <sup>(٥)</sup>، فواجهوا مولانا صاحب الفضل والإحسان وطلبوا منه لأهل القلعة المذكورة الأمان، فأعطهم تفضلاً منه ذلك، وأنعم عليهم بجميع ما طلبوه فـــي تلـــك المسالك، وأصدر صحبتهم المجلس السامي مصطفى أغا ملتزم جهـة الحجريـة والمخلاف سابقاً من قبله، ليقبض الحصن المذكور، ويدبر بنظره الـشريف أحـوال تلك الثغور، فسار مع المذكورين إلى تلك الأماكن، حتى أنس به جميع أهلها من غائب وقاطن، فأعمل حسن تدبيره فيها، فأحكم بصائب رأيه وقبض تلك القلعة ومــــا يليها، فقام في ذلك بهمة واجتهاد ، وبذل عزمه في ذلك إلى أن مهد تلك الأماكن أحسن مهاد، وتُسَلَّم القلعة المذكورة بمقتضى شريف الأمر ، ونزل أهلها صـاغرين أذلاء تحت بد البَسَطَّة والقهر ، فوصلت إلى مولانا نصره الله تعالى سادس ذلك الشهر البشائر المشرحة، والإخبار الصحيحة المصرحة بقبض تلك القلعة،

<sup>(&#</sup>x27;) ١٩ أغسطس ١٩٧٤م .

<sup>(</sup>۲) عتمة: ناحية مشهورة في الجنوب الغربي من صنعاء وهي أحدى مديريات محافظة ذمار وتبعد عنها بمسافة ٢٦ كم . محمد الحجري : مجموع بلدان اليمن . جـــ٣ ، صـــ ٢٧٦ ، إبراهيم المقتفي : معجم العدان . جـــ ٢ صـــ ٢٠١٤ .

<sup>(</sup>٢) بنو الغريب : مخلاف ومركز أداري من مديريات ناحية عتمة غربي مدينة ذمار. محمد الحجري : مجموع بندان. جــ ٣ ، صـــ ١١٧٤.

<sup>(</sup>²) بنو بجر : مخلاف ومركز أداري من مديريات عتمة غربي مدينة ذمار. محمد الحجري الفصدر- حد ٣ صد ٢٦٠.

<sup>(°)</sup> بنو جعفر : أسم يطلق على الكثير من القبائل اليمنية. يبدوا أن المقصود بهم هنا من قبائل عتمة .

وانضمامها إلى الحوزة السلطانية ، فصارت هي مع ما فيها من جملسة المسمالك العثمانية خَلَد الله تعالى مُلك مالكها، وهذه من خصوصيات الفتوحات الحسان لمولانا صاحب النصر والإمكان .

وفي سادس الشهر (۱) المذكور منها، وصلت البشائر من ملتزم جهة خبان (۱) أمير اللواء الشريف يوسف بك، أنه دخل بلد جبن (۱) عنوة وقهراً، وقبض قلاعها وهي اثنتان ، ولم تقبض من قبل ذلك من ماضي الأزمان ، وكان ذلك بعد ان تمرد أهلها عن تسليم المال السلطاني، ولم يمثلوا على القانون العثماني وخرجوا عن السمع والطاعة حتى مثل بهم اقبح شناعة، وفر رأسهم وهو عمر الذرحاني (۱) السي جهسة المشرق (۵)، وصارت تلك البلاد في الحوزة السلطانية والمملكة [قد ٤٠] العثمانية.

وفي يوم الأربعاء من الشهر المذكور منها. وصلت الأخبار السارة، بالأمور المنتظمة القارة، أن حصن يفعان (١) قبضة العسكر المنصور، بسعادة مولانا صاحب السعي المشكور، وكان قبضهم إياه عنوة وقهراً ،فالحمد لله على ذلك ونشني له الشكر، وهو من القلاع العالية المرتفعة، والمعاقل الصعبة الممتنعة، يحوم الطير شاهق ذروته، و يحسر نظر قاصده كليلاً دون بلوغ قلته (١)، وطريق جهاته وعرة، ومسالك سبله عكرة متعسرة، ولم يقبض الحصن المذكور أحد من ملوك الأنام، لا

<sup>(</sup>۱) ۲۵ أغسطس ۱۵۷۶م ـ

 <sup>(</sup>۲) خبان : صقع مشهور به مزارع وعيون جاريه وقرى كثيرة ، جنوب شرق مدينة يريم ، ويعرف اليوم بمدريات الرضمة والمعدة . محمدالحجري: مجموع بلدان. جــ ۲ :صـــ ۳۰۶. ابراهيم المقحقي: معجم البلدان. جـــ ۱ ، صـــ ۵۵۸ .

 <sup>(</sup>٣) جبن : بضم ففتح فسكون ، مدينة في الجنوب الغربي من مدينة رداع بمسافة ٥٠٠م ، أتخذها الطاهريون مسكناً لهم في القرن الناسع الهجري ، وهي من أعمال محافظة البيضاء. محمد الحجري: نفس المصدر. جــ ١ صــ ١٧٨ ، ايراهيم المقحفي : نفس المرجع. جــ ١ صــ ٢٨٦.

<sup>(؟)</sup> عمر الذرحاني : لم أعثر له على ترجمة ، وهو كما ذكر المؤرخ شيخ منطقة خبان -

 <sup>(</sup>٥) مصطلح جغرافي تاريخي أستخدمه مؤرخو هذه الحقبة ، وقصدوا به الإمتداد الجنوب الشرقي إلى اقليم
 حضرموت والكتل الواقعة إلى الغرب منها . وليد النود : الدولة القاسمية في اليمن . صحب ٣٢٦.

 <sup>(</sup>٦) يفعان : حصن مشهور في بلاد السلفية في ريمة ، تنسب إليه عزلة يفعان . محمد الحجري : نفس المصدر. جــ ٤ ، صــ ٧٨٥ ، إبراهيم المقحفي : نفس المرجع . جــ ٢ ، صــ ١٦٢٠.

<sup>(</sup>٧) قلتة الشي رأسه ، والقلة أعلى الجبل . ابن منظور : لسان العرب . جــ٣ ، صـــ ١٥٥.

من أمراء العرب ولا من باشوات الأروام، لكن أطاع مولانا وساعده الزمان، وخدمه النصر والظفر بكل مكان في كل أوان، فصار الحصن المذكور من جملة الممالك السعيدة، وأهله من خُدام الدولة العادلة الحميدة.

### 

وفي شهر جمادي الأخر(١) منها، أفتقد مولانا أيده الله تعالى بأكيد الافتقاد، ومهد على سبيل عادته كل بلاد أحكم مهاد، وأستمر بنظره الشريف في ذلك المشهر من هذا العام، إلى أن انتهى ذلك في شهر ذي القعدة الحرام<sup>(١)</sup>، وذلك مما أختص به صاحب السعادة أدام الله عليه ما يعتاده من جزيل النعماء وزيادة، فقسبض بحسسن تدبيره في تلك المدة من السيوف ثمانمائة مُسلِّمة، وائتين وخمسين سيفاً، مضافة إلى الجملة المتقدمة، فـ صار جملة المقبوض منها عـ شرة ألاف بيقـ ين، مـ ضمومة إلى مائة وسبعة وستين، ثم قبض بعد ذلك أربعة وخمسين فصح جميع المقبوض عشرة ألاف ومائتين وواحد وعشرين، وقبض مولانا من البنادق، ما فازت بـــه قبضته غير الذي سبق ذكره من المقبوض وحررت عدته، سبعمائة بندق بالتمام والكمال، مع سبعة وخمسين كما ورد في صحيح المقال، مسضافة إلى المقبوض السابق في العدد من تلك العدد ثم قبض بعد ذلك مائتين وإحدى وستين فصحت جملتها سبعة ألاف وثمانمائة و ثمانية [قد ٤١] وعشرين بصريح القول المعتمد، وقبض أعزه الله تعالى من الطوس عشراً ضبطت بالعد، وألحقت إلى الجملة الستين التي كانت في المقبوض سبقت، فصار جملة المقبوض من الطوس سبعين، بعد أن كان مبلغ ذلك ستين ، وكان المقبوض من الخيل اثنين وسبعين، قبض بعد ذلك تمانيا منها فصار المبلغ ثمانين(<sup>٢)</sup>، ثم أرسل مولانا بشريف رأيه الصادق، إلى الخزانــة

<sup>(</sup>۱) سبتمبر ۱۵۷۶ م .

<sup>(</sup>٢) فبراير ١٥٧٤م.

<sup>(</sup>٣) كمية المقبوض عليه من الأسلحة من ذي الحجة ٩٧٧هـ / مايو ١٥٧٠م إلى أخر صفر ٩٨٦هـ / مايو ١٥٧٤م هي: ١٣٣١ بندق، ٩٣١٧ سيف، ٣٠٢٣ مزراق، ١٠٠٠ عطيف، ٩٧ خوذة، ٦٠ من الطوس. وكمية الأسلحة المقبوض عليها من بعد شهر صفر سنة ٩٨٢هـ / مايو ١٥٧٤م هي: ١٠٧٣ سيفاً . ١٠١٧ بندق ، ١٠ من الطوس ، ٨٠ من الخيل .

أذن مجموع الأسلحة المقبوض عليها في فترة ولاية بهرام باشا ٩٧٧\_ ٩٨٣هـ / ١٥٧٠ – ١٥٧٥م . على النحو الأتى : ١٠٣٩٠ سيفاً ، ٧٣٤٨ بندقاً ، ٧٠ من الطوس ، ٨٠ من الخيل .

السعيدة بمصر أربعة آلاف من البنادق مع ما أرسله من السلاح من سابق ولاحق، إلا ما اقتضاه رأيه الحسن، أن يكون بعضها موضوعاً في الخزانة السلطانية باليمن، فكان فيما ذكرناه قوة للمملكة السعيدة ، وذل على الطائفة الباغية العنيدة .

وفي الشهر المذكور منها خرج جماعة من البدوان، منفصلين عن طاعة مولانا السلطان واشتهر منهم نهب الركبان، وتخريب ما قصدوه من تلك البلدان من السرق والنهب، وغير ذلك من أنواع البغي والطغيان، فتهيـــأ مولانـــا نـــصـره الله تعـــالـي . للخروج إلى قتالهم، وأن يهجم عليهم بغتة حتى يقصدهم في ديارهم، فساجمع أمسره على ذلك بصحيح عزمه، وأظهر ذلك وأشهره بصريح حكمه ورسمه، وكان قد حصل من هؤلاء المفسدين في تلك الأيام أعتداء على قاض وصل من حضرة مولانا صاحب الإمداد والإنعام، وصل بقضاء مدينة ذمار، فدخلها يطلب منها قضاء الأوطار أمناً من المخاوف والأخطار، فعقيب ذلك دخلوا عليه جماعة مسن البدوان بالليل، فسرقوا أمتعته وجميع ما معه حتى صيروه عريان، فجاء القاضي يشكوا إلى حضرة مولانا في الديوان السعيد، فشمر مولانا بعلو همته قاصداً هؤلاء المفسدين، أن يوقعهم في شديد نقمته، فنصب لهم الحرب بآلاته مُبيداً لهم بأنواع مهلكاته، فجمع لهم العسكر المنصور، ليصفى ما يكدر من مشارب تلك الثغور ، فصار يحث جانباً، فلما بلغهم أن مولانا أظهر أمره بذلك، دخلوا في طاعته خوفاً من الوقوع في تلك المهالك، فسلمت خوفاً تلك العصابة المفسدة، جميع ما أخذوه على القاضي من أمتعته المتعددة، بعد ستة أشهر من الزمان، والازموا الطاعة وزال عنهم ذلك العصيان، وجاء شيخهم أحمد قوس(١) وصحبته شخص ثان، يطلب من مولانا صاحب البرهان الإنعام والأمان، وأن يكون في أمانه وأمان مولانا السلطان، فأجابه مولانا إلى ذلك، بعد أن سلم إليه رهائنه على عادتهم في تسليم ماهنالك، وصار المذكورون من رعاينا مولاننا السلطان، وعليهم منا عليهم في جميع تلك البلدان.

<sup>(</sup>١) أحمد قوس : لم أعثر له على ترجمة .

وفي شهر شعبان (۱) المعظم منها، جهز مولانا أمير الحج بالمحمل السشريف السلطاني من القطر اليماني، وهو الأمير الكبير الرئيس الشهير أمير اللواء الشريف محمد قزلباش (۲)، نزل من مدينة ملحظ المعمور، إلى مدينة زبيد ومعه عصبة من العسكر المنصور، فوصل إليها وأقام بها إلى شهر شوال (۲)، هو ومن معه من صناديد الأبطال، فصار بعد ذلك بالحاج القاصد لبيت الله الحرام، صحبة المحمل الشريف على أحسن حال، وأكمل نظام مطمئنين غير خائفين على أمتعتهم وأموالهم، منشرحين بسفرهم السعيد مشاة وعلى رواحلهم في محاملهم، بشريف بركة مولانا صاحب الفضل المزيد والرأي السديد.

### 

وفي الرابع عشر من شهر ذي القعدة (٤) منها، ظهر الخبر الصريح من دفتردار (٥) مـدُعياً انه تلقى ذلك بالنقل الصحيح، أن مولانا ومالك عصرنا الملك الأعظم العظيم سيد السلاطين السلطان المظفر سليم أنتقل إلى رحمة ربنا الكريم خلد الله رفعته في أعلى درجات النعيم، ثم وصل العلم بعد ذلك باستقامة ولده بعده في السلطنة الشريفة العظمى [قـ ٣٤] والملك الأغر الأخص المطاع الأسمى، مولانا ومالك عصرنا السلطان المعظم، والخاقان المعزز المكرم، مالك بلاد العرب والعجم

نوفمبر ۱۵۷۴م.

<sup>(</sup>۲) محمد قزلباش: هو الأمير محمد بن حسن أحد أمراء العثمانيين في اليمن ، عرف باسم قزلباش أي ذي الرأس الأحمر " قزل باش كلمتان تركيتان ، قزل تعني الأحمر و باش تعني رأس " تولى حفظ صنعاء حبن عزل رضوان باشا ، ووقع في أسر المطهر سنة ٩٧٤هـ / ١٥٦٦م ، وبغي سجيناً لديه مع مجموعة من الأمراء العثمانيين إلى أن أطلق سراحه سنة ٩٧٧هـ / ١٥٦٩م في عهد سنان باشا ، توفي بالسجن في مدينة القاهرة سنة ٢٨٦ / ١٥٧٨م. يحيي بن الحسين : غاية الأماني . جــ ٢ ، صــ ٢٢٠. قطب الدين النيروالي : البرق اليماني . صــ ١٧٤، ١٧٥م، عبسى بن لطف الله : روح الروح . صــ ٢١١، عبد العزيز الشناوي: الدولة العثمانية. هـ . صــ ١٩٠٠.

<sup>(</sup>٣) بناير ١٥٧٤م .

<sup>(</sup>٤) ٢٦ فيراير ٢٥٧٤م .

<sup>(</sup>٥) الدفتردار: لقب عثماني يعني رئيس موظفي الواردات والخزينة في الولاية ، ومن مهامه الإشراف على تنفيذ الأحكام الواردة في الميزانية السنوية ،وعلى التشكيلات المالية الموجودة في الولاية. قطب الدين النهروالي: نفس المصدر، صب ٧٧. عبد الكريم العزيرة لتشكيلان المرارضية ١٦٠.

ملك البرين والبحرين، سلطان الروم والعراقين خادم الحرمين الشريفين مراد خان<sup>(١)</sup> ابن سليم شاه، لازال قوله لأبواب الصواب مفتاحاً، ورأيه في ليل المستكلت مصباحاً، وهب الله له من الأعمال الصالحة أطولها، ومن النّعم أجزلها، ومن مواعيد السعادة أعجلها، ومن موازن الأعمال الصالحة أثقلها خلد الله ملكة العظيم، وجعل الأرض بأسرها ملكه على سبيل التعميم آمين فشاع ذلك بين العسسكر وذاع، وجرى بينهم حتى وقع منهم في خبايا الأسماع، وظهر من الدفتردار المذكور لكافــة العسكر العثماني، إني قد جئتكم بمرسوم شريف سلطاني ، محتو على ما فيه لكم من الكفاية، بقبض ما تطيب به قلوبكم من العليق<sup>(٢)</sup> والجراية<sup>(٣)</sup>، فاجتمع جمع العسكر العظيم ، من الحديث والقديم، ووصلوا من كل بدو وحضر، وتتابع كل منهم حتى غشوا حضره مولانا زمراً بعد زمر، وطلبوا من مولانا المــشمول بعــين الرعايـــة والتوفيق، معلوم خمسة أعوام من العليق، مُدَعين أن ذلك من معلومهم المنكسر، فقام مولانا بهمته العالمية وأنعم النظر، ولبس تاج الوقار لذلك وصبر، بعدان صدر من الجند الضرر الأليم، وظهر منهم الخلاف العظيم، يرمون بالبنادق النيرانية المحرقة، يسلون سيوفهم عن إغمادها، إلى غير ذلك من الأعمال المتشفقة<sup>(؛)</sup>، حتى وصلوا إلى جامع ملحظ وهم كذلك رامون، ولمخالفة أمره أعزه الله تعالى قاصدون، وبدر منهم هذا الأمر الشديد، وتتابع عنهم الخلاف حتى فعل كل منهم ما يريد، فتفرقوا تُبَات عصباً عصبا [قد ٤٤] وصار كل منهم ممتلناً حمقاً وغضباً، فعظم ذلك الأمر وأعيا، وثارت منهم الفتنة العمياء، يحار فيها صميم الرجال، ويهرم منها الـشباب، ويشيب لها الأطفال، فلما رأى مولانا ما حل بالمسلمين من تــشنت الأحوال أصرف عليهم جملة من المال، فأعطى الأنجشاري ستة عشر ديناراً من الذهب العين، وسلم

<sup>(</sup>۱) مراد خان : هو مراد الثانث ، تملك سنة ۹۸۲هـ/ ۱۵۷۶م أستهل حكمه بمنع شرب الخمر في البلاد بعد أن سمح بشربها سلقه ، قتل خمسة من أخوته ليأمن منافستهم له على العرش ، كان على وفاق مع الفرنسيين والبنادقة ، وأبرم اتفاق مع إنجلترا ، دخل في حرب مع إيران وحقق انتصارا عليها ، مجيب المصري : معجم الدولة . صــ ۳۱۸.

<sup>(</sup>٣) الجراية : الراتب. محمد التونجي: المعجم الذهبي . صــ ٢٠٢.

 <sup>(</sup>٤) المتشفقة : الشفق الرديئ من الأشياء ، والأعمال المتشفقة هذا يقصد بها الأعمال الرديئة . ابن منظور :
 لسان العرب . جـــ ، صـــ ٣٣٦ .

إلى كل فارس منهم ذهباً أربعة وعشرين، فبلغ الذي أعطاهم مالاً جزيلاً، ولم يجد عن ذلك الإعطاء لهم سبيلاً، فسكن أمرهم بعد ذلك وهان، ولمزموا أنفسهم عن ذلك الخلاف والطغيان، والحمد الله الكريم المنان على صلاح بلاد مولانا السلطان.

# فصــل: تا۹۹۳

وفي رابع عشر ذي القعدة منها ،وصل العلم إلى مولانا معلنا بسصريح عزله فأظهر ذلك لأهل حضرته وخاصة أهله، فانشرحت ذاته الكريمة بذلك، واشتاقت نفسه الشريفة إلى ما هنالك، لعلمه زاده الله توفيقاً أن كل متول معزول ، بل كل حي عليها غاية أمره أن يزول، فعزم أمره الشريف إلى مواجهة مولانا السلطان، متسلماً أن الرجوع بعد ذلك إلى وطنه السعيد ، إذ حب الوطن من الإيمان، متصلاً إن شاء الله تعالى بكافة الأهل والجيران، ثم في ثامن عشر ذي الحجة منها، وصل متسلم من قبل المولى الواصل، إلى مولانا بشريف أمر جامع شامل، يُنبي بتحقيق ما ذكر، ويخبر بما قرر وزبر وحرر، فأستمع أيده الله تعالى ذلك الأمر وأطاعه، أشهره لكل نفر من العسكر المنصور وأذاعه، نسأل الله بفسضله أن يصلح السبلاد والعباد ، وأن يقمع عصابة البغي والفساد.

### فص\_\_\_\_\_ن:

وفي ثامن عشر من ذي الحجة (١)، منها وصل الجناب العالي (١) محمد آغا المتسلم من قبل مصطفى باشا (١) إلى اليمن المعمور، وكان نزوله من بندر جازان، ولما وصل إلى بيت الفقيه [ق ٥٤] الكبير المشهور أسما بالزيدية (١)، بلغه خبر ما جرى من العسكر من التعدي على حضرة مولانا بهرام باشا أعزه الله تعالى، فحينة بادر بالوصول إلى محروسة مدينة ذمار، وواجه حضرة مولانا الباشا أعزه

<sup>(</sup>١) ٢ مارس ١٥٧٤م .

 <sup>(</sup>٢) الجناب العالى : هو لقب أستخدم في أواخر العصر الأيوبي لمخاطبة الوزراء في المراسلات . حسن الباشا
 : الألقاب ب الإسلامية . صد ٨٥ .

 <sup>(</sup>٤) الزيدية : بلدة في تهامة تبعد عن الحديدة بمسافة ٥٠كم ، سميت باسم قبيلة الزيدية إحدى فروع قبائل عك.
 ابراهيم المقحفى : معجم بلدان . جـــ ١ ، صـــ ٧٥٥ .

الله تعالى، وتلقاه بأحسن التلقي وكساه وأحضر له الضيافة وأعلاه، ووصل بمرسوم كريم من حضرة مولانا السلطان الأعظم نصره الله تعالى إلى حضرة مولانا الباشا بهرام ، بأن يقف في البلاد و يحفظها و يضبطها إلى أن يصل مصطفى باشا إلى الديار اليمنية، فإذا وصل إليها سلم إليه البلاد ، ويتقدم إلى الباب العالي (١١)، فلما سلم المتسلم المذكور المرسوم إلى مولانا المشار إليه، اعتمد عليه ووقف في المحل الذي هو فيه، فعند ذلك أرسل دفتردار إلى المفسدين من العسكر الذين هم رأس الفسساد، وأعيان أهل البغي والعناد، وقال لهم أن جماعة من العسكر قائمون بخدمة مولانا الباشا، والرأي أنكم تطلبونهم من عنده، وتخرجونهم قهراً حتى يبقى الباشا منفرداً وحده في مماليكه، وبعد ذلك ننال منه ما أردنا، ويحصل لنا منه غرضنا.

....

 <sup>(</sup>١) الباب العالمي : محل أقامة الصدر الأعظم ، وفيه كانت تدار أعمال الدولة ، وكان يطلق عليه أحياناً باب
 باشا . محمد أنبس : الدولة العثمانية والمشرق . هـ . صـ ٩٣ .

## البياب السابسيع:

في ذكر ما اشتملت عليه سنة ثلاث وثمانون (١) من الفتن، وقد دفع الله شرها ما ظهر منها وما بطن، ففي صبح يوم الخامس من شهر المحرم الحرام (٢) وصل العسكر بأجمعهم إلى باب الديوان السعيد، فضرج إليهم الأمراء والأغوات وسألوهم عن مرادهم وقصدهم، فقطالوا مرادنا جميع من كان من العسكر يخدمون الباشا يخرجون إلينا ويبقون معنا، ولا يقف عنده أحد من العسكر، فصرفهم الأمراء والأغرات عن مرادهم، وقالوا لهم أن هذا غير صواب ولا يمكن، وأن الجميع مماليك مولانها المسلطان الأعظم نصره الله تعالى، فلم يقبلوا ذلك ووقع النراع والقال والقيمل ، وارتفعت أصواتهم ولم يلتفت مولانا أيده الله تعالى لقــولهم، وقـــال مـــا يمكــن منـــى أنـــى [قـ ٢] أسلم أصحابي إليكم هذا من المستحيل، فلما عرفوا أن هذا متعذر غير ممكن، قالوا إن واحداً من العسكر أصبح مقتــولاً فـــى بيتـــه، وأن أصـــحاب الباشا هم الذين قتلوه، وطلبوا دمه من الباشا، فعند ذلك قال لهم مولانا أنتم طائفتي بالليل أصلاً وقطعاً، وأشتد النزاع ففيما بينهم من أجل ذلك ، وبعد أن أشتد النـزاع حـصل الاتفـاق، ووقـع بيـنهم علـى أن الأغـوات بكونـوا يحرسون المدينة بالليل كل واحد من الأغوات يحرسها بجماعته، وأن كل شخص وجدوه بالليــل يخرجــون مــن حقــه (٢) ، وأنقطــع القــول علـــي ذلــك، وانقضى الأمر على ما هنالك .

### 

ولما كان في عاشر شهر صفر (<sup>3</sup>) منها. أجتمع الأمراء والأغوات وأعيان العسكر، وفكروا في عاقبة أمرهم، وذلك لما رأوه من أفعال الدفتردار القبيحة، بجمعه و تحشيده للعسكر، استمالته لهم، وتصميمه على أنه يفتك بالباشا، وأنه يلي الحكم بعد الباشا ويبقى لونديا (<sup>6</sup>)، وتبقى الدولة

<sup>(</sup>١) تقابلها سنة ١٥٧٥م

<sup>(</sup>۲) ۱۲ ابریل ۱۵۷۵م.

<sup>(</sup>٣) بمعنى أنه ليس عليهم أي حق أو حجة أن قتلوه .

<sup>(؛)</sup> ۲۲ مايو ۲۵۷۵م

 <sup>(</sup>٥) اللوند: كلمة فارسية تعني الحر المستقل المغامر والجندي المنطوع ، أي نصف نظامي . أحمد سليمان:
 تأصيل ما ورد . صـــ ١٥٠ ، قطب الدين النهروالي : البرق اليماني . صـــ ١٠٠ .

والعسكر لوندية كذلك، فلما رأى الأمراء والأغرات وأكابر العسكر، أن أفعال الدفتردار وقصده الخروج عن الطاعنة النشريفة السططانية أعزها الله تعالى، وأنه قد أغوى العسسكر إستزلهم، بحيث أنه كمان من جملة قوله للعسكر اعنى المفسدين منهم أنه لابد من قتل الباشا، تسم بعد ذلك إذا وصل ويبقى الملك لذا وفي يــدنا مــن غيــر منـــازع، ووعــــدهم بجوامـــــك كثيــرة، " وزيادات جزيلة وبخـشيش (١) وغيـر ذلـك، فلمـا ظهـر ذلـك منـه للأمـراء والأغوات وأكابر العسكر،عرفوا أن هذه الأفعال يسؤول منها خسروج السبلادمن السلطنة الشريفة الخنكارية (٢)، وأنّها ترجع قبيلة وغريبة مثــل مـــا كانـــت فـــي الــزمن الأول ويختـل الأمـر [قــ ٤٧] ويفسد، لأن الـصلاح والسعد هوفي السلطان للحديث " السلطان ظل الله فسي الأرض "(٢)، فاذا خرج الأمر عن نظر السلطان حصل الفساد في الأرض والله لا يحب عمل المفسدين ، فحينئذ وصل المذكورون إلى السديوان العالى، ودخلوا على مولانا الباشا نصره الله تعالى، وشرحوا لــه الحــال، وأوضــحوا لــه المقــال، وقالوا له ما بقي للناظر المذكور وقوف في هذه البلاد، وإن فسياده قد عـم، وإنه أستـمال أكتـر العـسكر الجـلهـل وهـو يَعـدهُم ويُمنّـيهُم، وان الصبر والسكوت على هذه الأفعال لا يمكن لأنه غير صدواب، وأن خيانة المذكور قد ظهرت ، فقال لهم الباشا الـرأي مـا ترجمونـه ، فقـالوا الـرأي أن يخرج المذكور من ذمار، ويعزم إلى مدينة صنعاء يقف بها إلى أن يصل مصطفى باشا، فقال لهم هذا الكلام هو المعقبول وهبو البصواب، فركبب إلسى عنده الأمراء والأغوات وعرفوه أنه يعزم إلى صدنعاء يقسيم بهما إلى يسصل مصطفى باشا، فقال لهم الدفتردار المذكور هذا الأمــر لا يمكــن ولا يكــون هــذا أبدأ، وقام من ساعته، وجمع العسكر وشدت فرسانه خيلهم، وشد العسكر خيولهم وأخذوا أسلحتهم، ووصلوا إلى باب الديوان، والعسكر رافعون أصواتهم قائلين إن المدفتردار لا يخسرج مسن مدينسة ذمسمار، ولا يعسزم السي

<sup>-(1)</sup> البخشيش: العطاءات والهدايا التي تصرف للجند . محمد التونجي: المعجم الذهبي . صـــ ١٠.

 <sup>(</sup>٢) الخنكارية : خنك كلمة فارسية معناها السعيد الموفق ، وقيل انها كلمة تركية بنفس المعنى ، وهمي لقسب
المناطان العثماني بمعنى السعيد الحسن الحظ . أحمد سليمان : نفس المرجع، صد . ٩.

صنعاء ولا إلى غيرها، بل يقف مكانه على ما هو عليه، فسرح لهم الأمراء والأغوات أن هذا الرجل مُفسد، وأن أفعاله تكون سبباً لخروج البلاد من يد السلطنة الشريفة، وأن أهل أطراف الثغور والحدود، قد منعوا أنفسهم عن تسليم الأمسوال السلطانية، والرعابا لا يؤمن مكرهم وغدرهم خصوصاً أهل هذه الديار، ولم يزالوا هم والعسكر من وقت الصبح إلى وقت الظهر في المخاصمة والمشاحنة، حتى وقع الاتفاق بينهم، على أن الدفتردار يقف مكانه بذمار، وأنه لا يتعاطى شيئاً من أمسور السلطنة الشريفة وأن [ق ٨٤] الباشا هو الذي ينظر في صلح البلاد، وقبض الأموال، وصرف الجوامك على أهلها وغير ذلك، على حكم الحال الذي كان عليها أولاً بموجب أمر مولانا السلطان الأعظم نصره الله تعالى وأن الدفتردل يبقى مقيما بنمار، لا يتعاطى أمراً من الأحكام، وتفرقوا على هذا الكلام، واتفق رأيهم على هذا النظام.

### 

وفي يوم العشرين من شهر صفر (١) منها، وصل الخبر بوصول مصطفى باشا إلى معمور بندر جده المعمور، فحصل بذلك الفرح السرور والانسشراح والجبور، فعند ذلك نزل الدفتردار من ذمار، إلى جهات اليمن بجمع كثيراً من العسكر المفسدين وأقام بذي سفال.

### فصـــل :

وفي خامس عشرين من شهر صفر (۱) منها، وصل بالي كيخيا من قبل مصطفى باشا المذكور، إلى اليمن المعمور، وذكر أنه فارق حضرته من بندر جده المعمور، ووصل بمراسيم إلى الكشاف (۱) والعمال، والمشائح تتضمن تحصيل ما يحتاج إليه من الجمال، وأن يُحصرُوا ذلك عند نزوله، فامتثل الكل لأمره، وبادر كل من المذكورين إلى تحصيل ذلك.

<sup>(</sup>۱) ۲ يوليو ۲۵۷۵م .

<sup>(</sup>۲) ۷ يوليو ۱۵۷۰م

<sup>(</sup>٣) الكشاف: كانوا من العسكريين ذوي الرتب الكبيرة، ويتولى الكاشف أمور الأقليم والحكم فيه والأشراف عليه وحمايته، وكان يشرف على جمع الضرائب فيه. عبد العزير الشناوي: الدولة العثمانية. هـ. . صـــ عليه وحمايته صالحية : وثائق جديدة . هـ. . صــ ٥٣.

وفي أواخر شهر ربيع الأول<sup>(۱)</sup> منها، وصلت الكتب من مدينة زبيد، إلى حضرة مولانا الباشا تتضمن وصول مصطفى باشا إلى بندر الصليف<sup>(۲)</sup>، وأن قصده ينزل من بندر البقعة فعند ذلك طابت النفوس، وانشرحت الصدور، وأظهر مولانسا الباشا بهرام التهيؤ والحركة للسفر، والنزول من جهات الجبال ، إلى جانب جهات تهامة لملاقاة مصطفى باشا، وألزم الكافة مسن أهل الأدراك<sup>(۲)</sup> كاليازجية<sup>(٤)</sup> والشاوشية<sup>(٥)</sup>، والمشائخ وأعيان العرب الذين هم ملازمون لخدمة الديوان العالي، العزم صحبته لمواجهة مصطفى باشا، ثم طلب مولانا الباشا بهرام الأمير على بك، وأقامه نائباً بمحروس بمدينة ملحظ يضبط البلاد والعسكر، وكساه قفطاناً (١) حسناً شريفاً بسبب ذلك، وألزم الأمراء والأغوات [قـــ٩٤] والعساكر المنصورة الوقوف بذمار، عند الأمير على بك المذكور، والذي وقف عنده من الأمراء الأميس محمد بك قزلباش، والأمير حسن بك، والأمير يوسف بك، ومن الأغوات مصطفى أغا نوبخشيان مصر (٧)، وجعفر آغا جمليان يمن (١) وأسفنديار آغا عزبان يمن (١) الجميع بطوائفهم.

<sup>(</sup>١) منتصف أغسطس ١٥٧٥م

 <sup>(</sup>۲) الصليف : مدينة على شكل شبه جزيرة في تهامة مقابلة لجزيرة كمران ، محمد الحجري : مجموع بلدان
 اليمن . جــ ٣ ، صــ ٤٨٣ .

<sup>(</sup>٣) الدرك : العساكر خاصة الذين يقومون بالحراسة. ليلي الصايغ : المنح الرحمانية: هـ. . صـــ ١٠١.

<sup>(</sup>٤) اليازجيه : الجند الذين يراقبون السكر ويمنعونهم من مخالفة الأنظمة أو التعدي على أحد . قطب الدين النهروالي : اليرق اليماني . صب ٨٠ .

<sup>(</sup>٥) الشاوشيه : جاويش أو شاويش نوع من الموظفين في الدولة العثمانية كانوا يستخدمون في وظائف مختلفه منها أبلاغ الأولمر والمهمات. سهيل صابان: المعجم الموسوعي. صد ٨٠ ،عيسى صالحية : وثائق جديدة . هـ . هـ . صد ٢٢ .

 <sup>(</sup>٦) القفطان : أو الخفتان رداء له كمانطويلان يصالان إلى المرافق . عبد الصمد الموزعي : الإحسان. تحقيق /عبد الله الحبشي، هـ. صــ ٥٢ .

 <sup>(</sup>٧) نبخشيان : لم أعثر على معنى هذه الكلمة في ما توفر لدي من قواميس، يبدو أنه أسم لأحدى الفرق العسكرية العثمانية .

<sup>(</sup>A) حمليان: هم المنطوعون في العمل مع الأنكشارية ، وافرادها من الفرسان مهمتهم توطيد الأمن في الأقاليم وحراسة القلاع ، والأسم الأصلي لهذه الطائفة هو الجنليان "المنطوعين" وعرفت فيما بعد بالجمليان لأن أفرادها كانوا يستخدمون الجمال. أحمد سليمان : تأصيل ما ورد ، صد ٧٠ عيسي صالحية: نفس المرجع . هد . صد ٣٠ ع

وفي رابع شهر ربيع الأخر(٢) منها، خرج مولانا الباشا بهرام نصره الله تعالى من مدينة ذمار، وصحبته المشائخ بأجمعهم ، واليازجية والشاوشية ، وخرج في تشييعه الأمراء والأغوات، والعساكر المنصورة إلى البركة الحمراء وهي قدر فرسخ (٦) من ذمار، وتوجه الباشا المشار إليه بالسلامه حتى نزل يريم يوم رابع الشهر المذكور، ثم رحل من يريم ونزل بالمخادر (١) يوم خامس الشهر المذكور شم رحل منالمخادر ونزل بسد مشورة (٥) يوم سادس الشهر المذكور ، فعند نزوله بسسد مشورة وهو رأس الشوافي الأسفل(٦)، وصل إليه الأمير فيروز بك صاحب جبلة، والأمير شاة على بك صاحب تعز، والأمير حيدر بك صاحب بعدان، وفي ذلك اليوم وصلت اليهم مراسيم من حضرة مصطفى باشا، تتضمن أنه نزل من بندر البقعة في خامس ثم رحل منه في يوم الثامن من الشهر المذكور، حتى نزل نجدية بالاد الشيخ ثم رحل منه في يوم الثامن من الشهر المذكور، حتى نزل نجدية بالاد الشيخ عبدالعزيز (٨) صاحب الجبلين، فعند أن نرل مو لانسا عن فرسسه، وصلت الكتب من زبيد، تتضمن أن مصطفى باشا توفي إلى رحمة الله تعالى ليلة الجمعة سابع شهر ربيع الأخر، وكانت وفاته ببندر البقعة المذكور، وحمل إلى محروس زبيد، ودفن بجول سيدنا الشيخ الكبير طلحة بن عيسى الهتار (١) الولى المشهور.

 <sup>(</sup>۱) عزبان يمن : كان يطلق أسم عزبان علىطائفتين من الجند العثمانيين إحدهما بحرية والأخرى برية وكان جنودها يأخذون من بين أشد الشباب الغير متزوجين . أحمد سليمان : تأصيل ما ورد. صــــ۱۰۱.

<sup>(</sup>۲) ۱۶ يوليو ۱۵۷۵م

<sup>(</sup>٣) الفرسخ . وحدة نقياس المسافة تساوي ثلاثة أميال ٥٤ ،٥٥م. الموسوعة اليمنية : جــ عـــ ٢٨١٢.

 <sup>(</sup>٤) المخادر: بلدة تقع شمال مدينة إب وتبعد عنها بحوالي ٢٠كم . إبراهيم المقحفي: معجم بلدان ٠ جــ٧٠
 صـــ ٢٤٤٦.

<sup>(</sup>٦) الشوفي الأسفل : مخلاف في بلاد إب . محمد العجري : مجموع بلدان . جــ٣ ، صـــ ٢٥٨ .

<sup>(</sup>۷) ۱۵ یولیو ۱۵۷۵م

 <sup>(</sup>٨) عبد العزيز : لم أعثر له على ترجمة ، وهو كما ذكر المطيب شيخ منطقة الجبلين .

<sup>(</sup>٩) طلحة بن عيسى الهتار: هوطلحة بن عيسى بن إبرهيم بن أبي بكر ابن الشيخ الكبير عيسى بن إقبال الهتار، الولي الكبير العارف بالله صاحب الكرامات الخارقة، توفي سنة ٧٨٠هـــ "/ ١٣٧٨م في مدينة زبيد و دفن بها، وبنى على قبره قبة كبيرة، وقبرة مشهور ويزار ويتبرك به. أحمد الشرجي: طبقات الخواص.صـــ١٦٢.

ولما وصلت الكتب بوفاة مصطفى باشا، عمل مولانا بهرام باشا نصره الله تعالى ديواناً حافلاً وأحضر الأمراء والأغوات الذين هم عنده، وهم الأمير محمود بك والأمير [قص ٥٠] شاة على بك، الأمير فيروز بك، وآغا الجشاريان (١) مصر، وأغا الجشاريان يمن، وقال لهم الباشا المشار إليه، الصواب أني أتقدم إلى محروس تعز، أقيم بها إلى أن يصل الجواب من الباب العالى أعلاه الله تعالى.

وفي يوم الأحد تاسع الشهر المذكور (٢) منها، نزل مولانا بجهات وحقات (٦) بلاد الشيخ عز الدين الحميدي ، فعند نزوله بوحفات، وصلت العروض من الأمير يعقوب بك بزبيد، ومن الأمراء والأغوات الذين كانوا نزلوا لملاقاة المرحوم مصطفى باشا من سائر الجهات والجبال والتهائم، تتضمن أن الدفتردار قد ظهرت خيانته، وانه لسم يكتف بما قد فعله في ذمار من الفساد، حتى أنه لما بلغه وفاة المرحوم مصطفى باشا، بادر بالوصول إلى مدينة زبيد، وطلب العسكر الجميع منهم الأولين الذين هم باليمن والعسكر الواصلين صحبة مصطفى باشا، وتحدث معهم بأنه يقبض مخلفات المرحوم مصطفى باشا، ويصرفها عليهم، وان يكونوا معه يدأ واحده سامعين مطيعين لما يأمرهم به، وأن الأمير يعقوب بك بزبيد والقاضي بها لما عرفوا منه ذلك، تقدموا إلى بندر البقعة وحملوا جميع المخلفات وادخلوها الغراب (٤) الراسي في البحر، وبَـقيت الحوائج في البحر عليها مراد كيخيا المرحوم مصطفى باشا وعبيده، والأغوات، واعيان العسكر وقريت (٥) عليهم العروض، وتشاوروا في أمسراء والأغوات، واعيان العسكر وقريت (٥) عليهم العروض، وتشاوروا في أمسراء

<sup>(</sup>١). الجشاريان : لم أعثر على معنى هذه الكلمة في ما توفر لدي من قواميس، يبدوا أنه أسم لأحدى الفرق العسكرية العثمانية .

<sup>(</sup>۲) ۱۹ يوليو ۱۹۷۵م .

<sup>(</sup>٣) وحقات : لم أعثر تعريف لها.

<sup>(</sup>٤) الغراب: وهو نوع من المراكب البحرية . قطب الدين لنهروالي: البرق ليماني. صــــ ٧٩.

<sup>(</sup>٥) قرأت .

الدفتردار المذكور، فرجح الجميع منهم قتل الخائن المذكور، وإن وقوفه وبقاه (۱) غير صواب، وإن خيانته قد ظهرت ، فعند ذلك تقدم الأمير شاه على بك، والأمير فيروز بك وإغا الجشاريان مصر، وجماعة من أعيان العسكر إلى محروس زبيد، فدخلوا زبيد يوم ثاني عشر شهر ربيع الأخر (۲) وقت طلوع الشمس، فعند دخلوهم [قــــــــــــــــــــــــــ الحضروه إلى قصر محروس زبيد ، بحضرة الأمير يعقوب بك بها، والأمير محمد بك بالزيدية ، والأمير والى جان بك القبودان، وجعفر اغا توفيكان (۲) يمن، وخاطبوه بأفعاله القبيحة، وخرجوا من حقه، وقطعوا رأسه، ونادوا عليه في الأســواق، هــذا جزاء من خان مو لانا السلطان، وتمزق جمع العسكر المفسدين، الذين معه أيدي سبا وتفرقوا في كل ناحية وصلحت الأحوال بحمد الله تعالى .

وكان دخول مو لانا الباشا بهرام نصره الله تعالى، محروس مدينة تعز في يـوم رابع عشر ربيع الأخر<sup>(1)</sup> منها، فأقام بها وعرض بسورة <sup>(1)</sup> الواقع إلـى البـاب الشريف أعلاه الله تعالى، ثم أرسل مو لانا إلى العسكر الواصلين صئحبه المرحوم مصطفى باشا، و أمرهم أن يصلوا إلية، فوصلوا مع أغتهم فايق أغا إلى محروس تعز، فبعد وصولهم أمرهم ، مو لانا الباشا نصره الله تعالى بالتقدم إلـى محروس ذمار، مع اغتهم ليقيموا بها عند الأمير على بك، ومن عنده من العسكر، فلما وصلوا إلى نمار، وقد كانوا سمعوا من الدفتردار المقتول أمر الترقي<sup>(1)</sup> والبخشيش، فالتقى المذكورون بالعسكر الأولين، وأتفق رأي الجميع، على أنهم يطلبون من الأمير على بك بذمار ترقياً وبخشيشا، فطلبوا منه ذلك في أوائل جمادى الأول (<sup>٧)</sup> منها.

<sup>(</sup>١) بقاء : بقائه

<sup>(</sup>۲) ۲۲ يونيو ۱۵۷۵م .

 <sup>(</sup>٣) توفيكان يمن : التفكنجيان فرقة عسكرية أفرادها من الفرسان حاملي البنادق ويشكلون إلى جانبي الجمليان
 والشراكسة،طانفة السباهية. عيسى صالحية: وثائق جديدة. هــ. صـــ ٣٢، سليمان: تأصل ما ورد. صـــ٥٥.

<sup>(؛)</sup> ۲۶ يوليو ۲۵۷۵م .

<sup>(</sup>۵) بصورة

 <sup>(</sup>٦) الترقي : حصص تضاف إلى النواة التي يتألف منها إقطاع التيمار أو الزعامة ، وهي زيادة تصرف فوق
رتبة الأبتداء. عيسى صالحية : نفس المرجع. هـ - صــ ٢٢ .

<sup>(</sup>٧) أغسطس ١٥٧٥م.

وفي أوائل الشهر المذكور، وصلت عروض الأمير على بك بذمار ومن معمه من الأمراء والأغوات ، تتضمن أن جماعة من العسكر المفسدين صاروا يسعون بالفساد، وينهبون في الطرقات، وأنهم يطلبون ترقياً وبخشيــشاً، فــالترقي عمومــاً، والبخشيش لكل نفر خمسة وعشرين ذهباً، وقد فتحوا في هذا الكلام وشــرعوا فـــي تَتْبِيتَ هذا النظام، وانهم قصدوا الأمير على بك، والأمراء الذين معه إلى القـصر، وطبوا منهم ذلك، فأجابهم الأمير على بك، وقال لهم أنيّ أمير والنَرقي لم يكن إلــيّ إلا السلطان على نظره وبرأيه، وبـأي سـبب تطلبـون ذلـك منَّسى، فقـالوا أن مولانا السلطان سليم أنتقل إلى رحمة الله تعالى، واستقام ولـــده مولانـــا الــسلطان مراد نصره الله تعالى، وأن العادة لنا الترقى والبخشيش عند ذلك <sup>(١)</sup> فقال الأميــر على المذكور هذا ما قد جرت به عادة لا لكم ولا لعسكر مصر ولا لــعسكر حلــب ولا لعسكر الشام ولا لغيره من الولايات، فقالوا له لابد من ذلك، ورموه بالبنادق، فقتل من أصحابه جماعة من البُندُق، بعد أن كسروا الأبواب، وحاصروهم من الصباح إلى المساء، وحبسوا أغا الجشاريان فائق أغا، وبعد ذلك وقع الأتفاق بينهم على أن الأمير على بك يعطيهم تذاكر (٢) بالترقى، فأعطاهم ذلك بسبب المداراة لهـم ودفعاً لشرهم في تلك الساعة فتفرقوا بعد قبضهم التذاكر •

### فصـــــل :

فلما كان نصف الليل بعد ذلك اليوم، خرج الأمير على بك من القصر من محروس مدينة ملحظ، إلى خارج مدينة ذمار، ونصب خيامه خارج المدينة فلما أصبح الصباح، وصل إليه الأمراء والأغوات وأعيان العسكر، وقالوا له ما السبب لخروجك من المدينة، فقال لهم السبب ما فعله العسكر بالأمس، وما أخذوه منّى من

<sup>(</sup>۱) كان منح الهدايا والعطايا للجنود مع رفع مرتباتهم عند تولية سلطان جديد من العدادات القديمة عند العثمانيين، فقد ظهرت هذه العادة في عهد السلطان محمد الفاتح "١٤٥١- ١٤٨١م / محمد العادة في عهد السلطان محمود الثاني ١٢٤٢ هـ / وظلت مرعية الجانب حتى تم القضاء على الأنكشارية في عهد السلطان محمود الثاني ١٢٤٢ هـ / ١٨٢٦م " وكان الجنود يصرون على الحصول على هذه المنح دون مراعاة لأحوال الدولة المالية، ويلجأ ون أحياناً إلى التمرد والثورة للحصول عليها . سيد صالم: القتح العثماني، صد ٣١٣.

 <sup>(</sup>۲) التذاكر : ما يكتب فيها للجنود من أدوات سلطانية وجوامك شريفة ، وتكون مقررة من الديوان. عيسى
صالحية : وثائق جديدة . هـ . صـ . ٢٠ .

النذاكر بالترقى، والحمد الله أنا أمير، ولم أكن باشا حتى أفعل الترقى للعسكر، فما أعطيتهم أمس ذلك إلا دفعا لشرهم، كونهم قد تجمعوا من كل ناحيــة، فــالأن إمــا رجّعوا التذاكر جميعها، وإلا قاتلتهم والله تعالى ينصر مولانا السلطان، فعنسد ذلك يلاطفونهم حتى سلموا التذاكر جميعها، ثم أنهم اجتمعوا مره أخرى ، وقالوا لابد لنا من البخشيش والترقى، ووصلوا بأجمعهم إلى الأمير على بك المـــذكور، والأمـــراء الذين هم عنده، وطلبوا منهم ذلك فأجابوهم ، وقالوا أن هذا غير ممكن، فقالوا لابـــد من ذلك، وإذا لم تعطونا قتلناكم ، فلما صرحوا لهم بهذا الكلام طلبوا منهم المهلــة، إلى أن يعرضوا إلى حضره مولانا الباشا بمحروس تعز ، فعرضوا باجمعهم، الأمير على بك والأمراء الذين عنده والأغوات واعيان العسكر، وشرحوا لمولانا أن العسكر مصرون على الفساد ولا بقى لهم انقياد، وأن قتالهم مُتَعيِّن ، وأنهم صــــاروا يِقتل بعضهم بعضاً ، وان كل شخص منهم كان لدية شئ من المال ، قــصدوه لـــيلاً السيف لا يصلحون اصلاً وقطعاً ، لكونهم قد خرجوا عن الطاعة الشريفة السلطانية اعزها الله تعالى ، فلما وصلت عروضهم إلى حضره مولانا الباشا نصره الله تعالى، أرسل إليهم الجواب، بأن ينضبوا سنجق مولانا السلطان الأعظم نصره الله تعالى وينادوا على كافة العسكر ، بأن كل شخص كان مطيعاً لمولانا السلطان الأعظم نصره الله تعالى، فليدخل تحت السنجق الشريف، وكل شخص منهم كان قد خرج عن الطاعة الجند كاريه (١)، فليخرج إلى القتال والله تعالى ينصر مولانا السلطان الأعظم، ويؤيد عساكره، فلما وصل الحكم الشريف إليهم يتضمن ذلك، اتفق الأمراء والأغوات واعيان العسكر المنصور، وركبوا خيــولهم ولبــسوا دروعهــم، ونشروا السنجق الشريف السلطاني [قدع ٥] واللواء المنيف الخاقاني، وتقدموا على المفسدين المذكورين، بعد النداء عليهم والإعذار، فكل شخص قاتل منهم قتل، والذي

<sup>(</sup>۱) الجندكارية : ( الجندارية) العسكر الذين يتولون الخدمة على باب السلطان. نور المعارف في نُظم . وقوانيين وأعراف اليمن في العهد الرسولي الوارف. تحقيق : سحمد عبد الرحيم جازم، صنعاء المعهد الفرنسي للأثار والعلوم الاجتماعية، ط أولى. ٢٠٠٣م، هـ . صب ٧٤.

ويقصد \_ ربما \_ بالجندكارية الخدمة العسكرية أو النظم العسكرية.

قتل منهم في ذلك اليوم ستون نفراً، وتمزقوا كل ممزق، تشتت شملهم وتفرق، وبعد ذلك طلبوا الأمان، وإن يرجعوا إلى ما كانوا عليه، من الطاعة وحسن الانقياد، والقيام في الخدمة الشريفة السلطانية على الاستقامة الحسسنه، فأعطوهم الأمان، وارتفع القتال، وصلحت الأمور وانتظمت الأحوال، وصدرت المراسيم الكريمة إلى الأمراء والكشاف، بان كل من كان عنده أحد من المفسدين يخرج من حقه، لأن المفسدين من العسكر قد كانوا معروفين من بينهم، أشهر من نار على علم، وهذا الأمر معلوم، ظاهر غير مكتوم، وبعدان قتلوا المذكورين إنتضمت أحوال العسكر، وسلكت الناس على قاعدة مرضية، محمودة العاقبة، وآمنت الطرقات، بعد أن كانوا أخافوا الناس بالنهب في الطرقات، والتعرض بالأذاء للماروابن السبيل .

تشتمل على جمل من محاسن مولانا صاحب السعادة اسعد الله تعالى بسه الوجود, وكبت به كيد كل حسود, وفضائله أشهر من أن تذكر، وأجل عن أن تحصى وتحصر، وكان أدام الله تعالى عزه مشتملاً على جمله من المحاسن منها العلم والحلم والفهم وحسن التصور, والرأي الصائب في السياسة واليد الطولى في علم السرقم والحساب, وحسن التدبير في المملكة السعيدة.

يباشر جميع متعلقاتها بنفسه, موفياً بالعهد, يدني المشتكي إلى حضرته, ويعرض عليه شكواه من غير واسطة وينصفه عن ظالمه, وكان مُهذّبا لجماعته، ومربياً لهم أحسن تربيه, حتى أن كل واحد منهم، يشتمل على جمل من المحاسن من بذل الخيرات, وقضاء الحاجات وغير ذلك, وأما إصلاح البلاد على العموم, فمنها أن مدينة زبيد خربت من السراق حتى كثر فيها النهب، وظهر في [قصه] أعيان أصحابها القتل, فأمنها الله تعالى بعد ذلك، بهمته العالية، بقتل جمع من أكابر اللهوس, فآمنت البلاد بعد ذلك, ولم يسمع بسرق فيها بعده.

ومن ذلك تمهيد طرق الجبال الوعرة, وتسهيل الطريق وتوطئة تلك العقاب, وبناء طرآق<sup>(۱)</sup> وجسورممتدة على مياه تمر ببعض طرقها، كبناء جسر عتمه وغيره, كون المحل المذكور إذا كثر السيل به منع المارة عن السلوك فيه, وربما كان إذا أشتد السيل صرع المسافر وأهلكه, وقد مات جمع من ذلك, ومن ذلك بناء قلعه بجهة ذراع الكلب (۱), وإصلاح النجد الأحمر، إلى غير ذلك من بناء السماسر (۱) وتعميسر الأسداد وغير ذلك. ومن محاسنه أبطال السنسمان بوادي زبيسد أرضها ونخلها, وجعل أمناء يتخلصون المال بها على وجه العسدل والإنساف إلى غيسر ذلك من غير نكد على الرعايا ولا تعنيف, ولا ترسيم عليهم ولا

<sup>(</sup>¹) طرأق :طرق

<sup>( )</sup> ذراع الكلب : منطقة في الحدا بذمار . (إبراهيم المقحفي : معجم البلدان . جــ ، صــ ٦٢٤ ) .

<sup>(</sup>١) السماسر : جمع سمسرة ويطلق على المكان الذي كانت تجري فبه عملية السمسرة والتجارة ويتبادل فيه التجار البيع والشراء وتبنى السماسر علىطرق التجارة ، وتستخدم كمحطات ، كما هو الحال في بلاد الشام فيما يعرف بالخانات . الموسوعة اليمنية : مؤسسة العفيف الثقافية جــ٣ ، صـــ ١٦٢١.

تعسيف، ومن محاسنه قرض الرعايا طعاماً من الأنبار (۱) السعيد برد مثله، وذلك من خصوصيات فضله، ومن مآثره الكريمة عمارة درب (۲) مدينة زبيد بعد أن خسرب، وسقط شئ كثير منه، وإصلاح النهر الذي هو شرقيها المشهور بالمجرى، وكان قد نضب ماؤه، وعمر ذلك بالأجر والنورة (۱)، على يد القاضي صفي الدين احمد بسن عبد الرحيم النبريزي، إلى غير ذلك من المحاسن الشريفة الوافية، والمآثر الدائمة الباقية، وما ذكرناه في كتابنا هذا هو شئ حقير، وقليل من كثير .

#### 

وفي يوم الأحد سابع عشرين شهر شوال (1) المبارك منها وصل محمد جاووش من الديار المصرية، وأخبر أن البلاد اليمنية توجهت إلى مراد باشا (١) من تاريخ عاشر شعبان المعظم منها، فحينئذ طاب خاطر مولانا اعزه الله تعالى وانشرح صدره بذلك وحصل له السرور، بخلاصة من [قـ ٥٦] اليمن المعمور عند ذلك شرع يسر الله حاله في نفسه السفر، إلى الباب العالي المحروس بالكبير المتعالي، وكان ذلك أو ان سفر الحاج إلى بيت الله الحرام، فأختار وفقه الله تعالى أن يُحصل الفضيلة بالحج ويتصل بتلك المشاعر العظام، أنجح الله له ذلك المقصد، وأناله جميع ما يؤمله ويقصد، فلما كان اليوم الثاني من شهر ذي القعدة منها و أحضر الأمراء وهم محمود بك وشاة على بك، وفيروز بك، وحيدر بك، وخضر بك ورضوان وهم محمود الحسفر العسكر المنصور، وشرح لهم أن قصده السفر إلى الباب العالى، وأن قصده السفر إلى الباب العالى، وأن قصده الحب بك نائب مدينة تعز،

 <sup>(</sup>۱) الأنبار : الأكداس أو المخازن . ابن منظور : لسان العرب ، جــ٣ ، صــ ٢٥٥٠.

<sup>(</sup>٢) درب : سور. مرتضى الزبيدي : تاج العروس . جـــ١ ،صـــــــ ٨٣ . .

<sup>(</sup>٣) النورة : مادة كلسية تستخدم في الطلاء. ابن منظور : المصدر نفسه. جــ ٣، صــ ٧٤٠.

<sup>(</sup>٤) السابع والعشرين: يوافق٣٠ يناير ١٥٧٥ م .

<sup>(</sup>٥) مراد باشا: خدم محمود باشا العشهور الذي تولى اليمن ، وكان كتخداه في مسصر ، شمم صسار حساكم الحبشة، عينه السلطان مراد حاكماً لليمن ، فوصل إلى صنعاء سنة ٩٨٤هـ / ١٥٧٦م ، في عهده ظهر الإمام الحسن بن على المؤيدي ، عرف عنه حبه للعلم والعلماء وتقريبهم إلى مجلسه ، غزل عن ولايسة اليمن سنة ٨٨٨هـ / ١٥٨٠م، كانت وفاته سنة ١٠٢٠ هـ / ١١١١م، ودفن في القسطنطينية . محمد المحبي : خلاصة الأثر . جـ ، صـ ٢٥٧، ٢٥٨، سيد مالم : الفتح العثماني. صـ ٣٢٢ ، ٣٢١ .

 <sup>(</sup>٦) خضر بك : عينه سنان باشا درداراً على قصر صنعاء ، وقد عزله فيما بعد لهمارسته الظلم على
 الجنود. قطب الدين النيروالي : البرق اليماني . صحب ٣٨٩.

لحفظ البلاد وضبطها، وخلاص الأموال السلطانية وصرفها، إلى أن يصل الباشا المشار إليه، فيسلم إليه من الخزانة السعيدة ما كان موجود قدر خمسين كيساً، إلى غير ذلك من القفاطين، والسناجق السلطانية، وبالجملة جميع ما كان في الخزائة العامرة، سلّمه إلى الأمير على باسًا بحضور الأمراء والأغوات الكرام وقصاة شريعة خير الأنام.

وفي رابع الشهر (۱) المذكور منها • خرج مولانا أعزه الله تعالى بالسلامة من محروس مدينة تعز، قاصداً مدينة زبيد، وكان نزوله بالمخيم السعيد يسوم الثلاثاء سابع الشهر المذكور، فأقام به خمسة أيام، فحين أن حل ركب مولانسا السسعيد بالمخيم المنصور بظاهر مدينة زبيد، نبع ماء عين ذلك المجرى، وأنبثق بالسسيل المزبد، فاخضرت بذلك الأشجار، وعمرت عند ذلك تلك الأماكن والديار، وتسوارى سيله حتى دخل المدينة المذكورة، وأستمر جارياً في مجراه على جاري عوائده المشهور، فطابت نفس الرعايا عند ذلك، وقرت عين أهل مدينة زبيد، لما جرى الماء في تلك المسالك، بعد أن كان قد [ق ٧٥] خرب ذلك المجرى وتعطل ودشر، وصار خالياً عن الماء مدة ثلاث سنين أو أكثر، وقد أصرف في عمارته المال الجزيل، ولم تجد العملة والعمال إلى ذلك الإصلاح سبيل، وهذا من سعادة مولانا

#### 

وفي اليوم التاسع من الشهر (٢) المذكور منها، أصرف مولانا ضاعف الله توابه زكاته الشريفة على الفقراء والمساكين، والأرامل والأيتام وسائر المستحقين، وكان صرفها على نظر مولانا القاضي العلامة العليم صفي الدين أحمد بن عبدالرحيم التبريزي الحكيم دفع إليه جملة من المال، فأصرفه على المستحقين بزبيد وغيرها من ذوي الفاقة والعيال، فطاب بذلك كل فقير ضعيف، وزال عنه تعمد النفقة، والكسوة ومشقة التكليف، وانتفع بها الجم الغفير، وعم ذلك النفسع الجمع الكثير،

<sup>(</sup>۱) ٥ فبراير ١٥٧٥ م -

<sup>(</sup>۲) ۱۰ فبرایر ۱۵۷۵م.

فحصل الدعاء لمولانا من العلماء والطالبين والفضلاء، وأصحاب العكف (1) من المشائخ الصالحين، ووقعت تلك الصدفة موقعها في استحقاق ذلك الانتفاع ، فسودع أهل مدينة زبيد تلك النعمة ، وكانت والله خير الوداع ضاعف الله ثوابه وأحسن إلى بلدة مآبه.

#### فصـــل :

وفي اليوم الثاني عشر من الشهر (٢) المذكور. توجه بالسلامة إلى مكة المشرفة من طريق البر، وصحبته أمير اللواء الشريف محمود بك عين أمراء مصر يسر الله طريقه على أحسن حال، وسهل عليه ما يرجو من صلاح الأحوال، وجمعه بكافة أهله، وفتح عليه ما يطلبه من كريم فضله.

العكف : الأعتكاف والعكوف معناه الإلتزام والمواظية والأقامة والعكف نوع من الأغماد الخاصة بالخناجر
 المستخدمة في اليمن ، وتعرف أيضاً بالتوزة. ابن منظور : لسان العرب. جـــ ٢ ، صـــ ٨٥٣.

الموسوعة اليمنية . جــ ١ ، صــ ٦٤٨.

وهذه التوز عادة ما يستخدمها الفقهاء والعلماء والقضاة ، وربما قصدها المؤرخ حين وصف المشائخ والعلماء بأصحاب العكف .

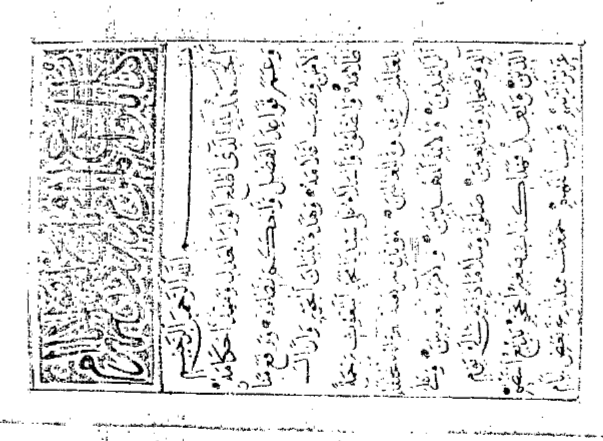
<sup>(</sup>۲) ۱۳ فبرایر ۱۵۷۵ م .

مكافكان العنوسانية فالمكترسان الدم المطيع وطافرة الإمالية المسافرة فالمكترسان الدم المطيع وطافرة الإمالية المعارضة والمحافوا الما في المورسات وكانا والمالية والمالية وكانا والمالية وكانا والمالية وكانا والمالية وكانا والمالية وكانا والمالية والمسافلة المنافرة والمحافرة والمح

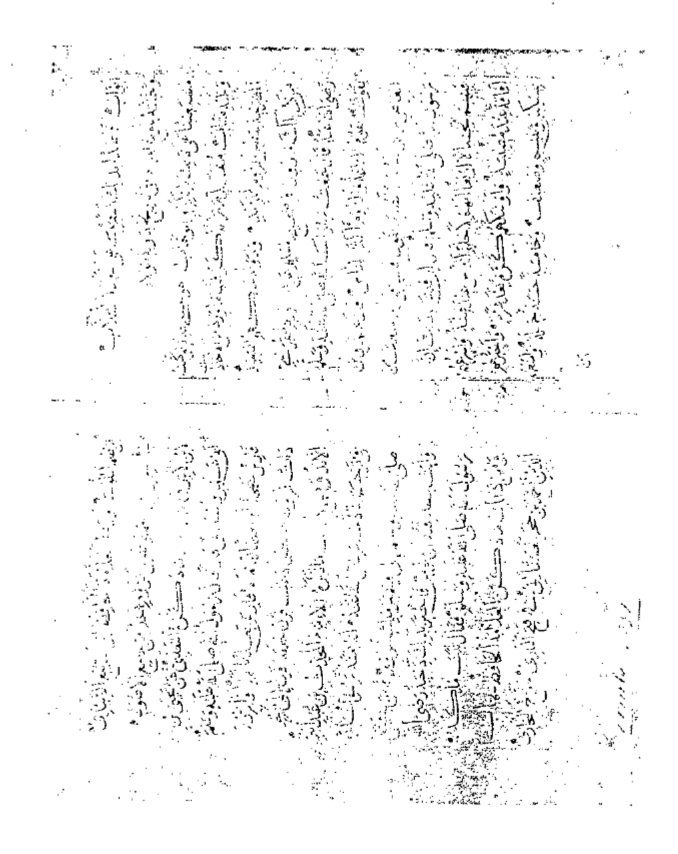
Entrat 829.

الصور الأولى من مخطوطة بلوغ المرام في تاريخ دولة مولانا بهرام للمؤرخ / محمد بن يحيى المطيب الزبيدي









# ملحق رقم (١)

# رسالة الإمام شرف الدين إلى السلطان سليمان القانوني المؤرخة بـ١٠ شوال ٩٤٧هـ/ ١٦ فبراير ١٥٤١م(١) بســــم الله الرحمان الرحيام

الحمد لله رب العالمين وأشهد أن لا أله إلا الله الملك الحق المبين، وإياه نعبد وإياه نستعين، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله، وسيدنا محمد الأمين صلى الله عليه وسلم وعلى آلمه الطيبين الطاهرين، وبارك اللهم عليه وعلى آله كما صليت وباركت على آل إبراهيم، وعلى آل إبراهيم في العالمين أنك حميد مجيد، ورضى عن الصحابة الراشدين.

من عبدالله المتوكل على الله أمير المؤمنين وفقه الله لما يرضيه عنه آمين، إلى السلطان الاعظم أعظم سلاطين المسلمين، والقائم بجهاد الكفار المتمردين سليمان شاة بن سليم كتب الله إرشاده، وقدر إسعاده في الدنيا والدين. سلام الله عليكم وإنّا بحمد الله سبحانه وشكره (غير واضحة في الأصل) ونسأله الهداية والرعاية والكفاية والحماية والإعانة، والإغاثة والإعاذة من شرور أنفسنا من كل شر ذي شر من خلقه أجمعين.

ثم ننهي إليكم ما صار عليه أكثر أهل ولايات زماننا هذا في أقطارنا مسن قبل وصول عساكركم إلى الجهات اليمنية والتهامية ومن بعد من تعدي حدود السشريعة المطهرة، وعدم مراعاة معالمها المقررة، واشتغالهم بغير ما أمرتموهم به على ما بلغنا من النظر في جهاد الكفار وعدم التعرض للمسلمين في هذه الأقطار حتى أخربوا قواعد الدين الحنيف، و أشمتوا الإمسلام أعداه من أهل الزيغ والتحريف. لا يراعون عهداً بعقدونه، ولا يحترمون عقداً يصنعونه حتى خافهم كل واحد، وتجنبهم من كان يرجو ويرجى منه الإغاثة في الجهاد في سبيل الله الواحد الأحد، وصار ميل أكثر أهل الجهات المتاخمة لبلاد الفرنج من بلاد الهند والسواحل والثغور إلى جناب الكفار أكثر وهمتهم بما يصنعونه لهم في أمور دنياهم اعظم، فعظم الخطب فسي قتسالهم وتعذرت المعاونة والمخالطة على دفاعهم وهوانهم.

وقد كانت تقدمت منا إلى جنابكم الكريم مطالعات ومشافعات، ومنكم إلينا مكاتبات ومراسلات على أيدي قصاد من خدمكم، وانتظرنا ما يأتي من قبلكم من جواب شريف وخطاب زليف حتى وقع من ولاتكم في حدود جهائنا عدوان وطغيان وقتل وهتك لأمان الله الملك الرحمن، وكتبانا إلى أمير موسم العام الماضي موسم أخر سنة ست وأربعين، وإلى أميركم المقام

<sup>(&#</sup>x27;) الحسن بن محمد الزريقي: سيرة الإمام المتوكل على الله يحيى شرف الدين. مخطوطة محفوظة بمكتبة آل الهاشمي في صعدة ، منها صورة محملة على قرص مدمج بمؤسسة الإمام زيد الثقافية.

الكريم في محروس مصر، وذكرنا له مطالعتكم فيما جرى منهم، ولم يزل تكرار الكتب والشكاة إلى أميري زبيد وعدن، فلم يكن من أمير زبيد إلا القيام بنفسه وجندكم المعد لجهاد أعداء السه سبحانه في مخالفة ذلك والبغي على ذرية نبيكم رسول الله صلى الله عليه وسلم، وإسعاده لأعداء الدين طهر الله سبحانه البلاد منهم على يد عبده وابن بيت نبيه فطلعوا بجنودكم على محروس تعز وكان منهم ما ربما قد بلغكم في العام الماضي، وبعد ذلك وقعت مكاتبة بينه وبين بعض أهل الخير رجل من (غير واضحة في الأصل) بني غسان مبارك شافعي، ويحب الخير والسعمي، واليد مناشير بالأمان والإركان، والموجهة إلى زبيد للخوص في الصلاح، وحقن الدماء وسكون زبيد مناشير بالأمان والإركان، والموجهة إلى زبيد للخوص في الصلاح، وحقن الدماء وسكون الدهماء، والاشتغال بالأمر الأهم من المعاونة على جهاد هـؤلاء الكفار كـل واحـد بجنده وإلى زبيد، وكتب الرجل الماعي ذلك (غير واضحة في الأصل) من جيشه ما وقع عليه فسار اليهم إلى زبيد منعه، وكتبنا إلى والي عدن في ذلك، ورجع جوابه أن يراجعه، فإن تـرك قاصـدكم والي زبيد منعه، وكتبنا إلى والي عدن في ذلك، ورجع جوابه أن يراجعه، فإن تـرك قاصـدكم وكتب البنا، وإلى والي عدن بأنه يخلي القاصد إلا إذا سلمنا إليه البلاد، ومكنه فيما صرنا نـراه منه من الجور والظلم والفسـاد.

وبلادنا هذه بلاد شحيحة أمطارها خراجاتها حقيرة، لكن قد طهرناها بإعانة الله سبحانه من أهل الظلم والعدوان، وأجرينا قواعد الدين والإيمان، ورفعنا عنها المنكرات، وأمَّنا فيها الـــسبل الطرقات، وعمرنا فيها معالم الشرع، من جميع أهل المذاهب المهديات على ما يحقق الكم إذا طلبتم التَحقيق أهل العلم من أهل المذاهب الأربعة، ممن في جهانتا وجهات زبيد وعدن، إذا أمنوا من شقاية أهل الجهل عليهم، وفي الجهات التي تولى عليها غيرنا خلاف ما ذكرناه لكــم فـــي جهاننا، من كل ما ذكرناه مما لايسع شرحه الكتاب، وقد علمه رب الأرباب، ثم أن والى زبيد تعدى في حق ذلك الغساني الواصل إليه في أمان الله سبحانه وأمانكم حاطكم الله وأرشدكم، وبعد توقيفه له على فراشه ومعاشه أشهراً عديدة، لم يجعل له أذن برجوعه إلى بيته وأهلم فمسمع بعض كلام بقية بقيت عنده من الباطنية الذين أحل دمهم الله سبحانه على أيدينا، فأمر بقتله على باب مدينة زبيد، وقطع رأسه وتُركه عقير في الخلا أياماً، حتى أذن بعد ذلك بدفنـــه، فوجـــدوه سالماً من الوحوش، وجسده على ما قتل عليه من الصحة والسلامة وهو كان من أهل الخيسر رحمه الله والصدق ممن يعد في علَّيين ، ثم بعد ذلك لم يزل يوثب على حدود بلادنا ويقيم هؤلاء البغية من الباطنية الكفرة الرافضية، الذين كفرهم أعظم من كفر اليهود والنصارى بإجماع أهل الملة المحمدية، وكتب لهم الولايات برجوع بلادهم التي طهرها الله سبحانه من رجسهم، ونـــزه من خبثهم ونجسهم وقد حُرر في باطن هذا الكتاب ما نرجو وقوف نظركم الكريم عليه، بعد أن (غير واضحة في الأصل) من حرب أميرهم الذي كتب له الولاية وذكر انه جعل له سنجقاً مــن

سناجيقكم التي كان الواجب عليه أن يشرفها عن مس مثل هؤلاء الكفار وصارت أحواله وأحوال ولاته على هذا البيان في الاشتغال بنكاية أهل الإيمان والإضاعة لما أمر به من السمعي في المعاونة على جهاد أهل الكفر والطغيان، حتى بلغنا تجهيز هؤلاء الفرنج أقماهم الله سبحانه وأرداهم، ودفع عن الإسلام والمسلمين ضرهم، وأذاهم فخالطنا من الهم ما (غير واضحة في الأصل) الله سبحانه ووددنا أن نشارك في الجهاد لهم بما يمكننا ويدجل في وسعنا من الجهاد بأنفسنا حيث نمكن وبالسعي والوعظ والحث لمن بعد رأيه يسمع ذلك من أهل الحدود المناخمة الشغور، فمنع من ذلك ما عرف من هؤلاء الولاة من الهنك لمن خالطهم، والفتك بمن داخلهم، والشافع والمرجو للعطف على المسلم، وعدم تعدي من تعدى حدوده، فما يرجع إلا أهل الدين.

وقد أحببنا مطالعتكم بهذا الكتاب حتى تعرفوا أنه لم يكن منا إلا الدفاع عن الحوزة، بعد أن بذلنا كل ما طلبتموه منا، في كتبكم السابقة من إصلاح السبل وجلب الأرزاق إلى جهاتكم، والمعونة والمساعدة لما يمكن ويجعل لنا المساعدة إليه لم نمنع إلا ما يجب علينا الله سلجانه منعه (غير واضحة في الأصل) تعرفونه أنتم ومن ينظر الله سبحانه حقيقته لأمرتمونا ودعوتمونا إليه، ثم أنه بلغنا أنكم أرشدكم الله (غير واضحة في الأصل) من رحج لكم رفع أيدي أهل البيت والحسنيين من ولاة الحرمين الشريفين، وهذا أمر لا نراه لكم ولا نعرف منه عاقبـــة محمـــودة للمسلمين، لأنهم عليهم الاعتماد في حماية البلاد وقد صاروا فيها ممكنين باستفرارهم فيها مما لا يتمكن منه غيرهم من أهل (غير واضحة في الأصل) ونحن نحفظ مما يحفظ من وصايا أسلافنا الطاهرين قدس الله أرواحهم في عليبين، أن علياً عليه السلام كان مما أوصى به ولده الحسن عليــه الســـلام أنه قال له : الزمـــوا حرم الله الشريف، فأنكم إن فارقتموه لم (غير واضحة في الأصل) هذه الأمة ، فأحببنا نصيحتكم حتى لا يقع على الأمة مخوف على أيديكم، ونحن نعرف أنهم قد يتعدون حدود الله في بلادهم، ولا نزال نحن والأئمة قبانا نعظهم ونرحمهم فالذي نـــراه لكم أرشكم الله تقريرهم على عوايدهم، وعدم تغييرهم، وإذا أعنتمونا على دفع المنكــرات مـــن جهاتهم وكانت أيدينا وأيديكم في ذلك فنحن نرجو أن يكون ذلك بسعادتكم، الله المسؤول أن يوفقنا وأياكم لانباع مرضانه، واجتناب معاصيه ويحفظ الإسلام والمسلمين كل شر وضر، بحــق ذي كل حق لديه أنه حميد مجيد، وصلى الله على محمد وعلى آله كثيرًا، والسلام ولا حول ولا قوة إلا بالله العلى العطيم.

# تابيع ملحق (١) رسالة الإمام شرف الدين إلى السلطان سليمان القانوني

سكره أننا ولسالة الهدايذ

ال العرب وكور هو بعوا بد الديمول هو مان يولوا حديد لصوا الساوالا كان ساهرا الماعلية بلونكرم والرسولا إلاب ويوعم والعاصر وتسالسا وادوال عدمات معادات المعادات المالية المالية المعالقاصالا اداسلها النفالملادومياه فاخرة مراه سه مراد والطلب والمناد وبلادما فين بلاد ليناف فاعطارها فراجا فاحمده الماعد طهراما النساقة كالدم المالطا والعدوان احسامنا مواموع الدرايان وربعما عيما والرسيركم ولعدلوف لملخط وأبثك ومعآسب المهراء من المحد الم أدما مرحوسة السيدوا هارميم فيدكلا بفيوسيعين ع الدساقالبرنعيلية ما مع سديد و وطع را أعالميل اجتزارت لعرد لكرمدف وتوحرت سالمام الوحوس مان عاما فنار مرالهاطه إلكعرا ألوركونهم عطرم والهودوالمعادرافي عاصل يجسه ويحسه وعدص رابعره رااكما مآبره ودو وبطرك لكريم مره فأعن م لفوع الكمان حمار الحوالة واحوالفاء الهكام أحل لامان والإصابيه لما امريه والسعي قريه لمرصهم وادافر فما نطقام المرام وود دمااه بسادكم أنحها ذلقه ما مكساور حالن وسعما أنجها ر الماخ

٧.1

المجماحا وعليه اكبراه أولاما رماساهدا واعطاريا موازم صوا عبران من المنام النمسه والتعامية ومربعة برنعدي حمرود الربعاليا عبداكر م المايجة والمايدة ومربعة برنعدي حمرود الربعاليا وعدر سراعاه معالمها العراق وأستعالم تعيرما أمرلواديه لمكن هن العطار عيد احرب سمنوا كالاسلام البرائه سل هل الربع والنحيف واعو تعقد بعيدونه والمحرمون عدائسعونه عام كالجاريء وسيحى مقبلاعا متراجها دم سسال بداله ا منا كادالما حدالله العرج من لاد العدد السواحان العوران لصعو له آيه (موردما مرر المعاوية والمالط على كأبيمه وموا يلام حرى مهم والم والنكروا الكيف السيكاه المستحاه المستحاد الرورانيون الاستام ميه المستخدم المستح والسعل لعائج يتا ورج النب ومعده صراعه مرالعسه الاوال تناسيس الصابع وحدالدما وسأورا الماوغل معال الممرلا وممالها وراعلي عداد هوالا لكنار كالمام بهري وأسمط غيده وكما للرص الساء ولك وادما كبيعا وطريح سنه واليه على فساراتهم الدرمدوا علماها سرماع الخريدونا ميارس الكريم الدحمسا وال والزررور سيماهور

M ركانس الم ولمه في حكم أوالجسلة منسو عد صكال م بره اسرالع رسفسه لعصاهره عرمه سه ما دکه و علیه صحیحه را اسر واله مراکل بعرصه که ایما سر وا ماکیر باک

مريا على والعدا له إن والموحولا عداري الماسكان و ينده المواحدة العراق العالم عدارة والماسكان المواق والمواق الماسكان ال

# ملحــق رقم (٢).

مرسوم السلطان سليمان القانوني إلى الأمير المطهر بن شرف الدين الوارد من الباب العالى على يد مصطفى باشا.

المؤرخة بـ ١٠شوال سنة ١٩٥٧هـ الموافق ٢٣ اكتوبر ١٥٥٠م. (صورة المرسوم الواردة في كتاب البرق اليماني: للمؤرخ قطب الدين النهروالي)<sup>(۱)</sup>.

هذا مثالنا الشريف السامي السلطاني، وخطابنا المنيف العالى الخاقاني، لازال نافذاً بالعون الصمداني والبُمن الرباني إلى الأميري الكبيري الهمامي الظهيري العوني النصيري الحسيبي النسيبي، فرع الشجرة الزكية، طراز العصابة العلوية، نسل السلالة الهاشمية، السعيد السشريف مطهر بن شرف الدين نخصه بسلام أتم، وثناء أعم، ونبدي لعلمه الكريم أنه لا يـــزال يتـــصل بمسامعنا الشريفة إخلاصه لأعتابنا، وقيامه بقلبه وقالبه بمرضاة سلطاننا، وبمقتضى ذلك كـــان حصل شكرنا النّام على مناصحته، ورضانا الشريف العام على حُسن خدمتــه، ولمـــا بـــرزت أوامرنا الشريفة بتعيين وزيرنا الأعظم، إلى البلاد الهندية، لافتتاح ممالكها مــن أبـــدي ظلمـــة الرعية، إحياء لسنة الجهاد ،وقطع دابر الكفر أهل الفساد، وأستبشر بذلك كل مسلم وصار فرحاً مسروراً، (وكان أمر الله قدراً مقدوراً)، فرجع وزيرنا المشار إليه فوجد طائفة من اللوند العنيد يتصرفون في قطر زبيد، وأزداد ظلمهم على الرعية وأهل البلاد، وعم ضررهم كل باد وناد وسعوا في الأرض بالفساد، فأستنقذ الرعايا من أيديهم، وأوجف بخيله ورجله عليهم، وأضـــاف تلك الممالك إلى ممالكنا المعمورة، وأدخلها في سلك أمصارنا الواسعة والموفورة، وعـــاد إلــــي أعتابنا الشريفة ومعه منكم، ومن والدكم مكتابب، تتضمن الطاعة لـــملطاننا الإخـــلاص لتبـــاع مرضاتنا، وتعاقبت مكاتبات والدكم بإظهار الطاعة، وبذل الإخلاص والصدق والاستطاعة، إلى بلغنا بعد ذلك عنهما إظهار الخلاف، وركوب جادة مادة البغى والاعتساف، وصار يقع بينهما وبين أمراعنا الخلاف الكبير، والأوضاع التي يعم ضررها المأمور والأمير. وذا عــين اخطـــأ، الذي يترتب عليه رواح الأرواح، ويؤول إلى الخسران بعد النجاح والفلاح، ولا يخفي على من عقل وفهم { إِنَّ اللَّهَ لاَ يُغَيِّرُ مَا بِقُومُ حَنَّى يُغَيِّرُواْ مَا بِأَنْفُسِهِمْ } وإن مقامنا الشريف السلطاني قد ملك بعون الله ولطفه الصمداني بساط بسيط الأرض شرقاً وغرباً، وضبط الأقاليم الواسعة بُعـــداً وقرباً، وصار سلطاننا القاهر كالإبريز المصفى والخلاصة العسجد المُستصفى، ورقَح سحل سعادتنا بآيات العز والنصر، وعقد لنا لواء السلطنة على كافة أهل العصر، أدام الله تعالى فخرنا على سائر الملوك باقامة فرض الجهاد في سبيل الله إلى يوم العرض "ذلك فضل الله يؤتيه من يشاء وأما ما ينقع الناس فيمكث في الأرض)، وعساكرنا المنصورة حيثما سلكت ملكت، وأينما

<sup>(</sup>١) قطب الدين النهروالي: البرق اليماني. صــــ ١٠٩ ـــ ١١١.

حلت عقدت، وفتكت وسفكت، لا يعجزهم ديار ولايبعد عليهم ديار، فإن أشرنا أشرنا أمرنا أن يتوجه من عساكرنا شرذمة قليلون نحو مائة ألف أو يزيدون، بكامل الاستعداد من الالآت والزاد، وتنبع العسكر بالعسكر والجيوش بالجيوش الكواسر يكون أولهم في بالبلاد اليمنية ولا نحتاج إلى أن نعرفكم على قدر سلطاننا وسديد عزمنا وشديد أركاننا وتشييد أركان دولتنا فإن أكابر الملوك ذوي التبجان وأهل القوة والإمكان خاضعون لدولتنا الشريفة قهرا مطاطئون برؤوسهم في أعتابنا جبراً وقصراً، وذلك ظاهر لكل احد معلوم وشهوراً بين الناس غير مكتوم، لكن غلب جانب حلمنا عليكم وعطفت مراحمنا الالتفات اليكم لانكم من سلالة خير البشر ومن آل بيت النبوة الميامين الغر، فلزم على ناموس سلطننا العالية، ووجب على ذمم هممنا السنية أن نعرفكم بعقبى الأمور قبل أنسماع الخرق، وانتشار الحال ونعلمكم بما يؤول إليه الحال في الاستقبال بحسب المآل، وأن الجبل الذي تحصن به وظن أنه ينجيه، فهو محظ الخيال، وعين المحال، وأن تدميره في تدبيره جهل أو عالم إلا عن ردم } (ا)

أين المفر ولا مفر لهارب \*\*\* إلا ظلال البيض والأرماح

وقد برزت أوامرنا الشريفة السلطانية بتعيين أمير الأمراء الكسرم صاحب العسز والاحتسام المختص بمزيد عناية الملك العلام مصطفى باشا دامست معاليسه (باشسا) (٢) علسى العسساكر المنصورة، وصحبته ثلاث آلاف من المشاة الرماة المجهزين معه بحر، وألف فرس تجهزت بين بديه براً، ويسير معه أمير الأمراء الأكرم المختص بمزيد عناية الملك العلام أزدمر باشا دامت معاليه، بالجيوش اليمنية، والجنود النوبتجية، فعند وصول عساكرنا المنصورة إلى تلك السديار وتوجههم إلى حظ(٢) المحطات وترتيب الحصار، إن وصلت بنفسك إلى مصطفى باشا، وقابلت بقلب منشرح، فلك الأمان، وتكون من الفائزين، وتتلو مراحمنا عليك (لا تخف ولاتحزن انك من الأمنيين) وتتعم عليك عواطفنا بما تستحق من ممالك غير معارض في ذلك ولا منسازع فيما فنائك وإن تكبرت وجهلت وما عرفت، (أنونا) (١) بجنود لا قبل لك بها، وأخرجناك من حصنك اليلاً، وأخذناك أخذاً وبيلا، ودخلت في قول أصدق القائلين ( يُخْرِبُونَ بُيُوتَهُم بِأَيْسديهِمْ وَأَيْسدي المُوْمنِينَ ) وصرت بعد الوجود إلى عدم وندمت حيث لا ينفع الندم، وقسد حسذرناك حسواً،

<sup>(1)</sup> وردت في نص الرسالة " عصم" الصحيح "رحم" -

 <sup>(</sup>¹) هكذا جاءت في نص الرسالة.

<sup>(&</sup>quot;) هكذا جاءت في نص الرسالة. وربما هي كتك" وليس "حط" .

 <sup>(</sup>¹) هكذا جاءت في نص الرسالة. وربما هي "أتيناك".

وتعطفاً عليك، وأنذرناك تلطفاً وإحساناً إليك، وخاطبناك في هذا الباب بألطف خطاب، فاختر لنفسك ما تراه، ومثلك لا يدل على صواب، وعلامتنا الشريفة أعلاه حجمة ناطقمة لاعتماد مضمونه وفحواه.

حرر ذلك ي دار الإسلام قسطنطينية الكبرى، في عاشر شوال سنة سبع وخمسين وتسعمائة.

مرسوم السلطان سليمان القانوني إلى الأمير المطهر بن شرف الدين الوارد من الباب العالي على يد مصطفى باشا.

المؤرخة بـ ١٠ اشوال سنة ٩٥٧هـ الموافق ٢٣ اكتوبر ١٥٥٠م. (صورة المرسوم الواردة في وثيقة المركز الوطبي للوثائق) (١)

هذا مثالنا الشريف المعامي وخطابنا المنيف السعططاني الخاقساني العمالي الكبيسري النصيري الهمامي المطهري الشريفي، الحسيبي النسيبي، فرع المشجرة الزكية، وطراز العصابة العلوية، نسل السلالة الهاشمية، الشريف المطهر بن شرف الدين نخصه بـ سلام أتـم، وثناء أعسم، ونبدي لعلمه الكريسم أنه لا يزال يتضمن مسامعنا الشريفة إخلاصه لدينا وقيامسه بقلبه وقالبه بمرضاة سلطاننا انقياده إلى جانبنا، ومقتضى ذلك أنه حصل شكرنا التام والثناء العام على مناصحته، ومكانيته ولما برزت أوامرنا الشريفة سمعيه مطيعة وزيرنا الأعظم سليمان باشا تغمده الله برحمته نفذ إلى البلاد الهندية، لفتح تلك الولاية السندية إحياء لسنة الجهاد وقطع دابر الفساد والعناد، وأستبشر بذلك كل مسلم وصبار فرحاً مسروراً، ووقع ما قدره، وكان أمره قـــدراً مقدورا، فرجع وزيرنا المشار إليه، فوجد طائفة من اللونده تملكوا بلاد زبيد من مملكة السيمن، وحصل منهم غاية المشاق، بالإيذاء للرعية، وأزداد ظلمهم على العباد والبلاد وعم ضررهم كل باد وناد، فتتبع أثرهم وقطع دابرهم وأستنقذ الرعايا من أيديهم، وصارت مملكة زبيد من جملة ممالكنا الشريفة، وعاد إلى أعتابنا المنيفة، وأبرز من يده مكتوبكم ومكتوب والدكم يتضمن فيهما الإخلاص في سلطاننا وأنهما صارا من أتباعنا ومن اللائذين بأعتابنا، ثم عقب مكاتبة والده على باب سعادتنا، وأبلغت بغدلنا وأمثال ذلك وصل إلينا وحصل عندنا لهم زيادة المحبة والمحصادقة والموافقة، وتحققنا ما كان يبلغ عنهما على ألسنة المترددين على أعتابنا الشريفة من تلك لديار، وأنهما صارا من توابعنا ومملكتهما من جملة ممالكنا، وبلغنا الأن عنهما خلاف ذلك، وتغير ما كانبانا به في السابق، مثل غير مطابق وأنه وقع بينهما وبين أمراء أمرنا الشريف وعسكر ديننا

 <sup>(</sup>¹) وثيقة بالمركز الوطني للوثائق بصنعاء . تحت رقم ١/٨٩

الحنيف بتلك البلاد خلاف كثير عنيف، ووقايع عم ضررها الأمير والمأمور، وهذا عين الخطـــــأ المحض المترتب عليه ذهاب الأرواح لمن كان له عقــــل وفهــــم

{ إِنَّ اللَّهَ لاَ يُغَيِّرُ مَا بِقُوم حَنَّى يُغَيِّرُواْ مَا بِأَنْفُسِهِمْ } فلأن مثالنا الشريف السلطاني قد ملك بساط الأرض شرقاً وغرباً، وبعداً وقربا وصارت سلطننا القساهرة السشريفة كسالإبريز المسصفى والخلاصة المُستصفى، ورقَم سجل سعادتنا هذا بآيات النصر، وختم لنا العز في شرقها والغرب على أهل العصر وأستديم فخرنا على سائر الملوك على إحياء الجهاد إلى يوم العرض، "إذلك فضل الله يؤتيه من يشاء} وأما ما ينفع الناس فيمكث في الأرض، وعساكرنا المنصورة أينمسا انخرطت فرطت، وأينما سقطت لقطت، وحيثما سلكت ملكت، وأينما حلت عقدت، وأينما سلكت فتكت، لا يعجزهم صغير و لا كبير، و لا جليل و لا حقير، ولو شئنا لبعثنا من عساكرنا المنصورة شرذمة قليلون نحو مائة ألف أو يزيدون مُشاةً وركباناً ، من البر والبحر، لأوامرنــــا وأمرنــــا ممتثلون ونقوي عددهم بالاستعداد ونشدهم بالقوة والألة والزاد ، ونتبع العسكر بالعسكر وعلسي البحر والبر، ونلحق الجيش بالجيش من كل أسود وأحمر. حتى يتصل أول عسكرنا بآخرهم، و واردهم بصادرهم، ويكون أولهم في البلاد اليمنية وأخرهم في مملكتنــــا المحميــــة، ولا نحتــــاج نعرفكم على قدر سلطاننا، وتشييد أركان دولتنا، وشديد عزمنـــا فـــأن الملـــوك ذوي النيجــــان، وأصحاب القوة والإمكان لا يزالون خاضعون الهيبنتا الشريفة قهرأ عليهم مطأطئين رؤوسهم خشية مما يحل بهم عند المخالفة، وذلك مشهور ومعلوم ظاهر ليس بمكتوم، لكن غلب حلمنا عليه من تعجيل النكاية إليه كونه من سلالة سيد المرسلين ومن آل بيت النبوة المطهرين، ولازم على ناموس سلطنتا الشريفة، ووجب علينا أن ننبهه قبل أنساع الخرق عليه، وأن نعرفه بعقبي الأمور مما يحل به، ويصير إليه وكونه إلى الجبال يتحصن بها عند الزوال، وزعم أن ذلك ينجيه وهذا عين المحال وتدبيره تدميره على كل حال، وأمر يطول عليه في كل حال جهل نلك أو علم (لا عاصمَ الْيَوْمَ مِنْ أَمْرِ اللَّهِ الأَ مَن رَّحِمَ }

أين المغر كلا لا وزر \*\*\* ولا لها رب من سلطتنا الشريفة مفر

وقد اقتضت أرادتنا السنية وأوامرنا الشريفة بتعيين افتخار الأمراء الكرام ذوي القدر والاحترام صاحب العز والاحتشام المختص بمزيد رعاية الملك العلام مصطفى باشسا دامست معاليسه، وحرست حضرته، ونفذت كلمته لا باشا على العساكر غيره، وصحبته ثلاث آلاف مسن جنسدنا المنصورة بالله تعالى من البر مُشاتاً، ورُماتاً، وحماةً ، وركباناً. معونة لأمير الأمسراء الكسرام نوي القدر والاحترام أزدمر باشا دامت معاليه، وحرست حضرته، وهيأنا أيضاً مثلها بعدتها وعليقها واحتياجها من البحر، فعرض على مسامعنا الشريفة مصطفى باشا المشار إليه بأن نؤخر تجهيز الخيول المذكورة إلى حين يتوجه إلى تلك الجهات اليمنية، والنظر في الأحوال وما أهل تلك الأقطار عليه من الحال، فإذا وقع من أحد خلاف وأحتاج الخيول المسذكورة فيجهسز إلينا بطلبهن ويصان إليه على ما يحب إلى ما يجب، فأخرنا ذلك إلى أن يعود الجواب بتحقيق هذه

الأخبار عن الإمام وولده، ومن لديهم من النظار. فحال وصول مصطفى باشا إلى تلك الـــديار، واستقراره بنتك الأقطار، لا بد أن تحضر لخدمته ممتثلاً لكلمته وتقابله بقلب منسشرح وصدر مُنفسح، وتمشى إلى تحت سناجقنا الشريفة، وتدخل تحت طاعتنا العظيمة المنيفة، وتكون من عساكر المنصورة متضمناً لأمرائنا المذكورة على قلب رجل واحد غير متقاعس ولا متقاعد. فأن مصطفى باشا المشار إليه باشا عساكر المنصورة، وخليفة في أمرنا وكلامه وأمره من أمرنا ونهيه من تهينا، ومن أطاعه فقد أطاعنا ومن خالفه فقد خالفنا، ونعوذ بالله من المخالفة وعدم الانقياد والمؤالفة فاليفكر المطهر في نفسه وينظر في عاقبة أمره قبل حلول رميه، وينتبـــه مـــن رقدته ويصحوا من غفلته، ويفيق من سكرته. فإن فعل ذلك وأنضم إلى سلطنتا الشريفة فقد رحم نفسه، وصان منهجه ويرى في دولتنا العادلة كل جميل، وكل رعاية وبلوغ أمنيته مع الزيادة إلى حد النهاية، فقد أمرنا مصطفى باشا المشار إليه بأن إذا دخل تحت طاعتنا ومشى على الاستقامة الدينا، وأنضم إلى عساكرنا المنصورة أن ينعم عليه من أمرنا الشريف بما يستحق من في مملكته مستقلاً به غير معارضة له في ذلك، و لا منازع له فيما هنالك فحيث فعلت فأنت من الفائزين "لا تخف والاتحزن انك من الأمنيين انك اليوم لدينا مكين " أمين، وأن حصل والعياذ بسالله مخالفة ذلك، و استمر على العناد والظلال والمخالفة [ غير واضحة في الأصل]، فيصير ذنبه برقبتـــه ويهلك نفسه بيده (وَمَا طُلَمْنَاهُمْ وَلَــكن كَانُوا أَنفُسْهُمْ يَظْلمُونَ} ويدخل في قول أصدق القسائلين (يُخْرِبُونَ بُيُونَهُم بأَيْديهِمْ وَأَيْدي الْمُؤْمنينَ} ويصير بعد الوجود إلى عدم ويندم حيث لا ينفع الندم، وقد حذرناه رأفة به وتحننا عليه بإصدار هذا الكتاب إليه، وإذا خالف أتيناه بجنود لا قبل له بها وأخرجناه منها ذليسلاً لا ملجاً له من سلطتنا إلا إليها، لمن سالمها ظلاً ظلـــيلاً، وعلـــى مـــن خالفها عذاباً وبيلاً، ومثله لا يدل على الصواب فاليعتمد ذلك وعلامتنا الــشريفة حجــة عليـــه والسلام .. و لا حول و لا قوة إلا بالله العلمي العظيم وصلى الله وسلم على سيدنا محمد وألسه وصحبه الطاهرين آمين ...

# صورة من رسالة السلطان سليمان القانوني إلى الأمير مطهر بن شرف الدين

ا جداد علوت تراد فيا بيشر بارد مصطان سامان فان البيم خان حفظري حا نيد در معدد مطهرا بيشرفالدني البت برهد ادلا ما الههمة دشوات مقدون بها مطاعت حوث منبقهم المهدد مادوجيج نقوا المشدد

هذا شاق دشرهایی رخطایا المتفاصلطان الحاقای اهال الکری التقدی الهمامى المطيري لشريض الحسن لنسبي شع اكتيرة الزكير وطراز العصابة القلويرنسول بعدلة الناشية لتديفا لمنظير استربط لبيد تخصريسهم أثم وثنا داعم - صندق لعلمه لكريم. أثر لايال بضهدميا معيا اشريفا خلاصه لديا وقيامه بقله وقالير بمرضات حلطاتنا والفاده الحاجبًا إلى مفتفق ذيك المرحص شكركا الثام والشاءهم على سناصحة وملاتية ولما برزت أدامها الشريني حامعييه مطيعير ووزيرنا الأعظم سلماند بأشا تغروان برحمة نفذاني البلاد الهذم تفتح تنت الايوني المستريد المجاؤ لسنة الجظاد وقطع وإبالفياد والعناد وأستشربه كلمستم وصارتها مسردل ردنع ما قدراجه دكان امداء قدراً مقددرا فرصع وزبرنا المشارالير فرجد ظائفة اللزئرة تمللوبلا وزيد مدالملكة البائير وعص منهم غاية المنكافير بالابناء مدعب دار داد طام معما تعاد واصلاد عم طریقم کمل واد وما د فقیع آماییم وقطع طریقم واستفذاادعابا سذيتهم وصارت منلكة زيد مدحملة مالكنا اشريف دعا لمدوال كمناخا الجنيف وابرز سد بده بکو کم و بکور دالدکم تصمدفهم الاصلی فی بعظات دا نها صارا مدانیاعنا وصهر اللاكسير فاغتابًا ثم عقب مكاتبة والدو على ماب سعادتًا ماميت بعدل إستثال دلك وسناايا وحص عدنالهم زيادة المحد والمصادف والموافق وتحققا ماكاند يلخ فنها علماك المنذودن على عنا أنا الشريف سدتين الدبار وانهما صالاسترثدا بعنا ومنكثهما مدجملة مما مكن وبلغا الأن عهم فيلان ديك رتغير حاكاتيا ما برقي الساقير مثل فيرمطابق والدينع بينهما وسيرامأ وامرنا الشريف وعبكر وخنا الحنيف شلك البلاد خاص كشرعتيف ووفانج عم ضررها العامر دا فأور و هذا عبد/ فيطا المحفق المترشفيج د هاب الارداع لمند فأن لدعفل ولهم داندك

بويغريقود حق يغيروا حامانكسيم برا قالآن كالآن كالتابه البلغائ فدملك إساط الايضهرق وغدية وبعدأ وثريه وصارت بطشأ الفاهرة لتربغ كابرزا لمصفا دا فلاصة المستصفا وقيمسجك سعادًا هذا بايت لفر وختم لذا بعر في شرقيط والغربض اهل لعصر واحتهم أفرناعهم كمر الملوك على حيادا لحظاد الحامع العيصر برأمه كفاله مؤ فيمريشار وأماما ينفع وواين وأوادهما وعباكرًا المنصور، النما المخرطت فرالة. والنما حقطت نقطت وحش حلكت مشت والإناءيث عفدت. والنماسكت أنكث المامعيز همصف والأكب ولطعل ولاحقر والاشكا أردايدان أنا المنصورة كمرامة وَدِيْنِ مِنْ مَا مُا لِفَ الْمُرْرُونَ مِنْ ثَا وَرَكِيانًا مُلْتِحِ وَأَبِرَ الْأَفَامِ لَهُ وَأَمِدًا الْمُنْأُونَ الْمُعْرِينَا الْمُنْكِيلُ وَأَبِرَ الْأَفْرِلُ وَأَمِدًا الْمُنْكِيلُ الْمُنْكِيلُ وَأَبِرَ الْأَفْرِلُ الْمُنْكِيلُ وَأَبِرَ الْأَفْرِلُ الْمُنْكِيلُ وَأَبِرَ الْأَفْرِلُ الْمُنْكِيلُ وَأَبِرَ الْمُؤْمِلُ وَأَبِرَ الْمُؤْمِلُ وَأَبِرَ الْمُؤْمِلُ وَأَبِرَ الْمُؤْمِلُ وَأَبِرَ وأرثرهم بالمضرة والألة والزاد وتشع لعسكهمسكر وعلالعراولر أتجار لجسيديا لمسررسيال سود وجمر وتي نيص اول حبة أما ما خرهم - وواردهم مصاويهم - وبكون اولهم في البعد وأنجا بد و كاخرام في منكشا المحيد ولاتحاج تعريم على قدي بطوال و تشدارها ف ومدفق وشد ببعرت أفان المايون أو فانسجال ومجارالغوش را لا دفان لا بزانون خاصعون مهيئتا ا شريفهم أعليهم مطبأ طنيد رئوسهم خشدة أمرا بهي بهم اخذا لخاالعة ودُين شيور ومعلم كلاهريس مكوم - لكهنوهمنا على مستحق البطاية اليد كرايرين أنه سيالمينين ومَن أَل جَدَّالِنُولُهُ المَطْعِدِينَ ﴿ وَلَذُرَمَ عَلَى أَمَارَقَ سَوَظُنَا الشَّرَافِ وَحَنِيْكِنَ الْ نَسْطَ فَسِلْ لَبَاعِ الخرومِ عَلَمُ والأنعروم تعقيا الأمورمما يحل م وتصواله وكوم الحالحيال يخصب في عبداله وال ورعم الأوان أسي سيحية وهدا مسافال وتدبره تيمره على قال والريطول علم فيكل قال وتدب الجيم بر لاعظم الوم مداداته الاسرج " ابد المف كالالاوزر والالا ريم برنولت الشريف مف وورافتات الإثلاث والمعراه تشريف شعبه فتحا للعمار الكلم الأوعا لقد والطين فياحياها اللامشة ا المحيق مزيد رعامة المادان العالم. معطف باتباء دانت معدلة وهرست حضرت ونفذت كالمنه لا با على اللسال عنده وحجة قدر كالاكمة اكلاق مه خدمًا المنصورة بالله تعالى منظرت ق ورماناً عجامًا دكاتأ بعدثة لاصالاملراتكم وويالقدر والتضلم ازومر بإشاء فانت بعدلة وحسدت عضرته و ها نا ایفا شد؛ معدل وملفل وا منا مط ملهم - فعیرین سا رسا درده معطف شاکی آیام بان تؤخر يجهزا فيول المذكورة الي عبد توج الي تين الجيون السمنة والسطر في الجوال وما إهل أيت ولا فطار على مأدفال أما والمتع مسلمت عنوف واحتاج الحداد المتدكورة فسجروالينا لطبهرولصله الم على ما يحية في ما يحب في خرما ولك الى الله لعد في المحصد لقدة لا همار عدالامام وولده

ومندلديهم مندا لنظار - نحلى وقول مقطف باشا إلثارالية الحائلين الديار واستقراره شِين - الأقطار لإران تحفر لخدمة أمثيلا أقلمة وثغابه بغلب مسترح وصدمتعنع أفمش الحابثت خابرها أنشرها ويدين يحت طاعتنا وتعظيمة الخنف و تكوندمند عباكرا لمنصوره شفينا - بومياننا المنذكوره علمايس جل وايمد غير متقاعس ولانتفاعد فالدمقلف بانك المشاؤله باشا عناكرا ليضوره وخليلة أؤابرك فالأدر ولعرد مشعرتا ونهي مستهيئا ومبداطا مدتفدا لحاجة ومبدغا لفرففط خالفة ويعور بالبرائهما اذنا والمثا الدنقيار والؤالف فاليقكالمطيرني نفت وينظرني عافية امره في عاول ياسب ويزيه مبه رويت ويصحو مستغفلة ويفيدمتكرثه فالدفعق ذيك وانظم الحاسطانا الشريدة فأرازم بأسدوهان ملجة ميرًا في دولتنا العادل كليمين وكل رعاير صلوع ا منه مع الزيادة الى حليزًا , أية ـ بينيا (بر) معطف باشاء لمشازلها الأدخلين لماعثة وشاء للاستفامة لسنا طائف الإستفامة علع مداراً ؛ مشربق بما تستحامل في محلكة مستقل بر مديغر بعا چهرلد في دُنك ولا مُدَارِّع لِفِهَاهُ الك فحيث فعائث مسه الفائرمير لانخف ولاقرأت انك مسه الأمنيد انك العم لديا مكسلمسه والماعطل والعباذ ماره مخالفة ديك و شمرعلما لعنا ووالفلال والمخالفة والخيل فينضر ذير برقية وبيلك هسير سده « وما ظلمناهم ومكن كافؤا الفسيلم نظلهون « - وحص تي تول صدور الفا كريد « تحربون يوثهم با سهم واسا لمؤمنيه « ويصر معلوه والحاصم مدم مت لا شفعالتم أوفيد مذرياه رأ فند – وتحشاعله باصارهن انكاباله والأخالف المناحكود لاقل لدط واحدها ومؤدلل لأكاله مترفظت العالط لمسرسا لمنا طلاطليلا وعلى مشالفا عذانا وبلا وشقه لامل على لصواب فالبعث وله وعلات الريد حق عد وا دين ولاحول ولاتوه الا بانه العلى ومليه وم على سط ممد دالد دُّی لطالقرمہ کا میں

J. 65

July 2 -

# ملحق رقم (٣)

# جواب الأمير المطهر بن شرف الدين على المرسوم السلطان سليمان القانوني المؤرخ في رجب سنة ٩٥٨هـ الموافق يوليو ١٥٥١م(١)

نور الله شموس الإسلام وأطلعها، وفجر عين معين الشريفة النبوية وأنبعها، ولألأ كواكب الدين الحنيفي وأسطعها، وأعلا مراتب الملة البيضاء ورفعها، وأزال جموع الظلم والعسدوان وزعزعها، وآلف بين قلوب المسلمين، وجمعها، بدوام أيام مولانا السلطان العظيم، والملك القاهر الباهر الحليم، القاطع بمبيوف عزمه عنق كل جبار أثم، الهادي بأوامره ونواهيه إلى المصراط المستقيم، بتقدير العزيز العليم، المتسم بحماية آل الرسول، وأبناء فاطمة البنول وسسلالة البنسي الكريم، الباسط عليهم عدله فلا ينالهم حر الجحيم، فهم راتعون في ظلال إحسانه ظلاً من النعيم، له نبت وسيم، الذي أوتي المحكمة ومن يؤت الحكمة فقد أوتي خيراً كثيراً، والله يؤتي ملكه مسن له نبت وسيم، الذي أوتي الحكمة وقدرها المضئ في الليل البهيم، ظل الله فسي الأرض، القائم بسنته وفرضه، ودينه القويم، والحجة الواضحة للخلق على التعميم، أمين الله على خلقه وخليفته القائم بحقه فهم راتعون في رياض أمانه، وكارعون في حياض امتنانه، التي لا يسشوب صفوها الدهر السليم، سامي الفخار، وزاكي الأصل والثمار، السابق في الحسب الصميم، الكاف كف من تجافي عن الهداية، وسلك مسالك الغواية، وكان له في الجلالة المصميم، التسي لا تحصى صفاته بتعداد، ولو كان الشجر أقلاماً والبحر مداداً، وأسأل بهذلك كه خبير عليم، الخندكار الكبير، والخاقان الشهير، السلطان الأعظم سليمان بن سليم .

يهدى إلى مقامه الشريف نجائب ركائب التحية والتسليم، من الله الكريم ورحمت الطيبة وبركاته الصيبة، الموصولة بنعيم دار النعيم، حرس لله تعالى جنابه العالي، وحرمة المحترم من صروف الأيام والليالي بما حفظ به الآيات والذكر الحكيم.

وبعد فإنه ورد من تلقائه أطال الله للمسلمين والإسلام في بفائه، مرسوماً سطعت بالمسرات أقماره، وتضاحكت في عرصات المجد كمائمه وأزهاره، وجرت في جداول رياض السعد أنهاره، وتحاسد على شرفه ليل الزمان ونهاره، فوجدناه أشفى من الترياق، وأشهى من الأثمد في دعج الأحداق، يتبلج بالمسرات، تبلج البرق ويتحلب بالخيرات تحلب الودق، يفوق اللؤلؤ المنثور منثورا، ويفضح شقائق النعمان زهورا، ويجعل ممدود الزمان عليه مقصورا، فتعطرت الأنديسه

<sup>(&#</sup>x27;) قطب الدين النهروالي: البرق اليماني. صـــ ١١١ ــ ١١٦.

بنشره، وأعلنت الأنفس بحمده وشكره، وهبت في البوادي والأمصار نسيم ذكره، ودخلت الناس أفواجاً تحت نهيه وأمره.

حبذا مدرجاً كريماً جليلاً زانه منشى كريم جليل الفظه الدر في سمو وفحواه ومعناه سلسل سلسبيل وإذا المدرجات كانت ملوكاً فهو فيها وبينها إكليل مدرج فيه للعقول غُدو ومراح ومسرح ومقيل

قلله أنامل رصعته بجواهر البلاغة، وضمنته ما يعجز عنه "قدامه " و ابن المراغة ، فلو رآه الملك الضليل لطأطأ خاضعاً، أو لبيد البليغ لخر ساجداً وراكعاً.

وعرفنا ما ذكره سلطاننا سلطان الأمم، مالك رقاب العرب العجم، المختص بحماية الحسرم المحترم، من الإحاطة بطاعتنا لجلاله، وجولاننا تحت لواء قوله وأفعاله، فالحمد الله الذي وفقنا لطاعته، وذادنا عن السلوك في مخالفته وأنالنا بذلك الحظ الأسنى، والنصيب الأوفر الأهنى فسي الخيرات والحسنى، ونرجو أن شاء الله نيل الشرف الكامل والمآرب، ونجح المنى والمطالب، ومن تمسك بعروتكم الوثقى فاز بمطالبه، وحاز غاية القصوى في مآربه ورفع لسه السدرجات السامية العاليسة، وتم له كل سؤل ومأمول وأمنيسه، ويحضى بكل عيشة هنية، راضية مرضية وهذه طريقة معروفة، وسنة مألوفة لا تميل عن الوفاء، ولا تكثر عن ذلك الشرب ما صفى، كيف وطاعتكم من طاعة الملك لخالق، ومعصيتكم تظلم منها المغارب والمشارق، ونحسن من مودتكم على يقين، ونرجو أنكم ل اتصغوا أذاناً لكلام الفاسقين، ولا تهملوا رعايسة الصالحين المنقين، ولا تقطعوا حقاً لذرية النبي الأمين، وأبناء على الأنزع البطين، كرم الله وجهسه فسي علين { قُلُ لَا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْرًا إلّا الْمُودَةُ فِي الْقُرْبِي} وذلك هدي الكتاب المبين، وأنتم أولسي برعاية ما أمر الله به أن يرعى، ويقر من عين النبي الكريم عيناً وسمعاً، فلكم مالكم من محامد مذكورة، ومغاخر مشهورة، ومعالى حميدة منشورة، تؤمل أن تسقوا بحسامها (غير واضحة في الأصل) الوشاة، وتقطعوا طرق الواصلين بالأكاذيب والوشاة، وتردوا كل كايد لا يراقسه الأصل، الوشاة، وتردوا كل كايد لا يراقسه الأصل، الإخشاء.

والذي نقله إليكم أرباب الزور ذو الأفك من الناس، والفجور من تحولنا عن طاعة السلطان الأعظم، ومخافتنا لما سبق من مودتنا وتقدم كذب يعلمه الداني والقاص، ومن المين الذي لبابسه قلة الاختصاص وحاش شه وكلا أن نرضى مخالفة، أو نميل عن الأحوال السالفة، أو ننكر تلك المعارف العارفة، ونعوذ بالله من الحور بعد الكور، أو نكون ممن تعدى الحد بعد الطور، إن تقاعدنا عن طاعتكم يجب السعي إليها بالفور، وإن تأخرنا عن أوامركم تكون كمن أسترى الصلالة بالهدى، وتحول عن موافقة الإسلام إلى الرداى، وآل رسول الله من أعرف الناس بالصواب، وأدراهم بمعاني السنة والكتاب (أطبعوا الله وأطبعوا الرسول وأولي الأمر منكم) ومن بالصواب، وأدراهم بمعاني السنة والكتاب (أطبعوا الله وأطبعوا الرسول وأولي الأمر منكم) ومن

نسب إلينا خلاف ما ذكرناه فهو خبيث نبيث، فنقوا منا بالمودة الراسخة أطنابها، والمحبة الشامخة قبابها.

والذي أشرتم إليه في شأن الخطاب وبطاقة الكتاب، فمخالفتنا لعساكركم المنصورة، وكتائبكم الواسعة الموفورة، ليس له صحة ولا ثبات، ولا كان لذا إلى حربهم تعد ولا إلتفات، بل قصدونا إلى هذه القطار والجهات، وجلبوا علينا أنراكاً وأرواماً، وهتكوا أصلحاً كانـــت بيننــــا وبيـــنهم وذماماً، وما راعوا لأوامركم الشريف فينا أحكاماً، وضيقوا علينا مسالك المعيشة خلفاً وأمامنــا، ورمونا بمدافع لا يرمى بها إلا الذين يعبدون أصناماً، ولم يعلموا أنا ممن أوجب الله لهم رعايــــة واحتراماً، ومن الذين يبيتون لربهم سجداً وقياماً، فدافعنا عن أنفسنا وأولادنا ما أمكن السدفاع، ودرأنا عن محارمنا وترك الرد عنها لا يستطاع، ونحن في مهاجر يسير، ومكان يــأوي إليـــه الصعيف البائس الفقير، لا ينافس من أعتصم به واعتصم على طاعة ربه، ولسو أن عسساكركم المنصورة الألوية المسلمة عن صروف الأقضية، وجهوا هممهم العلية وعزائهم الصليبة القوية إلى الجهات الكفرية، لنالوا من الخير نيلاً عظيماً، وسلكوا إلى سبيل السعادة صراطاً مستقيماً، وأصلوا أفئدة الكفار ناراً جحيماً، وأدركوا من فضل الله جنة ونعيماً، بيد أنهم تشاغلوا بحرينا عن جميع الحروب، وفوتوا بذلك كل غرض ومطلوب، وأهملوا جهاد الكفار حتى سسقط الجنسوب، وهبت من ديار الإسلام للشر صباً وجنوب، وحين وصل المرسوم الشريف والمثال الكريم، والخطاب الوسيم طبنا به نفوساً وسلكنا به من الأنس محلاً مأنوسا، وخمدت نيران الحرب وغلت أيدي الطعن والضرب، فقر منا بما قررتموه كل قلب، فإن أمنتل مــن حوالينـــا مــن الأمــراء والأكابر لما صدر منكم من النواهي الأوامر، وتُبتَوا فيما ذكرتموه من الموارد والمصادر، فذلك البغية المقصودة، والضالة المنشودة، والدرة الثمينة المفقودة، والغنيمة العظيمة الشاملة المحدودة، وأن خالفوا أوامركم الكريمة المطاعة، وقابلوا نواهيكم اللازمة بالإضاعة، فحسبهم من عـــذابكم الوبيل، ما تعدونه لمن خالفكم من النتكيل، وحسبنا الله ونعم الوكيل.

وكنا نود أن نرسل إلى الأبواب الشريفة، والأعتاب الفخيمة الزليقة رسولاً ينهي إليكم حقائق الأمور، ويرفع إلى مسامعكم الكريمة من عين المقدور ما تكن القلسوب منا السصدور، إلا أن هؤلاء الذين يلونا مدوا علينا وقطعوا من التواصل أوصلاً، وقعدوا لرسلنا كل مقعد بكرة وآصالا، وصدوهم عن الوصول إلى أبوابكم العالية عن الأبواب، ومنعوهم عن مناهج الدهاب والإياب، فلوا كان منهم ما نريد لكان صدر إلى أبوابكم الشريفة، منا في كل حين مسن نريد، وحين وصل وكيلكم الباشا مصطفى، إلى هذه الجهات اليمنية، والديار التي هي لسيوف قهركم محمية، بسط عدله في اليمن، وأخمد نيران الفتن، وأصلح الأمور ما ظهر منها وما بطن، وأطلع على الحقائق، ويعرفكم من حالنا السابق، وما نحن عليه بحمد الله من حسن المساعي والطرائق، وكرم الأصول الشريفة والمعارق.

وقد أرسل إلينا قصاداً بالظاهر منها والمستور، ولعل الله سبحانه يهيئ قدومه إلى صنعاء، ويحيي به دينا للإله وشرعنا، ويقطع به دابر من خالفكم وخالف أمركم قطعاً، ولعمري انه لرجل عظيم، وذو شأن فخيم، قد فاقت شمائله، وراقت أوصافه ومخائله، فهو بكل خير يجود، ويحمل من طاعتكم ما يشق على غيره ويؤود، فالله تعالى يجعل سعيه مشكوراً، ويشرح بأعماله مسن الأمة قلوباً وصدوراً، ويدفع بعنايته عن الإسلام والإيمان شروراً، ويملئ الأفئدة والنفوس حبوراً، إن شاء الله تعالى وسروراً، جرى ذلك في شهر الله الأصب، رجب المرجب سنة ثمان وخمسين وتسعمائة.

# ملحق رقم (٤) وثيقة (حكم ) رقم ٧١١ <sup>(١)</sup>

تاريخ الوثيقة : ٥ جمادى الأخرى ٩٧٣هـ / ٢٩ ديسمبر ٥٦٥١م.

#### حكم إلى مراد بك بكلربكي اليمن

لما كانت و لاية اليمن على درجة من الأتماع، فقد تقرر بغية ضبطها وربطها أن تقسم إلى (بكلربكيتين ) وأثني عشر (سنجق)، وتم تعريف المقاطعات الموجودة داخل هذه الاثني عشر (سنجقاً) وبمزيد من عنايتنا تم توجيهها إليك على سبيل (البكلربكية) و لأجل إعلامك فسي هذا الصدد تم إرسال حكمي الشريف، وأرسلت الدفاتر الخاصة بالمقاطعات و (السناجق) التسي تسم فصلها وتعيينها لك، وتم أيضاً تعيين و لاية صنعاء بسناجقها، ومقاطعاتها إلى رضوان السلحدار السابق، وقد أمرت عندما يصل هذا (الحكم) أن تقوم بالتصرف بسناجقها، ومقاطعتها على سبيل (البكلربكية) كما هو مسطور بالدفاتر المخصص لذلك، وأن تكونا كلكما قلباً واحد، ورأياً واحد في خدمة البلاد ونشر الطمأنينة، والرفاهية بين البرايا والرعايا، والعمل بجد ورجولة في خدمة الدين ودولتنا (الهمايونية)، وأن تسعيا وتجدا في توفير وتكثير المال (الميري) على أن تكون أمر التحصيل للأموال من أعمالك، ومن هذه الناحية عليك الاهتمام بمصلحة البلاد والعباد، وأن تقوم بالصرف وبمقدار كاف إذا ما طلب المشار إليه، فلا تجعله يقع في ضيق .

ملحق رقم (٥) وثيقة (حكم) رقم ٤٤<sup>(٢)</sup> تاريخ الوثيقة (الحكم) غرة صفر ٩٧٥ هـ/ ٧ أغسطس ١٥٦٧م. حكم إلى بكلربكي اليمن مراد باشا

فيما يتعلق بأن رضوان باشا بكاربكي صنعاء يتنازع مع أبناء وسائر القبائل بـــلا فائــدة، أن العربان ينتصرون عليه، وقد انتزعوا منه قنفذه وسائر الأماكن، وأن البكاركية فــي خطـر لأن الأعداء متعاونين فيما بينهم، لأن أمراء البكاربكية ليس لهم هم سوى جمع المال، ومن المؤكــد أنهم يظلمون الأهالي ويسلبونهم خيراتهم، وحتى الأموال التي يرسلهم رضوان باشــا تــصادر هناك، وأنه هو نفسه ليس في نيته أمر جمع المال، وأنه يعامل الناس بالرفق والعدالة، بل علــى العكس فأن المال الذي يجمعه لنفسه بحكم منصبه سوف ويؤخذ هو الأخر.

 <sup>(&</sup>lt;sup>\*</sup>) عامر : النظم الإدارية . صــ ١٠٥

ملحق رقم (٦) وثيقة ( حكم ) رقم ٦١١<sup>(١)</sup>

تاريخ لوثيقة (الحكم): ٢٩ جمادي الأخرى ٩٧٥ هـ / ٣١ ديسمبر ١٥٦٧م

#### حكم إلى بكاربكي اليمن

فيما يتعلق بأنه قد تم تعيين الوزير مصطفى باشا سرداراً (قائداً عامـــاً) لأجـــل تأديـــب العصاة وضرورة العمل معا بالاتحاد والاتفاق (ونحذركم من) ظلم الأهالي أو (التعــدي علـــى مواشيهم)، أو أخذ مأكولاتهم مجاناً من أي شخص.

ملحق رقم (۷) رقم الوثيقة ( الحكم ) : ٦٠٣ <sup>(٢)</sup> تاريخ الوثيقة ( الحكم ) : ٢٩ جمادي الاخرى ٩٧٥ هـ / ٣١ ديسمبر ١٥٦٧م

إلى الوزير مصطفى باشا الذي عين سردار لليمن

فيما يتعلق بأن الشيخ الذي يدعى (مطهر) قد قام بعصيان باليمن، وأنه حاصر صنعاء وهزم بعض العساكر التي سارت إليه، ولهذا فقد أعطيت القيادة لك مع رتبة السوزارة، وكذلك أحضرت إليك أعداد كافية من الأنكشارية والسباهية في الشام .. وانه تم تعين أربعة أمسراء سناجق من اليمن وعساكر المنفرقة، وآغوات الشاديشية وألف جونكي، وانه تم أعداد سائر المهمات، وأنه عند وصولك إلى اليمن أن تتقحص الأموال، وتسترد القلاع التي استولى عليها العدو بالصورة المناسبة، وتطمئن الأهالي وتعمل على أزالة البدع التي استحدثتها البكلربكية القدامي، وتعمل على توحيد بكلربكية اليمن وصنعاء، وتعيين عثمان باشا ابن أزدمسر عليها جميعاً، وأنه أرسل عدد ١٠٠ فرمان أبيض على بياض ذو طغسراء، وعسد ٣٣ فرمانسات ذو طغراء مذهبة.

<sup>(&#</sup>x27;) عامر : النظم الإدارية . صـــ ١٠٦ . وثبقة محفوظة بمكتبة الأستاذ فؤاد الشامي ، ترجمة محمود على عامر .

<sup>(&#</sup>x27;) عامر : النظم الإدارية . صد ١٠٦

# الملحق رقم (٨)

رقم الوثيقة (الحكم): ١٩٢٢<sup>(١)</sup> رقم الصفحة التي فيها الوثيقة (الحكم): ١٩٦ تاريخ الوثيقة (الحكم): ٢١ صفر ٢٧٦هـ/١٤ أغسطس ١٥٦٨م

## خطاب السردارية بالوزير سنان باشا المرسل إلى اليمن

براءة تعيين مباركة :

إن ولاية اليمن بلد فتحته بواسطة قواتنا الخمروانية المظفرة، وفي الوقت التي غدت فيه من ملحقات بلادنا المحروسة، نرى مفسداً يدعى مطهر قد خرج علينا ومعه كثير من الأشسقياء العرب، واستولى على بعض القلاع والنواحي بقصد إهانة وإذلال أهل الإسلام وجماعته ولما كان من الواجب تأديبه وقطع دابره، أعددنا لذلك عساكر لا تحصى وجنوداً غيورين من ولاية الشام ومصر، من البر والبحر، وتم إرسالها بالفعل، ولما كان يلزم لهذه العساكر لمنصورة سرداراً عظيم الاقتدار، عالى المقدار، كان بكلربكي مصر السابق ووزيرنا الأكرم، حاسل الدستور المكرم والمشير المفخم، نظام العالم، ومدير أمور الأمة بفكره الثاقب وزيسري سنان باشا، يسر الله له ما يريد وما يشاء بما له من الحظوة والشجاعة ،ومنتهى الكياسة والرئاسة والشهامة ما يجعلنا نعتمد عليه، وبناءً عليه فقد عينا المشار أليه سرداراً على العساكر التي تَسم السالها قبل ذلك وجعلناً قائداً للعساكر والجنود والأمراء هذه البراءة.

وأمرت بناء على فرماني الجليل القدر، العظيم الشأن، أن لا يتأخر لحظة ولا يتراخى في القيام بواجبه، ونيتوكل على عناية الحق جلّ وعلا، ويتوسل بالمعجزات الكثيرة بحسضرة سيد الكائنات وفخر المخلوقات، عليه أفضل الصلوات والتسليمات، فيتوجه بالعساكر المعينسة إلى الولاية المذكورة، وعندما يصل إلى هناك يتحرى أمر الأعداء ذوي النوايسا السسيئة والعقول المفسدة، الخيالات المكسدة فيتجسس عليهم ويسعى للوقوف على أحوالهم وأخبارهم .

وعليه كذلك أن ينظر في استعادتها سواء من ناحية القلاع أو الحسصون أو القرى النسي استولت عليها. استولت عليها.

ثم عليه أن يشرع في إعداد الترتيبات والطلائع لهذا الفتح، ويكون في الخدمـــة والرفاقـــة بالصورة المناسبة، ويعمل برأي واحد وفكر واحد لصيانة الدين والدولة مـــع بكاربيكـــة الـــيمن

<sup>(&#</sup>x27;) محمد عيسى صالحيه: وثائق جديدة عن حملة سنان باشا . حوليات كلية الأداب ، الحولية الثامنة ١٩٨٧ ، صحمد عيسى صالحيه: وثائق جديدة عن حملة سنان باشا . حوليات كلية الأداب ، العدد الثاني، سنة ١٩٨٩، من ٩٦ إلى ١٢١، صحمود علي : النظم الإدارية العثمانية في اليمن الإكليل، العدد الثاني، سنة ١٩٨٩، من ٩٦ إلى ١٢١، صحمود علي : النظم الإدارية العثمانية في اليمن الإكليل، العدد الثاني، سنة ١٩٨٩،

وصنعاء وسائر العساكر المنصورة، وعليه أن يسعى ويجتهد لتحقيق كل ما يبيض الوجوه، وعلى الجميع أن يبذلوا كل ما في وسعهم وجهدهم في سبيل ذلك، وليعلم الجميع من البكلربيكة المتواجدين في ولاية صنعاء من الزعامت وأرباب التيمار، الإنكشارية والجونلية والقباطنة والرؤساء المرسلين مع الدستور الهمايوني بالبحر، وغيرهم من سائر الناس جميعاً، والمصغير والكبير والشريف والوضيع من العساكر المنصورة المعينة للخدمة المذكورة، أن المشار إليه قد غين عليهم قائداً ورئيساً للعسكر، وليحذروا من مخالفة كلمته بوجه مسن الوجوه أو عسصيان أوامره، وعليهم أن يكونوا في الخدمة حسب الرأي الذي يراه مناسباً.

ولن يُغفر لمن خالف أو عصمى كانناً من كان أن يعاقب سواءً أكان من الأمراء أو الزعامـــت أو أرباب التيمار أو طائفة القول .

وكل من يتواجد منهم في الرفاقة ترسل له الجاميكة والترقيات حسيما يستحق، ولكل من يفوز بخدمته المبرورة في سبيلنا ويقوم بالرفاقة سواء من السناجق أو من غيرهم بما يمكنه أن يقوم به وسيكون تحت نظرنا وموضع رضانا الشريف .

وبناءً على ذلك، فعلى كل فرد أن لا يتخلى عن غيرته وحميته الإسلامية، ولمسيكن الجميسع طالبين المجهاد في سبيل الله، ويبذلوا جهدهم في سبيل الدين والدولة حتى ينالوا علوة علسى المثوبة العظمى، السعادة في الدنيا والآخرة، وينالوا مسن عنايتنا الخسسروانية، وعليهم أن يتضرعوا إلى واهب العطايا جل شأنه حتى ينتصر الدين وتنتصر الدولة ويهزم أعداء الملسة والسلطان، ويظلوا مقهورين على الدوام.

وليكن الجميع سواء أثناء رحلة المشار إليه إلى هناك، أو عند مباشرته لتأديب الأعداء على. كمال البصيرة والانتباه، وليحذروا ويتجنبوا الغفلة سواء في البر أو البحر من الأعداء على أسطولنا السلطاني المرسل بعساكر الإسلام مخافة أن يلحق به ما يؤذي شرف وناموس السلطنة، والعباذ بالله تعالى، فليكن الجميع حذرين منتبهين.

وعلى الجميع من أمراء مصر والجونلية والجراكسة وغيرهم، والإنكسشارية والسشاوشية، ووكيل دفتردار الشام الشريف، جولاك أحمد دام مجده وزعيم الإنكسشارية وسائر الزعماء وأرباب التيمار وغيرهم، ومن قد عين قبل ذلك من الأمراء، الذهاب إلى اليمن وهم : يعقوب وسليمان، وكلابي زاد حسين، و محمود، وحمزة، وعلى أحمد الصغير، وأميرالاي غزة السابق على دام عزة، وجميع من كانوا بصحبة مصطفى باشا أن يذهبوا إلى اليمن مع وزيري المشار إليه سنان باشا، فيتواجدوا في لخدمة والرفاقة بالصورة التي يراها مناسبة.

وإن شاء الله تعالى عندما يعود المشار إليهم وقد أنجزوا مهمتهم، وأرجعوا الأمور إلى نصابها، فإنهم سيكونون موضعاً لمختلف أنواع عنايتنا العلية الشاهانية وينال كل واحد منهم حسب استحقاقه ما نراه من الرعاية، هذا للعلم.

# ملحق رقم (۹) وثيقة (حكم) رقم ٤٢ه (۱) تاريخ ذي الحجة ٨٧٩هـ/ أبريل ١٥٧٠م حكم إلى الوزير سنان باشا

فيما يتعلق بالخطاب الواصل من بهرام بكلربكي اليمن المنعلق بفيتح السيمن، وسحق العصيان الذي قام به (المطهر) منتهزأ التأخير في حصار قلعة كوكبان، فقد تم بعد ذلك السيطرة على الأمور، كذلك وبناءً على أشعاره هو نفسه تم عليه الإحسان بسيف مذهب وخلعة فاخرة وزيادة (سالينته) إلى ١٠٠٠٠ أفجة، وذلك مكافئة له على أعماله، كما وجهت إليه ولاية اليمن، ومملك مصر على أنها من ملحقاتها، وكذلك بضرورة الحفاظ على البلاد وحماية الرعية والعمل على زيادة الأموال، وحسن إدارة العسكر وضبط الأمور باليمن وتأمين الرعية، وتأمين حاجتها العسكرية والمالية، والقيام بالمساعدات التي تلزم لصالح الحجاز هذا للعلم وضمرورة العمل بموجبه.

وأنه لمن الأمور الجديرة بالاهتمام، إيقاء الثلاثة آلا ف جندي المردفة بكم في السيمن، فسدعهم هناك حتى صدور أوامر شريفة بإقدام غيرهم، بدلاً منهم، وينوبون في الخدمة عنهم، فإيساك أن تخلي و لاية اليمن من الجند كلية، لأنه بدون وجود الجند يحتمل اندلاع الفتن وظهور الفساد من جديد، وعليك أن تكتب فتعلمنا بعدد ما تبقى في اليمن من طائفة القدول (الجند)، وأن تسمجل أسمائهم في دفتر فتمهره وتبعث به إلى طرفنا.

<sup>(</sup>¹) عامر: النظم الإدارية . صـــ ١٠٩

ملحق رقم (۱۰)

رقم الوثيقة (الحكم): ٧٧١ (١)

الصفحة التي فيها الوثيقة: ١١١٠

تايخ الوثيقة ( الحكم ) : ٧ رمضان سنة ٩٧٨هـ / ٣ فبراير ١٥٧١ .

## حكم إلى بكلربكي اليمن

يعرب مضمونه بأن الدستور المكرم وزيري سنان باشا المرسل لإصلاح حال اليمن حالياً (أدام الله تعالى إجلاله) ، عندما ينتهي من إصلاح الولاية وتحريرها (أي إحسصائها) وتعسرف مواردها ومصارفها، وينجز كل ذلك، وإذا ما هم بالعودة إلى سدة سعادتنا، فقد صدر أمري بأن القولية الذين رافقوه، سواء أكانوا من قولية مصر أم غيرها، فيعودون معه، وأما الثلاثة الأف قول المردفة نجدة له، فعليها أن تبقى هناك لحماية البلاد وبناء على ذلك، فقد أرسلت حكمنا الهمايوني إلى المشار إليه، وأمرت عندما يصل هذا الحكم بأن ينهض المشار إليه، تنفيذاً لأوامري الشريفة، العودة إلى سدة سعادتنا وبصحبته القولية التي رافقته حينذاك، أما القولية التي سجلت بعد ذلك، وأرسلت إلى اليمن سواء أكانوا من قولية مصر، أو ارسلت أخيراً فتبقى لحماية البلاد، وعليك أنت بأن تسجل ما بقي هناك منهم في دفتر وتمهره وترسله مع المشار إليه.

ملحق رقم (۱۱)

رقم الوَتْيقة ( الحكم ) : ٧٩ (١)

رقم الصفحة التي فيها الوثيقة ( الحكم ) : ٣٧

تاريخ الوثيقة الأحد ٢٣ رمضان ٩٧٨هـ / ١٩ فبراير ١٩٧١م.

كنت قد أبلغتنا بأن الإصلاحات وشؤون تحرير (إحصاء) اليمن لمعرفة عوائده ومصاريفه قد انتهت، وأن البلاد قد تطهرت من الأشقياء العرب ، وأستتب الأمن فيها، وأنه ما من ضرورة للبقاء هناك، ثم أنك تريد العودة إلى سدة سعادتنا أنت ومن أقبل معك من العسكر المظفر إلى البيمن، ما عدا الذين لحقوا بك فيما بعد، فأنهم سيبقون حتى قدوم من ينوب عنهم في الخدمية، فأمرت إذا كان إصلاح وتحرير ولاية اليمن قد نجز بأن تعود حسب الأوامر الشريفة السابقة للمنت ومن كان تحت قيادتك من العساكر المنصورة من مصر إلى اليمن، إذا كانت إصلاحات ولاية اليمن ومهمة إحصائها لمعرقة العوائد والمصاريف قد نجزت بالفعل، ولك أن تسلك مسن الطريق ما تراه الأنسب والأصوب سواء أكان ذلك برأ أو بحراً.

<sup>(&#</sup>x27;) صالحيه : وثائق جديدة عن حملة سنان . صـــ ٦٢ .

<sup>(&</sup>quot;) صالحيه : وثائق جديدة عن حملة سنان . صـــ ؟ ١ ـــ ١٥ .

# الملحق رقم (١٢)

رقم الوثيقة (الحكم): ١٥٢٠ (١)
رقم الصفحة التي فيها الوثيقة (الحكم): ١٠٢٦
تاريخ الحكم (الوثيقة): يوم الجمعة في ٢٢ ذي الحجة سنة ٩٧٨هـ /١٧ مايو ١٠٥١م.

أعلمنا وزيري سنان باشا \_ أدام الله إجلاله \_ بخطاب أرسله إلى سدة سعادتنا جاء فيه أنه حتى الثلاثة آلاف عسكري المسلحين بالبنادق، والذين سبق وأن صدر الفرمان بأردافهم من مصر المحمية لا تعطى لهم المساعدات ولا العلوفة ولا لبنادق الكافية.

وأنه قد تم أعداد ما بين خمس مائة إلى ست مائة بندقية فقط، ومن الموجب (المؤن) ما لا يكفي لأكثر من ثلاثة أشهر، وأبلغنا أنه عندما وصلت العساكر المنصورة إلى محل حرض تقابلت مع العصاة من الأعراب انتهت بإنخذالهم وهزيمتهم بعناية الإله القادر، كما أنبأنا أنه تخابر مع عساكر الإسلام في صعدة فاستمالهم حيث تم التعاون والاتفاق، فأحرقت القلعة مع الجبخانة وتم إخضاعها وفتحها وخسر الملاعين الخاسئين.

وأنت بما هو مركوز في جبلتك من حسن الشجاعة والتدبر والشكيمة، والجرأة فقد أظهرت ما ينتظر منك، وصدر حكمي الهمايوني بترقية مائة ألف أقجة علوة على السعاليانه التسي تتصرف بها، وقد وقع ذلك محل رضانا، لقد تم إخضاع ولاية اليمن بسيوفنا المظفرة، ودمر العصاة المردة الجفاة الموجودون في تلكم الديار، وبما أن الرعايا ودائع خانق البرايا، تستظل بحمايتنا وبكنف سعادتنا، والصلح مع العربان المناحيس على وشك العقد، فأن البكاربكية كانوا قد أهملوا وتكاسلوا عن حسن معاشرة طائفة العربان، وحفظ وحراسة للبلاد، وضبط وصبيانة الرعية، وتعمير المدائن والبلدان وترفيه العباد، ولم يعطوا الوظائف نمن يستحقها بل منحوها الطامعين، فقاموا بظلم الرعايا والبرايا وتعدوا عليهم وجاورا وظلموا العربان الدنين يريدون السلامة، فكان ذلك سبب في الثورة والاضطراب، مما اضطرنا لمعاودة فتح البلاد وإخصاعها وتطهيرها من أشقياء العربان، فعين سنان باشا سرداراً على العساكر، وسير لإصلاح ذلك، وأن شاء الله وبعناية لباري، يتم إخصاع القلاع والبقاع وسائر القرى والضياع، وتتطهر البلاد مسن العصاة والطغاة والعربان المفسدين، ويعيدهم عساكرنا لحظيرة طاعتنا وعبودينتا، والمأمول أن يمتنع احتمال الإضطراب مرة أخرى، وألا يقع الإهمال في حماية البلاد، ولا يحدث أمر مناف للصلح والإصلاح.

<sup>(&#</sup>x27;) صالحيه : وثائق جديدة عن حملة سنان . ص٦٩ – ٧١ .

وجملته فلا تغض النظر عن تلك البلاد، فاستقرارها وانتظامها من أقصى آمالنا ومرامنا، وإعتمادنا الهمايوني على موفور شهامتك وجرأتك ،وحدة ذكائك وقد كتبت حكمي الهمايوني بحسن الندبر وطلب إرسال العدد الكافي من القولية وكذا المواجب وكل ما يلزم لذلك، ولأجل شوؤن اليمن خاصة، وحتى يظل القادمون والذاهبون من الحجاج والبريد وغير ذلك في آمان من قطاع الطرق وغيرهم من المفسدين، فقد أسند أمر حفظ وحراسة الطريق مسن ولايسة ينبع والحجاز حتى وصاب إلى صاحب الأمارة شريف مكة المكرمة الشريف حسن (دامت معالية) فأرسلت إليه خطابنا الهمايوني للتعاون بهذا الخصوص .

وأمرت عندما يصل (هذا الحكم) أن تقوم بالتخابر مع المشار إليهما بهذا الصند، فتقوم بطلب ما يلزم سواء من ناحية المهمات والقولية أو المواجب بما يتعلق بأمر اليمن من المشار إليه ويعني سنان باشا \_ وعليك أن تستعين أيضاً بالشريف المشار إليه بخصوص ما يلزم للتعاون والمحافظة، وعليك أن تكون عادلاً وتطبق الشرع الشريف في حفظ، وضبط وحماية المدن والامصار والنواحي والأقطار، والقلاع والبلدان، والقرى والحصون اليمنية، وأن تسهر على أمن الرعايا والبرايا ورفاهيتهم وزيادة أموالنا، وحسن المعاملة مع العربان، وأحذر كل الحذر من كل ما يسبب الاضطراب والثورة، وأن تسعى بكل سعي حميد لضبط الولاية المذكورة . حكم بالبريد من أستانبول إلى مصر إلى مكة المكرمة

ملحق رقم (۱۳) رقم الوثيقة (الحكم) ۱۷۸۰ <sup>(۱)</sup>

تاريخ الوثيقة (الحكم) ١ ربيع أول ٩٨٢ هـ / ٢١ يونيو ٢٥٠١م.

فيما يتعلق بأنه طالما قد علمنا أن والي اليمن قد فبض على العصاة، وجمع من القبائل والمشايخ : ٧٠ حصاناً ، و ٢٠٠٠ بندقية ، و ٣٠٠١ سلاحاً " سيفاً " ، و ٥٠٠ مزراق ، و ٥٠٠ سـكين، فقد صدر الأمر بمنحه خلسعة وبردة، وزيادة معاشه ١٠٠٠٠٠ أقجة.

 <sup>(</sup>¹) وثيقة محفوظة بمكتبة الأستاذ فؤاد الشامي ، ترجمة محمود على عامر .

# الملحق رقم (۱٤) وثيقة (حكم) رقم ١٠<sup>(١)</sup>

تاريخ الوثيقة ( الحكم ) : ١٠ محرم ١٩٩٦هـ / ١٢ ديسمبر ١٥٨٧م.

# حكم إلى شمس الدين اغلو أحمد حاكم كوكبان باليمن

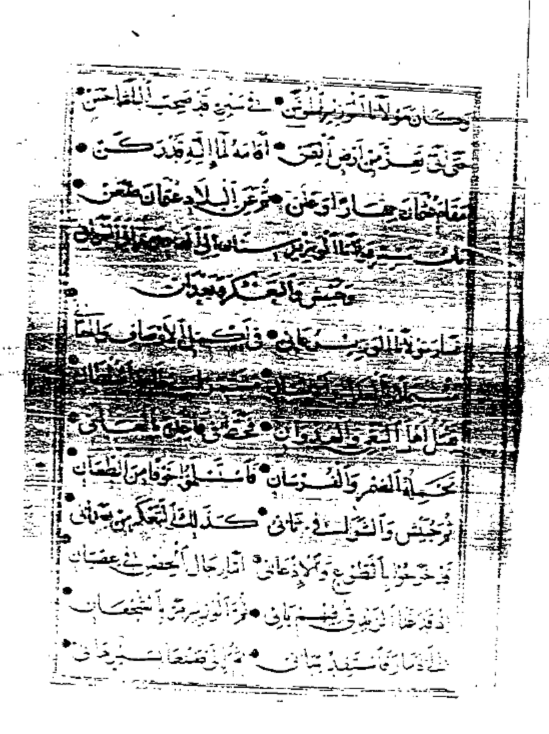
لقد أرسل إلينا الدستور المكرم ... الخ الوزير حسن باشا خطاباً، يعلمنا فيه أنـــه منــــذ وصوله وهو يراك دائماً من أهل الوقوف في الحرب، التي حدثت هناك، وأنك معه في كل الخصوصيات ليل نهار، وخاصة في هذه المرة عندما تحركت عروق الفتنـــة، والفـــماد لمـــن اعتادوا الخيانة (الأعداء) ، وكنت مجداً ساعياً في القبض عليهم بحسن التدبر، والتعقل في محاربة الذين أتحذو لأنفسهم مبدأ الحنث بالوعد والعهد، كما عرضت علينا بخدمانك المبرورة، والمساعي المشكورة مع عروض المشار إليه بحقك، تأتي إلينا على الدوام وعلمنا أنك تعــرض عبوديتك لكمال الصداقة، والاستقامة لعتبة سعادتنا بيض الله وجهك في السدنيا والآخرة،سلمت ودمت، وإذا كان الأمر كذلك، فقد كان لك منا مزيد العوطف العلية الخسروانية، وأرسلت إليك مع حكمنا الهيمايوني المقرون بالسعادة ثوب خلعة يورث البهجة وسيف مذهب يليق بك، وأمرت عندما يصل حسين أغا، أن تقوم على الخلعة الشاهانية، وتلبسها بكمال التعظيم والإكرام، ووقور التحشم والاحترام وتتمنطق بالسيف، ثم عليك بعد ذلك أن تجود بالنفس والنفيس، فــــى ســـــبيلنا الهيمايوني بالصورة التي يراها المشار إليه مناسبة، وعليك النواجد فـــى الخدمـــة والرفاقيـــة، ولسوف تجد في مقابل خدماتك فيما بعد أيضاً مظهراً لكل أنواع عنايتنا العالِية الخسروانية، وأنه منذ بداية فتح الولاية المذكورة وحتى الآن لم تتيسر مثل هذه الفتوحات العظيمة، لواحـــد مـــن الوزراء والبكلربكية الذين أرسلوا إلى تلك الديار، والحمد الله تعالى الـــذي هــــدانا، إذ اســـتطاع وزيري المشار إليه أن يسعى في سبيلنا الهيمايوني، ويأتي بعناية (الله تعالى) بكثير مما يبيض الوجوه، ولما كان يلزم فتح بعض الممالك أيضاً الواقعة في الطرف الشرقي من تلك البلاد، وتعيين قائد للعسكر فقد أعطيت البراءة، بأنه سوف يكون من مقبولنا الهيمايوني إذا ما منحنا المناصب العالية والمعاشات والزيادات، حسيما يراه مناسباً لكل من يشاركون في الحروب فـــي سبيل القبض على هذه الأماكن بأحسن الوجوه، أن تقوم بموجب شهامتك وشجاعتك وفراستك، بالالتزام بكل خدمة فتأتى بالمبرر والمشكور منها وسواء أنت أو توابعك ... فــسوف تكونــون مظهراً لكل أنواع عنايتنا الخسروانية ...

<sup>(1)</sup> عامر: النظم الإدارية . صـ ١١٩

# الملحق رقم (٥٥) صورة ورقة من مخطوطة بلوغ المرام في تاريخ مولانا بهرام المؤرخ: محمد بن يحيى المطيّب الزبيدي

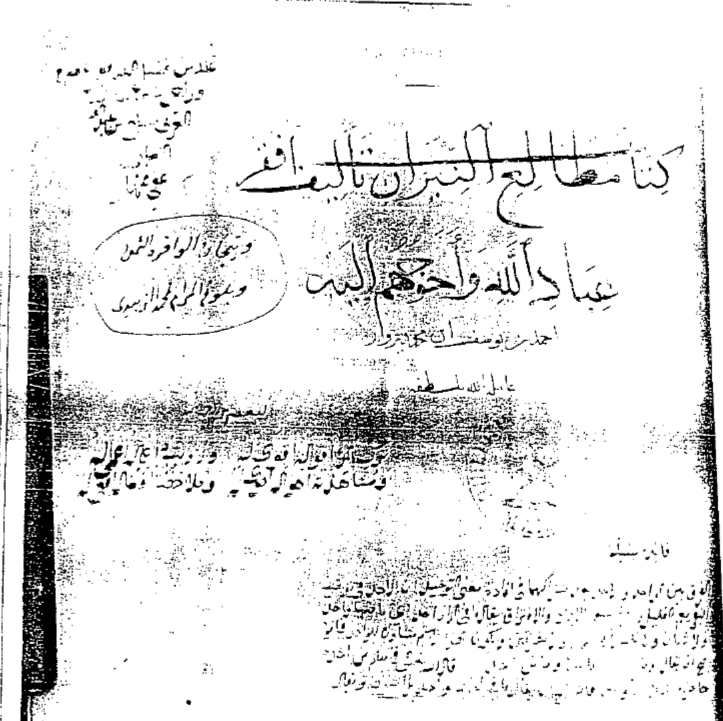
المناز غنوما وخفن أوهنأه بقذان مؤلانا المقاور العالج صَاحِب الْخُد وَ الْمُعَالِي مَن الْبِعَ مَا اللَّهُ بِقِدُ وَمِنْ اللَّهُ وَعَلَّا لِللَّهُ وَعَلَّا اللَّهُ وَأُوالُ مِوَ الْحَالُةِ لَا يُحَالُمُ وَالْمِعَادُ وَيُحْطِيلُا كبيعالأام واستلمر وضوابرا لحاض والعام هايجة

تابـــع الملحق رقم (١٥) صورة ورقة من مخطوطة التيجان الوافرة الثمن المؤرخ: مجهـــول



120 m 12 13

الملحق رقم (١٦) صورة الورقة الأولى من مخطوطة: كتاب مطالع النيران. ويُنسب فيها كتاب التيجان الوافرة الثمن وبلوغ المرام إلى المؤرخ: محمد الزبيدي



## ملحق رقم (۱۷)

## السلاطين العثمانيون الذين عاصروا الحكم العثماني الأول لليمن

| ١٥١٠ - ٢٥١٢م         | السلطان سليم الأول                   |
|----------------------|--------------------------------------|
| ٠٢٥١ - ٢٢٥١م         | السلطان سليمان الأولى ( القانوني)    |
| ۲۶۰۱ <u>– ۱</u> ۷۵۲۶ | السلطان سليم الثاني                  |
| 1040 _ 1045          | السلطان مراد الثالث                  |
| 0901-7.719           | السلطان محمد الثالث                  |
| ۲۰۲۱ - ۲۲۲۱م         | السلطان أحمد الأول                   |
| ٧١٢١ ـ ١١٢١م         | السلطان مصطفى الأول                  |
| ۸۱۶۱ -۲۲۶۱م          | السلطان عثمان الثاني                 |
| 1777 _ 1777          | السلطان مصطفى الأول (للمرة الثاتية). |
| 1711 - 1778          | السلطان مراد الرابع                  |

# ملحق رقم (۱۸)

## قائمة بأسماء الولاة العثمانيين في اليمن

| ١٥٤٠ - ١٥٣٨    | الأمير بهرام ( في عدن)             |
|----------------|------------------------------------|
| ١٥٣٨ ــ ١٥٣٨م  | الأمير مصطفى (في زبيد)             |
| ١٥٤٥ ــ ١٥٤٥م  | مصطفى باشا النشار                  |
| ۲۵۱۷ – ۱۵۴۷م   | أويس باشا                          |
| ٧٤٥١ ـ ٩١٥١٩م  | فرهاد باشا                         |
| ١٥٤٩ _ ١٥٥٤م   | أزدمر باشا                         |
| ٥٥٥١ ـ ٢٥٥١م   | مصطفى باشا النشار ( تلامرة الثاني) |
| ٢٥٥١ ــ ، ٢٥١م | مصطفى باشا قرة شاهين               |
| ٠٢٥١ _ ٥٢٥١م   | محمود باشا                         |
| ٥٢٥١ ــ ٢٦٥١م  | رضوان باشا                         |
| ۱۵۱۷ ـ ۱۵۱۷م   | مراد باشا                          |
| ۷۲۰۱ ـ ۲۰۱۸م   | حسن باشا                           |
| ۸۲۰۱ ـ ۲۹۰۱م   | عثمان باشا                         |
| ۱۰۲۹ ـ ۷۰۱م    | سنان باشا الوزير                   |
| ١٥٧٠ _ ١٥٧٠م   | بهرام باشا                         |
| ۲۷۰۱ ـ ۱۰۸۰م   | مراد باشا الوزير                   |
| ۱۹۸۰ ـ ۱۹۰۴م   | حسن باشا الوزير                    |
| ۱۶۰۶ ــ ۱۶۰۷م  | سنان باشا الكيخيا                  |
| ١٦٠٧ ــ ١٦١١م  | جعفر باشا                          |
| ١٦١٦ _ ١٦٢١م   | محمد باشا                          |
| ١٦٢١ ــ ١٦٢١م  | أحمد فضلي باشا                     |
| ۱۲۲۶ ـ ۲۲۱م    | حيدر ياشا                          |
| ۱۱۲۹ ـ ۳۵ ام   | الحمد قاتصوه باشا                  |

## ملحق رقم (۱۹)

## الأثمة المعاصرون للحكم العثماني الأول

| م شرف الدين يحيى بن شمس الدين ١٥٠٦ – ١٥٥١م   | الإماد |
|----------------------------------------------|--------|
| م المطهر بن شرف الدينم                       | الإماه |
| م الحسن بن علي المؤيديم                      | الإماه |
| م القاسم بن محمد بن عليم                     | الإما  |
| م المؤيد محمد بن القاسم بن محمد ١٦٢٠ — ١٦٤٤م | الإما  |

## جدول رقم (١)

## مؤرخو السلطة (المنحازون إلى جانب العثمانيين)

| وفساتسه       | كان حياً إلى منة | مونده        | أسسم المسؤرخ                 |
|---------------|------------------|--------------|------------------------------|
| مجهول         | ١٠٢٦ هـ/ ١١٦٦م   | مجهول        | محمد بن يحيى المطيب          |
| مجهول         | ۱۰۳۰هـ /۲۲۰م     | مجهول        | عيدالله بن صـــلاح بن داعــر |
| مجهول         | ١٦٢٠/هـ /١٦٢٠م   | مجهول        | عبدالصمد الموزعي             |
| مجهول         | ۱۰۳۸ هـ/ ۱۰۳۸م   | مجهول        | أحمد بن يوسف بن فيروز        |
| ۱۰۶۸هـ/ ۱۳۳۸م |                  | ۲۸۹هــ/۸۷۵۱م | عيسى بن لطف الله             |
| مجهول         | ١٠٢٦ هـ/ ١١٣٦م   | مجهول        | مؤرخ مجهول                   |

## جدول رقم (٢)

## مؤرخو المعارضة (المؤرخون المنحازون إلى جانب الأتمة الزيدية)

| وفاته            | كان حياً إلى سنة | مولده          | اسم المؤرخ            |
|------------------|------------------|----------------|-----------------------|
| ٠٦٩هـ/ ٣٥٥٢م     |                  | ١٤٩٠/هـ /١٤٩٠م | الحسن بن محمد الزريقي |
| مجهول            | ۹۹۹۳ /۸۵۰م       | مجهول          | أحمد بن شايع اللوزي   |
| مجهول            | ١٠١٣هـ / ٢٠٤٢م   | مجهول          | صلاح بن داوود بن داعر |
| ١٠٥٥ هـ / ١٠٥٥م  |                  | ۲۷۲هـ /۱۲۵م    | أحمد بن محمد الشرفي   |
| . ۱۰۷۷هـ / ۲۲۲۱م |                  | ١٠٠٣هـ / ١٩٤٤م | مطهر بن محمد الجرموزي |
| ۸۰۰۸هــ/۱۶۹۲م    |                  | مجهول          | مؤرخ مجهول            |

## قائمة المصادر

## أولأ القرآن الكريم

## ثانياً: الوثائق المنشورة وغير المنشورة

- مه رسالة السنطان سليمان القانوني إلى المطهر بن شرف الدين وتيقة بالمركز الوطني للوثائق بصنعاء . تحت رقم ١/٨٩.
- \_ وثائق مختارة من كتاب محمد عيسى صالحيه: وثائق جديد عن حملة عن حملة سنان باشا. حوليات كلية الآداب، جامعة الكويت، الحولية الثامنة، ١٩٨٩م.
  - \_ وثيقة رقم (١٩٢٢). خطاب السردارية إلى الوزير سنان باشا المرسل إلى اليمن-
    - \_ ويثيقة رقم (٧٩) بدون عنوان (تتضمن موضوع إصلاح أوضاع اليمن وإمكانية عودة بعض الجنود العثمانيين إلى مصر).
      - \_ وتُيقة رقم (٧٧١). حكم إلى بكلريكي اليمن.
- \_ وثيقة رقم (١٥٢٠) بدون عنوان. (تتضمن موضوع ضبط أوضاع اليمن، وترقية الوالي العثماني \_ بهرام باشا \_ ومنع وقوع الظلم على الرعايا في اليمن).
  - \_ وثائق مختارة من مقالة محمود على عامر: النظم الإدارية العثمانية في اليمن . مجلة الأكليل، عدد ٢، سنة ١٩٨٩م، صـ٣٠١ ١٢٤.
    - \_ وتيقة رقم (٤٤). حكم إلى بكاربكي اليمن مراد باشا.
    - \_ وثيقة رقم (١١٧). حكم إلى مراد باشا بكاربكي اليمن
      - \_ وثيقة رقم (٦١١). حكم إلى بكلربكي اليمن
  - وثيقة رقم (٦٠٣). حكم إلى الوزير مصطفى باشا الذي عّـين سردار لليمن.
    - \_ وثيقة رقم (٢٤٥). حكم إلى الوزير سنان باشا.
    - \_ وثيقة رقم (١٠). حكم إلى شمس الدين آغلو أحمد حاكم كوكبان باليمن.
  - \_ وتيقة رقم (١٧٨٠) بدون عنوان (مضمونها يتحدث عن كمية الأسلحة المقبوضة من اليمن سنة ١٧٨٠هـ / ١٥٧٤م.). وثيقة محفوظة بمكتبة الأستاذ: فؤاد الشامي.

## تالثاً: المخطوطات

### \_ أحمد بن شايع اللوزي:

سيرة الإمام الحسن بن علي المؤيدي. مخطوطة محملة على قرص مدمج، مؤسسة الإمام زيد بن علي الثقافية، صنعاء.

\_ أحمد بن صائح بن أبى الرجال:

مطلع البدور ومجمع البحور . مخطوطة مصورة بمركز الدراسات والبحوث اليمني، صنعاء. تحت رقم ۷.، ٩٥٦.

\_ أحمد بن محمد الجابري:

سفينة السفر. مخطوطة محفوظة بمكتبة الأستاذ عبد الرحمن الحضرمي، بزبيد، منها نسخة بمعية الباحث.

\_ أحمد بن محمد الشرفي:

اللآلئ المضيئة في أخبار أئمة الزيدية، الجزء الثالث. (مكتبة أمة الملك الثور)

\_ أحمد بن محمد المطيب الزبيدي:

رسالة إعراب خصوص أقصى تربة الوارد لفظها في دعاء الشيخ أبي حربه. رسالة ضمن مجموع رقم ١٧، المكتبة الغربية بالجامع الكبير بصنعاء.

\_ أحمد بن يوسف بن فيروز:

مطالع النيران في تاريخ اليمن. مخطوطة محقوظة بالخزانة التيمورية بدار الكتب بالقاهرة تحت رقم ١٦٧ (منها صورة مع الباحث).

الحسن بن على الزريقي:

سيرة الإمام شرف الدين . مخطوطة محفوظة بمكتبة آل الهاشمي بصعدة، منه نسخة محمنة على قرص مدمج في مؤسسة الإمام زيد بن على الثقافية بصنعاء.

\_ صلاح بن داوود بن داعر:

سيرة الإمام شرف الدين. صنعاء، المكتبة الغربية بالجامع الكبير، مجموع رقم ٣٦. (منها صورة مع الباحث).

\_ عبد الرحمن الحضرمي:

جامعة الاشاعرة. مخطوط محفوظة بالمكتبة المركزية بجامعة صنعاء.

\_ عبدالله بن صلاح بن داعر:

الفتوحات المرادية في الجهات اليمانية. مخطوطة مصورة محفوظة بمكتبة جامعة القاهرة تحت رقم ٢٦٤٢١. جــ ١،جــ ٢. (منها صورة مع الباحث).

\_ مجموع سفينة شعرية و رسائل الأسة:

مخطوطة محفوظة عنى قرص مدمج بمؤسسة الإمام زيد بن على الثقافية.

\_ محمد بن الطاهر البحر:

تحقة الدهر في نسب الأشراف بني البحر ونسب من حققنا نسبه وسيرته من أهل العصر مخطوطة محفوظة بمكتبة الدكتور حسن الأهدل. (منها صورة مع الباحث).

## محمد بن يحيى المطيب الزبيدي:

بلوغ المرام في تارخ دولة مولانا بهرام. مخطوطة محفوظة في المكتبة الوطنية في باريس، منها صورة محفوظة في الخزانة التيمورية بدار الكتب المصرية بالقاهرة تحت رقم ٢٢٨٩ تاريخ. (منها صورة مع الباحث).

#### \_ مجهول المؤلف

تاريخ دولة الترك في اليمن. مخطوطة مصورة على ميكروفيلم محفوظ في دار المخطوطات اليمنية بصنعاء تحت رقم ٢ (علبة رقم ٢).

#### مجهول المؤلف:

التيجان الوافرة الثمن في تاريخ ولاية مولانا صاحب السعادة رضوان لقطر اليمن وذكر من وليه بعده بالوصف الحسن. مخطوطة مصورة محفوظة بالخزانة التيمورية بدار الكتب بالقاهرة تحت رقم ٢٢٨٨ تاريخ، وهي مصورة عن نسخة باريس (منها صورة مع الباحث).

## رابعاً: - الكتب المطبوعة \*:

إبراهيم إبراهيم هلال:

ولاية الله والطريق إليها. دراسة وتحقيق لكتاب قطر الولى في أحاديث الولي، للإمام محمد بن على الشوكاتي، القاهرة، دار الكتب الحديثة، (د.ت).

\_ احمد أمين:

ضحى الأسلام. بيروت، دار الكتاب العربي، ط: العاشرة، (د.ت). جـ١, ٢.

أحمد السعيد سليمان:

تأصيل ما ورد في تاريخ الجبرتي من الدخيل. القاهرة، دار المعارف، ٩٧٩م.

\_ احمد بن حنيل: (الإمام)

مسند أهل البيت. مؤسسة الكتب الثقافية، تحقيق: عبدالله الليثي، ط: أولى، ١٩٨٨م.

\_ أحمد سالم شيبان:

الوجود المملوكي في اليمن ١٥١٥ - ١٥٣٨م. الشارقة، دار الثقافة العربية، ط: أولى، ٢٠٠٢م .

أحمد بن سليمان بن محمد:

حقائق المعرفة في علم الكلام. صنعاء مؤسسة الإمام زيد الثقافية، ٢٠٠٣م.

مسرد أسماء المؤلفين في القائمة بدون ألقاب علمية أو اجتماعية.

\_ أحمد بن يوسف زبارة:

أنوار التمام في تتممة الإعتصام بحبل الله المتين. عمان، مطابع الجمعية العلمية الملكية، ١٩٨٣م.

\_ إسماعيل بن كثير:

تفسير بن كثير. بيروت، دار المفيد، (د.ت).

\_ إسماعيل بن على الأكوع:

المدارس الإسلامية في اليمن . مؤسسة الرسالة ، ط: ثانية، ١٩٨٦.

مدخل إلى هجر العلم ومعاقله في اليمن. بيروت، دار الفكر المعاصر، ط: أولى، ٥٩٩م.

\_ إسماعيل بن محمد العجلوني:

كشف الخفاء ومزيل الإلتباس عما أشتهر من الأحاديث على أنسنة الناس.ييروت، دار إحياء التراث العربي، ط: أولى، ١٣٥١هـ / ١٩٣٢م.

\_ أشواق غنيس:

التجديد في فكر الإمامة عند الزيدية في اليمن. القاهرة، مكتبة مدبولي، ط: أولى،

\_ أميره على المداح:

العثمانيون والإمام القاسم بن محمد بن عني في اليمن . جدة، تهامة للنشر، ط: الثانية، ١٩٨٤م.

أيمن فؤاد سيد:

المذاهب الإسلامية في بلاد اليمن حتى نهاية القرن السادس الهجري. القاهرة، الدار المصرية اللبنانية، ط:أولى، ١٩٨٨م.

مصادر تاريخ اليمن في العصر الإسلامي. القاهرة، المعهد الفرنسي للآثار الشرقية. ٩٧٤

\_ بشير محمد الخضرا:

النمط النبوي \_ الخليفي في القيادة السياسية العربية والديمقراطية. بيروت، مركز دراسات الوحدة العربية، ط: أولى، ٢٠٠٥م.

ــ جان شوفيني:

التصوف والمتصوفة: ترجمة عبدالقادر قيني، بيروت، أفريقيا الشرق للطباعة، ٩٩٩م.

حاجى خليفة:

كشف الظنون عن أسامي الكتب والفنون . مكتبة المثنى ، بيروت ( د. ت)

الحجاج بن مسلم: (الإمام)

صحيح مسلم. بيروت، دار أحياء القراث العربي، ط الثانية، ١٩٧٢م.

\_ حسن الباشا:

· الألقاب الإسلامية في التاريخ و الوثائق و الآثار. القاهرة، دار النهضة العربية، ١٩٧٨ م.

\_ حسن علي مجلي:

الأوقاف في اليمن. صنعاء، مركز الشرعبي للطباعة والنشر، ط: أولى، ٢٠٠٢م.

\_ الحسن بن هبه الله بن عبدالله الشافعي المعروف بإبن عساكر:

تاريخ مدينة دمشق. تحقيق: محب الدين بن سعيد بن غرامه العمروي، بيروت، دار الفكر، ٩٩٥م.

\_ حسين بن عبدالله العمري:

المؤرخون اليمنيون في العصر الحديث. بيروت، دار الفكر المعاصر، ط: أولى، ١٩٨٩م.

\_ سعيد عوض باوزير:

صفحات من تاريخ حضرموت. عدن، مكتبة الثقافة، ١٩٧٥م -

الفكر والثقافة في التاريخ الحضرمي. القاهرة، دار الطباعة الحديثة، ١٩٦١م.

ب سيد مصطفى سالم:

الفتح العثماتي الأول لليمن ١٥٣٨-١٦٣٥م. القاهرة، مكتبة مدبولي، ط: رابعة ١٩٩٢م.

المؤرخون اليمنيون في العهد العثماني الأول. القاهرة، الجمعية المصرية للدراسات التاريخية، ١٩٧١م.

مراحل العلاقات اليمنية السعودية. القاهرة، مكتبة مدبولي، ط:أولى، ٣٠٠٣م.

\_ شوقى ضيف:

تاريخ الأدب العربي العصر الإسلامي. القاهرة، دار المعارف، ١٩٩٦م.

\_ صالح بن عبدالله حميد:

نظرة النعيم في أخلاق الرسول الكريم. دار الوسيلة للنشر والتوزيع، ط:أولى،

\_ صائح الحامد:

تاريخ حضرموت . صنعاء، مكتبة الإرشاد، ط: الثانية، ٢٠٠٣م.

عابد سليمان المشوخى:

المخطوطات العربية مشكلات وحنول. الرياض، مكتبة الملك عبد العزيز العامة، ١٠٠١م.

#### \_ عبد الحكيم الهجرى:

دراسة وتحقيق مخطوطة "تحفة الأسماع والأبصار بما في السيرة المتوكلية من غرانب الأخبار "للمؤرخ المطهر الجرموزي. صنعاء، مؤسسة الإمام زيد بن علي الثقافية، ط: الثانية، ٢٠٠٢م.

#### عبدالرحمن بن حسن البهكلى:

خلاصة الصبجد من حوادث دولة الشريف محمد بن أحمد. تحقق: ميشيل توشرير، دمشق، المعهد القرنسي للدراسات العربية، ٢٠٠٠م.

#### عبد الرحمن بن خلدون:

مقدمة بن خندون. بيروت، دار الفكر، ط: أولى، ١٩٩٧م.

### - عبد الرحمن عبد الله الحضرمي:

زبيد مساجدها ومدارسها الطمية في التاريخ . صنعاء ، المركز الفرنسي للدراسات البعنية ، ٢٠٠٠م.

#### \_ عبد الرحمن بن على بن الديبع:

الفضل المزيد على بغية المستفيد في أخبار زبيد تحقيق محمد عيسى صالحيه، الكويت، المجلس الوطني للثقافة والفنون والأدب، ط: أولى، ١٩٨٣م.

تيسير الوصول إلى جامع الأصول من أحاديث الرسول. مكتبة دار التراث، (د.ت).

## ــ شمس الدين عبد الصمد الموزعى:

الإحسان في دخول مملكة اليمن تحت ظل عدالة آل عثمان. تحقيق: عبدالله الحبشي، صنعاء، منشورات وزارة الوقاف والأرشاد، (د.ت).

الإحسان في دخول مملكة اليمن تحت ظل عدالة آل عثمان. القاهرة، نشر المعهد الفرنسي للآثار الشرقية، ١٩٩٩م.

## ـ عبد العزيز الشناوي:

الدولة العثمانية دولة الإسلامية مفترى عليها. القاهرة، مكتبة الأنجلو المصرية، جــ١ ٩٨٧ م.

## عبد القتاح شایف نعمان:

الإمام الهادي يحيى بن الحسين. بيروت، مؤسسة فؤاد بعينو للتجليد، ط: أولى، ٩٨٩م.

## عبد القادر بن شيخ العيدروس:

النور السافر في أخبار القرن العاشر. بيروت، دار الكتب العربية، ط: أولى، ٩٨٥م.

#### عبدالكريم العزير:

التشكيلات المركزية والإدارة العثمانية في اليمن. صنعاء، مطابع الصباحي، ٢٠٠٠م.

## ـ عبد الإله الوزير:

طبق الحلوى وصحاف المن والسلوى . تحقيق: محمد عبدالرحيم جازم ، صنعاء، مركز الدراسات والبحوث اليمنى، ط: أولى، ٩٨٥م.

## ــ عبد الله البردوني:

اليمن الجمهوري. دار الأندنس، صنعاء، ط:الخامسة، ١٩٩٧م.

#### \_ عبدالله أبو داهش:

أهل تهامة والمخلاف السليماني وحلى بن يعقوب واحوازهما. الرياض، مكتبة الملك فهد الوطنية ط: أولى، ١٩٩٩م.

#### ــ عبد الله فروان:

الخروج على الحاكم الجائر في الفكر السياسي الإسلامي. صنعاء ، أوان الخدمات الأعلامية، (د.ت).

### \_ عبدالله محمد الحبشي:

حكام اليمن المؤلفون المجتهدون. بيروت، دار القرآن الكريم، ط:أولى، ١٩٧٩م. مصادر الفكر العربي الإسلامي في اليمن. أبو ظبي، المجمع الثقافي، ٢٠٠٤م.

#### عبد المجید زراقط:

الشعر الأموي بين الفسن والسلطان. بيروت، دار الباحث، ط:أولى، ١٩٨٣م.

## على المتقى بن حسام الدين الهندي:

كنز العمال في سنن الأقوال والأفعال، حلب، مكتبة التراث الإسلامي. ط:أولى، 1972م.

## \_ على القرشى:

مسند شمس الأخبار المنتقى من كلام النبي المختار. صنعاء، مكتبة اليمن الكبرى، طـــ:أولى، ١٩٨٧م

## \_ أبو الحسن علي بن محمد الماوردي:

الأحكام السلطانية. تحقيق: رضوان السيد، بيروت، دار الطليعة، ١٩٧٩م.

## \_ عيسى بن نطف الله:

روح الروح في ما حدث بعد المائة التاسعة من الفتن والفتوح. تحقيق: إبراهيم المقحفى، صنعاء ، مركز عبادي للطباعة والنشر، ط:أولى، ٢٠٠٣م.

#### ــ فراس السواح:

الأسطورة والمعنى دراسات في الميثولوجيا والديانات المشرقية. دمشق، دار علاء الدين، ط:أولى، ١٩٩٧م.

القاسم بن سلام العروي الأزدي:

كتاب الأموال . شرحه عبدالأمير على المهنا، بيروت، دار الحداثة، ١٩٨٨م.

\_ القاسم بن محمد بن على: (الإمام)

الإعتصام بحبل الله المتين. عمّان، مطابع الجمعية العلمية الملكية، ١٩٨٣م.

#### \_ كارل بروكلمان:

الأدبيات اليمنية في المكتبات والمراكز الثقافية العالمية. تحقيق: صالح بن الشيخ أبوبكر، صنعاء، مركز الدراسات والبحوث اليمني، طـــ:أولى، ١٩٨٥م.

ـ ليلى الصباغ:

دراسة وتحقيق كتاب المنح الرحمانية في الدولة العثمانية. للمؤرخ: محمد بن أبي السرور البكري. القاهرة، دار البشائر، ط:أولى ، ١٩٩٥م.

لمبارك بن محمد بن محمد بن الأثير:

جامع الأصول من أحاديث الرسول. بيروت، دار إحياء التراث العربي، جــ: ١٠ ٩٨٤م.

\_ مجد الدين بن محمد بن منصور المؤيدي:

لوامع الأنوار في جوامع الطوم والأثار. صعدة، مكتبة التراث الإسلامي، ط:أولى، ٩٩٣م.

التحف شرح الزلف. صنعاء، مكتبة بدر، ١٩٩٧م.

\_ محمد بن إبراهيم المفضل:

السلوك الذهبية في خلاصة السيرة المتوكلية. نشر: عبد الملك بن محمد الطيب ، (د.ت) ، (د.م).

\_ محمد أحمد عبدالعال:

بنو رسول وبنو طاهر وعلاقات اليمن الخارجية في عهدهما. الإسكندرية، الهيئة العامة المصرية للكتاب، ١٩٨٠م.

\_ محمد بن احمد العقيلى:

المخلاف السنيماني. الرياض، دار اليمامة للبحث والترجمة والنشر، ط:الثانية، ٢ ٨ ٩ م.

قطب الدين محمد بن أحمد النهروائي:

البرق اليماني في الفتح العثماني. بيروت، دار التنوير للطباعة والنشر، ط:الثانية، ١٩٨٦م.

محمد بن أبى بكر الشلى:

السناء الباهر بتكميل النور السافر في أخبار القرن العاشر . تحقيق: إبراهيم المقحقي، صنعاء، مكتبة الإرشاد، ط:أولى، ٢٠٠٤م.

محمد بن إسماعيل الكبسي:

النطائف السنية في أخبار الممالك اليمنية. القاهرة، مطبعة السعادة، (د.ت).

\_ محمد أحمد أنيس:

الدولة العثمانية والشرق العربي ١٥١هـ ١٩١٤م. القاهرة، مكتبة الأنجلو المصرية،

\_ محمد عابد الجابري:

تكوين العقل العربي. بيروت، مركز دراسات الوحدة العربية، ط:الخامسة، ١٩٩١م . المسألة الثقافية. بيروت، مركز دراسات الوحدة العربية، ط:أولى، ١٩٩٤م.

\_ محمد عبد العزيز يسر:

الموروث الحضاري لمدينة صنعاء، جامعة صنعاء، ٢٠٠٤م.

\_ محمد عبد القادر بامطرف:

الشهداء السبعة. عدن، دار الهمدائي للطباعة والنشر، ط:الثانية، ١٩٨٣م.

ــ محمد على أبو ريان:

تاريخ الفكر الفلسفي في الإسلام. الإسكندرية، دار المعرفة الجامعية، ١٩٩٣م.

\_ محمد علي زيد:

معتزلة اليمن دولة الهادي وفكره. صنعاء، دار الكلمة، ط:الثانية، ٩٨٥ ام.

\_ محمد بن عمر الطيب بافقيه:

تاريخ الشحر وأخبار القرن العاشر. تحقيق: عبدالله محمد الحبشي، صنعاء ،مكتبة الأرشاد ، ط:أولى ، ٩٩٩ م.

\_ محمد عيسى صالحية:

المخطوطات اليمانية في مكتبة على أميري ملت ـ بأستانبول. بيروت، دار الحداثة للطباعة والنشر، ط:أولى، ١٩٨٤م.

\_ محمد بن هاشم:

تاريخ الدونة الكثيرية. صنعاء، مركز عبادي للدراسات والنشر، ط:أولى ، ٢٠٠٢م.

#### \_ محمد يحيى الحداد:

التاريخ العام لليمن. بيروت، دارالتنوير للطباعة والنشر، ط:أولى، ١٩٨٦م.

#### ــ محمد يحيى سالم عزان:

كتاب المسار، حديث إفتراق الأمة تحت المجهر. صنعاء، مركز التراث والبحوث اليمنى، ط:أولى، ٢٠٠١م.

#### ــ محمد يونس:

التكفير والدين والسياسة. القاهرة، مركز القاهرة لدراسات حقوق الأنسان، ٩٩٩م،

- \_ المعهد الأمريكي للدراسات اليمنية، سلسلة: الدراسات المترجمة دراسات في تاريخ اليمن الإسلامي، ترجمة نهى صادق. ٢٠٠٢م.
  - نور المعارف في نُظم وقوانيين وأعراف اليمن في العهد الرسولي الوارف: تحقيق : محمد عبد الرحيم جازم. صنعاء، المعهد الفرنسي للآثار والعلوم الاجتماعية، ط: أولى. ٢٠٠٣م.

## \_ وجيه كوثراتي:

المسألة الثقافية في لبنان، الخطاب السياسي والتاريخ. بيروت، منشورات بحسون الثقافية، ط أولى، ١٩٨٤م.

- \_ يحيى بن الحسين بن القاسم الرسي: (الإمام الهادي إلى الحق)
  الأحكام في الحلال والحرام. جمعه علي بن أحمد أبي حريصه، مكتبة التراث
  الإسلامي (د.م) ط: الثانية، ٩٩٩م
  - \_ يحيى بن الحسين بن القاسم:

غاية الأماني في أخبار القطر اليماني. تحقيق: معيد عاشور، القاهرة، دار الكتاب العربي، ١٩٦٨م.

## يحيى بن الحسين الشجري:

الأمالي الخميسية . بيروت، عالم الكتاب، ط:الثانية، ١٤٠٣هـ /١٩٨٢م.

## \_ يحيى بن الحسين الهاروني:

تيسير المطالب في أمالي أبي طالب . ترتيب الفاضي عبدالله حمود العزي، عمان، مؤسسة الإمام زيد بن علي الثقافية. ٢٠٠٢م.

## \_ يحيى محمد المقرائي:

مكنون السر في تحرير نحارير السر. تحقيق: زيد الوزير، صنعاء، مركز الدراسات والبحوث اليمني، ط:أولى، ٢٠٠٢م. خامساً: المعاجم و التراجم و الموسوعات:

إبراهيم أحمد المقحفي:

معجم البلدان والقبائل اليمينة. دار الكلمة، صنعاء، ٢٠٠٢م.

\_ إبراهيم بن القاسم:

طبقات الزيدية الكبرى . صنعاء ، مؤسسة الإمام زيد بن علي الثقافية ، ط:أولى، ٢٠٠١م.

ــ أحمد بن أحمد الشرجي:

طبقات الخواص أهل الصدق والإخلاص. بيروت، دار المناهل، ط:أولى ١٩٨٦، م.

\_ أحمد بن على بن حجر العسقلاني:

الإصابة في تمييز الصحابة. تحقيق: طه الزين، القاهرة، مكتبة الكليات الأزهرية، ط:
. أولى ، ٩٧٦م.

أحمد بن محمد بن خلكان:

وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان. بيروت، دار صادر، ١٩٧٧م.

الماعيل بن على الأكوع:

هجر العلم ومعاقلة في اليمن. دار الفكر، بيروت، ط أولى، ٩٩٥م.

الحسن بن أحمد بن يعقوب الهمدائي:

صفة جزيرة العرب: تحقيق / محمد بن على الأكوع، صنعاء، مكتبة الإرشاد، ط أولى،

حسين مجيب المصري:

معجم الدولة العثمانية . القاهرة، مكتبة الأنجلو، ٩٨٩ م.

خيرالدين الزركلي:

الأعلام قاموس تراجم لأشهر الرجال والنساء من العرب والمستعربين و المستشرقين. دار العلم للملابين، بيروت، ط:الخامسة، ١٩٨٠م.

\_ صلاح الدين خليل بن أيبك الصفدي:

الوافي بالوفيات. بيروت، دار صادر، ١٩٩١م.

ــ سهيل صابان:

المعجم الموسوعي للمصطلحات العثمانية التاريخية. الرياض، مكتبة المنك فهد،

- جمال الدين عبد الرحيم الأسنوي:

طبقات الشافعية. تحقيق/ عبدالله الجبوري، بغداد، مطبعة الإنشاء، ١٩٧٠م.

#### \_ عبد السلام الوجيه:

أعلام المؤلفين الزيدية. صنعاء، مؤسسة الإمام زيد بن عنى الثقافية، ط:أولى، ٩٩٩م.

\_ عمر بن سمرة الجعدي:

طبقات فقهاء اليمن. تحقيق/ فؤاد سيد، دار الكتب العلمية، بيروت، ط:الثانية، ١٩٨١م.

#### \_ فؤاد محمد اتنادى:

موسوعة الفقه السياسي الإسلامي، طرق إختيار الخليفة. انقاهرة, دار الكتاب لجامعي، ط:أولى ، ١٩٨٠م.

#### \_ محمد أحمد الحجرى:

مجموع بلدان اليمن وقبائلها. تحقيق: إسماعيل الأكوع، صنعاء، دار الحكمة اليمانية، ط:الثانية، ١٩٩٦م.

#### محمد أمين المحبى:

خلاصة الأثر في أعيان القرن الحادي عشر. دار صادر، بيروت، (د.ت).

#### \_ محمد بن سعد الزهري:

الطبقات الكبرى. تحقيق: رياض عبد المهادي، بيروت، دار أحياء التراث العربي، ط: أولى، ٩٩٦م.

\_ محمد بن عبد الرحمن السخاوي.

الضوء اللامع لأهل القرن التاسع . بيروت، دار مكتبة الحياة ( د.ت ) المجلد الثاني.

## ــ محمد بن على الزحيف:

مآثر الأبرار في تفاصيل مجملات جواهر الأخبار. صنعاء، مؤسسة الإمام زيد بن علي الثقافية، ٢٠٠٣م.

### محمد بن على الشوكاتي:

البدر الطالع بمحاسن من بعد القرن السابع . تصحیح محمد بن محمد زبارة، بیروت، دار المعرفة للطباعة والنشر، (د.ت).

#### محمد التوينجي:

المعجم الذهبي فارسى - عربي. بيروت, دار القلم للملايين، ط:أولى ، ١٩٦٩م.

## \_ محمد سعد بسيوني:

موسوعة أطراف الحديث النبوي. بيروت، دار القكر للطباعة والنشر، ط:أولى، ١٩٨٩م.

## \_ محمد شفيق غربال:

الموسوعة العربية الميسرة , القاهرة، مؤسسه فرنكلين للطباعه والنشر. (د.ت)

### ـ مطهر بن على الإرياني:

معجم الألفاظ اليمنية: دمشق، دار الفكر، ط:أولى، ١٩٩٦م.

#### محمد بن محمد زبارة:

نشر العرف لنبلاء اليمن بعد الألف. صنعاء، مركز الدراسات البحوث اليمني، ط: الثانية, ٩٨٥م.

- \_ محب الدين أبي فيض محمد مرتضى الحسيني الواسطي الزبيدي الحنفي: تاج العروس من جواهر القاموس: بيروت ، دار الفكر ، ٩٩٤ م.
  - جمال الدین محمد بن مکرم ابن منظور:

السان العرب المحيط. دار لسان العرب ، بيروت: لسان العرب، (د.ت).

الموسوعة الإسلامية المختصرة:

دار الحكمة، بيروت ، ط:الثاتية، ٢٠٠٠م.

ـ الموسوعة اليمنية:

مؤسسة العفيف التقافية، صنعاء، ط:الثانية، ٢٠٠٢م.

یوسف عبدالله بن محمد بن عبد البر:

الاستيعاب في معرفة الأصحاب. تحقيق/ طه الزيني، القاهرة، مكتبة الكليات الأزهرية، ١٩٧٠م

## سادساً: الرسائل العلمية:

\_ أحمد بن محمد الشرفي:

اللآلئ المضيئة في أخبار الأئمة الزيدية. الجزء الثاني، دراسة وتحقيق: سلوى المؤيد: رسالة ماجستير غير منشورة، كلية الآداب، جامعة صنعاء ، ٢٠٠٢م.

ـ خالد العقيري:

التفكير الخرافي وعلاقته ببعض المتغيرات في المجتمع اليمني. رسالة ماجستير غير منشورة ، كلية الآداب ، جامعة صنعاء، ٢٠٠٢م.

\_ الطيب عبدالله بن أحمد بامخرمة:

قلادة النحر في وفيات أعيان الدهر. الجزء الثالث، دراسة وتحقيق :محمد يسلم عبدالنور، رسالة ماجستير غير منشورة، كلية الآداب، جامعة صنعاء ، ٢٠٠٣م.

\_ محمد أحمد الكامل:

التدوين التاريخي في القرن الثامن الهجري. رسالة ماجستير غير منشورة، كلية الآداب جامعة صنعاء، ٢٠٠٠م.

#### ــ مطهر بن محمد الجرموزى:

الجوهرة المنير في جمل من عيون السيرة. دراسة وتحقيق : أمة الملك قاسم الثور، تحت عنوان بناء الدولة القاسمية في عهد الإمام المؤيد بالله محمد بن القاسم. أطروحة دكتوراه غير منشورة، كلية الآداب، جامعة صنعاء ، ٢٠٠٤م.

النبذة المشيرة في جُمل من عيون السيرة. دراسة وتحقيق : عبد الحكيم الهجري، تحت عنوان ثورة الإمام القاسم بن محمد ضد الوجود العثماني الأول في اليمن. طروحة دكتوراه غير منشورة ، كلية الآداب ، جامعة صنعاء ، ٢٠٠٥م.

#### \_ ونيد عبدالحميد النود:

الدولة القاسمية في اليمن جذورها وأسس قيامها (١٠٠٦هـ/ ١٥٩٧م) (١٠٤٥هـ/ ١٠٤٥م. ١٦٤٤م) (١٠٤٥م.

## سابعاً: الدوريات والندوات:

#### \_ محمود على عامر:

اليمن من خلال الاحتي محمد خليل افندي. مجلة الأكليل، العدد الأول،١٩٨٩م. من صد ٧٩ إلى صد ٩٩.

قافلة الحج اليمني. مجلة الإكليل، العدد الأول، ١٩٩٢م، من صـ ٣٣ إلى صـع أ. \_ بدر الأغبري:

عوامل إزدهار التعليم في عصر الدولة الرسونية. ندوة الحياة العلمية والفكرية في عصر الدولة الرسولية، المدرسة الياقوتية في عدن ودور المدارس الإسلامية في اليمن في تشر التعليم ، جامعة عدن ، ٢٠٠١ م.

## \_ رياض المشرقي:

التعليم في اليمن خلال القرنين التاسع والعاشر الهجريين، ندوة الحياة العلمية والفكرية في عصر الدولة الرسولية، المدرسة الياقوتية في عدن ودور المدارس الإسلامية في اليمن في نشر التعليم. جامعة عدن ، ٢٠٠١م.

## \_ زيد بن على الفضيل:

الصراع العثماني الإمامي في اليمن بين الأختلاف السياسي والخلاف الطائفي. دول مجلس التعاون لدول الخليج العربية عبر العصور، الدوحة, ٢٠٠٤م.

تامناً: الكتب والدوريات الأجنبية:

#### Bidwell Robin:

The Two Yemens. Longman Westview Press, U.S.A, first published, 1983.

#### Blackburn, J.R:

\_ (دورية) Tow --

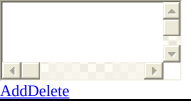
Documents on the Division of Ottoman Yemen in to tow Beglerbegiliks (973/1565). in <u>Turcica</u>, Tome xxvll, Editions, Peeter No 27,1995

## 777998

Sergeant, R B:

- The Portuguese off the south Arabian Coast. Oxford University Press, The Second Edition, Lebanon, 1974.
- Sana'a an Arabian Islamic city .the post medieval and modern History of Sana,a.

first published in 1983 by the world of Islam Festival Trust.



Demo Version
You are using the DEMO version of RAD PDF. Buy RAD PDF Now!

Click to close

