

تقرير حالة الدين والتديّن في المغرب 2015 - 2015















# تقرير حالة الدين والتديّن في المغرب 2017 - 2015

تنسيق وتحرير منتصر حمادة







الكتاب: تقرير حالة الدين والتديّن في المغرب 2015 - 2017.

تنسيق وتحرير: منتصر حمادة.

الإيداع القانوني: 2018MO2695

ر.د.م.ك: 4 - 58 - 660 - 978 - 978

الطبعة الأولى 18 20 2

## منشورات دار التوحيدي - (DAFMED Sarl)

110 زنقة نابولي المحيط الرباط المملكة المغربية

هاتف: 00212666894583///00212537709760

00212661379837

darattaouhidi@yahoo.fr :البريد الاليكتروني dafmed.attaouhidi@gmail.com

الموقع الاليكتروني: www.darattaouhidi.com



4 زنقة المامونية - الرباط - المملكة المغربية

الهاتف: 00212 0537723276

الفاكس: 55 0 0 2 1 2 0 5 3 7 2 0 0 5 1

البريد الإلكتروني: libdarelamane@yahoo.fr



## جميع الحقوق محفوظة

يمنع منعا كليا نسخ أو استعمال أي جزء من هذا الكتاب وبأية وسيلة كانت، ورقية أو اليكترونية أو ميكانيكية أو تسجيلية سمعية أو بصرية، دون إذن خطي من الناشر ©

الإخراج الفني saeedalbukae@gmail.com 30 00 00 00 00 00

# محاور التقرير حالة الدين والتديّن في المغرب

2017 - 2015

|   | منهجية إعداد التقرير                                         |
|---|--------------------------------------------------------------|
| • | عادل الطاهري<br>الدّين والتديّن: مدخلٌ نظريّ                 |
| • | حسام هاب<br>مؤسسة إمارة المؤمنين: صيانة تديّن ودبلوماسية دين |
| • | عمر العمري المؤسسات الدينية ومقتضى «الأمن الروحي» 9 1        |
| • | أيوب الطاهري الطرق الصوفية: ومقتضى تثمين إرث روحي            |
| • | محمد قنفودي<br>تحو لات التيار السلفي في المغرب               |

•



000 000 000 000 000





| عبد الرحمن الأشعاري<br>الإسلاميون المغاربة: الانتشار والانتظارية  | • |
|-------------------------------------------------------------------|---|
| براهيم الصغير<br>الشيعة والتشيع في المغرب: المعالم والأداء        | • |
| محمد المدلاوي الدستور والهوية المغربية: عناصر معرفية              | • |
| عبد الفتاح نعوم<br>السياسات العامة اتجاه تديّن مغاربة الخارج      | • |
| فاطمة حاتم<br>تديّن الهامش في المغرب 333                          | • |
| يوسف الكلاخي<br>التديّن الشبابي: أشكاله ومصادره                   | • |
| مراد لمخنتر<br>حالة اللادينية في المغرب                           | • |
| عبد القادر فلالي قضايا «التطرف العنيف» في المراكز البحثية         | • |
| منتصر حمادة<br>خلاصات أولية حول حالة الدين والتديّن في المغرب 417 | • |
| بيبليوغرافيا                                                      |   |

•

800

#### 2005 2005

# فهرس التقرير

| 17  | • منهجيه إعداد التقرير                                                     |
|-----|----------------------------------------------------------------------------|
| 23  | • الدّين والتديّن: مدخلٌ نظريّ                                             |
| 4 5 | • مؤسسة إمارة المؤمنين: صيانة تديّن ودبلوماسية دين                         |
| 45  | تمهيد                                                                      |
| 46  | الدبلوماسية الدينية في إفريقيا                                             |
| 47  | الأنشطة الدينية لمؤسسة إمارة المؤمنين في الدول الإفريقية                   |
| 47  | الجولة الملكية في إفريقيا سنة 2014                                         |
| 50  | الجولة الملكية في إفريقيا سنة 2015                                         |
| 51  | الدبلوماسية الدينية في خدمة الامتداد الجيوسياسي والاقتصادي للمغرب بإفريقيا |

•



| 5 5        | صدير التجربة المغربية في تدبير الشأن الديني                          |
|------------|----------------------------------------------------------------------|
| 5 5        | قل تجربة تكوين الأئمة إلى الدول الإفريقية والعربية والأوربية         |
| 62         | نشاء مؤسسة محمد السادس للعلماء الأفارقة                              |
| 65         | عالم استمرار سياسة هيكلة الحقل الديني في المغرب                      |
| 67         | لظهير الملكي المنظم لمهام القيمين الدينيين وتحديد وضعياتهم           |
| <i>7</i> 1 | خطة دعم» التي تعنى بالتأطير الديني على الصعيد المحلي                 |
| 72         | كوين لجنة دائمة تنكب على حالة المساجد المغلقة                        |
| 73         | شكالية الإجهاض                                                       |
| 76         | دشين معهد محمد السادس لتكوين الأئمة المرشدين والمرشدات               |
|            | عادة تنظيم جامعة القرويين                                            |
| 78         | لتعليهات الملكية إلى الأئمة بكشف حقيقة الجهاد للمغاربة               |
| 79         | لدروس الحسنية الرمضانية                                              |
| 8 1        | حصيلة أداء مؤسسة إمارة المؤمنين سنة 2016                             |
|            | لتعليهات الملكية بضرورة مراجعة مناهج وبرامج مقررات تدريس التربية     |
| 8 3        |                                                                      |
| 84         | نصيب أعضاء المجلس الأعلى لمؤسسة محمد السادس للعلماء الأفارقة         |
| 8 5        | لخطاب الملكي في الذكرى 63 لثورة الملك والشعب                         |
| 87         | لزيارات الملكية للدول الإفريقية                                      |
| 89         | خلاصات تركيبية                                                       |
|            |                                                                      |
|            | • المؤسسات الدينية ومقتضى «الأمن الروحي»                             |
|            | <ul> <li>مساهمة المؤسسات الدينية في النقاش الديني العمومي</li> </ul> |
| 9 5        | 1 - 1 - 0 وزارة الأو قاف و المجلس العلمي الأعلى                      |





| 98  | 1 - 2 - الرابطة المحمدية ودار الحديث الحسنية             |
|-----|----------------------------------------------------------|
| 99  | 1 - 3 - أهم النقاشات العمومية الدينية                    |
| 99  | - إشكالية الخلافة في الإسلام                             |
| 103 | - تدخل ديني مؤسساتي لتنظيم العلاقة بين الدين والسياسة    |
|     | - قضية المساواة في الإرث                                 |
| 108 | - مراجعة مناهج التعليم الديني                            |
| 110 | - هاجس المدّ الفكري المتطرف لدى المؤسسات الدينية الرسمية |
|     | - معضلة التحاق بعض المغاربة بتنظيم الدولة «داعش»         |
|     | - قضية الإجهاض                                           |
| 117 | - إعلان مراكش                                            |
| 120 | - تراجع عن فتوي «قتل المرتد»                             |
| 121 | 2 - أهم مبادرات المؤسسات الدينية الرسمية                 |
| 121 | 2 - 1 - مبادرات وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية          |
| 121 | - مواصلة «التطهير السياسي»                               |
| 122 | - الهيكلة الداخلية للوزارة                               |
| 122 | - الأداء الإعلامي                                        |
| 122 | - مبادرات إحياء التراث الإسلامي                          |
| 123 | - العناية بالقرآن الكريم                                 |
| 123 | - في مجال الدبلوماسية الدينية                            |
| 126 | - قطاع التعليم العتيق                                    |
| 126 | - التأطير الديني للجالية المغربية بالخارج                |
| 126 | - برنامج محو الأمية بالمساجد                             |
| 128 | - العناية بالمساجد                                       |







| 129              | - الأداء التشريعي                          |
|------------------|--------------------------------------------|
| 132              | - جامعة القرويين                           |
| 133              | - مؤسسة محمد السادس للعلماء الأفارقة .     |
| دين والمرشدات133 | - معهد محمد السادس لتكوين الأئمة المرش     |
| 134              | 2 - 2 - مبادرات دار الحديث الحسنية         |
| 135              | - تخريج أفواج النظام الجديد                |
| 135              | - الأطروحات والرسائل                       |
| 136              | - في مجال الطبع والنشر والتكوين            |
| 137              | - في مجال التكوين                          |
| 137              | - الاحتفال بالذكري الخمسينية               |
| هتهام المشترك    | - الاتفاقيات المبرمة مع المؤسسات ذات الا   |
| 139              | - الأنشطة الطلابية                         |
| 140              | 2 - 3 - مبادرات الرابطة المحمدية للعلماء   |
| 141              | - الأداء الإعلامي                          |
| 142              | - مراكز البحث                              |
| خليخلي           | - أنشطة الرابطة المحمدية على المستوى الدا  |
| رجي143           | - أنشطة الرابطة المحمدية على المستوى الخار |
| 147              | 2 - 4 - مبادرات المجلس العلمي الأعلى.      |
| 147              | - المحاور الأربعة لعمل المجلس              |
| 148              | - إحداث اللجنة الشرعية للمالية التشاركية   |
| لاميةلامية       | - فتوى اللجنة بخصوص التمويلات الإسا        |
| 149              | - إصدار وثيقة «سبيل العلماء»               |
| 150              | - ندوة السلفية                             |

•



10



| 151 | - إصدار «فتوى الجهاد»                                   |
|-----|---------------------------------------------------------|
| 151 | - رفع نسبة تمثيل المرأة بالمجلس العلمي الأعلى           |
| 152 | - إعادة تنظيم المجالس العلمية                           |
| 153 | - أنشطة المجالس العلمية المحلية                         |
| 157 | خلاصات تركيبية                                          |
|     |                                                         |
| 161 | • الطرق الصوفية وتثمين إرث روحي                         |
| 161 | تمهيد                                                   |
| 163 | جانب المؤلفات والمجلات العلمية                          |
| 164 | في باب مباحث السلوك                                     |
| 166 | جانب الندوات والمؤتمرات والمحاضرات                      |
| 173 | الجانب الروحي والاجتماعي                                |
| 176 | وفاة الشيخ حمزة القادري البودشيشي                       |
| 180 | جانب الرسائل الجامعية ووحدات الماستر والدكتوراه         |
| 181 | خلاصات تركيبية                                          |
|     |                                                         |
| 185 | • تحولات التيار السلفي في المغرب                        |
| 188 | المحور الأول: تفاعلات التيار السلفي على المستوى السياسي |
| 189 | 1 - عبد الكريم الشاذلي والتحالف السياسي مع حزب عرشان.   |
|     | 2 - حزب النهضة والفضيلة، والتفاعل مع التيار السلفي      |
| 196 | 3 - أبو حفص ومشروع «السلفية الوطنية»                    |
| 198 | 4 - محمد الفيزازي والتذبذب بين الدعوي والسياسي          |
| 200 | المحور الثاني: في التدبير الأمني للملف السلفي           |
|     |                                                         |

•



| 201 | 1 – تفكيك الخلايا الإرهابية                                    |
|-----|----------------------------------------------------------------|
| 204 | 2 - الاستراتيجية الأمنية في محاربة الإرهاب                     |
| 205 | - خصوصية المغرب في التعاطي مع ظاهرة الإرهاب                    |
| 206 | - شراكات المغرب الأمنية                                        |
|     | 3 - المقاتلون المغاربة وظاهرة «الهجرة الجهادية»                |
| 212 | لمحور الثالث: تفاعلات التيار السلفي على المستوى الاجتماعي      |
| 212 | 1 - سلفية المغراوي وتفاعلاتها الاجتهاعية                       |
| 212 | - دور القرآن: من مركز للدعوة إلى عقار للبيع                    |
|     | - سلفية المغراوي التقليدية وتصريف المواقف ضد «المخالفين»       |
| 215 | ً - نقد الشيعة المغاربة                                        |
| 217 | ب - نقد التقاطع الصوفي الشيعي                                  |
| 219 | ج – نقد «السلفية الجهادية»                                     |
| 221 | 2 - الداعية أبو النعيم ونقد المؤسسات والأشخاص                  |
| 224 | 3 - حسن الخطاب، وتجربة «السلفية الإصلاحية»                     |
| 226 | خلاصات تركيبية                                                 |
|     |                                                                |
| 229 | <ul> <li>الإسلاميون المغاربة: الانتشار والانتظارية</li> </ul>  |
| 230 | جماعة العدل والإحسان: مقتضي ما بعد الشيخ عبد السلام ياسين      |
|     | حركة التوحيد والإصلاح: إغراء الانتشار وعوائق التمكين           |
| 255 | لحضور الإعلامي والبحثي للإسلاميين المغاربة                     |
| 264 | لإعفاء الدستوري لعبد الإله بنكيران من رئاسة الحكومة            |
| 272 | لشبيبة الإسلامية: عودة منفيين من الخارج                        |
| 275 | لبديل الحضاري والحركة من أجل الأمة: من الانتظارية إلى الأفول . |
|     |                                                                |





| 275        | خلاصات تركيبية                                                          |
|------------|-------------------------------------------------------------------------|
|            | ę.                                                                      |
| 279        | <ul> <li>الشيعة والتشيع في المغرب: الحضور والأداء</li> </ul>            |
| 280        | لاريخ التشيع في المغرب                                                  |
| 284        | يارات التشيع في المغرب                                                  |
|            | لخط الشيرازي                                                            |
| 287        | لخط الرسالي                                                             |
| 289        | لنسبة العددية للشيعة المغاربة                                           |
| 291        | داء الشيعة المغاربة في العام 2015                                       |
| 294        | داء الشيعة المغاربة في العام 2016                                       |
| 297        | داء الشيعة المغاربة في العام 2017                                       |
| 300        | خلاصات تركيبية                                                          |
|            |                                                                         |
| رفية 5 0 0 | <ul> <li>الرافد العبري في الدستور والهوية المغربية: عناصر مع</li> </ul> |
| 305        | لحة عن تاريخ اليهودية بالمغرب                                           |
| لحديثة808  | يهودية اليهود المغاربة، واليهودية التاريخية، والصهيونية ا-              |
| 3 1 0      | ور مدارس الرابطة اليهودية العالمية                                      |
| 312        | ليهود المغاربة، والمغاربة اليهود اليوم                                  |
|            |                                                                         |
| 319        | <ul> <li>السياسات العامة اتجاه تديّن مغاربة الخارج</li> </ul>           |
| 319        | مقدمة                                                                   |
| 320        | حالة الدين والتديّن لدى الجالية المغربية المقيمة بالخارج                |
| 322        | لسياسة الدينية المغربية خارج الحدود                                     |
|            |                                                                         |



| خلاصات تركيبية                                      |
|-----------------------------------------------------|
|                                                     |
| <ul> <li>تديّن الهامش في المغرب</li> </ul>          |
| 1 - المسيحيون المغاربة                              |
| 2 - البهائيون في المغرب                             |
| 3 - الأحمدية في المغرب                              |
| خلاصات أولية                                        |
|                                                     |
| <ul> <li>التديّن الشبابي: أشكاله ومصادره</li> </ul> |
| مدخلمدخل                                            |
| 1 - في مفهوم الدين 351                              |
| 2 - عودة الديني 2 5 5                               |
| 3 – مداخل الدين العام                               |
| 4 –التديّن الشبابي                                  |
| 5 - الدين وسؤال الهوية                              |
| 6 - المعرفة الدينية لدى الشاب المغربي               |
| 7 – مصادر التديّن الشبابي                           |
| 8 - التديّن الشبابي وظاهرة التطرف                   |
| خلاصات تركيبيةخلاصات تركيبية                        |
|                                                     |
| • حالة اللادينية في المغرب                          |
| غ <sub>هي</sub> د                                   |
| من الإسلام إلى اللادينية                            |

**(** 





| مغ  |
|-----|
| ث   |
| مغ  |
| آر  |
| ÷   |
|     |
| •   |
| ال  |
| الم |
| الم |
| الم |
| مر  |
| الم |
| ÷   |
|     |
| •   |
| 1   |
| 1   |
| 1   |
| 1   |
| 2   |
| 2   |
| 2   |
|     |



| 4 3 0 | 2 - 3 - الطرق الصوفية       |
|-------|-----------------------------|
| 432   | 2 - 4 - التيارات السلفية    |
| 433   | 2 - 5 - الحركات الإسلامية   |
| 438   | 2 - 6 - الشيعة والتشيع      |
| 439   | 2 - 7 - تديّن مغاربة الخارج |
|       |                             |
| 445   |                             |
| 445   | كتب                         |
| 450   | مؤلفات جماعية               |
| 453   | دراساتداسات                 |
| 455   | مو اقع الكترونية            |





•

## منهجية إعداد التقرير

لم تختلف منهجية إعداد النسخة الثانية من تقرير الحالة الدينية بالمغرب، مقارنة مع النسخة الأولى، والتي صدرت في منتصف 2015، مع إضافة همّت عنوان التقرير ومضامينه، ونوجزها في ثلاث إضافات:

1 – أما بالنسبة للعنوان، فكان حرياً مساعدة المتلقي على مزيد من التدقيق في هذه الفوضى المفاهيمية المرتبطة بالحقل الديني، وعوض الحديث عن الحالة الدينية، أو الحقل الديني أو المجال الديني.. إلخ، ارتأينا الحديث عن حالة الدين والتدين، من باب مساعدة المتلقي على الفصل بين سمو الدين، ونسبية أنهاط التديّن، وهذه مهمة علمية أصبحت ضرورية اليوم.

2 – وأما المضامين، فكان ضرورياً مواكبة بعض عديد تحولات تمر منها المنطقة بشكل العام، ومنها المغرب، ومنه دلالات تسليط الأضواء الغربية على الخصوص، ونقصد بذلك ارتفاع أصوات بعض الأقليات الدينية، رغم أنه لا زالت «أقلية الأقلية» ومتواضعة الحضور الكمي والنوعي، ولكن مقتضى المواكبة البحثية يقتضى التوقف



عند هذه الظواهر الجنينية، ولذلك، يتضمن التضمين محوراً حول ما اصطلحنا عليه بـ «تديّن الهامش»، وهناك محور آخر يتطرق لظاهرة اللادينيين في المغرب.

5- تهم الإضافة الثالثة، الاقتراب أكثر من مقام الاستشراف، وجاء ذلك في المحور الأخير للتقرير، والمخصص للخلاصات، على هامش طرق باب التقييم والتقويم، وسبق أن أشرنا في الأرضية المنهجية للإصدار الأول إلى أن هذا الأخير، يروم التقرير أن يكون نواة تقرير استراتيجي خاص بالحالة الدينية، ومعلوم أن أهم محطات إعداد التقارير الاستراتيجية، تمر عبر محطات أربع: تجميع المعلومات، التحليل، التركيب ثم الاستشراف، وهذه محطات أربع من المفترض أن تتطرق لأهم معالم الخريطة الدينية في الساحة المغربية، ولذلك، يأتي الإصدار الثاني، في سياق الاقتراب أكثر من مقام التقرير الاستراتيجي الخاص بالحقل الديني، بمقتضى غياب هذا النوع الفريد من التقارير في المجال التداولي الإقليمي.

ويأتي هذا التقرير الأول لمركز المغرب الأقصى للدراسات والأبحاث، في سياق التفاعل النظري مع المستجدات الدينية التي طرأت على أنهاط التديّن في المجال التداولي المغربي.

هناك مجموعة من الأهداف المرجوة من إصدار هذا التقرير، قد يجمع بينها المساهمة في الإجابة على الأسئلة التالية:

- ما هي أبرز معالم التديّن السائدة في الساحة المغربية اليوم؟ وما هي أبرز التوجهات الدينية لمغاربة اليوم؟
- هل ثمة متغيرات جلية وملموسة بين تديّن المغاربة في الأمس القريب (بُعيد حقبة حصول المغرب على الاستقلال) وبين تديّن اليوم؟
- كيف نفهم حركية التديّن بالمغرب اليوم بالنظر إلى طبية التحولات الاجتماعية والقيمية التي تعرفها الساحة، محلياً وإقليمياً على الخصوص.
- من منطلق أن المجتمع المغربي يوجد اليوم تحت ضغط التأثيرات القويّة





للعولمة، (بسبب الانفتاح على العالم، ثورة وسائل الإعلام والاتصال، حركيّة الأفراد والأفكار..)، ما هي أهم آثار وتجليات هذه التحولات على تديّن المغاربة؟

- كيف تتفاعل الدولة ومعها التيارات الدينية البارزة، مع تدبير والتفاعل مع الشأن الديني للمغاربة؟

- ما هي أهم التحديات الميدانية التي تواجه وتتفاعل معها معالم التديّن في الساحة المغربية، سواء تعلق الأمر بتحديات عقدية أو مذهبية أو فكرانية/ إيديولوجية، محلية أو إقليمية أو عالمية؟

- ما هي معالم تفاعل من يهمهم أمر تدبير الشأن الديني (من مؤسسات رسمية وتيارات دينية، سلفية وصوفية..) مع التحديات التي تواجه التديّن المغربي؟

- ما هو موقع الدين في سياسات الدولة المغربية، وما هي معالم أداء المؤسسات الدينية التي أحدثتها الدولة من أجل صيانة «التديّن المحلي»، تفاعلاً مع إكراهات الساحة، الثقافية والدينية، المحلية والخارجية؟

ارتأينا في النسخة الأولى من التقرير الاشتغال بشكل قطاعي، عبر تخصيص كل محور لأداء أحد الفاعلين سالف ذكرهم، ولا زلنا على الخيار نفسه، على أمل الانتقال إلى مقام آخر من التناول.

وهنا، نشير إلى أن هذه التجربة هي الثانية بالنسبة لمُحرّري محاور هذا التقرير، ومعظمهم من شباب الباحثين في العلوم السياسية وعلم الاجتهاع الديني، وبالتالي فمساهماتهم لا تخلو من عثرات، مع التنويه إلى أن هذه المساهمات، اجتهدت على قدر المستطاع في تحري أكبر قدر من الموضوعية وأخذ مسافة أكبر من التحيز.

مركز المغرب الأقصى للدراسات والأبحاث. الرباط













# **الدّين والتديّن:** مدخلُ نظريّ

|| عادل الطاهري ||

باحث في التاريخ، enmey\_18@hotmail.com







# الدّين والتديّن: مدخلٌ نظريّ

يروم هذا المحور المساهمة في فك الارتباط بين مفهومين أساسيين طالما أُغفِلا في مقاربات الفكر الديني بشكل عام في المجال التداولي العربي الإسلامي، وهما مفهوما «الدين» [religion] و «التديّن» [religiosité]. و نرى بدءًا أن نشير إلى أن هذه الثنائية التي اشتهرت خاصة في السوسيولوجيا، وحاول أحد الباحثين المصريين أن يتعمق في دراستها في الفكر الإسلامي (1) مستحضراً هذا التهايز بين المكونين الديني والتديّني، قد عُبِّر عنها بمفاهيم أخرى، وإن كانت تؤدي المعنى نفسه، فأحد الباحثين تحدث عن «الدين» و «الفكر الديني»، وهو يعتبر أن هذا التهاهي من قبل الجهاعات الإسلامية بين المتعالي والمحايث هو إحدى استراتيجياتها لقمع الآخر فكرياً وسحب البساط من تحت أقدامه، وإضفاء، في المقابل، هالة من القداسة على مشاريعها السياسية التي متزج عادة بمفاهيم دينية تتم إعادة تأويلها حتى تستجيب لهمومها ومشاغلها (2). أما

3000 3 . C

<sup>(1)</sup> عبد الجواد ياسين، الدين والتديّن: التشريع والنص والاجتهاع. (بيروت: التنوير للطباعة والنشر والتوزيع. 2012).

<sup>(2)</sup> نصر حامد أبو زيد، نقد الخطاب الديني. (بيروت: المركز الثقافي العربي. 2007).



باحث آخر (1) فيستعمل مفهومين آخرين هما «الصورة الفطرية للدين» و «الصورة الوقتية للدين»، وهو يشير إلى هذه الثنائية في سياق نقده لما يُسميه مقاربات دهرانية للدين، فالفلسفة الغربية التي فصلت بين «الدين» و «الأخلاق»، وعملت على تأسيس نظريات في الأخلاق على أسُس غير دينية، ظانةً أن الدين بها فيه من خرافات باطلٌ، وهي في الحقيقة لم تعرف الصورة الفطرية للدين، وإنها اقتصرت على ما وصلها من «صورة وقتية للدين» فطابقت بينه وبين الوحى المنزل، لهذا عملت على استبعاده (2).

إن النموذجين معاً من التوظيفات -ونحن نعي أننا لم نستقص هنا كل الاستعمالات- ليست تخمينات بل حقائق واقعية وتاريخية، إذ أن توظيف الدين في السياسة بشكل غير بريء وإنها لأغراض دنيوية بحتة، كها سوء فهم الدين بحكم تراكم طبقات من التحريف عليه، تكاد تكون حقائق عيانية نلمسها في السياقين العربي والغربي، -هذه النهاذج- تفرض على الفكر العربي أن ينتبه ويلتفت إلى التمييز بين الدين والتديّن، وأن يقيم بينهها حداً وسداً فاصلاً، من أجل حفظ الحياة السياسية من جهة، فلا يكون الدين مجالا للمزايدة الرخيصة من هذا الطرف أو ذاك، ما دام هو في الحقيقة رأسهال معنوي غال وثري يشكل المشترك بيننا. والأمر لا يتوقف عند هذا الحد، بل

<sup>(1)</sup> في معرض اشتغاله على مفاهيم «العَلمانية» و «العِلمانية» و «الدهرانية» و «الدنيانية»، تطرق طه عبد الرحمن في مقدمة أحد أعماله المرجعية ذات الصلة بهذه المفاهيم، إلى الفرق بين «الدين» و «التديّن»، من خلال الحديث عن الفرق بين «الصورة الفطرية» للدين و «الصورة الوقتية» للدين، وهكذا، يرى صاحب «النظرية الائتهانية»، على هامش التعريف بـ «مُسلّمة التبدل الديني»، أن «الدين المنزل يتخذ صورتين، إحداهما، الصورة الفطرية، وهي الصورة التي نزل بها هذا الدين أوّل ما نزل، إيهاناً وأعهالاً، على نبي مرسل، والتي تتحد بها مع فطرة هذا الإنسان باعتبارها ذاكرة أصلية تحفظ آثار سابق اتصالها بالغيب؛ وهذا يعني أن الوحي المنزل شرط ضروري في الصورة الفطرية؛ والصورة الثانية، الصورة الوقتية، وهي الصورة التي يتخذها الدين في كل فترة تفصل أهله عن الرسول الذي جاء به، والتي قد تشهد ترسّبات اعتقادية وتصوُّرية، وأيضاً تأثرات مؤسَّسية وتقنينية تُبعده، قليلاً أو كثيراً، عن أصله الفطري، وتحدُّ من إبداعية روحه ونورانية رسالته». [المُحرر]

أنظر: طه عبد الرحمن، بؤس الدهرانية، النقد الائتياني لفصل الأخلاق عن الدين، (الشبكة العربية للأبحاث والنشر، ببروت، ط 1، 2014). ص. 32.

<sup>(2)</sup> طه عبد الرحمن، بؤس الدهرانية. (ببروت: الشبكة العربية للأبحاث والنشر. 2014).



الإنساني بالمقدس، وهو الشيء الذي يعود بالضرر على الدين نفسه قبل كل شيء، إذ أنّه يُحمّل أوزار ما يُنسب إليه زوراً.

وقبل بيان أوجه حضور التديّن، أو قل التأويل البشري للدين، والتراكهات الثقافية والاجتهاعية، لا بد أن نقدم تعريفاً للدين، إذ أن سلبَ هذا الأخير وعزله من الظاهرة الدينية ذات التمظهرات المتنوعة والمتعددة على جل المستويات، هي التي تسمح لنا بعد تمريرها على غربال يسمح بنفاذ الديني فقط، من استكشاف ما يعلق على السطح مما لصق بالدين لكنه ليس منه.

إن تحديد ماهية الدين ليس بسيطاً كها قد يبدو من أول وهلة، إذ أن ثمة من التعريفات بحسب التيارات التي قاربت الظاهرة والمرجعيات التي تجرها معها، بل وما يزيد من صعوبة التعريف التمظهرات العديدة التي اجتازتها الظاهرة وتشكلاتها المتنوعة، فالدين لم يتخذ شكلاً واحداً، بل هو كشعور بالمقدس يختلف من حيث طبيعة هذا الذي تهوى إليه الروح؛ هل هو إله واحد أم آلهة متعددة أم أنه مجرد ترويض للنفس وبحث عن الطمأنينة بغير إله.

فبدءًا وُجد على مر التاريخ البشري من رأى في الدين مجرد خُرافات وأساطير لا صحة فيها، وهذا النقد الخارجي للدين مهما كان عقلانياً وذهب إلى حد بعيد في نسف الأساطير الدينية وتناقضاتها فإنه مع ذلك لا يقترب من فهم الظاهرة الدينية كشعور جواني غامض يعجز المتدين نفسه عن التعبير عنه بله أن يستوعب ماهيته العقلاني الذي لم يخض التجربة، إن هذه المقاربة كما يقول أحدهم «لا تساعدنا في فهم الدين» (١)، وهي لا تقرّبنا من فهم الظاهرة الدينية في جوانيتها العميقة لأنها تتحول إلى لاهوت مُضاد، وإذا لم يكن اللاهوت في حد ذاته ديناً، فهل يمكن التسليم بأن ناقد اللاهوت فهم الظاهرة الدينية، إنه ابتعد عنه بدرجتين، من جهة أنه جهل طبيعته وحقيقته لأنه حاول مقاربته من الخارج ولم يتغلغل الشعور في ذاته حتى يفصله عنه ثم

<sup>(1)</sup> عزمي بشارة، الدين والعلمانية في سياق تاريخي. (الدوحة: المركز العربي للأبحاث ودراسة السياسات. 2013). ص. 248.



يفحصه، ومن جهة أنه ماهى بين الدين والتديّن متمثّلا في اللاهوت أو علم الكلام كما يُسمى في الفكر الإسلامي، وعلم الكلام الذي طبع بطابع التنوع والاختلاف الشديد، هو بالطبع ليس ديناً، وإلا لما حدثت منازعة في فهم النص الواحد، إنها بالأحرى رؤى بشرية وتأويلات للمقدس.

ولم يكن دائماً نقد الدين موقفاً معادياً له، بل يكون في الحقيقة أحياناً تنويراً له، فالمتدين يضفي أحياناً على الآلهة طباعاً بشرية، فيصفها بذات الصفات التي يتسم بها هو، وإذا كانت أنسنة الإله، أعني تصويره تصويراً بشرياً، لم يوجد في الفرق الإسلامية من تبناها، عدا بعض المذاهب الهامشية القليلة الانتشار التي أُطلق عليها في مصادرنا القديمة «المُجسّمة»، وغياب هذه النزعة التجسيمية [Anthropomorphisme] راجع بالذات إلى حساسية الدين الإسلامي في نصه الأول وهو القرآن الكريم من هذه النزعة التي بدت سافرة في الصورة المحرفة للدين المسيحي، فإنه في المقابل في الأشكال البدائية لبعض الأديان، وخاصة تلك التي توصف في أدبياتنا الدينية بـ«المُشركة»، لم تكن الآلهة تقدم في مظهرها ككائنات بشرية تقطن في السماء فقط، بل نُسب إليها كل الأنشطة البشرية من نكاح وتناسل ونزاعات وميولات شريرة.. إلخ، يقول مارسيل ديتيان «أسبغ هوميرويس وهيزيودوس على القوى الإلهية كل ما لدى البشر من وضاعة وخسة، السرقة والزني والخيانات المتبادلة»(1).

إن اعتبار الدين خرافة مرتبطة بطفولة الفكر البشري نجدها كذلك في فكر عالم الاجتماع الفرنسي «أوغست كونت»، وقد سمى نظريته التي يصف فيها الأدوار التي مربها الفكر البشري بنظرية «الأدوار الثلاثة» [Loi des troisages]؛ الدور الديني فالدور التجريدي ثم الدور الوضعاني، وما يهمنا في سياقنا هو أن «أوغست كونت» اعتبر الدين مرحلة بشرية متجاوزة، كانت تشبع فضول الإنسان في معرفة علل الأشياء، فكان بقصوره ينسبها لعوامل خراجية، مثل الآلهة أو القوى الخيرة أو الشياطين..

<sup>(1)</sup> مارسيل ديتيان، اختلاق الميثولوجيا. ترجمة مصباح الصمد (بيروت: المنظمة العربية للترجمة. 2008). ص 173.

**(** 

إلخ<sup>(1)</sup>، ولا يخفى على دارس الفضاء التاريخي الذي ظهرت فيه المدرسة الوضعية لعالم الاجتهاع الفرنسي «أوغست كونت»، أن نظريته هذه تعد بشكل من الأشكال تنويرية، فقد كانت غايته هي الحد من الصراعات التي كانت تمزق الاجتهاع الفرنسي، فكما يقول أحدهم «لقد عاش هذا المفكر الفرنسي في ظل الأوضاع التي أعقبت الثورة الفرنسية، فراعه ما أصاب المجتمع الفرنسي آنذاك من فوضى وتمزق وعزا ذلك إلى تنافر الأفكار»<sup>(2)</sup>، ولما كان ذوو التخصصات العلمية هم الأكثر توافقاً وتقل عندهم الاختلافات والمنازعات إلى أقصى درجاتها، بينها تؤجج المواضيع الدينية واللاهوتية صراعات طاحنة، فقد بشّر بالمرحلة الوضعية التي تحتكم إلى منهجيات العلوم الحقة من جهة، وبأفول الدين والميتافيزيقا من جهة أخرى.

وعلى النقيض من رؤية «كونت» -وهو ما يُثبت نسبية هذه الاجتهادات عموماً وعدم شوليتها-، يعتقد إيميل دوركهايم أن الأديان إنها أُنشئت من أجل الحفاظ على لحمة المجتمع، فدوركهايم منطلقاً من مسلمة فحواها ضرورة الرجوع إلى البوادر الأولى للدين في التجمعات البدائية، درس الظاهرة الدينية في القبائل البدائية ذات الدين الطوطمي، فتوصل إلى أن الطوطم هو رمز لوحدة الجهاعة، فهذا «الطوطم» الذي قد يكون حيواناً أو نباتاً، هو إما الأصل الذي ستتفرع منه سلالة القبيلة، أو أنه دافع عن الجد الأول وحفظ وجوده، وهكذا فهذا الرمر ذو القدسية هو تعبير عن الجهاعة، وأن الفرد حين يعبده فإنه في الحقيقة يتوجه بالعبادة إلى ذاته الجهاعية، إذاً حسب هذه الرؤية الدين هو الذي يحفظ القبيلة بطقوس وشعائر ترمز إلى قدسية الجهاعة، وحسب عبارة الدين هو الذي الدين في جملته نظام اجتهاعي، خلقته الجهاعة ليعود إليها بالعبادة والتقديس» (ق).

<sup>(1)</sup> انظر:

Auguste Comte, Cours de philosophie positive, introduction et commentaire par Ch. La Vernier. Collection classique (Paris: Libraire Garnier Frères. 1926).

<sup>(2)</sup> محمد عابد الجابري، مدخل إلى فلسفة العلوم: العقلانية المعاصرة وتطور الفكر العلمي. (بيروت: مركز دراسات الوحدة العربية. 1998). ص. 25.

<sup>(3)</sup> محمد عبد الله دراز، الدين: بحوث مهدة لدراسة تاريخ الأديان. (القاهرة: دار القلم. 2010). ص. 221.



وعلى العموم فالفكر الغربي حين يقارب الظاهرة الدينية يتأرجح بين نسبته إلى الجاعة، أو مرحلة الطفولة البشرية، أو يرجعها إلى الانبهار بالظواهر الطبيعية الذي يملأ القلب بمشاعر دينية كها يُقرر ذلك ماكس مولر [Max Muller]، أو أن هذا الشعور سليل مذهب روحاني يعتقد في أرواح الموتى وطاقاتهم الخارقة التي تؤهلهم للتحكم في مصير الإنساني، أو أنه نشأ عن عامل نفسي، كأن يكون نتيجة للشعور بالنقص الإنساني الذي يحيل بالضرورة على وجود الكهال كها يقرر «ديكارت»، أو بسبب إطفاء القلق الذي يغرز أظافره في الإنسان منتظراً مصيراً أو حدثاً ما قادماً نحن غير متيقنين من انعكاساته علينا حسب ما يقول به «برجسون».

لكن في المقابل نجد نزوعات أخرى تتوقف أمام طبيعة الدين، إنها تنظر إليه كلغز مستعص على الفهم، بل يذهب أحدهم إلى حد الادعاء أن الإيان بها هو شعور قلبي خالص يكف عن أن يكون كذلك حين يتجسد في كتاب مقدس، إذ أن التجربة الدينية حينها تأخذ بجهاع القلب لا يمكن للإنسان أن يلتفت إلى شيء غيرها، فبالأحرى أن يحمل قلهاً ليكتب عنها، ويعبر «شلايرماخر» عن هذا التيار بعبارة غريبة، إذ يقول: "كل كتاب مقدس ليس سوى ضريح للدين، نصب تذكاري له، يشير إلى أن عقلاً كبيراً كان هنا، ولم يعد بعد على قيد الحياة؛ لأنه لو كان حياً وفاعلاً، فهل سيكون من شأنه أن يضع مثل هذه القيمة العالية لحبر على ورق، حبر ربها كان مجرد تعبير خافت المعنى صدر عنه في سياق ما؟ ما من أحد له دين ويعتقد بحدود كتاب مقدس، أما من المدنى على ذلك فإنها يحاول خلق دين لا يحتاج إليه "(١)، وفي السياق ذاته يمكن تصنيف يقدم على ذلك فإنها يحاول خلق دين لا يحتاج إليه "(١)، وفي السياق ذاته يمكن تصنيف أثر علماء اللاهوت في «الإلهيات الطبيعية» وتدبيج الأدلة في الدفاع عن الإيهان، بل لا يتواني في اعتبار إخضاع الإيهان للعقل إساءة إلى الأول لأنه يترفع عنه بكثير، فالإيهان يتواني في اعتبار إخضاع الإيهان للعقل إساءة إلى الأول لأنه يترفع عنه بكثير، فالإيهان في نظر «كبركغارد» لا يعدو أن يكون «قفزة في المجهول» (١)، والأدلة لا يمكن أن تشيد



<sup>(1)</sup> شلايرماخر، عن الدين: خطابات لمحتقريه من المثقفين. في كتاب جماعي بعنوان «تمهيد لدراسة فلسفة الدين». (بغداد: دار التنوير . 2014). ص 106.

<sup>(2)</sup> أنظر دراسة حول فلسفة الدين الكيركغاردية في: حسن يوسف، فلسفة الدين عند كيركغارد. في «تمهيد لدراسة فلسفة الدين». مرجع سابق. صص. 317-364.



إيهاناً، لأنها غير يقينية، ولأن البراهين في الغالب تتطور مع التاريخ، ولهذا فإيهان قائم على الدليل يكون معرضاً دائهاً للاهتزاز.

إن الفكر الغربي، وبسبب عوامل متعددة، اتخذ مواقف شاذة من الدين، فيا اعترى الدين المسيحي من تحريفات ودخول الكثير من الخرافات إليه حمل الفلاسفة والمفكرين على النظر إلى الدين كخرافة، وهكذا هام في البحث عن جذور هذا الدين في محددات أخرى غير إلهية، أما من استبدت به عاطفة الدين وقهر ذلك الشعور الفطري فقد فصل بين الإيهان والعقل حتى يتملص من الإلزامات العقلانية لمنتقديه من الملاحدة.

أما لو انتقلنا إلى مجالنا التداولي الإسلامي، فإننا نجد أن ليس الإنسان هو الذي يبحث عن الدين ويبتدعه ابتداعاً كها هو مجُمل الفكر الغربي، بل إن الدين نفسه هو الذي يأتي إليه عن طريق الوحي، وهذا ما يقرره الدكتور محمد عبد الله دراز حين يتحدث عن «المذهب التعليمي»: «يقرر المذهب التعليمي أن الأديان لم يسر إليها الإنسان، بل سارت هي إليه؛ وأنه لم يصعد إليها، بل نزلت عليه؛ وأن الناس لم يعرفوا رجم بنور العقل، بل بنور الوحي»(1).

هذا عن المصدر، أما المحتوى؛ فإن ماهية الدين في الإسلام هي مصدر قوته التي جعلته يصمد أمام كل التحديات المادية، فهي تتسم بميزتين: الأولى أنها بسيطة، والثانية أنها شمولية. وبساطتها في أنها تُختزل في الاعتقاد في وحدانية الخالق سبحانه وتعالى واستحقاقه وحده للعبادة، مع بساطة فكرة الله نفسها في مصادر الإسلام، وأما ما نعنيه بالشمولية فهو أن رسالة الإسلام لم تكن مخصوصة بمحمد والله وحده، بل كانت دعوة كل الأنبياء السابقين، يقول الله تعالى على لسان نوح الله وأمرتُ أنْ أكُونَ من المُسْلِمين [يونس: 72]، ويوصي يعقوب بنيه فيقول ﴿ فَلا تَمُوتُنَ إلا وَأَنْتُمْ مُسْلِمُون ﴾ [سورة البقرة: 132]، وموسى يقول لقومه ﴿ يَا قَوْم إنْ كُنْتُم آمَنْتُم بالله فَعَلَيْهِ تَوَكُّلُوا

<sup>(1)</sup> محمد عبد الله دراز، الدين: بحوث ممهدة لدراسة تاريخ الدين. ص 226.



إِنْ كُنتُم مُسْلِمِين ﴾ [سورة يونس: 84]. وفي آية أخرى يقرن الله بين الفطرة والدين؛ فيقول ﴿ فَأَقِمْ وَجْهَك للتينِ حَنِيفاً فِطْرَة اللهِ التي فَطرَ النَاسَ عَليْها لا تَبْديلَ لِخَلْقِ الله ذلك الدّينُ القَيّمُ وَلَكِن أَكُمُون ﴾ [الروم: 30]، فمن هذه الآية الكريمة يتبين أن الإسلام الذي هو الدين لا يعدو أن يكون الفطرة التي فطر الناس عليها، أما هذه فعبارة عن الذاكرة الأصلية التي تشكلت في الإنسان عند شهوده للغيب، وبمقتضاها يظل الإنسان دائماً متطلعاً إلى السهاء والعالم الغيبي، ومؤمناً به فطرياً ومن غير اكتساب، يقول طه عبد الرحمن «يقضي مبدأ الفطرة بأن قدرة الإنسان على التشهيد تأتي من كونه خُلِق، أول ما خُلِق، على هيئة تحفظ سابق صلاته بعالم الغيب، بحيث تحمل روحه قوة خاصة أشبه بذاكرة سابقة على ذاكرته التي يملكها في العالم المرئي، وهذه القوة الروحية التي تحفظ ذكريات عالم الغيب -أو قل هذه الذاكرة الغيبية أو الأصلية -اختصت، في الإسلام، بمصطلح الفطرة» (١).

ونخلص إلى أن الدين هو تلك الماهية التي تشكل عمق الإنسان في حالته الطبيعية الخامة، ومحدده شيئان أساسيان: الاعتقاد؛ فكل إنسان يولد وهو مدرك بأن هذا العالم الذي يراه ليس هو كل الوجود، إذ أن وراءه عالم آخر غيبي، ثم القيم الأخلاقية الخالدة، فالإنسان بفطرته يُكبر ويتطلع إلى قيم جليلة مثل العدل والخير والحياء.. إلخ، ما لم يؤثر المحيط في نفسية الإنسان فيحجب عنه هذه القيم الإنسانية ويتنكب عنها.

أما التشريعات فهي لا تعدو أن تكون عرضية في الأديان، وسننطلق هنا من مفارقتين تلزمنا مبدئيا بالإقرار بعرضية التشريعات وخضوعها للإكراه الاجتماعيّ؛ فحوى المفارقة الأولى أنّه بينها يضفي الدّين -بمفهومه العامّيّ الموروث عن الأنساق السّلفية - على ذاته طابع الثّبات والدّيمومة، نصطدم مع حقيقة مغايرة، وهي أنّ الثّابت في الدّين هو العقيدة والأخلاق، أمّا التّشريع المنصوص في الكتب المقدّسة فليس واحداً،

<sup>(1)</sup> طه عبد الرحمن، روح الدين: من ضيق العلمانية إلى سعة الائتمانية. (بيروت: مركز دراسات الوحدة العربية. 2012). ص. ص. 51-52.



وإنها متغيّر تبعاً لسياقات تاريخيّة، وهذه الحقيقة يذكرها النصّ القرآني بوضوح تام، حيث يضعنا أمام طفرات طالت مجمل البنية التّشريعيّة، ففي سورة الأعراف يقول الله تعالى: ﴿ الَّذِينَ يَتَّبِعُونَ الرَّسُولَ النَّبِيَّ الْأُمِّيَّ الَّذِي يَجِدُونَهُ مَكْتُوبًا عِندَهُمْ فِي التَّوْرَاةِ وَالْإِنجِيلِ يَامُرُهُم بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَاهُمْ عَنِ الْمُنكرِ وَيُحِلُّ لَهُمُ الطَّيِّبَاتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ الْخَبَابِثَ وَيَضَعُ عَنْهُمْ إِصْرَهُمْ وَالْأَغْلَالَ الَّتِي كَانَتْ عَلَيْهِمْ ﴾ [الأعراف: 157] آية واضحة مجملة تغنينا عن تتبّع الفوارق التّشريعيّة في المسألة الواحدة بين الأديان السهاويّة، وهو اعتراف صريح بعرضيّة التّشريعات وقابليتها للتّغيير.

المفارقة الثانية تخصّ بالذّات حالة التّشريع الإسلاميّ؛ لقد كان الأنبياء في مجتمعات «بني إسرائيل» يتكفّلون بمهام التّشريع للقضايا المستجدّة، فكلّما مات نبيّ خلفه آخر كما هو معلوم ووارد في كتب الحديث، وبالتّالي فلم يكن وحي السّماء ينقطع، أما مع الحالة الإسلاميّة فالوضع مختلف؛ إن النّبي محمّد على قد أغلق باب النّبوّة، والنّصوص التي خلّفها الدّين الإسلاميّ في الحقل التشريعيّ محدودة (يحصرها أبو حامد الغزالي في خمسائة آية فقط)، وأكثرها مرتبط بأوضاع اجتماعيّة ممعنة في خصوصيتها بحكم البيئة التي عاش وبُعث فيها النّبي العربيّ، من هنا تتضح لنا المفارقة التي سنترك ابن قيم الجوزية ينوب عنّا في عرضها، يقول «إنّ النّصوص متناهية وحوادث العباد غير متناهيّة وإحاطة المتناهي بغير المتناهي ممتنع» (أن والحقيقة أن العقل السّلفيّ كان واعياً بمغزى هذه المفارقة، ذلك أنّ اعتماد آلية القياس معناه تمديد وتمطيط دلالات النّصوص وعلى نحو متعسّف في الغالب لتطال قضايا المستجدّة لما اضطر العقل السّلفيّ مع نزعته النّصوصيّة الضّيقة لاستحداث أصول أخرى غير نصيّة، كالإجماع والقياس ورأى الصّحابيّ وعمل أهل المدينة. إلخ.

<sup>(1)</sup> ابن قيم الجوزية، إعلام الموقعين عن ربّ العالمين. تحقيق طه عبد الرؤوف سعد. (بيروت: دار الجيل. 1973). ج1 ص 333.



وقد وعى بعض الفلاسفة المسلمين المعاصرين حقيقة الانعطافة التاريخية التي شهدها التاريخ بإعلان الإسلام عن ختم النبوة، وهي فكرة استخلص دلالاتها الفلسفية الفيلسوف الشاعر محمد إقبال.

غير أن فهم القراءة الفلسفيّة التي قدّمها محمد إقبال لختم النبوّة، تفرض علينا أن نستوعب دلالة مفهوم النبوة، شرط أن نتخندق داخل الحقل الصّوفيّ الذي ينهل منه إقبال ويمتح من معينه؛ إنّ النبوة عند إقبال لا تعدو أن تكون مصدراً من مصادر المعرفة البشريّة، فالنبيّ هو الكائن المتناهي القادر على الغوص في حياته الرّوحانيّة اللامتناهيّة، واللّذي يمكّنه من التواصل مع عالم الغيب، والإمداد منه بتوجيهات ربّانيّة، وهي ميزة يشترك فيها معه العارف الصّوفيّ، إنّما يكمن الفرق في التّفاعل السّيكولوجيّ مع تجربة «الشّهود» هذه، فبينها تكون قوّة دافعة للنبيّ، فإنّها تشكّل للعارف سببا للنّكوص والارتداد إلى الوراء.

من هنا، فإنّ إقبال يرى في ختم النّبوّة كبتا للوعي اللاّعقلانيّ بكلّ عظهراته، تحفيزاً لاتخاذ مصادر أخرى للمعرفة، هي التّجربة الانسانيّة والطّبيعة بدل الغيب والميتافيزيقا. إنّ الوحي حاجة ملحّة في المجتمعات ما قبل إسلاميّة، لأنّها كانت إبّانها تجتاز «مرحلة الطّفولة» المتسمة بالاقتصاد في التفكير، فكانت النّبوّة تنوب عن العقل في التّنظير، أمّا وقد بلغت الإنسانيّة نضجها ورشدها، فإنّه لابدّ من الوعي بضرورة الاعتهاد على الذّات بها هي كائن عقلانيّ، فلا يمكن للمجتمعات أن تظلّ دائهاً مقودة من الخارج. وهكذا فالرّسالة المحمّديّة مفترق طرق، أو انعطافة في تاريخ الفكر البشريّ، فمن حيث مصدرها تنتمي إلى الماضي، أمّا من جهة الرّوح الّذي يسري فيها، فإنّها تدشّن حيث مصدرها تنتمي إلى الماضي، أمّا من جهة الرّوح الّذي يسري فيها، فإنّها تدشّن الإبيستمولوجيا معرفيّة جديدة، قوامها النّظر والتأمّل في التّاريخ والطّبيعة، بتوجيه من العقل. إنّ الرسالة المحمّديّة أوصدت كل باب قد يحجر على حريّة الفكر، وأنهت عهد الوصاية على الذّات العاقلة، وأجلت الآفاق الرّحبة للإنسان لينطلق مفكّراً مبدعاً في الوصاية على الذّات العاقلة، وأجلت الآفاق الرّحبة للإنسان لينطلق مفكّراً مبدعاً في الوجود، مؤدّياً مهمّته في خلافة الأرض وعهارتها بهداية العقل، وما رفض الكهنوتيّة والوساطة إلاّ علامات دالة في درب التّحرّر، يقول إقبال «إنّ نبيّ الإسلام يقف ما





بين العالم القديم والعالم الحديث، فهو من العالم القديم باعتبار مصدر رسالته، وهو من العالم الحديث باعتبار الرّوح الّتي انطوت عليها، فللحياة في نظره مصادر أخرى للمعرفة تلائم الجّاهها الجديد، ومولد الإسلام هو مولد العقل الاستدلاليّ»(1).

إنّ ختمَ النّبوّة إذاً، إعلانٌ عن ضرورة استشعار الإنسان لمسؤوليّته اتّجاه نفسه، واليأس من أيّ مصدر معرفيّ ينطلق من خارجه، فليس ثمّة بعد ختم النّبوّة إلاّ الإنسان، ووحده بها فطر الله فيه من نزوع للخير وقدرة على التّفكير والتدبّر، يستطيع تسيير شؤونه، ما يعني أنّ القيم الأنسنيّة -ذلك المشترك بين جميع بني البشر- هي المعيار الوحيد الذي يوجّهنا للأمثل ويهدينا لطرق الهدى.

هل يمكن أن نتوصل من خلال تحليل فينومينولوجي للدين داخل مصادرنا الإسلامية إلى حقيقة الفصل بين الدين من جهة، والتديّن من جهة أخرى؟ إن محاولة الباحث عبد الجواد ياسين جديرة بالتأمل هنا.

يُميز عبد الجواد ياسين بين الآيات التي تتناول العقيدة وتحث على الإيهان بالله وتوحيده والنهي عن الشرك، وكذلك الآيات ذات الحس الأخلاقي الثابت، وبين الآيات التي تعالج قضايا اجتهاعية بعبارة تنحو منحاً تشريعياً، ويلاحظ الباحث أن آيات الدين (الإيهان بالله - الأخلاق) تعتمد مبدأ المبادءة، أي أنها تنزل ابتداء من غير أسباب معينة أملت تنزيلها، معتبراً أنها هي الجديرة وحدها باسم الدين، وأنها ذات الطابع المطلق المقدس واللازماني، أما آيات التشريع فرغم أنها منصوصة؛ أي واردة في النص، إلا أن فاعليتها لا استمرارية لها، بل هي محدودة الإلزام تخاطب المعاصرين للوحي فقط دون غيرهم.

ويورد د. عبد الجواد ياسين ثلاث آليات أقر بها العقل السلفي على نحو معين للتنصيص على الطابع الزماني لآيات التشريع القرآنية؛ التنجيم وأسباب النزول

<sup>(1)</sup> محمد إقبال، تجديد الفكر الدّينيّ في الإسلام. ترجمة: يوسف عدس. (بيروت: دار الكتاب اللبناني. 1 1 20). ص. 207.



وحدوث النسخ. فعن الآلية الأولى يدعونا لتأمل «النزول المتقطع للآيات التشريعية»، وبالنسبة للثانية يحث الفكر المتأمل للاعتبار بـ «تعلقها [أي آيات التشريع] بالحوادث وانتظارها للأسئلة»، وكذا «استشعار مرونتها حيال الواقع المتغير في المدى القصير»(1) في إطار ما يُسمى في علوم القرآن بالنسخ، وذلك لاستخلاص ما تنطوي عليه هذه الظواهر المتعلقة بتفاعل النص مع الواقع من إشارة لظرفية التشريع في القرآن، وبالتالي إمكانية التجاوز في أفق التأسيس لمنظومات تشريعية مغايرة تستجيب لإكراهات الاجتماع، بالضبط كما كانت المنظومة التشريعية الإسلامية استجابة لواقع زمني متموج.

ونشير هنا أن الباحث في ربطه بين النص التشريعي والاجتماع، قارب الإشكالية من زاويتين، الأولى زمنية، والثانية موضوعية، فالتنجيم والنسخ وأسباب النزول ثلاث آليات تتعاضد فيها بينها لتكشف عن حضور التاريخ في النص، أي إبراز الإطار الزمني الذي احتوى النص التشريعي، إلا أن العقل السلفي كما يقول عبد الجواد ياسين لم يستنبط ما هو كامن في هذه الآليات من تموج تاريخي يمس بنية النص، بل رأى فيها أدوات نظرية تنتمي هي نفسها إلى المطلق المؤبد، إنها حسب المرجعية السلفية لم تكن انعكاساً لبنية اجتماعية متحركة، بل كانت تعبيراً عن مشيئة الله المطلقة التي تتعالى كليا على الواقع والاجتماع.

يقول عبد الجواد ياسين وهو يحيلنا على التأويل السلفي لهذه الآليات «عاد العقل السلفي ففرغ ظاهرة التنجيم من مضمونها عبر تبنيه لمقولة النزول المجمل للقرآن من اللوح المحفوظ. وصادر على فاعلية أسباب النزول من خلال الحيل الأصولية التي ربطت السبب بالآية لا بالحكم الذي تحمله «العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب»، كما تجاهل الدلالة الجدلية لتغير الأحكام خلال فترة التنزيل القصيرة، عبر التعاطي مع مفهوم النسخ كعملية نظرية تتعلق ببنية النص، وليس كمسار واقعى لتاريخ الجماعة

<sup>(1)</sup> عبد الجواد ياسين، الدين والتديّن. ص45.



المسلمة الأولى في إطاره الإجمالي»(1) ويدعم الباحث قراءته هذه بملاحظة مهمة حول المضمون الذي يحمله النص في الحقبين المكية والمدنية، فالقرآن المكي بحكم مجابهته لتجمعات بشرية بدائية - لا يمكن أن نطلق عليها اسم مجتمع منظم-، لم ينخرط في عملية التشريع القانوني، لأن هذا الأخير يظهر في التشكلات الاجتهاعية التي قطعت أشواطا في التنظيم، فطيلة الحقبة المكية عمل الوحي على تكريس عقيدة التوحيد وتجذيرها في المجتمع المكي وحمله على التحلي بالأخلاق الحميدة والقيم الكلية، أما عملية التقنين فلم تبتدئ إلا في المرحلة المدنية، حيث بدأت أمشاج وإرهاصات «المجتمع/ الدولة» تبرز بوضوح، سواء على مستوى التشريع لجهاعة المسلمين، أو لعلاقاتهم مع الآخر (المشرك/ النصراني/ اليهودي)، وهي كلها حقائق تصب في مضمون المصادرات (المجتمع، وعدم تقاطعه بالتالي مع جوهر الدين المطلق الثابت المتعالي الذي لا يخضع للسيرورة التاريخية ولا يتأثر بها بسبب طبيعته المفارقة.

هذا عن الإطار الزماني، أما الإطار الموضوعي؛ المتعلق بهادة وموضوع النصوص التشريعية، فاستقراء الأمثلة الجزئية التي اعتمدها عبد الجواد ياسين من أجل إثبات جدلية التشريع والاجتماع، تنتهي بنا لتصنيف مداخله المنهجية وحصرها عموماً فيها يلى:

- اعتبار التشريع الإسلامي للعرف السائد (مع تعديله أحياناً)، واعتباد العرف لا ينحصر في مستوى اختيار ما كان شائعاً من طقوس وأحكام، بل تجاوزه إلى اعتباد البنية النصية لقوالب لغوية ذاتها التي كانت سائدة في العرف الجاهلي.

- تعارض آيات التشريع، الذي يرجع بالأساس إلى تغير الواقع الاجتماعي الذي أنزل فيه النص حكماً معيناً.

- تعارض آيات التشريع مع بعض القيم والأخلاق الدينية.

<sup>(1)</sup> نفسه.



لنمثل لكل حالة استناداً على ما أورده عبد الجواد ياسين في كتابه هذا من نهاذج تشريعية. ولنبدأ بها يراه عبد الجواد ياسين استمداداً لأحكام من الواقع العرفي في النظام الجاهلي السائد.

يقول الله تعالى ﴿ يَسْأَلُونَكَ عَنِ الشَّهْرِ الْحَرَامِ قِتَالٌ فِيهِ قُلْ قِتَالٌ فِيهِ كَبِيرٌ وَصَدُّ عَنْ سَبِيلِ اللهِ وَكُفْرُ بِهِ وَالْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَإِخْرَاجُ أَهْلِهِ مِنْهُ أَكْبَرُ وَالْفِتْنَةُ أَكْبَرُ مِنَ الْقَتْلِ ﴾ [البقرة: 217]. ينطلق الباحث في تحليله لهذه الآية من سبب نز ولها، حيث يبدو واضحاً من سياق النزول أنها جاءت لتؤكد عادة عرفية معهودة عند العرب في الجاهلية وهي تحريم القتال في الأشهر الحرام، يقول عبد الجواد ياسين بعد إيراده لسبب نزول الآية: «لم يستحدث النص القرآني تحريم القتال في الأشهر الحرم، بل أقر بشر عيته العرفية المستمدة من النظام الجاهلي السائد»(1)، ولنقرأ السياق الذي نزلت فيه ونتمعن الحادثة التي لأجلها أنزل الله تعالى هذه الآية: «عن عروة بن الزبير أن رسول الله بعث سرية من المسلمين وأمر عليهم عبد الله بن حش الأسدى، فانطلقوا حتى هبطوا نخلة فو جدوا بها عمرو بن الحضر مي في عير تجارة في يوم بقي في الشهر الحرام. فاختصم المسلمون فقال قائل منهم: لا نعلم هذا اليوم إلا من الشهر الحرام، ولا نرى أن تستحلوه لطمع أشفيتم عليه. فغلب على الأمر الذين يريدون عرض الدنيا، فشدوا على ابن الحضر مي فقتلوه وغنموا عبره. فبلغ ذلك كفار قريش، وكان ابن الحضرمي أول قتيل بين المسلمين والمشركين، فركب وفد من كفار قريش حتى قدموا على النبي فقالوا: أتحل القتال في الشهر الحرام؟ فأنزل الله تعالى ﴿ يَسْأَلُونَكَ عَنِ الشَّهْرِ الْحَرَامِ قِتَالٌ فِيهِ قُلْ قِتَالٌ فِيهِ كَبِيرٌ ﴾"، نعم إن الحادثة نموذج مثالي لاعتبار النص القرآني للعرف، لكن ما لم يستشكله الباحث هو جينيالوجيا هذا الحكم ذاته؛ كيف صار عرفاً؟ ألا يمكن أن يكون تحريم القتال من بقايا دين إبراهيم خاصة أننا نعلم تبعا لأبحاث الأنثربولوجيين أن العقائد الدينية لا تتلاشى بل تواصل حياتها في حلل جديدة، ما يعني أنه في آخر المطاف وحي منزل من الله؟ وارد جداً. وهذا سؤال يستحق النبش والتعرية.

<sup>(1)</sup> نفسه، ص 136.



لنمض إلى تعارض آيات التشريع مع بعضها البعض، وهي الظاهرة الناجمة حسب عبد الجواد ياسين عن معالجة الوحى لوقائع متباينة، ما يعني أن الحكم المنزل في كل منها سبكون مخالفاً للأخرى تبعاً للظروف الاجتماعية وأحوال المسلمين. وكمثال على هذا التعارض يدرس عبد الجواد ياسين آيات القتال، وهي آيات بالفعل تنوعت أحكامها بين الوجوب والتحريم والندب، تبعاً لمُحددات مختلفة، مثل مراعاة العهود واعتبار القوة المادية للمسلمين.. إلخ. يقول عبد الجواد ياسين «باستقراء الآيات القرآنية ذات الصلة [بأحكام القتال] نجد أنفسنا أمام مجموعات ثلاث من النصوص، الأولى تنهي عن القتال، والثانية تبيح القتال، والثالثة تأمر بالقتال»(١)، وإذا جاز لنا أن نختلف مع د. ياسين في الدلالات التي يستنبطها من هذا التنوع التشريعي، إذ قد يقول معارض من باب الجدل، أن هذه الأحكام لا تزال سارية، فكلما وُجدت حادثة اجتمعت فيها أو انطبقت عليها الظروف التاريخية التي نزل النص فيها ألَّز منا بحكمها التشريعي، بمعنى آخر أن هذه الآيات التي نزلت في أحكام القتال لابد أن يسري علينا حكم من أحكامها، بينها تظل الأخرى معلقة إلى أن تستجد ظروف أخرى تتقاطع مع أسباب نزولها. أقول إذا جاز لنا أن نختلف معه في هذه الدلالات، فلا نجد إلا أن نتفق معه على طول الخط بخصوص الأحكام المتعلقة بأبواب الغنيمة والفيء، يقول عبد الجواد «قواعد الحرب في القانون الدولي المعاصر تؤثم الاستيلاء على ممتلكات الدولة المحتلة أو الأموال الخاصة بغير المحاربين في الميدان من دون تعويض، الأمر الذي تبدو معه أبواب الغنيمة والجزية والفيء في الفقه الإسلامي أبواباً تاريخية تستحق النقاش»(2)، ولعل الإمام مالك انتبه إلى الطابع الاجتهادي لأحكام الخمس وغيرها حيث يقول «الأمر في الخمس مفوض إلى رأي الإمام إن رأى قسمته على هؤلاء فعل، وإن رأى إعطاء بعضهم من دون بعض فله ذلك».

وعلى ذكر هذا المسلك الأصولي في فقه مالك، قد يكون من المهم أن نقف عند فكرة نجدها موزعة في غير ما موضع من كتاب «الدين والتديّن»، ألا وهي أن مفهوم

<sup>(1)</sup> نفسه، ص 128.

<sup>(2)</sup> نفسه، ص 168.



«السنة» بحمولتها الإلزامية هي ضرب من ضروب التنظير التديّني وليس الديني، وأنها فكرة لاحقة على زمن الوحي قننها الإمام الشافعي، أما قبلها فكانت السنة من قبيل «الجاري به العمل»، غير أنه لابد من الانتباه لمسألة، فهذا «الجاري به العمل» لا يبتدئ بظهور الإسلام، بل إنه موغل في الأعراف العربية التي سادت في الجاهلية، وعلى هذا الأساس فقد كان أكثر هذه السنة كها نظر لها الشافعي من المنصوص، وهو مفهوم يوظفه عبد الجواد ياسين يؤدي في الغالب معني «الوضع»، أي الاختلاق والنسبة الكاذبة للنبي، وهذه الفكرة تثبت ما أوردناه سابقا من تأثر ياسين بـ «مدرسة يوسف شاخت» الاستشراقية، فهذا الأخير يرى بأن كل الأسانيد المبثوثة في كتب الحديث مختلقة وموضوعة.

أما عن تعارض بعض التشريعات الإسلامية مع الأخلاق الكلية، فيورد كنموذج على هذا التعارض الصارخ مع أحكام العبودية، فالدين في ذاته كأخلاقيات وقيم وسلوكيات حيدة لا يُحبذ ظاهرة الرق، لكن النص الديني احتوى جملة أحكام متعلقة بالرق والإماء و «ما ملكت اليمين»، بمعنى آخر أنه تعامل معها كظاهرة عادية من الظواهر المعتادة في النسيج العقلي والنفسي لإنسان القرون الوسطى، وهذه في حد ذاتها تحمل دلالة على رضوخ النص لإكراهات الواقع، يقول عبد الجواد ياسين «إن القوانين التفصيلية المتعددة، حتى وإن كانت منصوصة لا تنتمي إلى جوهر الدين بل اللاجتماع (...) لأنها ليست في جميع الأحوال موافقة للأخلاق الكلية (الإلهية)، كما هو واضح في موقف النصوص من ظاهرة العبودية» (١٠).

أما الفصل الثاني فقد خصصه د. عبد الجواد ياسين لدراسة بنية الفقه الإسلامي، وهي منظومة تشريعية يتوارى فيها الاجتهاعي خلف المطلق المقدس من خلال تقييدات أصولية، فالأساس الإبستمولوجي للفقه الإسلامي، أي أصول الفقه، كانت تهدف إلى إصباغ الاجتهاد البشري بصبغة مطلقة مقدسة، فبالإضافة إلى تأبيد العقل السلفي لأحكام تشريعية ممعنة في الآنية وردت في القرآن كها يرى د. عبد الجواد ياسين، عملت

<sup>(1)</sup> نفسه. ص 225.



المنظومة الأصولية على إلحاق السنة بالنص الأصلي وإضفاء القداسة ذاتها عليها، أو كها يقول الباحث «عملية التحديث التي وجهها الفقه كانت تعني في الواقع تحويل العرف إلى نص»(1)، لكن يظل سؤال كيفية ضبط الفقه الإسلامي للمتغير والمتحرك من خلال منظومة مغلقة ثابتة يطل علينا حتى نقف على مساهمة الإمام الشافعي في بلورة النسيج المغلق للسلفي، فالأحداث والوقائع تستجد دائها، فكيف لها أن تنضبط وتحصر من قبل منظومة تشريعية عالجت ظروف آنية لها خصوصيتها، يقول ياسين وهو يحكي المفارقة ومدخل العقل السلفي لتجاوزها «أراد العقل الديني أن يكون النص حاكما على كل شيء ولأن النص الأصلي لا يحقق ذلك حرفياً لزم تمديد النص: تمديد مساحته بالحديث، وتمديد دلالته بالقياس»، تلك إذا هي الآليتان اللتان وظفها العقل السلفي من أجل ممارسة عملية تمطيط النص كها هو متصور في المنظومة الفقهية عبر التاريخ، مراكمة النصوص القرآنية بكم ضخم من الأحاديث، هذا فضلاً عن اعتصار ما تحويه من دلالات في سياق استخراج ما يُسمى في المباحث الأصولية بـ «العلة» حتى تتم من دلالات في سياق استخراج ما يُسمى في المباحث الأصولية بـ «العلة» حتى تتم القارنة على أساسها بين الوقائع المختلفة.

ويرى الباحث أنه مما أعان على عدم استشعار الفقيه لنوع من استعصاء الاتكاء فقط على النص وانسداد آفاق التشريع تبعا لآليات الفقيه الأصولية هو التطابق شبه التام بين الظروف السوسيوثقافية التي احتك معها الوحي وتلك التي عايشها الإمام الشافعي، لهذا فقد كان مفعول تلك الأحكام لا يزال قابلاً للسريان على مجموع الأحداث والوقائع التي تستجد، والتي لا تختلف نوعاً عن الأحداث التي نزل فيها النص التأسيسي.

ومع ذلك فقد مزق الاجتهاع البنية الفقهية كل مُمزق لاعتهادها آلية القياس غير المنضبطة انضباطاً دقيقاً في المنظومة الأصولية، فظهور المذاهب هو تعبير عن الانشقاق في البنية الفقهية لخصوصيات الاجتهاع البشري، فلو كانت الخطة التي رسمها الإمام الشافعي مُحكمة لما ظهر الخلاف الفقهي. لقد كان تعامل المذاهب المختلفة مع النص

<sup>(1)</sup> نفسه، ص 301.



تعاملاً فسيفسائياً، فبينم اعتمد السنة على الحديث لعضد لملء الخصاص التشريعي، نجد الشيعة يبالغون في التأويلات التي تنحو منحاً باطنياً، والإملاءات سياسية لا غرر، متعلقة بالأساس بعقائد «الإمامة» و «الوصاية»، في إطار مخاصة ومجافاة نظرية الخلافة السنية، التي هي بدورها ليست سوى انعكاساً لحضور الاجتماع في قالب نصى ديني مطلق، فالأحكام المتعلقة بالدولة في نظر عبد الجواد ياسين برزت بعد إغلاق النسق النصى وليس قبله، أي أنه إملاء اجتماعي، لذلك فهو ينتمى للتدين لا الدين. يقول عبد الجواد ياسين «التداخل العميق بين الدين والدولة في النظرية الإسلامية بشقيها، هو انعكاس للمسار التاريخي الواقعي الذي ظل يجاور بينهم بسبب النشأة المتزامنة وطوال مرحلة التأسيس النظري، وليس العكس. فالنظرية هنا لم تكن تترجم النص أو تعبر عنه على نحو تام، بل كانت تترجم الواقع الاجتماعي كما حدث في التاريخ»(١)، ويبدو أن ما ذكره عبد الجواد ياسين على درجة كبيرة من الصحة، فعر ض مراحل تطور الفكر السياسي في الإسلام يُحيلنا على حقيقة واحدة، هي عدم مباينتها للواقع الاجتماعي، وأن القول بنصيتها افتئات على النص والوحي، ويكفينا أن ننظر في الشرخ والبون الشاسع بين نظرية الخلافة السنية والإمامة الشيعية، وقد تحددت الأولى من خلال الثانية باعتبار أن الشيعة كانت الأسبق زمنياً لتقعيد نظريتهم السياسية في الإمامة، من هنا فهادام الفكر الشيعي قائم على الطعن في التاريخ السياسي للسنة، فقد عمل المتكلمون السياسيون السنة على نقض أدلة الشيعة، وفي مرحلة قادمة ستُعتَمَد تلك المرحلة التي ذب عليها متكلمة السنة كمثال مؤبد لتشريع الفقه السياسي كما هو بارز مثلاً في الأحكام السلطانية للماوردي.

ونموذج آخر لأسبقية الواقع على الفقه وترجمة الأخير لمتطلبات ومستجدات الاجتماع التاريخي، ما يُسميه عبد الجواد ياسين «ثقافة الغزو»، فالفقه في مرحلة الفتوحات كان يضفي مشروعية على عمليات الغزو المنظمة هذه، ولم يكن تطبيقاً لأي نص كلى، بالعكس فإن الدين في ذاته يقوم على مبدأ عدم الإكراه على الإيهان، ومن

<sup>(1)</sup> نفسه، ص 355.



هنا فالتقسيم الفقهي للعالم إلى «دار إسلام» و«دار حرب» ينتمي للبنية التديّنية وليس الدينية، إنه تنظير تبريري لحالة العسكرة المتواصلة التي شهدها العالم الإسلامي إبان مرحلة الفتوحات، يقول عبد الجواد ياسين «مفهوم دار الإسلام ودار الحرب ترجمة مباشرة للواقع السياسي العسكري القائم على أرض الواقع وقت التنظير الفقهي وليس ترجمة لأي نص كلي»(1).

وهكذا يتبين لنا من هذه الرؤية البانورامية أن الدين كتجلّ فطري في الإنسان هو في غير اندغام تام مع التديّن، فهذا الأخير ليس سوى الدين معجوناً بيد الإنسان، معيداً تركيبته بإقحام اعتبارات ثقافية وتاريخية واجتهاعية وسياسية، فالفصل بين الدين والتديّن هو إجراء فكري منهجي أساسي لحفظ تعالي الدين دائهاً.

<sup>(1)</sup> نفسه. ص 359.









# مؤسسة إمارة المؤمنين: صيانة تديّن ودبلوماسية دين

|| حسام هاب ||

باحث في التاريخ الراهن، جامعة محمد الخامس الرباط، hossam.hab89@gmail.com







### مؤسسة إمارة المؤمنين: صيانة تديّن ودبلوماسية دين

#### تمهيد

غيزت الفترة الممتدة بين سنتي 2014 و 2017 باستمرار استراتيجية مؤسسة إمارة المؤمنين التي نهجتها سنة 2013 (1)، والمتمثلة في الامتداد على المستوى الإفريقي من خلال توظيف رأسها لها الديني والتاريخي والروحي لتقوية الحضور المغربي في إفريقيا واستثهاره سياسيا واقتصاديا وعسكريا وثقافيا، إضافة إلى تعدد مبادرات هيكلة الحقل الديني المغربي باعتباره مجالاً تختص به مؤسسة إمارة المؤمنين انطلاقاً من صلاحياتها الدينية التي نص عليها الفصل 41 من دستور 2011 (2).

هذه الاستمرارية تعكس بشكل جلي الحضور القوي لإمارة المؤمنين في رسم الخطوط العريضة للدبلوماسية المغربية، وأيضاً الرغبة في العودة إلى منطقة غرب



<sup>(1)</sup> للمزيد من التفاصيل انظر: حسام هاب: مؤسسة إمارة المؤمنين: توظيف للرأسهال الديني وحضور على المستوى الدولي، تقرير الحالة الدينية في المغرب (2013–2014)، إعداد وتنسيق: منتصر حمادة وسمير الحهادي، ط1، الرباط، مركز المغرب الأقصى للدراسات والأبحاث، 2014.

<sup>(2)</sup> للمزيد من التفاصيل انظر: الجريدة الرسمية: السنة المائة، عدد 5964 مكرر، بتاريخ 30 يوليوز 2011، ص 3608.



إفريقيا التي شكلت عبر التاريخ منطقة امتداد تاريخي وسياسي استراتيجي للمغرب. كما تبرز هذه الاستمرارية قدرة إمارة المؤمنين على وضع آليات جديدة مواكبة لظروف المرحلة التي يعيشها المغرب داخليا تمكنها من التحكم في الشأن الديني انطلاقا من سياسة «إعادة هيكلة الحقل الديني» في ظل التحولات السياسية الإقليمية والدولية، وحالة اللااستقرار السياسي والأمني التي تعيشها منطقة المغرب الكبير والساحل والصحراء في إفريقيا. لكن الجديد الذي عرفته هذه المرحلة الزمنية قيد الدراسة هو تصدير التجربة المغربية في تدبير الشأن الديني التي أصبحت نموذجاً، ومحط اهتهام العديد من الدول الإفريقية والعربية والأوربية.

ومن هذا المنطلق سنسعى في هذا التقرير إلى رصد حركية مؤسسة إمارة المؤمنين على المستوى الدولي والإقليمي والوطني عبر تتبع توجهاتها، وضبط أنهاط تفاعلاتها مع القضايا المرتبطة بالشأن الديني، وفهم رهاناتها ومستويات اشتغالها، وبيان طبيعة علاقاتها بباقي الفاعلين الدينيين الرسميين، ومعرفة مدى تأثير حركيتها على مسارات النسق السياسي والديني والاقتصادي والثقافي للدولة والمجتمع في المغرب، مما سيسمح لنا ببناء رؤية متكاملة عن طبيعة اشتغال إمارة المؤمنين خلال الفترة التي يغطيها التقرير وذلك من خلال المحاور التالية:

- الدبلوماسية الدينية في إفريقيا.
- تصدير التجربة المغربية في تدبير الشأن الديني.
- معالم استمرار سياسة هيكلة الحقل الديني في المغرب.
  - حصيلة أداء مؤسسة إمارة المؤمنين سنة 2016.

### الدبلوماسية الدينية في إفريقيا

شكلت زيارة الملك محمد السادس للدول الإفريقية خلال هذه الفترة محطة أساسية في مسار العمل الدبلوماسي لمؤسسة إمارة المؤمنين. فهذه الجولة الملكية تعتبر امتداداً وظيفياً للزيارة التي سبق وأن قام بها ملك المغرب إلى الدول الإفريقية سنة 2013. لهذا



فالجولات الإفريقية تكرس مرة أخرى سياسة المغرب الخارجية الجديدة نحو القارة الإفريقية التي يمكن تسميتها بـ «الدبلوماسية الدينية»، وذلك راجع إلى استدعاء المغرب للبعد الديني لاستعادة دوره الجيوسياسي داخل الفضاء الإفريقي، وهو ما تمثل في العديد من المناسبات سواء تعلق الأمر بالأنشطة الدينية للملك في زياراته للدول الإفريقية، وكذا الاتفاقيات التي باشرتها وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية والمتمثلة في خدمات التكوين والتأطير للأطر العاملة في الشأن الديني (1).

# الأنشطة الدينية لمؤسسة إمارة المؤمنين في الدول الإفريقية

### الجولة الملكية في إفريقيا سنة 14 20

بدأت المرحلة الأولى من الزيارة الملكية إلى الدول الإفريقية في شهر فبراير 2014 وشملت في البداية مالي والكوت ديفوار. وقد تميزت هذا الزيارة بعدد من الأنشطة الدينية للملك محمد السادس، حيث قام في دولة مالي بأداء صلاة الجمعة يوم 21 فبراير 2014 رفقة رئيس الجمهورية إبراهيم بوبكار كيتا بالمسجد الكبير بباماكو، وبعد الصلاة أهدى الملك الجهات المكلفة بتدبير الشؤون الدينية 10 آلاف نسخة من المصحف الشريف في طبعته الصادرة عن مؤسسة محمد السادس لنشر المصحف الشريف قصد توزيعها على مساجد الجمهورية. وتأتي هذه المجموعة من المصاحف كدفعة أولى في إطار تنفيذ التعليات الملكية القاضية بأن تقوم هذه المؤسسة بتزويد مساجد بلدان غرب إفريقيا بكل ما تحتاجه من مصاحف برواية ورش عن نافع التي مساجد بلدان غرب إفريقيا بكل ما تحتاجه من مصاحف برواية ورش عن نافع التي أدى الملك محمد السادس صلاة الجمعة يوم 28 فبراير 2014 بالمسجد الكبير ريفييرا أدى الملك محمد السادس صلاة الجمعة يوم 28 فبراير 2014 بالمسجد الكبير ريفييرا بالعاصمة الإيفوارية أبيدجان وذلك بحضور عدد من أعضاء الحكومة الإيفوارية،

<sup>(1)</sup> المغرب في سنة 2014، إشراف: إدريس شكرية، الرباط، منشورات المركز المغربي للأبحاث وتحليل السياسات، 2015، ص 61.

<sup>(2)</sup> موقع وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية، على الرابط الإلكتروني التالي: http://www.habous.net/



وأهدى الجهات الإيفوارية المكلفة بتدبير الشؤون الدينية 10 آلاف نسخة من المصحف الشريف قصد توزيعها على مختلف مساجد جمهورية الكوت ديفوار (١٠).

أما المرحلة الثانية من الجولة الملكية فقد تمت خلال شهر مارس 2014 بزيارة كل من غينيا كوناكري والغابون، حيث زار الملك محمد السادس يوم الثلاثاء 4 مارس مرفوقا بالرئيس الغيني ألفا كوندي مسجد الملك فيصل بكوناكري، وبعد أداء ركعتين تحية للمسجد أهدى الملك 10 آلاف نسخة من المصحف الشريف للأمانة العامة للشؤون الدينية بغينيا قصد توزيعها على مختلف مساجد الجمهورية. وخلال الزيارة اطلع العاهل المغربي على مشروع إصلاح وترميم مسجد الملك فيصل الذي ستشرع في إنجازه وزارة الأوقاف والشؤون الاسلامية بطلب من الجهات الغينية وتنفيذا للتعليهات الملكية (2). وأثناء زيارته للغابون أدى الملك محمد السادس صلاة الجمعة يوم 7 مارس 2014 بمسجد الحسن الثاني بليبروفيل، كها قام بإهداء الجهات الغابونية المكلفة بتدبير الشؤون الدينية 10 آلاف نسخة من المصحف الشريف (3).

وقد خلفت الزيارة الملكية إلى الدول الإفريقية ردود فعل متعددة، حيث صرح وزير الأوقاف والشؤون الإسلامية أحمد التوفيق أثناء الرحلة الملكية لمالي أن «المغاربة وشعوب غرب إفريقيا تجمعهم تقاليد راسخة عبر الزمن خاصة في الأخذ بكل ما يتعلق بمجال الدين، وتكوين العلماء، وتبادل التجارب والأفكار»، وأكد التوفيق أن «الملك يرعى الوشائج الدينية بين المغرب ومالي، وهو مبتهج ومستبشر لهذه الروابط»، مشيرا إلى أن «المغرب يجمعه بشعوب غرب إفريقيا قراءة القرآن بطريقة ورش» (4). وخلال الزيارة الملكية لجمهورية غينيا كوناكري صرح أحمد التوفيق للصحافة بمناسبة زيارة الملك محمد السادس لمسجد الملك فيصل في كوناكري رفقة الرئيس الغيني ألفا كوندي



<sup>(1)</sup> المرجع نفسه.

<sup>(2)</sup> نفسه.

<sup>(3)</sup> نفسه.

<sup>(4)</sup> التوفيق... الملك يرعى الوشائج الدينية بين المغرب ومالي، موقع «إسلام مغربي» [«الإسلام في المغرب»] ((الإسلام في المغرب»] (2014 (www.islammaghribi.com)



أن هذه الزيارة «جسدت نفس الشعور ونفس الإرث للعلاقات الروحية بين هذه البلدان والمملكة المغربية»، وأوضح التوفيق أن علاقات المغرب مع هذه البلدان «بناها حسن السلوك والإيهان والسلوك الروحي»، كها أضاف وزير الأوقاف أن «المملكة تستثمر حاليا هذه العلاقات التي يرمز إليها ويجسدها ويسهر عليها أمير المؤمنين»(1).

وعلى المستوى الإعلامي اعتبرت صحيفة «لوموند» الفرنسية في مقال تحت عنوان «الرباط تراهن على الدبلوماسية الدينية»، أن القضايا الاقتصادية وإن كانت تحظى بأهمية خاصة في مختلف الجولات التي قام بها الملك محمد السادس إلى إفريقيا فإن الجانب الديني ما فتئ هو الآخر يتقوى مع تنامي التهديد الإرهابي، وسجلت اليومية أنه «بالإضافة إلى كون المذهب المالكي منتشر على نطاق واسع في إفريقيا، فإن الملكية المغربية تربطها بالموازاة مع ذلك علاقات عريقة مع مختلف الطرق الصوفية على صعيد المنطقة»(2).

واهتمت مراكز التفكير الأمريكية بالدبلوماسية الملكية في إفريقيا وخاصة مركز التفكير الأمريكي «Foreign Policy Research Institute» الذي نشر يوم الجمعة 21 فبراير 2014 مقالا تحليليا للكاتب أحمد الشرعي (ناشر وعضو مجلس إدارة العديد من مراكز التفكير الأمريكية) تحت عنوان «المغرب: مكافحة الإرهاب وقمة الولايات المتحدة الأمريكية – إفريقيا»، معتبرا أن الاستراتيجية التي وضعها الملك محمد السادس لمكافحة آفة الإرهاب والتطرف الديني اللذين يُهددان مجالاً جغرافيا يشمل غرب إفريقيا والساحل، تتميز بـ «جرأتها» و «رؤيتها الثاقبة»، وأبرز الكاتب أن المقاربة الملكية «تشكل عهاد تحالف إقليمي ملتزم بالمهمة النبيلة المتمثلة في هزم الإسلاميين المتشددين الذين ينشطون بشهال مالي، وحماية هذا البلد المستهدف من قبل الجهاعات الإرهابية». وقال الكاتب أحمد الشرعي في مقاله إن هذه المقاربة تدعمها استراتيجية تجمع بين الجوانب العسكرية والاقتصادية والدينية، مذكراً في هذا السياق بأن المغرب

<sup>(1)</sup> التوفيق... زيارة الملك لغينيا جسدت الإرث الروحي بين البلدين، موقع هسبريس، الأربعاء 5 مارس 4 2014، على الرابط الإلكتروني التالي: www.hespress.com/orbites/149791.html

<sup>(2)</sup> انظر:

Charlotte Bozonnet: Rabat mise sur sa diplomatie religieuse, Le Monde, 24 avril 2015.



استضاف المؤتمر الوزاري الإقليمي الثاني حول أمن الحدود الذي شارك فيه وزراء خارجية ما لا يقل عن 19 بلدا من بينهم فرنسا. وعلى الصعيد الاقتصادي ذكر المقال التحليلي بالشراكات المتينة وذات المنافع المتبادلة التي أقامتها المملكة بالقارة الإفريقية، مشيراً في هذا الصدد إلى اقتناء «التجاري وفا بنك» لغالبية أسهم رأسهال البنك الدولي لمالي في إطار دعم القطاع البنكي الواعد بهذا البلد(1).

### الجولة الملكية في إفريقيا سنة 1502

تميزت سنة 2015 باستمرار الزيارات الملكية إلى الدول الإفريقية والقيام بالعديد من الأنشطة الدينية فيها، وكانت البداية بدولة السينغال التي تربطها بالمغرب علاقات تاريخية وروحية تشكل الزاوية التيجانية أحد أبرز معالمها، حيث أقام الملك محمد السادس يوم الجمعة 15 ماي 2015 بالعاصمة السينغالية دكار مأدبة عشاء على شرف رؤساء الطرق الصوفية بالسينغال حضرها العديد من الأعضاء البارزين في هذه الطرق التي تمثل مختلف جهات السينغال<sup>(2)</sup>. كها أدى الملك محمد السادس مرفوقاً برئيس جمهورية السينغال ماكي سال صلاة الجمعة يوم 22 ماي 2015 بالمسجد الكبير بدكار، وبعد أداء الصلاة أهدى الملك محمد السادس الجهات المكلفة بتدبير الشؤون الدينية بجمهورية السينغال 10 آلاف نسخة من المصحف الشريف في طبعته الصادرة عن مؤسسة محمد السادس لنشر المصحف الشريف قصد توزيعها على مساجد الجمهورية السينغالية (3).

شملت الزيارة الملكية الثانية دولة غينيا بيساو التي أدى فيها الملك محمد السادس رفقة رئيسها جوزى ماريو فاز صلاة الجمعة بمسجد التضامن ببيساو يوم الجمعة



<sup>(1)</sup> انظر:

Ahmed Charai: Morocco Counter Terrorism, And The US - Africa Summit, Foreign Policy Research Institute: http://www.fpri.org/articles/2014/02/morocco-counter-terrorism-and-us-africa-summit.

<sup>(2)</sup> موقع وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية، على الرابط الإلكتروني التالي: http://www.habous.net

<sup>(3)</sup> عبد الكبير اخشيشن: إمارة المؤمنين تكرس عمقها الروحي وبعدها الإنساني في السينغال، صحيفة الأحداث المغربية، الدار السضاء، عدد 25 ماي 2015.



29 ماي 2015، وبعد صلاة الجمعة أهدى الملك للجهات المكلفة بتدبير الشؤون الدينية بجمهورية غينيا بيساو 10 آلاف من نسخ المصحف الشريف في طبعته الصادرة عن مؤسسة محمد السادس لنشر المصحف الشريف قصد توزيعها على مساجد غينيا بيساو، وهي العملية التي تأتي في سياق تنفيذ التعليهات الملكية القاضية بتزويد مساجد بلدان غرب إفريقيا بكل ما تحتاجه من مصاحف برواية ورش عن نافع التي تعد من الاختيارات المشتركة بين المغرب وهذه البلدان (1).

كانت دولة الكوت ديفوار هي البلد الثالث الذي شملته الزيارات الإفريقية للملك محمد السادس سنة 2015، وظلت الأنشطة الدينية المتمثلة في أداء صلاة الجمعة وتوزيع نسخ من المصحف الشريف مستمرة. فقد أدى الملك ورئيس جمهورية الكوت ديفوار الحسن واتارا صلاة الجمعة يوم 5 يونيو 2015 بالمسجد الكبير «ريفييرا» بأبيد جان، وبعد الصلاة مباشرة قام الملك بإهداء الجهات الإيفوارية المكلفة بتدبير الشؤون الدينية 10 آلاف نسخة من المصحف الشريف (2).

# الدبلوماسية الدينية في خدمة الامتداد الجيوسياسي والاقتصادي للمغرب بإفريقيا

عكست الزيارات الملكية المتتالية للقارة الإفريقية توجها جديدا في العلاقات الخارجية المغربية انعكس إيجاباً على الحضور السياسي والعسكري والاقتصادي للمغرب في القارة السمراء، حيث حقق في إطار الدبلوماسية الجديدة اختراقاً للعمق الإفريقي وبشكل خاص في منطقة الساحل وجنوب الصحراء التي شهدت توترات أمنية كبيرة، وهو ما جعل المغرب يعتبر دائهاً أن أمنه واستقراره الحيويين ينطلقان من هذه المنطقة (3). وقد تجلى الحضور المغرب في القارة الإفريقية بشكل واضح في فلسفة

<sup>(1)</sup> الملك يصلي الجمعة مع «فاس» ويوزع 10 آلاف مصحف مغربي، موقع «هسبريس»، 29 ماي 2015، على الرابط الإلكتروني: www.hespress.com/orbites/265202.html

<sup>(2)</sup> موقع وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية، على الرابط الإلكتروني التالي: http://www.habous.net

 <sup>(3)</sup> المغرب يبتعد عن سياسة الكرسي الفارغ ومالي مرتبطة بإمارة المؤمنين: حوار مع محمد ضريف، صحيفة الناس، الدار البيضاء، عدد 4 فبراير 2014.



الدبلوماسية الملكية الجديدة التي تستثمر الروابط الدينية والزخم الروحي والوجداني لمؤسسة إمارة المؤمنين في رسم معالم السياسة الخارجية المغربية في صيغتها الإفريقية، وإعادة تأسيس التوازنات الجيوستراتيجية في منطقة الساحل وإفريقيا الغربية مع تطوير آليات التعاون الثقافي والديني والاقتصادي والأمنى لمواجهة تحديات التنمية والتهديدات الإرهابية التي تؤثر على استقرار وأمن بلدان شال وغرب إفريقيا، وكذلك في مواجهة دعوات الانفصال التي تعمل على تقسيم المنطقة وإضعافها وض ب وحدتها خدمة للأجندات الخارجية(١).

لقد دعم المغرب سياسته الإفريقية عن طريق الدبلوماسية الدينية التي مكنته من التأثير المتزايد على العديد من بلدان الساحل والصحراء من خلال العلاقات الدينية المشتركة التي جعلت الجانب الديني أحد أهم الخلفيات المحددة لهذا التوجه الدبلوماسي، إذ ينظر الأفارقة المالكيون وأتباع الزوايا الصوفية إلى الملك محمد السادس باعتباره زعيمهم الروحي بامتياز، والمالكية في عُرْف المغاربة والأفارقة هي ممارسة دينية تتغذى على مبادئ الوسطية في الإسلام، وتتبنى قيم التسامح والاعتدال والانفتاح على الآخر. لذلك فقد ركب المغرب ناصية هذا المذهب ليطلق مبادرة تكوين الآلاف من الأئمة بالبلدان التي يزورها الملك، ناهيك عن توزيع الآلاف من المصاحف أيضاً بل وتوظيف هذا البعد الديني للوساطة في النزاع بهالي بين الحكومة المركزية وجماعة أزواد الانفصالية، وهي وساطة باركتها القوى الكبرى (سيها فرنسا والولايات المتحدة الأمركية) على الرغم من معارضة الجزائر المعلنة لهذا التوجه(2).

<sup>(1)</sup> بدر الدين الخالي: البعد الديني في الدبلوماسية الإفريقية - مؤسسة إمارة المؤمنين نموذجاً، موقع «الإسلام في المغرب»، 1 أكتوبر 2014، على الرابط الإلكتروني: www.islammaghribi.com/archives/2012-10-09-17-04-51/2012-10-09-17-24/45

<sup>57-2014-10-26-15-44-47.</sup>html

<sup>(2)</sup> كيمي اليحياوي: التوجهات الإفريقية الجديدة للمغرب، مركز الجزيرة للدراسات، 29 يونيو 2015، على الرابط الإلكتروني التالي: http://studies.aljazeera.net/ar/reports/2015/06/2015629114237965153.html.



وقد أكد الباحث المغربي عبد النبي عيدودي مدير «المركز المغربي للقيم والحداثة» أن المغرب يتقاسم مع موريتانيا ومالي وكوت ديفوار والسينغال والنيجر وأغلب دول الساحل الإفريقي نفس الرصيد الثقافي الروحي منذ اثني عشر قرن تقريباً، معتبراً أن الدور الكبير الذي تضطلع به الدبلوماسية الدينية في منطقة الساحل شكل محور اهتهام كبير في اللقاء الذي جمع الملك محمد السادس بالرئيس الأمريكي باراك أوباما في نونبر كبير في اللقاء الذي جمع الملك محمد السادس بالرئيس الأمريكي باراك أوباما في نونبر والعمل على تقوية حضوره الروحي بدول الساحل للحد من خطر التطرف (1).

فالتوجه الديني المغربي نحو إفريقيا يمكن تفسيره أيضاً في إطار التسابق المحموم على المواقع داخل العمق الإفريقي بين المغرب والجزائر الذي يحمل في طياته طابعا دينيا، بهدف البحث عن الزعامة على الزوايا الطرقية المنتشرة في المنطقة وبالخصوص الزاوية التيجانية التي يقدر أتباعها بـ 300 مليون عبر العالم وخاصة بإفريقيا، وتعود جذورها للشيخ أحمد التيجاني الذي يتواجد ضريحه في فاس<sup>(2)</sup>، وهو ما تمثل في احتضان المغرب للاجتماع الثالث الدولي لأتباع الطريقة التيجانية المنعقد بمدينة فاس في 14 ماي 2014 والرسالة الملكية التي وجهها إلى المشاركين وتلاها نيابة عنه وزير الأوقاف والشؤون الإسلامية أحمد التوفيق<sup>(3)</sup>.

ولا يقتصر الحضور المغربي في إفريقيا على المستوى السياسي والعسكري بل يتعداه إلى المستوى الاقتصادي، إذ اعتبر الخبير الاقتصادي محمد اليوحي أن «المغرب قوى علاقاته الاقتصادية مع إفريقيا خصوصاً بعد الجولة الملكية التي قام بها العاهل المغربي في مارس لمجموعة من الدول الإفريقية»، مبرزاً أن «المملكة تتوفر على موقع

<sup>(1)</sup> عبد النبي عيدودي: الرؤية الملكية لتأهيل الحقل الديني تنطلق من اعتبار «الدين حداثة عريقة والحداثة مقدساً معاصراً»، موقع أحداث أنفو، الجمعة 2 يوليوز 2014، على الرابط الإلكتروني التالي: http://www.ahdath.info/?p=2167

<sup>(2)</sup> الدبلوماسية الدينية استطاعت أن تستثمر إمارة المؤمنين إفريقيا: حوار مع الباحث في العلوم السياسية والقانون الدستورى عبد الإله سطى، صحيفة الأيام الأسبوعية، العدد 664، 7 - 13 ماى 2015.

<sup>3)</sup> موقع وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية، على الرابط الإلكتروني التالي: http://www.habous.net/



استراتيجي مهم يشكل ممراً نحو إفريقيا، كما أنها مخاطب جيد لأوربا ومجموعة من الدول التي تربطها بها علاقات متميزة وعلاقات شراكة وتعاون»(1).

وذكر اليوحي أن «المغرب يتوفر على إمكانيات مهمة جداً، فمثلاً مطار محمد الخامس هو نقطة عبور مهمة بالنسبة إلى عدد كبير من المستثمرين ورجال الأعمال نحو إفريقيا الفرنكفونية. كما أن البنوك المغربية تشتغل بشكل مهم في دول إفريقيا عن طريق فروعها إلى جانب اتصالات المغرب الفاعل القوي الذي يتوفر على استثهارات هناك، إلى جانب تأمين الرباط تأطير مجموعة كبيرة جدا من الأطر والطلبة الأفارقة في الجامعات المغربية والمعاهد المتخصصة». وأكد الخبير الاقتصادي أن «السوق الإفريقية تشكل مليار مستهلك، وهي سوق جد مهمة ويمكن أن تعوض المغرب عن انخفاض الطلب في أسواقه الكلاسيكية خصوصا نحو أوربا. وإذا كان المغرب قد نجح في بعض المجالات كالبنوك والاتصالات في الولوج إلى السوق الإفريقية، ففي مجالات أخرى وهي مهمة جدا وتشكل مشاريع مهمة للاستثهار كالبناء والأشغال العمومية والنسيج والصناعات الغذائية، يمكن أن يجد صيغاً لتمويل هذه المشاريع وإيجاد خطوط للنقل واللو جيستيك المناسبة» (2).

لهذا يمكن القول إن إقبال المغرب الديني نحو دول الساحل والصحراء بإفريقيا يدخل في إطار الدبلوماسية الدينية التي استطاعت أن تستثمر أولاً: الروابط التاريخية العميقة التي تجمع المغرب ببعض دول الساحل والصحراء، وثانياً: تمثلات إمارة المؤمنين وثقلها التاريخي والروحاني لدى أهم الطرق والزوايا الصوفية بإفريقيا لكي تحقق مكاسب اقتصادية، ومواقع سياسية رفيعة تجعل من المملكة لاعباً محورياً واستراتيجياً في المنطقة، وهو ما يبرز اهتهام مؤسسة إمارة المؤمنين بضرورة رجوع المغرب وإعادة اكتسابه وتملكه لإفريقيته ثقافيًا وإنسانيًا وسياسيًا واقتصاديًا(٤).

<sup>(1)</sup> أيمن بن التهامي: محمد السادس لتقوية البعد الإفريقي للمغرب، موقع إيلاف، الأربعاء 12 فبراير 2014، http://elaph.com/Web/news/2014/2/876460.html

<sup>(2)</sup> المرجع نفسه.

<sup>(3)</sup> خالد الشكراوي: السياسة المغربية في إفريقيا: المصالح الحيوية والحسابات الإقليمية والدولية، مركز الجزيرة



# تصدير التجربة المغربية في تدبير الشأن الديني نقل تجربة تكوين الأئمة إلى الدول الإفريقية والعربية والأوربية

تعتبر سياسة تصدير التجربة المغربية في تدبير الشأن الديني من أهم مميزات أداء مؤسسة إمارة المؤمنين خلال سنتي 2014 و 2015. فالنجاح الذي حققه المغرب في مجال تدبير الحقل الديني على المستوى الداخلي، هو الذي أدى بنسبة كبيرة إلى تحقيق الإشعاع الذي تعرفه اليوم هذه التجربة على المستوى الإقليمي والدولي، خاصة بالنسبة للدول التي تتبنى المذهب المالكي والعقيدة الأشعرية وذات حضور قوي للمكون الصوفي(1). إضافة إلى أن المغرب يهتم بتحصين الأمن الروحي لمنطقة دول الساحل والصحراء من خلال نشر الإسلام السني المالكي في منطقة مضطربة سياسياً وعسكرياً، وهو ما تجلى في توقيع اتفاقية بين المغرب ومالي لتكوين 500 إمام مالي خلال الزيارة الملكية لهذا البلد في شتنبر 2013.

فبعد توقيع هذه الاتفاقية مع دولة مالي توصلت وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية يوم الأربعاء 12 فبراير 2014 بثلاثة طلبات تعاون في مجال تدبير الشأن الديني. وقد أعطى الملك محمد السادس موافقته المبدئية على تلبيتها، حيث أمر وزير الأوقاف والشؤون الإسلامية بالانكباب على دراسة مختلف الجوانب التطبيقية المتعلقة بهذه الطلبات والتي تتعلق بالجهات الآتية:

• وزارة الشؤون الدينية بالجمهورية التونسية وموضوعها تكوين أئمة تونسيين بالمغرب والاستفادة من الخبرة المغربية في عمارة المساجد.



للدراسات، 13 يوليوز 2014، على الرابط الإلكتروني التالي:

http://studies.aljazeera.net/ar/issues/2014/07/2014711192045877810.html

<sup>(1)</sup> بدر الدين الخيالي: جاذبية التجربة المغربية في تدبير الشأن الديني، موقع «الإسلام في المغرب» [.www.] [islammaghribi.com الجمعة 14 فبراير 2014، على الرابط:

www.islammaghribi.com/archives/2012-10-09-17-04-51/2012-10-09-17-11-24/30 79-2014-02-14-09-36-25.html



- الأمانة العامة للشؤون الدينية بجمهورية غينيا كوناكري وموضوعها طلب تكوين أئمة غينيين بالمغرب.
- معهد الإمامة والخطابة التابع لوزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية بالجمهورية الليبية ويتعلق بطلب الاستفادة من دورات في مجال تدبير الشأن الديني (1).

وخلال الزيارة الملكية إلى الكوت ديفوار في فبراير 2014 استجاب الملك محمد السادس لطلب المجلس الأعلى للعلماء بالكوت ديفوار والمتعلق بتكوين أئمة ودعاة إيفواريين بالمغرب، وأوضح بلاغ للديوان الملكي أنه «فضلاً عن ذلك وبالنظر لتجربة المغرب في مجال التعليم الديني ستقدم المملكة دعمها لتحديث وإصلاح المدارس القرآنية في الكوت ديفوار خاصة ما يتعلق بالمناهج وتكوين المكونين والمقررات الدراسية»، وفي هذا الصدد كلف الملك وزير الأوقاف والشؤون الإسلامية بالسهر على تنفيذ التعليات الملكية بالتشاور مع السلطات الإيفوارية المختصة (2).

كما وافق الملك على طلب المجلس الإسلامي النيجيري وهيئة الإفتاء بنيجيريا بتكوين أئمة من نيجيريا بالمملكة المغربية، وقد عبر بلاغ وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية الصادريوم الاثنين 26 ماي 2014 عن الموافقة المغربية قائلاً: «على إثر توصل مولانا أمير المؤمنين صاحب الجلالة الملك محمد السادس أعزه الله بطلب من المجلس الإسلامي النيجيري وهيئة الإفتاء بنيجيريا والمتعلق بتكوين أئمة من نيجيريا بالمملكة المغربية. تفضل مولانا الإمام حفظه الله ونصره بالموافقة المولوية السامية على هذا الطلب المرفوع لمقام جلالته من فضيلة الشيخ الشريف إبراهيم صالح الحسيني، رئيس هيئة الإفتاء والمجلس الإسلامي النيجيري باسم العلماء وكذا الهيئات التي يرأسها في نيجيريا. كما تفضل حفظه الله بإعطاء أمره السامي بإخبار الجهة المعنية لرأسها في نيجيريا. كما تفضل حفظه الله بإعطاء أمره السامي بإخبار الجهة المعنية

<sup>(1)</sup> موقع وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية، على الرابط الإلكتروني التالي: http://www.habous.net/

<sup>(2)</sup> المرجع نفسه.



بهذه الموافقة المولوية على طلبها، وأمر حفظه الله وزير جلالته في الأوقاف والشؤون الإسلامية بدراسة الجانب الإجرائي والتطبيقي المتعلق بالاستجابة لهذا الطلب»(1).

ولم تقتصر استراتيجية تصدير التجربة المغربية في تكوين الأئمة على الدول العربية والإفريقية بل أصبحت أوربا أيضاً فضاء يستقبل هذه التجربة، فابتداءً من العام 2014 سيحصل «اتحاد مساجد فرنسا [L'Union des Mosquées de France]» وبناءً على طلبه على موافقة من الملك محمد السادس لاستقبال حوالي 50 طالباً فرنسياً كل سنة لتكوين تستغرق مدته المتوسطة ثلاث سنوات، وأكد اتحاد مساجد فرنسا في بلاغ له صدر يوم الجمعة 27 مارس 2015 أن فوجاً أولاً من حوالي 20 طالباً «من مختلف جهات فرنسا يوجد حالياً بالمغرب، وسيلتحق بهم 28 طالباً آخراً في شتنبر 2015»، معربا عن بالغ امتنانه وعرفانه للملك الذي «بتكفله بتكوين الأئمة الفرنسيين المستقبليين يمنح فرصة لا تقدر بثمن لمسلمي فرنسا». وأوضح الاتحاد الذي توصل بطلبات من طرف العديد من المساجد الراغبة في التعاقد مع أئمة فرنسيين، أنه قام «بالاختيار الصائب بطلب عقد شراكة مع وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية للمملكة المغربية من أجل الساح لشباب فرنسيين بمتابعة تكوين ديني من مستوى جامعي عالى بمعهد محمد السادس لتكوين الأئمة المرشدين والمرشدات» (ق).

وخلال زيارة الرئيس الفرنسي السابق فرانسوا هولاند للمغرب في شتنبر 2015 وقعت المملكة المغربية وفرنسا اتفاقية ثنائية لتأهيل أئمة فرنسيين في معهد محمد السادس لتكوين الأئمة المرشدين والمرشدات، وتعتبر هذه الاتفاقية أول اتفاق رسمي بين الدولتين المغربية والفرنسية لتأهيل أئمة فرنسيين بعد تجربة اتحاد مساجد فرنسا، وقد وقع هذه الاتفاقية كل من لوران فابيوس وزير الشؤون الخارجية والتنمية

<sup>(1)</sup> المرجع نفسه.

<sup>(2)</sup> رابط الموقع الإلكتروني للمؤسسة: www.umfrance.fr

<sup>(3)</sup> عشرات الأثمة بفرنسا يلتحقون بالمغرب في تكوين لـ 3 سنوات، موقع «إسلام مغربي» [.islammaghribi مغربي (3) com]، الجمعة 27 مارس 2015.



الدولية الفرنسي آنذاك وأحمد التوفيق وزير الأوقاف والشؤون الإسلامية (1). وتنص الاتفاقية الموقعة على أن يتولى المغرب تكوين أئمة لفرنسا ويتم اختيارهم وفق مقاييس معهد محمد السادس لتكوين الأئمة المرشدين والمرشدات وبتوافق مع مساجد فرنسا وجمعيات المساجد، مع حرص باريس على أن يكون هناك تكوين تكميلي في فرنسا حسب ما تقتضيه قوانينها ومساطرها. وتنص الاتفاقية على إنشاء آلية للتتبع والتنسيق بين البلدين، وعقد اجتهاعين على الأقل في السنة بحضور وزارتي الداخلية والشؤون الخارجية والتنمية الدولية عن الجانب الفرنسي، ووزارتي الأوقاف والشؤون الإسلامية ووزارة الشؤون الخارجية والتعاون عن الجانب المغربي (2).

كها لفتت التجربة المغربية العديد من الدول الأوربية الأخرى، ففي شهر فبراير 2015 أعلن وزير الخارجية البلجيكي ديديي رينديرز خلال لقائه بامباركة بوعيدة الوزيرة المنتدبة لدى وزير الشؤون الخارجية والتعاون بأن بلاده ترغب في الاستفادة من التجربة المغربية في الإشراف على المساجد وعقد المجالس العلمية، وهو الاهتهام نفسه الذي أبدته بريطانيا أثناء لقاء جمع بين وزير خارجيتها بنظيره المغربي خلال شهر مارس 2015 (3).

ونظراً لأهمية مبادرة المغرب نقل تجربته في تكوين الأئمة لهذه الدول فقد توالت العديد من ردود الفعل المثمنة، وكانت البداية بالتصريح الذي أدلى به وزير الشؤون الدينية التونسي منير التليلي للصحافة خلال لقائه بوزير الأوقاف والشؤون الإسلامية أحمد التوفيق يوم الأربعاء 12 مارس 2014 للتباحث في كيفية الاستفادة من تجربة المغرب في تدبير الشأن الديني بشكل عام وتكوين الأئمة المؤطرين بشكل خاص، حيث قال إن اختيار التجربة المغربية في هذا المجال جاء نتيجة العلاقة الطيبة بين



<sup>(1)</sup> تكوين أئمة فرنسيين في المغرب: تجربة استثنائية في نشر إسلام معتدل، صحيفة ذوات الثقافية، 21 شتنبر http://thewhatnews.net/post-page.php?post\_alias : 2015

<sup>(2)</sup> أحمد التوفيق: تكوين أئمة فرنسا اعتراف غربي بالتميز المغربي، موقع "إسلام مغربي" [maghribi.com]، الأحد 20 شتنر 2015.

<sup>(3)</sup> محمد السادس يدشن معهدا لإعداد الأئمة لتجفيف منابع التطرف، صحيفة العرب، لندن، عدد 30 مارس 2015.



البلدين، واشتراكهما في التاريخ والمذهب الفقهي، وكون المغرب استطاع مقاومة ظاهرة التطرف بطريقة علمية (1). أما الأمين العام للمجلس العلمي الأعلى محمد يسف فقد أكد في كلمته خلال الجلسة الافتتاحية لأشغال الدورة الخريفية العادية الـ19 للمجلس العلمي الأعلى يوم الجمعة 12 دجنبر 2014 بالصخيرات أن النموذج المغربي في التديّن وضبط مؤسسات التعبد الجماعي بات «قبلة» و «ملاذا» لكل من يعنيه أمر استتباب الأمن المعنوى في دياره (2).

واعتبر جو غريبوسكي رئيس مؤسسة policy من قبل المجلس الإسلامي وهيئة أن موافقة الملك محمد السادس على الطلب المقدم من قبل المجلس الإسلامي وهيئة الإفتاء بنيجيريا والمتعلق بتكوين أئمة من نيجيريا بالمملكة المغربية يُعد «اعترافاً بالمكانة الدينية والإشعاع السياسي لجلالة الملك بالقارة الإفريقية»، مؤكداً أن قرار الملك محمد السادس الموافقة على الطلب النيجيري يعتبر بمثابة «إشادة بخصوصية الإسلام المتسامح والمنفتح، الذي ينهل من التقاليد المغربية العريقة القائمة على المذهب المالكي والعقيدة الأشعرية»، وقال إن «هذا الإشعاع الديني الخاص بالمغرب يُشكل اليوم عاملاً لتعزيز روابط الصداقة وإرساء السلام بإفريقيا بهدف قطع الطريق على التطرف الديني والجهاعات الإرهابية التي تتبنى إيديولوجية القاعدة، والتي تعاني منها نيجيريا بسبب نشاط جماعة بوكو حرام»(٥).

وفي تصريح صحفي بمناسبة التوقيع على الإعلان المشترك المغربي الفرنسي حول تكوين الأئمة أعلن أحمد التوفيق أن التوقيع هو «حدث دبلوماسي غير عادي»، مبرزاً أنه «لأول مرة يوقع إعلان مشترك مع بلد ينتسب إلى الحضارة الغربية ويقع اتفاق حول مسائل أساسية تهم استعمال الدين، وتضع الأصبع على ما ينبغي أن يكون عليه

<sup>(1)</sup> موقع وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية، على الرابط الإلكتروني التالى: http://www.habous.net/

<sup>(2)</sup> النموذج المغربي في التدين بات ملاذا لكل من يعنيه أمر استتباب الأمن المعنوي في دياره، صحيفة الأحداث المغربية، الدار البيضاء، عدد 15 دجنر 2014.

<sup>(3)</sup> تكوين الأئمة النيجيريين بالمغرب...اعتراف بالمكانة الدينية لمؤسسة إمارة المؤمنين، موقع إسلام مغربي، الثلاثاء 27 ماي 2014، على الرابط الإلكتروني: www.islammaghribi.com



الدين كمصدر للخير والسلام والمحبة». وأشار التوفيق إلى أن تكوين الأئمة في المغرب ليس بالأمر المستجد، في حين أن تكوين الأئمة في بلد مثل فرنسا يبقى من الأمور الجديدة، مضيفاً أن «الاعتراف بأهمية تكوين الأئمة هو اعتراف بالنموذج المغربي الذي ينبع من إمارة المؤمنين التي هي حامية الملة والدين من كل ما يسيء إليه، والساهرة على ترقية الأمور المرتبطة بالدين، ومواكبة ما استجدت عليه من أمور عديدة منها ما يتعلق بتفاصيل الحضارة الحديثة وما ينبغي من أجوبة على أسئلة هذه الحضارة، ومواكبة ما يقع من تقدم في العلوم الإنسانية، ومواجهة ما وقع من تلوث في الجو السياسي ومحاولة استغلال الدين في السياسة». وأبرز وزير الأوقاف والشؤون الإسلامية في هذا السياق أن «المستجدات التي تعرفها الحضارة الإنسانية جعلت إمارة المؤمنين تعطي أوامرها في المغرب منذ 12 سنة لتكوين جيل جديد من الأئمة»، مجدداً التأكيد على أن «التحاق فرنسا بهذه الفكرة اعتراف بالنموذج المغربي الأصيل» (1).

وعلى المستوى الإعلامي تناولت صحيفة «لوموند» الفرنسية في مقال لها تحت عنوان «الرباط تراهن على الدبلوماسية الدينية» موضوع تصدير التجربة المغربية في تكوين الأئمة معتبرة أن «المغرب ليس حديث العهد بتكوين الأئمة» لافتة إلى أنه «في الوقت الذي تتقصى فيه العديد من البلدان عن حلول لمواجهة تأثير الإسلام المتطرف، فإن الرباط أضحت تكرس لنموذج مغربي في هذا المجال»(2). هذه المبادرات صنفتها إحدى المنابر الإعلامية الفرنسية بـ «القوة الناعمة للدبلوماسية الدينية للمغرب»، من منطلق أن «ما اجتذب الدول الأوربية والإفريقية لتوقيع اتفاقيات مع المغرب لتدريب أئمة في هذا المعهد هو النموذج المغربي في تأطير الخطاب الديني»(3).

<sup>(1)</sup> أحمد التوفيق: تكوين أئمة فرنسا اعتراف غربي بالتميز المغربي. م.س.

<sup>(2)</sup> انظر:

Charlotte Bozonnet: Rabat mise sur sa diplomatie religieuse, Le Monde, 24 avril 2015

<sup>(3)</sup> انظ:

Célian Macé: Au Maroc, le soft power passe par l'école des imams, Libération, Paris, 19 décembre 2016, in : http://www.liberation.fr/planete/2016/12/19/au-maroc-le-soft-power-passe-par-l-ecole-des-imams\_1536330.



هذا الإقبال المتزايد من طرف العديد من الدول على التجربة المغربية في تكوين الأئمة، ووضع المغرب تجربته رهن إشارتها يمكن اعتباره شهادة إقليمية لنجاح التجربة المغربية الحديثة في تدبير الحقل الديني، بل تدعم كذلك المكانة التاريخية التي احتلتها المملكة المغربية عبر العصور باعتبارها مصدر إشعاع ديني وروحي وعلمي في كافة ربوع الغرب الإسلامي وخاصة بالمجال المغاربي والساحل الإفريقي ومركزاً للتكوين والتعليم والفقه (1).

فقد أصبحت التجربة المغربية في تدبير الحقل الديني خاصة ما يتعلق بتكوين الأئمة تحت دائرة الضوء في مختلف البلدان العربية والإفريقية والأوربية في ظل تنامي أعمال العنف والإرهاب، وأعادت الهجهات الإرهابية المتصاعدة بشكل محموم في السنوات الأخيرة طرح قضية تكوين الأئمة باعتبارهم من الفاعلين المحوريين إما في نشر قيم التسامح والاعتدال أو في نشر الخطابات التحريضية التكفيرية<sup>(2)</sup>.

ويمكن تفسير ذلك من خلال تتبع التطورات التي عرفتها منطقة شهال إفريقيا خاصة ظهور حركات إسلامية متعددة المشارب، وبروز صراعات دموية ارتبطت بالحركات [«الجهادية»] وأبرزها تنظيم القاعدة في بلاد الغرب الإسلامي، إضافة إلى ما حدث شهال مالي وما يحدث شهال نيجيريا وعلى الحدود المالية الجزائرية الموريتانية. هذه التطورات استدعت ضرورة الإلتفات إلى تدبير الحقل الديني، وهو ما فرض نفسه أيضاً في كل من تونس وليبيا بعد تمظهرات أحداث «الربيع العربي» (ق). وفي هذا الإطار سعى المغرب إلى تقديم بعض الخبرة في شأن تدبير الحقل الديني للعديد من الدول العربية والإفريقية التي تعيش وضعاً أمنياً وسياسياً مضطرباً بحكم الشراكة التاريخية التي تجمعه مع بلدان الساحل والصحراء والدول المغاربية التي تتبع المذهب المالكي نفسه، ويمكن فهم هذه العلاقة لما للمغرب من مركزية في إنتاج المعرفة والخبرة المالكي نفسه، ويمكن فهم هذه العلاقة لما للمغرب من مركزية في إنتاج المعرفة والخبرة

<sup>(1)</sup> بدر الدين الخمالي: جاذبية التجربة المغربية في تدبير الشأن الديني. م. س.

<sup>(2)</sup> الملك محمد السادس يدشن معهدا لإعداد الأئمة لتجفيف منابع التطرف. م.س.

<sup>(3)</sup> خالد الشكراوي: السياسة المغربية في إفريقيا: المصالح الحيوية والحسابات الإقليمية والدولية. م.س.



في هذا المجال ارتباطًا بتقاليد تاريخية أسس لها أولاً: عبر جامعة القرويين إحدى أقدم الجامعات العربية الإسلامية مع الزيتونة والأزهر، وثانيًا: عبر النظام الملكي المغربي القائم على مبدأ إمارة المؤمنين ليس من منظور تحكمي وسلطوي بل من خلال منطق ووظيفة تحكيمية للوساطة وتأهيل وترتيب مجال أهل الحل والعقد(1).

من هنا يمكننا أن نفهم بأن عقد المغرب لاتفاقيات مع الدول لتأطير عدد كبير من أئمة مساجدها وفق النموذج المغربي في تدبير الحقل الديني يدخل ضمن استراتيجية المغرب في الدبلوماسية الدينية والتي تكمن دلالتها أولاً في بسط التجربة المغربية في الإصلاح الديني بمنطقة الساحل والصحراء، ثم توجيه رسالة إلى الدول المهتمة بشأن الاستقرار الأمني بالمنطقة على أن المغرب قادر على إنتاج خبرة ونموذج ناجح في التعايش والاستقرار ومحاربة التطرف<sup>(2)</sup>. وما يؤكد هذا التوجه هو الخطاب الملكي يوم الأربعاء 30 يوليوز 2014 بمناسبة الذكرى 15 لتولي الملك محمد السادس عرش المغرب، والذي عبر فيه عن ذلك قائلاً: «وهو ما جعل النموذج المغربي في تدبير الشأن الديني يحظى بالتقدير والاهتهام على المستوى القاري والدولي. وفي هذا الإطار فإننا حريصون على وضع التجربة المغربية رهن إشارة الدول الشقيقة التي تتقاسم مع المغرب التشبث بالمبادئ والقيم الروحية نفسها، والتي عبرت عن رغبتها في الاستفادة من النموذج المغرب، كما هو الشأن بالنسبة للتعاون في مجال تكوين الأئمة» (ق).

### إنشاء مؤسسة محمد السادس للعلماء الأفارقة

أحدثت هذه المؤسسة العلمية الجديدة بموجب ظهير شريف أصدره الملك محمد السادس ونشر بالجريدة الرسمية يوم 25 يونيو 2015، يتم بموجبه إنشاء مؤسسة لا تسعى إلى تحقيق الربح وتتمتع بالشخصية الاعتبارية والاستقلال المالي يطلق عليها



<sup>(1)</sup> المرجع نفسه.

<sup>(2)</sup> الدبلوماسية الدينية استطاعت أن تستثمر إمارة المؤمنين إفريقيا: حوار مع الباحث في العلوم السياسية والقانون الدستورى عبد الإله سطى. م.س.

<sup>(3)</sup> موقع وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية، على الرابط الإلكتروني التالي: http://www.habous.net/



اسم «مؤسسة محمد السادس للعلماء الأفارقة» ويترأسها الملك وتتخذ من العاصمة المغربية الرباط مقراً لها مع إمكانية إحداث فروع للمؤسسة في باقي الدول الإفريقية (1). وحسب الظهير فإن إحداث هذه المؤسسة كان «رغبة من الملك محمد السادس في المحافظة على وحدة الدين الإسلامي ضد التيارات الفكرية والعقدية المتطرفة»، إضافة إلى «فتح فرص لتبادل الآراء بين علماء القارة وتنمية مدارك الناس العلمية والمعرفية»، وأكد الظهير أيضاً على «ضرورة توحيد جهود علماء الإسلام بالقارة الإفريقية للنهوض برسالتهم النبيلة على أكمل وجه في الإرشاد والتوجيه والبيان والتربية على كريم السجايا وحميد الخصال»(2).

ورسم الظهير الملكي أهداف واختصاصات هذه المؤسسة والتي تمثلت في «اتخاذ كل مبادرة من شأنها تفعيل قيم الدين السمحة في كل إصلاح تتوقف عليه عملية التنمية في إفريقيا سواء على مستوى القارة أو على صعيد كل بلد، وتنشيط الحركة الفكرية والعلمية والثقافية في المجال الإسلامي، وتوطيد العلاقات التاريخية التي تجمع المغرب وباقي دول إفريقيا والعمل على تطويرها»، كما ستعمل المؤسسة على «إقامة مراكز ومؤسسات دينية وعلمية وثقافية، وإحياء التراث الثقافي الإفريقي الإسلامي المشترك من خلال التعريف به ونشره والعمل على حفظه وصيانته، وربط الصلات وإقامة علاقات التعاون مع الجمعيات والهيئات ذات الأهداف نفسها»(ق).

وترأس الملك محمد السادس يوم الاثنين 13 يوليوز 2015 بالدار البيضاء حفل الإعلان عن إحداث هذه المؤسسة، حيث تم تعيين وزير الأوقاف والشؤون الإسلامية أحمد التوفيق رئيساً منتدباً لها، والذي أكد في كلمته أن قرار إحداث هذه المؤسسة ليس وليد ظرفية خاصة أو فكرة طارئة، بل هو عمل في العمق يعتمد على رصيد ثري في علاقات المملكة المغربية مع حوالي ثلاثين دولة إفريقية في الماضي، كما يستند إلى جملة

<sup>(1)</sup> الجريدة الرسمية: السنة الرابعة بعد المائة، عدد 6372، بتاريخ 25 يونيو 2015، ص 5997.

<sup>(2)</sup> المصدر نفسه، ص 5996.

<sup>(3)</sup> نفسه، ص 5997.



من الاهتهامات المتصلة بالحاضر والمستقبل. وبخصوص وشائج الماضي أكد الوزير أنها تتمثل في اللحمة البشرية بين المملكة المغربية والعمق الإفريقي جنوب الصحراء كها تتمثل في تراث حضاري وثقافي مشترك يتجلى على الخصوص في وحدة المقوم الديني بأبعاده العقدية والمذهبية والروحية. واعتبر التوفيق أن التراث المادي والروحي صمد أمام محاولات عزل المغرب عن هذا العمق في القرون الأربعة الأخيرة كها صمد وما يزال يصمد أمام الإغراء الإيديولوجي المتنوع المصادر (1).

ومن جهته قال الشيخ إبراهيم صالح الحسيني، رئيس هيئة الإفتاء والمجلس الإسلامي النيجيري في كلمة باسم العلماء الأفارقة خلال حفل الإعلان عن المؤسسة «ونحن إذ نعيش أحزاناً وآلاماً بسبب ما آل إليه أمر الأمة من انتشار الغلو والتطرف في كثير من البلدان، إذ بنا نسمع ونلبي نداء صاحب الجلالة مولانا أمير المؤمنين وحامي حمى الملة والدين الملك محمد السادس حفظه الله لتكوين هذه المؤسسة». وأضاف أن المغرب الذي له الفضل في نشر القيم الإسلامية تجمعه مع كل الدول الإفريقية العقيدة والمذهب والمنهج السني في التصوف والسلوك «فنحن جميعا أشاعرة ومالكية على مذهب الإمام الجنيد في السلوك»، مضيفاً «لذلك فإننا نعتبر النداء إلى هذه المؤسسة عملاً جاء في وقته». وتابع «من هنا فنحن باسم أصحاب الفضيلة العلماء من إفريقيا الحاضرين والذين تغيبوا لأعذار شرعية مع تصميمهم على الحضور لاحقاً إن شاء الله، نعلن قبولنا النداء لهذه الدعوة وبأن هذه الدعوة جاءت في وقتها»(2).

فالعامل الأساسي الذي يوضح طبيعة دور مؤسسة محمد السادس للعلماء الأفارقة هو النموذج الديني المغربي الذي صدر تنويه به من جهات إفريقية علمية وسياسية ورغبتها في الاستفادة منه بالنظر إلى التراث الديني والحضاري المشترك. لذا فالمؤسسة هدفها الأساسي هو ربط جسور التواصل والتقارب بين العلماء المغاربة ونظرائهم الأفارقة حتى تشكل فضاء للتداول أكثر حول التجربة المغربية في تأطير الحقل الديني

<sup>(1)</sup> موقع وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية، على الرابط الإلكتروني التالي: www.habous.net

<sup>(2)</sup> المرجع نفسه.



خصوصاً أن الرئيس المنتدب هو وزير الأوقاف والشؤون الإسلامية أحمد التوفيق، لتكون بذلك المؤسسة على مقربة من الوزارة المنوطة بتدبير الحقل الديني بالمغرب، وبالتالي فإن التجربة المغربية خصوصاً في ما يرتبط بمؤسسة إمارة المؤمنين ومؤسسة المساجد والأوقاف ستكون مفتوحة على إطلاع العلماء الأفارقة الذين ينظرون بعين الإعجاب للتجربة المغربية (1).

## معالم استمرار سياسة هيكلة الحقل الديني في المغرب

تعتبر المقاربة الدينية لهيكلة وضبط الحقل الديني جزءاً من المقاربة المغربية للتصدي للإرهاب والتي يعتبرها أحد الباحثين في الشأن الديني مقاربة متعددة الأبعاد تشمل الديني والأمني والاجتهاعي والاقتصادي. فتعدد المقاربات حسب الباحث نفسه يعود إلى أن ظاهرة الإرهاب معقدة ومركبة، والحرب ضدها ستكون طويلة بسبب تزايد تعقيد هذه الظاهرة خلال السنوات الأخيرة. كما أن مسبباتها في الخارج على الخصوص أصبحت أكثر من مسبباتها في الداخل خاصة مع تصاعد أسهم ظاهرة «داعش»(2).

فاستراتيجية تدبير الحقل الديني وهيكلته ظلت مستمرة منذ ما بعد أحداث 16 ماي 2003 من خلال الاعتهاد على إعادة تكوين الأئمة والخطباء والمرشدين الدينين، وتفعيل دور المجالس العلمية، وضبط المساجد والمؤسسات الدينية، وجعل الخطاب الصوفي الركيزة الأساسية لحفظ الهوية الدينية المغربية من أجل مواجهة صعود مؤشر حركات «الإسلام السياسي» (المعتدلة والمعارضة) وتقزيم وجودها في المشهد السياسي والعمومي (3). وهو ما جعل تدبير الحقل الديني ضمن أولويات مؤسسة إمارة المؤمنين،



<sup>(1)</sup> النعمان اليعلاوي: مؤسسة محمد السادس للعلماء الأفارقة: هكذا سيصبح المغرب قبلة العلم وحامل مشعل الاعتدال بإفريقيا، صحيفة الأخبار، الدار البيضاء، عدد 16 يوليوز 2015.

<sup>(2)</sup> إمارة المؤمنين تشبه دار «الضيانة الدينية» التي تضبط أي انزلاقات محتملة: حوار مع منتصر حمادة، الملف السياسي: حراس المملكة في مواجهة الإرهاب والتطرف، صحيفة الأحداث المغربية، الدار البيضاء، عدد 28/ الأحد 29 مارس 2015.

<sup>(3)</sup> بدر الدين الخالي: التصوف كمحدد استراتيجي في هيكلة الحقل الديني المغربي: دراسة لواقع الطرق الصوفية بين 2011 و2012، التقرير السنوي لحالة المغرب: 2012-2013، تنسيق: منتصر حمادة وعبد الرحمان علال، ط 1، الرباط، دار الوطن، 2013، ص 199.



وقد عبر عن ذلك الملك محمد السادس في خطابه يوم الأربعاء 30 يوليوز 2014 بمناسبة الذكرى 15 لتوليه عرش المغرب قائلاً: «إن عملنا على تحسين ظروف عيش المواطنين لا يعادله إلا حرصنا على ضهان أمنهم الروحي، وتوطيد النموذج المغربي في تدبير الشأن الديني. هذا النموذج المتميز الذي يرتكز على إمارة المؤمنين كمرجع له، وعلى المذهب المالكي هو نتاج الإصلاحات العميقة التي اعتمدناها خلال 15 سنة الأخيرة من أجل تأهيل وتأطير المجال الديني. ويقوم هذا النموذج على تحصين المواطن والمجتمع من نزوعات التطرف والانغلاق والجهل من خلال حماية المساجد من أي استغلال باعتبارها فضاءات للعبادة والتوجيه والإرشاد ومحو الأمية، وهو ما يهدف إليه ميثاق العلماء لسنة 2008... كما يرتكز على توفير تكوين علمي وديني متنور متشبع بقيم الوسطية والاعتدال، وبالتلازم بين الحفاظ على الثوابت الإسلامية، ونهج الاجتهاد والانفتاح بما يجعل قيم ديننا الحنيف في انسجام مع اختياراتنا الوطنية ومع توجهات العصر»(1).

هذه الاستمرارية في أولوية الاهتهام بالحقل الديني تعكسها قدرة مؤسسة إمارة المؤمنين على القيام بمبادرات جديدة للتحكم في الحقل الديني بناء على السياقات السياسية والأمنية على المستوى الوطني والإقليمي والدولي، وهو ما برز خلال الفترة بين 2014 و2015 التي عرفت مظاهر متعددة من آليات التحكم والضبط سنقدم أبرزها كالتالي:

منح مكافأة شهرية للمؤذنين وتمتيع الخطباء ومراقبي المساجد والمؤذنين بالتأمين الصحي الأساسي والتكميلي.

أعطى الملك محمد السادس أوامره بمنح مكافأة شهرية ابتداءً من فاتح يناير 2014 لكل من يزاول مهمة الآذان بالمساجد، وبتمتيع المؤذنين والخطباء ومراقبي المساجد بالتأمين الصحى الأساسى والتكميلي. وتأتي هذه التدابير حسب بلاغ وزارة

<sup>(1)</sup> موقع وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية، على الرابط الإلكتروني التالي: www.habous.net



الأوقاف والشؤون الإسلامية الصادريوم الأربعاء 12 فبراير 2014 «لتعزز سلسلة من الإجراءات الماثلة التي اتخذت على أكثر من صعيد للرقي بالشأن الديني، والعناية بمختلف شرائح الساهرين على بيوت الله طبقاً للتوجيهات الملكية السامية التي تضمنتها مختلف خطب مولانا أمير المؤمنين صاحب الجلالة الملك محمد السادس حفظه الله وخاصة تلك الواردة في خطاب جلالته التوجيهي بتاريخ 30 أبريل 2004»(1). وقد جاءت هذه التعويضات المالية بعد تصاعد احتجاجات الأئمة خاصة من قبل الرابطة الوطنية لأسرة المساجد في السنوات الأخيرة على سوء الوضعية الاجتماعية والاقتصادية التي يعيشها الآلاف من مختلف القيمين الدينيين بمساجد المغرب، وتوجيه انتقادات متعددة لإهمال وزارة غنية مثل الأوقاف والشؤون الإسلامية لنخبة دينية تقدم خدمات للمساجد في مختلف أنحاء المغرب).

## الظهير الملكي المنظم لمهام القيمين الدينيين وتحديد وضعياتهم

أصدر الملك محمد السادس ظهيراً ملكياً يوم الثلاثاء 20 ماي 2014 نشر في الجريدة الرسمية ينظم مهام القيمين الدينيين، حيث منع الظهير على الأئمة والخطباء وجميع المشتغلين في المهام الدينية خلال مدة اشتغالهم ممارسة أي نشاط سياسي أو نقابي، أو اتخاذ أي موقف يكتسي صبغة سياسية أو نقابية، أو القيام بأي عمل من شأنه وقف أو عرقلة أداء الشعائر الدينية، أو الإخلال بشروط الطمأنينة والسكينة والتسامح والإخاء الواجبة في الأماكن المخصصة لإقامة شعائر الدين الإسلامي<sup>(3)</sup>. ومنع الظهير أيضاً على القيم الديني مزاولة أي نشاط في القطاع العام أو القطاع الخاص يدر عليه دخلا كيفها كانت طبيعته إلا بترخيص مكتوب من السلطة الحكومية المكلفة بالأوقاف والشؤون الإسلامية، باستثناء الأعهال العلمية والفكرية والإبداعية التي لا تتنافى مع طبيعة المهام الموكولة إليه تحت طائلة إنهاء العقد المبرم معه (4).

<sup>(1)</sup> المرجع نفسه.

<sup>(2)</sup> المغرب في سنة 2014، إشراف: إدريس شكرية...م.س، ص 48.

<sup>(3)</sup> الجريدة الرسمية: السنة الثالثة بعد المائة، عدد 6268، بتاريخ 26 يونيو 2014، ص 5474.

<sup>(4)</sup> المصدر نفسه، ن.ص.



ولتلقي الشكايات والتظلمات المرفوعة من طرف القيمين الدينيين في موضوع حيف أو ضرر لحقهم في علاقتهم مع إدارة الأوقاف والشؤون الإسلامية، نص الظهير على إحداث اللجنة الوطنية للبت في شكايات وتظلمات القيمين الدينيين تناط بها مهمة النظر في هذه الشكايات. وتتألف اللجنة التي أوكل الظهير الملكي رئاستها للأمين العام للمجلس العلمي الأعلى من رئيس الهيئة العلمية للإفتاء بالمجلس العلمي الأعلى، وعضو بالمجلس العلمي الأعلى من غير رؤساء المجالس العلمية المحلية، بالإضافة إلى رئيس مجلس علمي محلي وقيمين دينيين يزاولان مهمة القيم الديني المشتكي نفسها(1).

ويتعين على كل قيم ديني يزاول مهام دينية حسب نص الظهير الالتزام بأصول المذهب المالكي والعقيدة الأشعرية وثوابت الأمة وما جرى به العمل بالمغرب، ومراعاة حرمة الأماكن المخصصة لإقامة شعائر الدين الإسلامي، مشدداً على ضرورة القيام شخصيا بالمهمة الموكولة إليه، وارتداء اللباس المغربي عند أدائها، وكذا احترام المواقيت والضوابط الشرعية عند أدائها (2). وسجل الظهير أن الهدف هو «رغبة الملك في تنظيم مهامهم لما لها من حميد الأثر في صيانة ثوابت الأمة، وبناء مجتمع متراص متضامن متمسك بمقوماته الروحية ومتفتح على روح العصر، بعيدا عن كل تعصب أو غلو أو تطرف» (3).

وقد أثار هذا الظهير المنظم لمهام القيمين الدينيين نقاشاً كبيراً، مما دفع وزير الأوقاف والشؤون الإسلامية أحمد التوفيق إلى تنظيم ندوة صحفية يوم الأربعاء 9 يوليوز 2014 ليسلط الضوء على كل تفاصيل الظهير، حيث قال إن الظهير جاء «لكي لا يفسد الدين السياسة» معتبراً أن «الخطباء لم يكونوا من قبل في السياسة واليوم يمنعون»، وأكد أن الهدف الأساسي من الظهير الشريف المنظم لمهام القيمين الدينيين وتحديد وضعياتهم يتمثل في «خلق الانسجام وليس الفصل بين الشأن الديني



<sup>(1)</sup> نفسه، ص 5476-5477.

<sup>(2)</sup> نفسه، ص 5474.

<sup>(3)</sup> نفسه، ص 5473.



والسياسي المغربي»، مضيفا «نحن لا نخاف على الدين من السياسة، بل نخشى على السياسة من الدين ونحن لا نريدها أن تفسد». ولم تفت الوزير الفرصة دون أن يرسم الحدود بين الديني والسياسي بالنسبة للقيمين الدينيين حيث أوضح أن أئمة المساجد والخطباء والواعظين لا يمكنهم الخلط بين لغتين مختلفتين هما لغة السياسة ولغة الدين، وشدد التوفيق على أنه «لا خلاف في الشأن الديني لأن الثوابت والمرجعية الموجودة واحدة». ولم يخف الوزير تخوفه عن الأئمة والقيمين الدينيين في حال جمعهم بين السياسي والديني قائلاً «أخاف على الأئمة والقيمين الدينيين من السياسة، لأن الدين مستمر ولا نود أن تفسده السياسة التي نحن بحاجة إليها، نحن نتفق في الدين ونختلف في الاجتهادات السياسية»، موضحاً في الأخير أن هذا الظهير يدخل في إطار من داخله أن يتم إلا من داخله (1).

فقرار المنع لا يمكن اعتباره إجراءً جديداً في المملكة المغربية لأن السياسة الدينية دأبت منذ عقود على تحذير الخطباء والأئمة ومن يسير في ركابهم من التدخل في الشؤون السياسية للبلاد، وتمت بالفعل توقيفات عديدة في حق المخالفين لهذا التوجه (الشيخ عبد الله نهاري نموذجا). ولم يقف الأمر عند هذا الحد وإنها التجأت وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية إلى إجراءات أخرى لفك الارتباط بين ما هو ديني وما هو سياسي مثل إصدار دليل للإمام والخطيب والواعظ سنة 2005، وإصدار مذكرة وزارية قبيل الانتخابات التشريعية سنة 2011 دعت صراحة القيمين الدينيين إلى عدم المشاركة في الدعاية السياسية، وتمثل الحياد وعدم الإشارة في خطبهم إلى أي طرف سياسي كيفها كان. إذن ما يمكن اعتباره جديداً في هذا المجال هو أن المنع في هذه المرة اكتسى صبغة قانونية أسمى وهو تأطره بظهر ملكي (2).

<sup>(1)</sup> إكرام زايد: في تعليقه على الظهير المنظم لمهام القيمين الدينيين: أحمد التوفيق «نحن لا نخاف على الدين من السياسة بل نخشى على السياسة من الدين ونحن لا نريدها أن تفسد»، صحيفة الأحداث المغربية، الدار البيضاء، عدد 11 يوليوز 2014.

<sup>(2)</sup> عمر العمري: على ضوء صدور الظهير الملكي الأخير: بعض خلفيات فصل السياسة عن الدين في http://dinpresse.com/ . المغرب، موقع دين بريس، 5 يوليوز 2014، على الرابط الإلكتروني التالي: /dahir-imams/05/07/2014



وقد جاء إصدار ظهير ملكي يمنع القيمين الدينيين من ممارسة السياسة في سياق أحداث دولية خطيرة وهي إعلان ما اصطلح عليه بـ «دولة الخلافة» في العراق والشام التي أصبحت لها رقعة جغرافية وموارد بشرية وسلطة سياسية متمثلة في تنصيب خليفة جديد للمسلمين، وهو أمر له دلالاته الدينية والسياسية ويشكل أيضاً خطورة من الناحية الرمزية على الأنظمة التي تكتسب شرعيتها من المنظومة الدينية وعلى رأسها «إمارة المؤمنين» في المغرب والنظام السعودي الذي يعتبر نفسه «خادماً للحرمين الشريفين». وهكذا يأتي الظهير الملكي ليحسم نهائيا في مسألة تحريم السياسة بشكل قاطع على المشتغلين في المجال الديني، بل ومنعهم من اتخاذ أي موقف سياسي كيفها قاطع على المشتغلين في المجال الديني، بل ومنعهم من اتخاذ أي موقف سياسي كيفها الختراق فكري قادم من المشرق الإسلامي، شدد القانون الجديد على «الالتزام بأصول الختراق فكري والعقيدة الأشعرية وثوابت الأمة وما جرى به العمل بالمغرب» (١٠).

وإذا كان القانون الجديد يمنع على القيم الديني منعا كليا اتخاذ أي موقف سياسي، فهل معنى ذلك أن هذا المنع يسري أيضا على المواقف التي يتخذها المغرب أو ملكه أو حكومته إزاء بعض القضايا السياسية الوطنية أو الإقليمية أو الدولية؟ ففي سنة 2011 التجأت السلطة السياسية إلى إقحام خطباء المساجد في الدعوة إلى التصويت بنعم على الدستور الجديد للمملكة، وهو تدبير أثار حفيظة أطراف سياسية معينة ووصل إلى قبة البرلمان، وعما قاله وزير الأوقاف آنذاك رداً على المتحفظين على الزج بالأئمة والخطباء في أتون السياسة «لا يجوز للخطباء ولا للعلماء أن يبقوا محايدين في الأمور العامة وهذا بحكم الشرع». فهل ما قاله الوزير يُعتبر استثناءً وحيداً أمام القيمين الدينين للخوض في السياسة؟ أو أن هؤلاء سيارسون السياسة إذا نزلت من فوق وسيتر فعون عنها إذا صعدت من تحت، أو بمعنى أصح فإن الدين والسياسة بمقتضى الظهير الجديد سيجتمعان حصرياً في مؤسسة إمارة المؤمنين وينفصلان فيها عداها (2).

<sup>(1)</sup> المرجع نفسه.

<sup>(2)</sup> نفسه.



ترأس الملك محمد السادس يوم الجمعة 13 يونيو 2014 بالرباط مراسيم تقديم «خطة دعم» التي تعنى بالتأطير الديني على الصعيد المحلي. وأوضح بلاغ للديوان الملكي أن «هذه الخطة تشكل لبنة إضافية في مسار إصلاح الحقل الديني الذي ما فتئ أمير المؤمنين منذ توليه عرش أسلافه المنعمين يوليه عناية خاصة. وهو ما جعل النموذج المغربي في تدبير الشأن الديني يحظى بالاهتمام على المستويين القاري والدولي. كما أنها تأتي تفعيلاً للتوجيهات الملكية السديدة القاضية بتطوير المجال الديني وتحديثه، سيما من خلال تمكينه من الموارد البشرية المؤهلة والوسائل المادية الضرورية، والانفتاح على التكنولوجيات الحديثة وذلك في إطار الالتزام بثوابت الأمة»(1).

وقدم أحمد التوفيق وزير الأوقاف والشؤون الإسلامية الخطوط العريضة لهذه الخطة المعدة من قبل الوزارة والمجلس العلمي الأعلى، والتي تدشن لمرحلة جديدة من التأطير الديني، سيها من خلال قيام الأئمة المرشدين بمساعدة أئمة المساجد سواء فيها يتعلق بالتواصل معهم في الأمور المرتبطة بالنهوض بمهامهم أو في توسيع برنامج محو الأمية وتحسينه. وتهدف هذه الخطة إلى تحصين المساجد من أي استغلال، والرفع من مستوى التأهيل الديني وذلك في إطار مبادئ المذهب المالكي. كها تقوم على توسيع تأطير الشأن الديني على المستوى المحلي بواسطة جهاز تأطيري يتكون من 1300 إمام مرشد موزعين على جميع عهالات وأقاليم المملكة. ويتميز هؤلاء الأئمة المرشدون بكونهم حاصلين على شهادة الإجازة من الجامعة، ويحفظون القرآن الكريم كاملاً، وتلقوا تكويناً شرعياً تكميلياً وتكويناً مهنياً عهاده الالتزام بثوابت الأمة (2).

وتعبر «خطة دعم» في جزئها الأساسي عن رغبة المغرب في تحصين المساجد من أن تمسها لغة التطرف إن سلوكاً أو خطاباً، وتدخل في عمومها ضمن استراتيجية الدولة المغربية البعيدة المدى لمحاصرة المد المتزايد للجهاعات المنتمية للفكر والمهارسة

<sup>(1)</sup> موقع وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية، على الرابط الإلكتروني: www.habous.net

<sup>(2)</sup> المرجع نفسه.



«الجهادية»، وتأمين مستقبل أمنها الروحي من منطلق سياسة استباقية كانت في البداية أمنية وتعززت بمرتكزات التنمية والحقوق السياسية والاجتهاعية. ولا تخرج «خطة دعم» عن توجهين أساسيين: أولاً: ضبط المجال الديني بها يتناسب وسياسة الدولة المغربية المحتكمة إلى مؤسسة إمارة المؤمنين لكي لا يتم العبث بمجال الفتوى. وثانياً: تأطير المشرفين والمستفيدين داخل مربع مذهب مالكي قاعدته الذهبية المصالح المرسلة التي تروم جلب المنفعة و درء المفسدة (1).

### تكوين لجنة دائمة تنكب على حالة المساجد المغلقة

ذكر بلاغ للديوان الملكي صادر يوم الجمعة 26 شتنبر 2014 أن الملك محمد السادس أصدر تعليهاته لوزراء الداخلية والاقتصاد والمالية والأوقاف والشؤون الإسلامية بتكوين لجنة دائمة تنكب على حالة المساجد المغلقة، وذلك من أجل تحقيق الأهداف الآتية:

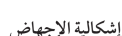
- اتخاذ التدابير اللازمة لبرمجة إعادة بناء أو إصلاح أو ترميم المساجد المغلقة وفتحها حسب الأولويات وداخل آجال معقولة.
  - تخصيص الاعتهادات اللازمة لهذه العملية وبرمجتها على الصعيد المحلي.
- اتخاذ ما يلزم من إجراءات لتطبيق مقتضيات الظهير الشريف المتعلق بمراقبة حالة بنايات المساجد حفاظاً على سلامة روادها.
- الحرص على منع كل محاولة لاستغلال موضوع المساجد المغلقة من طرف أي جهة كانت لأغراض سياسية أو دعائية أو غيرها.

وخلُص البلاغ الملكي إلى أن الملك أمر بأن ترفع إليه هذه اللجنة تقريراً عن تقدم أشغال مختلف العمليات كل ستة أشهر (2).



<sup>(1)</sup> محمد بن امحمد العلوي: المغرب: تحصين الأمن الروحي جزء من الأمن القومي، موقع ميدل ايست أو نلاين، 16 يونيو 2014، على الرابط الإلكتروني التالي: http://middle-east-online.com/?id=178649

<sup>(2)</sup> موقع وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية، على الرابط الإلكتروني: www.habous.net



استقبل الملك محمد السادس يوم الاثنين 16 مارس 2015 بالقصر الملكي بالدار البيضاء كلاً من مصطفى الرميد وزير العدل والحريات وأحمد التوفيق وزير الأوقاف والشؤون الإسلامية وإدريس اليزمي رئيس المجلس الوطني لحقوق الإنسان، وأشار بلاغ الديوان الملكي إلى «أن هذه الاستقبالات تندرج في إطار التفاعل والتجاوب الملكي الدائم مع انشغالات المواطنين ومختلف الفعاليات الوطنية بخصوص القضايا المجتمعية الراهنة، سيها منها إشكالية الإجهاض السري، وذلك في إطار احترام تعاليم الدين الإسلامي الحنيف والتحلي بفضائل الاجتهاد، وبها يتهاشى مع التطورات التي يعرفها المجتمع المغربي وتطلعاته، وبها يراعي وحدته وتماسكه وخصوصياته» (1).

ويضيف البلاغ أن الملك أصدر توجيهاته للوزيرين ولرئيس المجلس الوطني لحقوق الإنسان قصد الانكباب على تدارس هذا الموضوع الذي صار قضية طبية بامتياز، وكذا إجراء لقاءات واستشارات موسعة مع جميع الفاعلين المعنيين وتلقي آرائهم على اختلافها. كما أمر الملك محمد السادس الوزيرين المعنيين ورئيس المجلس الوطني لحقوق الإنسان بالتنسيق والتعاون مع المجلس العلمي الأعلى بشأن التداول حول مختلف الآراء والتوجهات، ورفع الاقتراحات للملك داخل أجل أقصاه شهر (2).

واستقبل الملك محمد السادس بالقصر الملكي بالدار البيضاء يوم الجمعة 15 ماي 2015 كلا من مصطفى الرميد وزير العدل والحريات وأحمد التوفيق وزير الأوقاف والشؤون الإسلامية وإدريس اليزمي رئيس المجلس الوطني لحقوق الإنسان، وذكر بلاغ للديوان الملكي أنه خلال هذا الاستقبال رفع الوزيران ورئيس المجلس إلى الملك نتائج الاستشارات الموسعة التي كلفوا بإجرائها بخصوص إشكالية الإجهاض مع جميع الفاعلين المعنيين. وأشار البلاغ إلى أن كل الفعاليات المعنية أجمعت على الإشادة

<sup>(1)</sup> المرجع نفسه.

<sup>(2)</sup> موقع وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية، على الرابط الإلكتروني: www.habous.net



بالمبادرة الملكية وبالمقاربة التشاورية التي أمر بها الملك لبلورة رأي موضوعي وحكيم، ويعطي الأولوية لخدمة المصلحة العليا للأسرة والمواطنين(١).

وقد أكدت هذه الاستشارات على اختلافها أن الأغلبية الساحقة تتجه إلى تجريم الإجهاض غير الشرعي مع استثناء بعض حالاته من العقاب لوجود مبررات قاهرة، وذلك لما تسببه من معاناة ولما لها من آثار صحية ونفسية واجتماعية سيئة على المرأة والأسرة والجنين بل والمجتمع، سيها:

أو لاً: عندما يشكل الحمل خطرا على حياة الأم أو على صحتها.

ثانياً: في حالات الحمل الناتج عن اغتصاب أو زنا المحارم.

ثالثاً: في حالات التشوهات الخلقية الخطيرة والأمراض الصعبة التي قد يصاب ما الجنين (2).

ومن هذا المنطلق يضيف البلاغ أن الملك أصدر تعليهاته إلى كل من وزير العدل والحريات ووزير الصحة قصد التنسيق بينها، وإشراك الأطباء المختصين من أجل بلورة خلاصات هذه المشاورات في مشروع مقتضيات قانونية قصد إدراجها في مدونة القانون الجنائي، وعرضها على مسطرة المصادقة وذلك في إطار احترام تعاليم الدين الإسلامي الحنيف والتحلي بفضائل الاجتهاد، وبها يتهاشى مع التطورات التي يعرفها المجتمع المغربي وقيمه القائمة على الاعتدال والانفتاح، وبها يراعي وحدته وتماسكه وخصوصياته. وخلص البلاغ إلى أنه نظرا لكون القانون وحده لا يكفي للحد من هذه الظاهرة، فقد أكد الملك على ضرورة التوعية والوقاية ونشر وتبسيط المعرفة العلمية والأخلاقية التي لها علاقة بهذا الموضوع لتحصين المجتمع من الأسباب التي قد تؤدي إلى الإجهاض (٥).

<sup>(1)</sup> المرجع نفسه.

<sup>(2)</sup> نفسه.

<sup>(3)</sup> نفسه.



اعتبرت قضية الإجهاض من أهم السجالات العلمية المجتمعية التي عرفتها سنة 2015، وساهم فيها العلماء وفعاليات المجتمع المدني والأحزاب والمؤسسات الرسمية ولم تتوقف إلا بالتدخل الملكي<sup>(1)</sup>. فالنقاش حول الإجهاض كان قد بدأ داخل أروقة وزارة العدل والحريات في سياق مراجعة القانون الجنائي على ضوء توصيات الحوار الوطني حول منظومة العدالة، وهو القانون الذي يحدد الجرائم وعقوباتها ومن ضمنها جريمة الإجهاض، وذلك قبل أن تدخل وزارة الصحة على الخط وتفجر النقاش على نطاق أوسع تلاه التدخل الاستباقي الملكي الذي جاء سريعا بعد أربعة أيام من ندوة وزارة الصحة التي انفجر فيها الخلاف حول الإجهاض للعلن وأثار اهتهاما كبيرا وسط الرأي العام<sup>(2)</sup>.

ويمكن تفسير سرعة التدخل الملكي من خلال فرضيتين: الأولى تقول إن المؤسسة الملكية تخوفت من أن يؤدي الصراع حول قضية الإجهاض إلى انقسام مجتمعي لا يتحمله المغرب سواء على المستوى الداخلي، حيث كانت الانتخابات الجاعية والجهوية انذاك على الأبواب، أو على المستوى الخارجي، حيث دول المنطقة تغلي بسبب الإرهاب وعدم الاستقرار السياسي؛ أما القراءة الثانية فقد ذهبت إلى أن سرعة التدخل الملكي جاءت بعد أن تبين للملكية وجود تقارب في وجهات النظر يمكن أن يتطور إلى بلورة حل دون الحاجة إلى غطاء ملكي، ودون أن تكون الملكية هي الحاضن وصاحبة المبادرة فهه دون.

ويبرز حضور الملك محمد السادس بصفته أميراً للمؤمنين في الموضوع نظراً إلى صلته بالدين الإسلامي من جهة، ومن جهة ثانية لأن بلاغ الديوان الملكي يوم الاثنين 16 مارس 2015 أشار بشكل صريح إلى ضرورة استشارة المجلس العلمي الأعلى

<sup>(1)</sup> تقرير الحالة العلمية الإسلامية بالمغرب سنة 2015، الإشراف العام: أحمد الريسوني، مركز المقاصد للدراسات والبحوث، 2016، ص 309.

<sup>(2)</sup> إساعيل حمودي: بعد مدونة الأسرة...الدور على الإجهاض: إمارة المؤمنين عندما يخرج التجديد من عباءة التقليد، ملحق تحت المجهر، صحيفة أخبار اليوم، الدار البيضاء، عدد 28 ــ 29 مارس 2015.

<sup>(3)</sup> المرجع نفسه.



الذي يعتبر أعلى هيئة فقهية شرعية وتتوفر على هيئة خاصة بالفتوى داخلها، وهي الهيئة التي كان مطلوبا منها أن تقدم رأيا اجتهاديا في الموضوع. هذا الحضور الملكي في قضية الإجهاض جعل المتبعين يطرحون مسألة اضطلاع إمارة المؤمنين بوظيفة الاجتهاد والتجديد في الدين، وهو ما أجاب عنه عدد من الباحثين أبرزهم أحمد الخمليشي مدير دار الحديث الحسنية، حيث اعتبر أن «مؤسسة إمارة المؤمنين لا تتولى الاجتهاد مباشرة، وإنها تدعو إليه بقصد تجاوز احتقانات مجتمعية ناتجة عن المبالغة في الانتصار للرأي وعدم الإصغاء للرأي الآخر»(1). في حين يرى المحمد جبرون الباحث في الفكر السياسي الإسلامي أن المواقف والأحكام التي اتخذتها مؤسسة إمارة المؤمنين في السنوات الأخيرة في عدد من القضايا التي تستدعي موقفا شرعيا «يظهر عليها قدر عال من الاجتهاد والرغبة في التكيف مع مستجدات العصر وإكراهاته»، واعتبر أن ما «يجعل من أحكام إمارة المؤمنين أحكاما اجتهادية بالمعنى الديني هو استدلالاتها الشرعية التي تستعمل فيها الأصول الشرعية المتعارف عليها بين الفقهاء وتجتهد لإيجاد منافذ للمسائل المطروحة عليها انطلاقاً من هذا الأصول»(2).

# تدشين معهد محمد السادس لتكوين الأئمة المرشدين والمرشدات

أشرف الملك محمد السادس يوم الجمعة 27 مارس 2015 بالحي الجامعي «مدينة العرفان» بالرباط على تدشين «معهد محمد السادس لتكوين الأئمة المرشدين والمرشدات» الذي سبق أن أعطى الملك انطلاقة أشغال إنجازه في 12 ماي 2014. وهذه المؤسسة ستخصص لاستقبال الأئمة المغاربة وآخرين من بلدان عربية وإفريقية وأوربية، ويندرج إنجازها في إطار تنفيذ استراتيجية مندمجة تروم بث قيم الإسلام المعتدل لدى الأجيال الشابة من الأئمة المرشدين والمرشدات، كما تستند هذه الاستراتيجية المندمجة والشاملة ومتعددة الأبعاد إلى ثلاثة أركان هي: الركن المؤسساتي، وركن التأطير الناجع، والتكوين العلمي الحديث المتجدد باستمرار،

<sup>(1)</sup> المرجع نفسه.

<sup>(2)</sup> نفسه.



وتطبيقا لهذا الركن الأخير يأتي إنجاز معهد محمد السادس لتكوين الأئمة المرشدين والمرشدات<sup>(1)</sup>.

وعلاوة على دورها المتمثل في صيانة الأمن الروحي للمغاربة ووحدة المذهب المالكي، من شأن هذه المؤسسة مصاحبة المملكة المغربية في عزمها على إرساء شراكة مع البلدان الإفريقية، سيها إثر قرار الملك محمد السادس القاضي بالاستجابة للطلبات المتعلقة بتكوين الأئمة والواعظين المتحدرين من الدول الإفريقية بالمغرب كتونس ومالي وغينيا كوناكري والكوت ديفوار. كها ستؤمن هذه المؤسسة بفضل طاقم بيداغوجي وإداري من مستوى عال تكوينات ملائمة وذات جودة ستتيح للطلبة المسجلين القيام بمهام التأطير والوعظ الموكولة لهم على أكمل وجه (2).

وقد أنيطت بالمعهد مهام: تكوين الأئمة المرشدين والمرشدات في مجال الإمامة والإرشاد وتمكينهم من المناهج والمعارف التي تؤهلهم للقيام بالمهام الموكولة إليهم، وتكوين وتأهيل واستكمال تكوين القيمين الدينيين الأجانب، وتنظيم دورات للتكوين المستمر في مجال اختصاصهم، وتنظيم أطوار دراسية وندوات وتداريب لاستكمال خبرة الأئمة المرشدين والمرشدات، والقيام بالأبحاث الرامية إلى تطوير أداء الأئمة المرشدين والمرشدات.

#### إعادة تنظيم جامعة القرويين

صدر يوم الأربعاء 24 يونيو 2015 ظهير شريف قاض بإعادة تنظيم جامعة القرويين وتحديد مهامها والمعاهد التابعة لها، وكيفيات سيرها ونظام الدراسة والتكوين بها. وتظل جامعة القرويين طبقاً للنص التشريعي المحدث لها والذي خولها صفة مؤسسة عمومية للتعليم العالي والبحث العلمي في مجال العلوم الشرعية والدراسات

<sup>(1)</sup> الملك يدشن معهد محمد السادس لتكوين الأئمة بالرباط، موقع إسلام مغربي، الجمعة 27 مارس 2015، على الرابط الإلكتروني: www.islammaghribi.com

<sup>(2)</sup> المرجع نفسه.

<sup>(3)</sup> موقع وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية، على الرابط الإلكتروني: www.habous.net



والفكر والحضارة الإسلامية، متمتعة بالشخصية الاعتبارية والاستقلال المالي. وقد أنيطت بجامعة القرويين القيام بالمهام التالية: تكوين علماء وباحثين متخصصين في الدراسات القرآنية والعلوم الشرعية والدراسات الإسلامية المعمقة، وتكوين الأئمة والمرشدين والمرشدات، وإعداد برامج خاصة للتكوين والتأهيل والتكوين المستمر في مجال التأطير الديني والسهر على تنفيذها، وتنمية البحث العلمي في مجال الدراسات القرآنية والحديثية والعقدية والفقهية وقضايا الفكر الإسلامي المعاصر، والإسهام في التعريف بالعلوم الإسلامية وتاريخها والعمل على نشر الدراسات والأبحاث والأبحاث المتعلقة بها، والإسهام في التعريف بتاريخ المغرب وتوثيقه وإنجاز الدراسات والأبحاث المتعلقة به، والإسهام في التعريف بالتراث الفقهي الإسلامي وبالفقه وأبحاث المتعلقة به، والإسهام في التعريف بالتراث الفقهي الإسلامي وبالفقه وأبحاث، والقيام بأعمال الخبرة في مجال اختصاصها، وإقامة علاقات للتعاون العلمي مع الجامعات والمؤسسات والهيئات العلمية العامة والخاصة الوطنية والأجنبية التي تسعى إلى تحقيق الأهداف نفسها. واستمراراً لمسار إعادة تنظيم جامعة القرويين تم يوم تسعى إلى تحقيق الأهداف نفسها. واستمراراً لمسار إعادة تنظيم جامعة القرويين تم يوم الثلاثاء 20 أكتوبر 2015 تعيين أمّال جَلاَّل رئيساً لجامعة القرويين (1).

#### التعليات الملكية إلى الأئمة بكشف حقيقة الجهاد للمغاربة

في سياق التفجيرات الإرهابية التي طالت فرنسا يوم الجمعة 13 نونبر 2015 وتبناها تنظيم «داعش»، أوصى الملك محمد السادس عبر وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية الأئمة والخطباء والوعاظ والقيمين الدينيين بشرح حقيقة الجهاد للمغاربة. وأوردت وزارة الأوقاف ضمن بلاغ صدر لها يوم السبت 14 نونبر 2015 أنه بتوجيهات من الملك محمد السادس بصفته أميراً للمؤمنين «تهيب بالقيمين الدينيين من خطباء ووعاظ وأئمة بمواصلة التعبئة والإرشاد، وذلك على إثر الأفعال الإجرامية التي ارتكبتها أياد أثيمة في باريس وتسببت في عدد من القتلى والجرحى»(2). ودعت الوزارة

<sup>(1)</sup> المرجع نفسه.

<sup>(2)</sup> الملك يدعو خطباء وأئمة المساجد لشرح حقيقة الجهاد للمغاربة، موقع هسبريس، السبت 14 نونبر 2015، على الرابط الإلكتروني التالي: www.hespress.com/politique/284180.html



القيمين الدينيين إلى «استعمال الحجج الشرعية والعقلية لتذكير الناس وتبصيرهم بمجموعة من التوجيهات»، مشيرة إلى أن «مرتكبي هذه الاعتداءات الشنيعة يدعون الانتساب إلى دين الإسلام ويبررون جرائمهم بالاستناد إليه، ويبالغون في الباطل إلى حد الزعم بأنهم يرتكبونها لنصرة الدين». وأوصت الوزارة القيمين الدينيين من خطباء ووعاظ وأئمة بتذكير الناس بـ «الرجوع في تعريف حقيقة الجهاد إلى قول علماء الأمة»، وأن «كل أنواع العنف والإكراه ليست من منهج الدين والدعوة في شيء»(1). وأكدت الوزارة على أن «النموذج الديني القائم بالمملكة المغربية فكراً وممارسة وفي توافق مع العمل من أجل نهضة شاملة، هو النموذج الذي يمكن أن يصحح صورة الدين ويقنع الآخرين، الأمر الذي يقتضي صيانة هذا النموذج من كل الشوائب»(2).

#### الدروس الحسنية الرمضانية

ترأس الملك محمد السادس بصفته أميراً للمؤمنين 13 درساً حسنياً خلال سنتي 2014-2015، وتم افتتاح الدروس الحسنية لسنة 2014 بدرس لوزير الأوقاف والشؤون الإسلامية أحمد التوفيق في موضوع «حماية الملة والدين وآلياتها في المملكة المغربية».

أما في سنة 2015 فقد افتتح أحمد التوفيق الدروس الحسنية بدرس في موضوع «أبو العباس السبتي ومذهبه في التضامن والتوحيد»(أ)، بينها خصّص الدرس الافتتاحي لعام 2016 لموضوع «إسهام النساء في بناء ثقافة الإسلام الروحية»، أما الدرس الأخير المعني بهذا المحور من التقرير المخصص لمؤسسة إمارة المؤمنين، وألقاه أحمد التوفيق في 28 يونيو 2017 فجاء تحت عنوان: «دور علهاء المغرب في حماية الهوية الوطنية» انطلاقا من الحديث النبوي الشريف «يحمل هذا العلم من كل خلف عدوله،

<sup>(1)</sup> المرجع نفسه.

<sup>(2)</sup> نفسه

<sup>(3)</sup> للمزيد من التفاصيل حول مواضيع الدروس الحسنية خلال سنتي 2014 و2015، انظر: موقع وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية، على الرابط الإلكتروني: www.habous.net



ينفون عنه تحريف الغالين، وانتحال المبطلين، وتأويل الجاهلين»، وكان الدرس أشبه برسائل نصح ونقد موجهة إلى بعض الفاعلين الإسلاميين، حيث عرّج التوفيق على «صمود علماء المغرب رجالاً ونساءً [في التفاعل مع تحديات الساحة] بفضل حصانة الثوابت التي تحميها إمارة المؤمنين. فبالإضافة إلى مهامهم في التبليغ والإرشاد والفتوى والتعليم والتكوين قام العلماء بنشر ثلاث وثائق وهي وثيقة عن المصلحة المرسلة في الفقه المالكي ترد على المشككين في شرعية الدولة الحديثة بآليات حكمها وقوانينها، ووثيقة ثانية موضوعها حكم الشرع في دعوى الإرهاب، ورد فيها أن المفاهيم الشرعية التي تحرفها دعوة الإرهاب لتسويغ مشروعها وتسويقه عشرة هي الجاهلية والخلافة الراشدة والشورى والحاكمية والخروج عن الإجماع واللامذهبية والولاء والبراء والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر والتكفير والجهاد»(1).

وقد عرفت هذه الدروس الحسنية خلال فترة 2014 و2017 حضور ومشاركة ثلة من العلماء والمفكرين من داخل المغرب وخارجه. ويكون اختيار موضوع أول الدروس الحسنية الذي يلقى أمام الملك محكوماً بظروف واعتبارات تتحكم في بناء وتوجيه الرأي العام، بالإضافة إلى مواكبتها لكل المستجدات السياسية والاقتصادية والاجتماعية على الساحة الداخلية والإقليمية والدولية.

وقد ارتبطت الدروس الحسنية بشهر رمضان التي منذ أن أطلقها الملك الراحل الحسن الثاني سنة 1963، واستمرت دون انقطاع إلى حدود اليوم في عهد نجله الملك محمد السادس، مما أعطاها زخما يفوق الجانب الديني إلى أبعاد تلامس ما هو سياسي وإيديولوجي وحضاري أيضاً (2)، وتعتبر أحد تمظهرات العلاقة الراسخة بين إمارة المؤمنين والنموذج المغربي في التدين. وتتوزع أهداف إقامة الدروس الحسنية الرمضانية بين:



<sup>(1)</sup> أمير المؤمنين يترأس بالرباط افتتاح الدروس الحسنية الرمضانية لسنة 1438–2017، موقع وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية [habous.gov.ma]، 28 ماي 2017، على الرابط المختصر : goo.gl/YcJNyV.

<sup>(2)</sup> مقتدر: «الدروس الحسنية» حاربت الشيوعية وأضفت شرعية الحاكم، موقع هسبريس، 18 يونيو 2015، على الرابط الإلكتروني التالي: http://www.hespress.com/interviews/266908.htm



هدف ديني أسس لما يُصطلح عليه بـ «الهوية الدينية المغربية»، وقد تأكد هذا المعطى بالحفاظ على استمرارية هذه الدروس لأزيد من خمسة عقود، بل إن هذه الدروس شكلت مجالاً لمنافسة دول أخرى للمغرب في هذا المضهار (الجزائر نموذجاً).

هدف تاريخي سعى لإعادة إحياء موروث ثقافي علمي تمثل في حضور السلاطين والمللوك لحلقات العلم والذكر، واحتكاكهم بالعلماء ورثة الأنبياء، وقد كانت آلية تاريخية مهمة لإضفاء الشرعية على الحاكم.

هدف حضاري سعى لإبراز خصوصية مغربية وحرصها على إقامة هذه الدروس الدينية، وفقا لطقوس معينة بشكل أغنى التجربة المغربية بإتاحة الفرصة لعلماء وباحثين مغاربة لإلقاء الدروس الحسنية، وهو ما شكل دفعة معنوية للعلماء والفقهاء على التنافس والعطاء في حقل العلوم الشرعية (1).

## حصيلة أداء مؤسسة إمارة المؤمنين سنة 2016

الرسالة الملكية إلى المشاركين في المؤتمر حول «حقوق الأقليات الدينية في الديار الإسلامية»:

وجه الملك محمد السادس يوم الاثنين 25 يناير 2016 رسالة إلى المشاركين في أشغال المؤتمر حول «حقوق الأقليات الدينية في الديار الإسلامية: الإطار الشرعي والدعوة إلى المبادرة» الذي انعقد خلال الفترة بين 25-27 يناير 2016 بمدينة مراكش، حيث تولى قراءتها أمام المشاركين في المؤتمر وزير الأوقاف والشؤون الإسلامية أحمد التوفيق. وقد أوضح الملك في رسالته أن موضوع حقوق الأقليات الدينية في البلاد الإسلامية «ما كان ليطرح من الناحية المبدئية، بالنظر إلى ما هو معروف من أحكام الإسلام وهديه وتراثه الحضاري في هذا الباب، ولكن الوقائع التي دعت إلى طرحه في هذه الظروف تستدعي من المسلمين أن يوضحوا أنها وقائع غير مستندة إلى أي

<sup>(1)</sup> المرجع نفسه.



نصوص مرجعية في الإسلام، وأن يبينوا إن كان الأمر يحتاج إلى بيان أن لبعض تلك الوقائع التي تقنعت بالدين سياقات وحيثيات لا تمت إلى الدين بصلة». وأكد الملك محمد السادس «إننا في المملكة المغربية لا نرى مبرراً لهضم أي حق من حقوق الأقليات الدينية، ولا نقبل أن يقع ذلك باسم الإسلام، ولا نرضاه لأحد من المسلمين»(1).

وذكر الملك في كلمته الموجهة إلى المؤتمرين أن تاريخ المغرب عرف «نموذجاً حضارياً متميزاً في مجال تساكن وتفاعل المسلمين مع أهل الديانات الأخرى، سيها اليهود والنصارى. ومن العهود المشرقة في تاريخ هذا التساكن ما أسفر عنه الالتقاء على صعيد بناء الحضارة المغربية الأندلسية، حيث ازدهرت بين مختلف الطوائف التجارات والصناعات والفنون وتبادل ثمرات الحكمة والفلسفة والعلوم». واسترسل الملك محمد السادس في رسالته قائلاً: «إننا بوصفنا أمير المؤمنين وحامي حمى الملة والدين، نضع على عاتقنا حماية حقوق المسلمين وغير المسلمين على السواء، نحمي حقوقهم كمتادينين بمقتضى المبادئ المرجعية الثابتة التي أشرنا إليها، ونحميهم كمواطنين بمقتضى الدستور، ولا نجد في ذلك فرقا بحسب المقاصد والغايات. ونحن في ذلك بمقتضى الدستور، ولا نجد في ذلك فرقا بحسب المقاصد والغايات. ونحن في ذلك إنها نحرص على الاستمرار على ما درج عليه أسلافنا الأماجد»، وبعد أن أشار الملك إلى أن المغرب كان سباقاً إلى الحوار بين الأديان، شدّد على أن «تدبيرنا للشأن الديني في الموقت الراهن يجعل من أهدافه الأساسية منع العبث بتأويل النصوص الديني، ميها ما يتعلق منها بالجهاد الذي أصدر فيه علماؤنا بياناً قوياً قبل أسابيع» (2).

وقد صدر عن هذا المؤتمر «إعلان مراكش لحقوق الأقليات الدينية في العالم الإسلامي»، الذي جاء على خلفية ما يحدث في منطقة الشرق الأوسط بسبب جرائم ما يسمى بـ «الدولة الإسلامية في العراق والشام» تجاه الأقلية المسيحية واليزيدية، وما أثاره ذلك في الغرب وأوربا خصوصاً من نقاشات وجدل حول مستقبل العلاقات بين المسلمين والمسيحيين. فكأن المؤتمر أرادت من خلاله البلدان الإسلامية المشاركة -وقد



<sup>(1)</sup> موقع وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية، على الرابط الإلكتروني: www.habous.net

<sup>(2)</sup> المرجع نفسه.



شارك فيه رجال دين من غير المسلمين أيضاً – تبرئة الذمة مما يهارسه تنظيم «داعش»، ولذلك أكد الإعلان الصادر عنه على أهمية تأسيس تيار مجتمعي واسع لإنصاف الأقليات الدينية في المجتمعات المسلمة ونشر الوعي بحقوقها، وتهييئ التربة الفكرية والثقافية والتربوية والإعلامية الحاضنة لهذا التيار، وعدم توظيف الدين في تبرير أي نيل من حقوق الأقليات الدينية في البلدان الإسلامية (1).

## التعليهات الملكية بضرورة مراجعة مناهج وبرامج مقررات تدريس التربية الدينية

على هامش رئاسة الملك محمد السادس يوم السبت 6 فبراير 2016 بمدينة العيون أشغال مجلس الوزراء، أصدر تعليهاته لوزيري التربية الوطنية والأوقاف والشؤون الإسلامية بضرورة مراجعة مناهج وبرامج مقررات تدريس التربية الدينية سواء في المدرسة العمومية أو التعليم الخاص، أو في مؤسسات التعليم العتيق في اتجاه «إعطاء أهمية أكبر للتربية على القيم الإسلامية السمحة، وفي صلبها المذهب السني المالكي الداعي إلى الوسطية والاعتدال والتسامح والتعايش مع مختلف الثقافات والحضارات الإنسانية». كها أكد ملك البلاد على أن «ترتكز هذه البرامج والمناهج التعليمية على القيم الأصيلة للشعب المغربي، وعلى عاداته وتقاليده العريقة القائمة، والتشبث بمقومات الهوية الوطنية الموحدة الغنية بتعدد مكوناتها، والتفاعل الإيجابي والانفتاح على مستجدات العصر»(2).

لقد تسببت مضامين المقررات الدينية في عديد خلافات مجتمعية حول القيم داخل المدرسة المغربية، بين قيم حقوق الإنسان وبين القيم المحافظة والتقليدية التي أُقحمت في دروس التربية الإسلامية على وجه الخصوص، حيث اعتبرت هذه الدروس من قبل التيار المحافظ المدخل نحو الهيمنة على المؤسسات التعليمية، وفرض هذا التوجه على الدولة وذلك بخلق تيار مجتمعي متأثر بهذه التوجهات السياسية. كما تم رصد



<sup>(1)</sup> الكنبوري: هذه قراءة في حصيلة المجال الديني بالمغرب لعام 2016، موقع هسبريس، الجمعة 20 دجنبر 2016، على الرابط الإلكتروني التالي: www.hespress.com/orbites/333468.html

<sup>(2)</sup> موقع وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية، على الرابط الإلكتروني التالي: www.habous.net



الكثير من المضامين المتعارضة مع مبدأ المساواة بين الجنسين، وكذلك مع مبدأ المواطنة الذي يساوي بين الجميع، وتسجيل الكثير من الإشارات التي تحث على العنف سواء ضد النوع، أو ضد غير المسلمين، حيث لا توجد في المقررات الدراسية قيم احترام للأقليات الدينية أو احترام للثقافات الأخرى(1).

وقد أكد أحد الباحثين في الشأن الديني أن «الأرضية العلمية والأخلاقية والتربوية في مجالنا التداولي المغربي مؤهلة لتعديل المناهج التعليمية الدينية، ولكن السؤال يكمن في تغليب البُعد الأخلاقي والتنويري في مشر وع التعديل دون السقوط في الميوعة المعرفية أو التضييق الديني. فالتعليم الديني حسب الباحث نفسه تعرض لاختراقات عقدية ومذهبية وإيديولوجية إلى درجة أنه يقف نسبياً وراء بعض أزمات تدين المغاربة» (2).

## تنصيب أعضاء المجلس الأعلى لمؤسسة محمد السادس للعلماء الأفارقة

ترأس الملك محمد السادس يوم الثلاثاء 14 يونيو 2016 بجامع القرويين بفاس حفل تنصيب أعضاء المجلس الأعلى لمؤسسة محمد السادس للعلماء الأفارقة، حيث ألقى خطاباً أكد فيه أن المؤسسة تشكل إطاراً للتعاون وتبادل التجارب، وتنسيق الجهود بين العلماء للقيام بواجبهم في التعريف بالصورة الحقيقية للدين الإسلامي الحنيف، وبقيمه السمحة القائمة على الاعتدال والتسامح والتعايش. واعتبر الملك أن قرار إحداث هذه المؤسسة «ليس نتاج ظرفية طارئة، ولا يهدف لتحقيق مصالح ضيقة أو عابرة، وإنها يندرج في إطار منظور متكامل للتعاون البناء، والتجاوب الملموس مع مطالب عدد من البلدان الإفريقية الشقيقة على الصعيدين الرسمي والشعبي في المجال الديني». وقال إن هذه المؤسسة بمختلف فروعها في البلدان الإفريقية، ستقوم إلى جانب كل الهيئات الدينية المعنية بدورها في إشاعة الفكر الديني المتنور، ومواجهة



<sup>(1)</sup> عصيد: هذه دلالات مراجعة مناهج التربية الدينية بالمدرسة المغربية، موقع كشك، على الرابط الإلكتروني التالي: http://qushq.com/blog/41601.html

<sup>(2)</sup> حمادة: إصلاح التعليم لا يحتمل التوظيفات والمزايدات السياسية، موقع "إسلام مغربي"، 3 غشت 2016، على الرابط الإلكتروني التالي: www.islammaghribi.com



ما يروج له بعض أدعياء الدين من نزوعات التطرف والانغلاق والإرهاب باسم الإسلام وهو منها براء»(1).

وقد جاء إحداث المجلس في حقبة شديدة الصعوبة تجتازها القارة الإفريقية بسبب التحديات الأمنية الناجمة عن التطرف الديني، ومن ثم الحاجة إلى إيجاد منتدى إفريقي للعلماء يُعيد تجديد الخطاب الديني وتقديمه للشباب بهدف الحد من التشدد<sup>(2)</sup>، وهو الأمر الذي أكد عليه وزير الأوقاف والشؤون الإسلامية أحمد التوفيق في حوار أجرته معه الأسبوعية الدولية «جون أفريك»، حيث اعتبر أن مؤسسة محمد السادس للعلماء الأفارقة ستضطلع بدور مواكبة الحقل الديني بالقارة الإفريقية من خلال استثمار الأسس المشتركة لبلدان القارة، وتوجهاتها المهيكلة وضرورة مأسسة الفعل الديني والحاجة الملحة لمواجهة التحديات الحالية. وأوضح التوفيق الرئيس المنتدب للمؤسسة أن فكرة إنشاء هذه المؤسسة لقيت ترحيباً كبيراً وتم استيعابها بشكل تدريجي، مشيراً إلى أن البلدان الإفريقية التي عرفت تطوراً في سياق ما بعد الحرب الباردة تبحث باستمرار عن نمو ذج للتنمية ضمن شم اكة متوازنة (3).

# الخطاب الملكي في الذكرى 3 6 لثورة الملك والشعب

وجه الملك محمد السادس يوم السبت 20 غشت 20 تطابا إلى الشعب المغربي بمناسبة الذكرى الـ 63 لثورة الملك والشعب (4)، وقد تطرق في أحد محاور خطابه



<sup>(1)</sup> محمد السادس: مؤسسة محمد السادس للعلماء الأفارقة هدفها إشاعة الفكر المتنور، موقع "إسلام مغربي"، 14 يونيو 2016، على الرابط الإلكتروني التالي:

www.islammaghribi.com/archives/2012-10-09-17-04-51/2012-10-09-17-11-24/70 56-2016-06-14-19-29-15.html

<sup>2)</sup> الكنبوري: هذه قراءة في حصيلة المجال الديني بالمغرب لعام 2016. م.س.

<sup>(3)</sup> انظر:

Ahmed Toufiq: «L'instrumentalisation politique de la religion est inacceptable», Jeune Afrique, 31 Janvier 2017: http://www.jeuneafrique.com/mag/395699/societe/marocahmed-toufiq-linstrumentalisation-politique-de-religion-inacceptable/.

<sup>(4)</sup> للاطلاع على الخطاب كاملًا، أنظر موقع وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية، على الرابط الإلكتروني التالى: www.habous.net

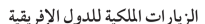


إلى فهمه للجهاد في الإسلام، وانتقد بشدة عدداً من الأفكار التي يروجها المتطرفون دينياً، وعبر عن ذلك قائلا إن «الجهاد في الإسلام يخضع لشروط دقيقة من بينها أنه لا يكون إلا لضرورة دفاعية، ولا يمكن أن يكون من أجل القتل والعدوان، ومن المحرمات قتل النفوس بدعوى الجهاد». وأشار في خطابه أيضاً إلى أنه «من شروط صحة الجهاد أن الدعوة إليه هي من اختصاص إمارة المؤمنين، ولا يمكن أن تصدر عن أي فرد أو جماعة». وتساءل الملك في خطابه «فهل يقبل العقل السليم أن يكون جزاء الجهاد هو الحصول على عدد من الحور العين؟، وهل يقبل المنطق بأن من يستمع إلى الموسيقي ستبلعه الأرض وغيرها من الأكاذيب؟». واعتبر أن «الإرهابيين والمتشددين يستعملون كل الوسائل لإقناع الشباب بالانضام إليهم، ولضر ب المجتمعات المتشبعة بقيم الحرية والانفتاح والتسامح. كما أن عددا من الجماعات والهيئات الإسلامية تعتبر أن لها مرجعية في الدين وأنها تمثل الإسلام الصحيح، مما يعني أن الآخرين ليسوا كذلك والواقع أنها بعيدة عنه وعن قيمه السمحة»(1).

تضمن الخطاب الملكي في محور التطرف والإرهاب عدة رسائل رئيسية، «الأولى: تصحيح بعض المفاهيم الخاطئة والمنحرفة التي يروج لها حاملو الفكر المتشدد لإباحة القتل والاعتداء على الآخرين باسم الجهاد، حيث أشار الخطاب إلى مفهوم الجهاد ومحدداته وضوابطه الشرعية؛ والرسالة الثانية تتجلى في تحميل مسؤولية انتشار فكر التطرف والتكفير والإرهاب إلى الجهاعات والهيئات الإسلامية التي تدعي اعتهاد الإسلام مرجعية؛ أما الرسالة الثالثة فكانت موجهة إلى الفئات المرشحة للاستقطاب من طرف المتشددين، وتخص إشكالية تفسير النصوص الدينية، إذ أشار الملك إلى أن الذين يدعون إلى العدوان ويكفرون الناس بغير حق، يفسرون القرآن والسنة بطريقة خاطئة ومنحر فة لتحقيق أغراضهم»(2).

<sup>(1)</sup> رسالة ملكية قوية لإفريقيا ومرافعة ضد الإرهاب في خطاب ثورة الملك والشعب، صحيفة الأحداث المغربية، الدار البيضاء، عدد 22 غشت 2016.

<sup>(2)</sup> الملك محمد السادس يبعث خمس رسائل حول التطرف والإرهاب، موقع هسبريس، 22 غشت 2016، على الرابط الإلكتروني التالي: www.hespress.com/orbites/318416.html



شكلت زيارة الملك محمد السادس إلى عدد من البلدان الإفريقية (تنزانيا، السينغال، مدغشقر، نيجيريا) خلال الفترة بين أكتوبر \_ دجنبر 10 20، «مناسبة لتقوية دور الدبلوماسية الدينية المغربية في القارة الإفريقية. فقد حرص الملك بصفته الدينية (أمير المؤمنين) على إقامة صلاة الجمعة في الدول الإفريقية التي زارها، وصاحب ذلك توزيع نسخ من القرآن الكريم بالخط المغربي برواية ورش عن نافع. فالعديد من الدول الإفريقية بدأت تنظر إلى المغرب على أنه نموذج لضبط الخطاب الديني يمكنه أن يساعد على تجنب اعتناق المسلمين للخطابات والتيارات المتطرفة»(1).

كان للفعل الديني حضور مؤثر في العلاقات المغربية الإفريقية، رغم أن الإسلام يشكل أقلية دينية في بعض دول شرق إفريقيا. ولأن الأمر يتعلق بمجال سيادي لهذه البلدان فقد حصر المغرب خدماته الدينية في بناء مجال الأمن الروحي لمحاربة التطرف الديني، وتكوين أئمة ومرشدين دينيين مهمتهم تصحيح صورة الإسلام، ومحاربة التأويلات المتطرفة التي تغذي العنف. وبناء عليه «ربح المغرب مساحات جديدة داخل إفريقيا بورقة حقل إمارة المؤمنين التي حققت اختراقاً جديداً داخل النفوذ الديني لدول إفريقية عديدة بعد أن طلبت التعاون في مجال تدبير الشأن الديني من خلال تكوين وتأطير أئمة المساجد، وتبني نهج يحارب التطرف والغلو الديني، وبذلك قدم المغرب بديلاً عن التيارات الدينية المتطرفة التي تتغلغل في بعض الأجزاء من تراب دول إفريقيا، ونجح في سحب البساط من تحتها من خلال محاصرة التطرف بتكوين الأئمة والمرشدين الدينيين لتصحيح مفاهيم الإسلام، ونشر قيم الوسطية داخل المجتمعات الإفريقية المسلمة» (2).

إن الحضور الديني للمغرب في البلدان الإفريقية يندرج «ضمن الاستراتيجية الملكية لتطوير علاقات التعاون مع بلدان القارة السمراء المؤسسة على منطق الاستمرارية في

<sup>(1)</sup> تكوين الأئمة: القوة الناعمة للمغرب، صحيفة أخبار اليوم، الدار البيضاء، عدد 24 ـ 25 دجنبر 2016.

<sup>(2)</sup> الحقل الديني: دبلوماسية ملك، صحيفة الصباح، 17 دجنبر 2016، على الرابط الإلكتروني: http://assabah.ma/166097.html



رعاية العلاقات الروحية التي ربطها شيوخ الزوايا بهذه البلدان مع سلاطين المغرب منذ قرون، وهي العلاقة التي تعززت في السنوات الأخيرة بتبادل زيارات الوفود وحضور العلماء الأفارقة في الدروس الحسنية، وتكوين الأئمة والمرشدين الدينيين، وأخيرا تأسيس مؤسسة محمد السادس للعلماء الأفارقة»(1).

نُنهي هذا الجرد الخاص بأداء مؤسسة إمارة المؤمنين، في الحقبة الممتدة بين 2015 و2017، بالإحالة على محور يطال تأهيل الأثمة والمرشدين والمرشدات، في حدث تميز بتسليط الضوء بالأرقام على المتخرجين في الساحة المحلية والإقليمية، وأيضاً، لائحة الأثمة والمرشدين الذين يهارسون التأطير الديني في المؤسسات الأمنية، حيث أشرف الملك محمد السادس، يوم الجمعة 20 أكتوبر 2017 بالحي الجامعي (مدينة العرفان) بالرباط، على تدشين مشروع توسعة معهد محمد السادس لتكوين الأثمة المرشدين والمرشدات، وفي هذه المناسبة، ألقي وزير الأوقاف والشؤون الإسلامية التوفيق كلمة بين يدي الملك، أكد من خلالها أن «الأثمة الوافدين من بلدان أجنبية يتابعون تكوينا أساسياً أو تكوينا قصير المدي»، مشيراً إلى أن «المعهد استقبل طلبة متحدرين من مالي، وغينيا كوناكري، وكوت ديفوار، وتونس، وفرنسا، ونيجيريا والتشاد»، مضيفاً أنه «لحد الآن، التحق 277 إماماً ومرشدة في التكوين الأساسي ببلدانهم»، منهم 35 من الغينيين، و33 من الفرنسيين، و70 من النيجيريين، و79 من التشاديين، و77 من التونسيين، استفادوا من دورات التدريب قصير الأمد الخاص بالأئمة العاملين في المساجد».

ومن جهة أخرى، أوضح التوفيق أنه، وبأمر من ملك البلاد، بصفته أميراً للمؤمنين والقائد الأعلى ورئيس أركان الحرب العامة للقوات المسلحة الملكية، تم في المعهد إحداث قسم خاص لتكوين الأئمة المرشدين المرشحين للتأطير الديني في صفوف القوات المسلحة الملكية، مبرزاً أن عدد طلبة هذا الفوج هو مائة طالب، وأنه



<sup>(1)</sup> صلاة الجمعة تأكيد للروابط الدينية، صحيفة الصباح، 17 دجنبر 2016، على الرابط الإلكتروني: http://assabah.ma/166091.html.



«تم بالتنسيق مع القيادة العليا للقوات المسلحة الملكية، إعداد مشروع دليل لكافة المؤطرين الدينيين في صفوف هذه القوات»(1).

على هامش المناسبة، سلم الملك شهادات التخرج لـ 18 من خريجي معهد محمد السادس لتكوين الأئمة المرشدين والمرشدات «فوج 2016»، المتحدرين من كوت ديفوار، وفرنسا، وغينيا، ومالى، ونيجيريا، وتشاد والمغرب.

#### خلاصات تركيبية

شهدت الفترة بين حقبتي 2014 و 2017 تنامياً في المبادرات الصادرة عن مؤسسة إمارة المؤمنين التي عملت على استثهار البعد الديني الروحي والرمزي ومكانتها الدينية داخل الدستور المغربي الجديد من أجل تقوية امتداد المغرب نحو إفريقيا عبر توظيف استراتيجية «الدبلوماسية الدينية»، وتصدير التجربة المغربية في تدبير الشأن الديني إلى العديد من الدول المهتمة بهذه التجربة، واستكهال ورش هيكلة الحقل الديني على مستوى التوجهات والتكوين والتشريع والمبادرات. وهو الأمر الذي يؤكد هيمنة مؤسسة إمارة المؤمنين كفاعل رئيسي في المجال الديني على حساب الفاعلين الدينين الثانويين، واحتكارها الصريح للشأن الديني والذي كان من أبرز نتائجه دفع تيارات «الإسلام السياسي» (2) المشاركة في المؤسسات مثل حزب «العدالة والتنمية» إلى الانتقال إلى هيئات مدنية غير مقبول منها أن تنافس الملكية في المجال الديني.

فقد ضمنت مؤسسة إمارة المؤمنين للمغرب بمبادراتها وسياستها الدينية شكلاً ما من أشكال تأميم الدين (الإسلام)، بما هو ملكية جماعية غير قابلة للتفويت إلا



<sup>(1)</sup> أمير المؤمنين يدشن مشروع توسعة معهد محمد السادس لتكوين الأئمة المرشدين والمرشدات، موقع وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية [habous.gov.ma]، 20 أكتوبر 2017، على الرابط المختصر:

goo.gl/aRX4gw

<sup>(2)</sup> نقصد بتيارات «الإسلام السياسي» مجُمل الحركات والجماعات الإسلامية التي تروم أسلمة [Islamisation] المجتمع والدولة والنظام، سواء عبر البوابة الدعوية أو البوابة السياسية أو البوابة القتالية أو قل «الجهادية». [المُحرر].



على صعيد ما هو إيهاني خاص يتعلق بالصلة بين المؤمن وربه. وإنها إذ تسيطر على المجال الديني وتحتكر الفتاوي فيه توفر شكلاً من أشكال تحييد الدين في الصراعات السياسية، وهو تحييد لا غنى عنه من أجل بناء مجال سياسي تُمارس فيه السياسة وفقاً لقواعدها المدنية، وهذا ما يحتاج إليه المغرب وكل بلد عربي ما زال يدخل حياته العامة التباس في الصلة بين السياسة والدين (1).

<sup>(1)</sup> عبد الإله بلقزيز: بصدد إمارة المؤمنين في المغرب، صحيفة المستقبل اللبنانية، عدد 13 نونبر 2012.





# المؤسسات الدينية ومقتضى «الأمن الروحي»

|| عمر العمري ||

omar.elomri@gmail.com کاتب وإعلامي،





# المؤسسات الدينية ومقتضى «الأمن الروحى»

من الطبيعي أن تكون المسألة الدينية حاضرة بقوة في النقاشات العمومية التي شهدها المجتمع المغربي، باعتبار المرجعية الهوياتية للمجتمع، والتي إن كانت تتميز بحضور محددات الثقافة والعرق والعادات والدين، إلا أن المُحدد الديني يبقى في مقدمة هذه المحددات المؤثرة والفاعلة<sup>(1)</sup>.

في هذا السياق إذاً، عرف الإنتاج الديني حركية ملحوظة وتداولاً معرفياً، ولم يخل ذلك من حدوث جدالات واسعة حول بعض القضايا الدينية أو الفقهية، شارك فيها المفكرون والسياسيون ورجال الدين وبعض الجمعيات وأيضاً المؤسسات الدينية التي تشتغل في إطار العمل الدولاتي [étatique](2) [ما يُصطلح عليها إعلامياً بـ «المؤسسات

<del>(1)</del>

<sup>(1)</sup> الحضور النوعي والفاعل للعامل/ المُحدد الديني، يقف في مقدمة الاشتغال على حالة الدين والتديّن في المجال التداولي المغربي، ومن ذلك، الاشتغال على هذا التقرير. [المُحرر]

<sup>(2)</sup> نتحدث عن توجه دولاتي [étatique] لأداء المؤسسات الدينية، لأننا إزاء مؤسسات تشتغل في إطار تفيعل سياسات الدولة المغربية في الحقل الديني، والتي تروم صيانة الدولة والدين، ومن ذلك، ما يصطلح عليه الخطاب الديني المؤسساتي، وخاصة على لسان وزير الأوقاف والشؤون الإسلامية بـ «صيانة الأمن الروحي» للمغاربة. [المُحرر]



الدينية الرسمية»]، التي تعنينا في هذا الإطار، وسوف نتوقف بالتحديد عند أداء وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية والمجلس العلمي الأعلى، بالإضافة إلى الرابطة المحمدية للعلماء ودار الحديث الحسنية.

اتسم التدخل الرسمي في هذا النقاش الديني العمومي، كما في السابق، بالتريث والحذر وعدم الانسياق وراء الإيقاع السريع الذي تفرضه بعض الجهات المتحررة من التزامات المسؤولية الإدارية. فالمتتبع لأنشطة المؤسسات الدينية، لابد أن يأخذ بالحسبان انضباطها للسياسة الدينية في البلاد، وتعتبر مؤسسة «إمارة المؤمنين» المصدر الوحيد الموجه لها، وفق ثوابت دينية واختيارات فقهية محددة. وتخضع هذه المؤسسات لتوجيهات مباشرة من أمير المؤمنين، الذي، بمقتضى الوثيقة الدستورية (١)، يُعتبر المسؤول الأول عن تدبير الحقل الديني داخل المغرب، كما أنه مسؤول أيضاً عن تدبير شؤون المغاربة الدينية بالخارج، وتوفير الظروف المناسبة لمارسة شعائرهم التعبدية.

تقوم المؤسسات الدينية بتنزيل التدابير الدينية المتبعة في البلاد عبر مراحل وفي احترام للظروف السياسية المتحولة، وتأثراً أيضاً بالعوامل الدولية التي تفرض نفسها على التوجهات الدينية الداخلية. في هذا التقرير، سنحاول رصد مساهمة المؤسسات الرسمية في النقاشات العمومية المتعلقة بالجانب الديني، كها أننا سنقوم بمقارنة فيها بينها في المدى الذي يمكن أن يصل إليه هذا التدخل في القضايا التي أثيرت سنة 2015 و 170، وأهما قضايا مكافحة الإرهاب، وعلى الخصوص التحديات التي فرضها تنظيم «الدولة الإسلامية في العراق والشام» [«داعش»] على المسؤولين بالداخل، ومسألة الخلافة في الإسلام، والإجهاض، وإشكالية المساواة في الإرث، وحكم الردة وما شهده من تراجعات من قبل هيأة الإفتاء العام (2) بالمغرب.



<sup>(1)</sup> أنظر: أداء مؤسسة إمارة المؤمنين في مضامين هذا التقرير، في المحور الذي اشتغل عليه الباحث حسام هاب.

<sup>(2)</sup> في مضامين «الصفحة الدينية» التي شرعت صحيفة «المساء» في نشرها كل يوم جمعة [عدد 5 ماي 2017]، نقرأ تفاعلاً للداعية والباحث أحمد الريسوني [نائب ما يُصطلح عليه بـ «الاتحاد العالمي لعلماء المسلمين»، المحسوب على جماعة «الإخوان المسلمين»]، مع الحكم الذي أصدرته محكمة طنجة حول إثبات نسب ابن الزنا لأبيه، حيث اعتبرت الإشارة في الصحيفة أن الريسوني «خرج بفتوى تتحدث عن إمكانية هذا



وسنشير في المحور الثاني من هذا التقرير إلى أهم وأبرز الأنشطة الدينية التي تميزت بها هذه المؤسسات في الفترة الممتدة بين 2015 و2017، ومدى فعاليتها في الإجابة على تطلعات المغاربة في مجال حساس هو تدبير المسألة الدينية.

# 1 - مساهمة المؤسسات الدينية في النقاش الديني العمومي

# 1 - 1 - وزارة الأوقاف والمجلس العلمي الأعلى

- إن أول ملاحظة يمكن رصدها في هذا الباب هي أن وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية، وهي المؤسسة الأبرز دينياً بعد إمارة المؤمنين، من حيث مسؤوليتها عن تدبير الحقل الديني أو من حيث رصيدها المعنوي والمادي الكبيرين في هذا المجال، تكاد تكون تدخلاتها في النقاشات الدينية الحساسة متواضعة، إن لم نقل غائبة عن المشهد الديني لبلادنا، ولا تنجر وراء الانفعالات غير المضبوطة -حسب وجهة نظرها - التي تنتج عن مثل هذه النقاشات. وحتى إن أبدى وزير الأوقاف والشؤون الإسلامية بعض الرأي في المسائل الخلافية، فإنها تأتي في إطار إشارات معينة أو في سياق تلميحات غير مباشرة، أو عبر سن قوانين أو اتخاذ قرارات تكون بمثابة أجوبة مؤطرة وموجهة للجدل الديني المحدث.

- تفيد الملاحظة الثانية أن الوزارة الوصية حاضرة على الخصوص في المواقف ذات الصبغة الإدارية، والمتعلقة بإصدار قرارات تأديبية، في الغالب تتخذ صبغة توقيفات في حق بعض الأئمة أو الوعاظ أو الخطباء، وغالباً ما تحدث استياء لدى الفئات المتضررة منها، حتى إن المعلقين عليها ينتقدون الوزارة الوصية دستورياً على الحقل الديني، وتنشر مثلاً في مواقع التواصل الاجتهاعي، حيث ترتفع مساحة حرية التعبير، ولكن بالنسبة للقائمين على الشأن الديني بالمغرب، يعتبرون مثل هذه القرارات أنها

الإلحاق». والحال أن الأمر يتعلق برأي شخصي، ولا علاقة له بالإفتاء، لأن هذه المهمة تقوم بها مؤسسة مُكلفة بالإفتاء، وليست مفتوحة أمام دعاة الساحة، بصرف النظر عن مرجعياتهم الفكرانية/ الإيديولوجية. [المُحرر]



تندرج ضمن مسؤولياتهم الضبطية ومراقبتهم لبعض الانفلاتات الصادرة عن القيمين الدينيين، خاصة عندما يعلنون عن انتهاءاتهم السياسية أو يخرجون عن «الثوابت الدينية» للمغرب.

- أما الملاحظة الثالثة، فتفيد استمرار الوزارة والمؤسسات التابعة لها في التعامل المحدود والمشوب بالحذر مع وسائل الإعلام المغربية، والتحكم الإرادي في إبداء التصريحات لوسائل الإعلام، وهي سياسة إعلامية تتبعها الوزارة منذ تولي أحمد التوفيق شؤونها، حيث لا يسمح أبداً للمسؤولين الدينيين بإعطاء تصريحاتهم للوسائل الإعلامية، إلا بالتشاور مع الوزارة والحصول على إذن بذلك، لهذا نجد الفاعل الديني الموجود الرسمي شبه غائب عن النقاش الديني العمومي، عكس الفاعل الديني الموجود خارج هذا الإطار، وخاصة الفاعل الإسلامي الحركي(1) [الإخواني أو السلفي الوهابي]، ويُفضل وزير الأوقاف أن تكون تدخلاته غالباً عبر المؤسسة التشريعية (مجلس النواب)، وهي حالات تفرضها ضرورة الإجابة على تساؤلات برلمانيي الأمة حول بعض الأمور الدينية، أو عبر تنظيم ندوات صحافية بمقر الوزارة وهي قليلة وقناة محمد السادس هي الجهات الإعلامية الرسمية لتصريف السياسة الدينية للبلاد، وإذا استثنينا الأداء شبه المشرف لإذاعة محمد السادس (2)، رغم محدودية الإمكانيات وإذا استثنينا الأداء شبه المشرف لإذاعة محمد السادس (2)، رغم محدودية الإمكانيات المادية من جهة، وتعرضها لاختراق مشاريع إسلامية حركية من جهة ثانية، فإن الأمر



<sup>(1)</sup> هذا دون الحديث عن تأثير ومخلفات التجربة الإسلامية الحركية على أداء العديد من رموز المؤسسات الدينية، ويتعلق الأمر بالعديد من الأسهاء. [المحرر]

<sup>(2)</sup> أفادت نتائج الموجة 16 لقياس نسب الاستماع للمحطات الإذاعية أن إذاعة محمد السادس للقرآن الكريم هي المحطة الأكثر استماعاً في المغرب بنسبة 20 في المئة، حسب نتائج الدراسة، التي أنجزها معهد «إبسوس» لحساب المركز المهني لقياس نسب الاستماع للمحطات الإذاعية بالمغرب (سيراد) بين 16 يناير ومارس 2016.

محمد لهزيم، إذاعة محمد السادس للقرآن الكريم الأكثر استهاعا في المغرب، موقع «كيش 24» ،[kech24] 18 ماي 2016، على الرابط: goo.gl/nOe5X5



محتلف مع موقع الوزارة على شبكة الإنترنت، وهذه ظاهرة مواقع باقي المؤسسات الدينية (1)، وجاري بها العمل في العالم بأسره (2).

وفي السياق ذاته، يمكن تسجيل الملاحظة نفسها بالنسبة لمؤسسة دينية أخرى هي المجلس العلمي الأعلى، حيث يحجم كثيراً عن المشاركة الصريحة في النقاشات الدينية التي يثيرها الرأي العام المغربي، من قبيل إشكالية «الخلافة» في الإسلام، ومراجعة مناهج التعليم، وقضية المساواة في الإرث، وعلاقة الدين بالسياسة، وهي القضايا التي استأثرت باهتهام الرأي العامل في الآونة الأخيرة، ولا نكاد نعثر على تصريح إعلامي للمجلس الأعلى، يبدي من خلاله رأيه الواضح في مثل هذه القضايا، وهو بالمناسبة المسؤول الأول عن الإفتاء في المغرب.

هذه الندرة في الإجابة الرسمية عن بعض القضايا الحساسة تكسرها أحياناً خرجات فردية لبعض علماء المجلس العلمي، وفي مقدمتهم رئيس المجلس العلمي المحلي لمدينة وجدة الدكتور مصطفى بنحمزة، الذي يشارك بكثافة في النقاشات المطروحة، ويواظب على إعطاء تصريحاته لوسائل الإعلام بشكل منتظم، كما أنه يستغل موقعه على شبكات التواصل الاجتماعي لتمرير مواقفه الدينية، إلى درجة أنه يعطي انطباعاً لدى المتبعين، بأن المجلس العلمي الأعلى يمرر مواقفه بشكل مستتر من خلال «بنحمزة»، وهو ما سنقف عليه لاحقاً.

هذا الانكماش الإعلامي وعدم انفتاح بعض المؤسسات الرسمية على وسائل الاتصال الحديثة يجعلها متوارية إلى الخلف بشكل ملحوظ ومترددة في مواكبة الحراك القوي للمجتمع المدني، خصوصاً على مستوى النشاط الإعلامي على شبكات التواصل الاجتماعي، الذي يفرز يومياً كما هائلاً من المحتويات الدينية، والتي تكون بعضها

<sup>(1)</sup> مع استثناء نسبي لمواقع مؤسسة الرابطة المحمدية للعلماء.

<sup>(2)</sup> وبيان ذلك أنه غالباً ما ينفر العامة من «الخطاب الرسمي»، وبالتالي من الأجدر أن تفكر هذه المؤسسات في تمرير خطابها الديني عبر قنوات غير مؤسساتية، على غرار ما تقوم به العديد من المشاريع الدينية الفكرانية [الإيديولوجية] في المنطقة، وليس في المغرب وحسب. [المحرر]



إن لم نتحدث عن غالبها، مخالفاً للسياسة الدينية للمغرب، وضخها بقوة في الشبكة العنكبوتية من قبل تيارات «الإسلام السياسي» أو من قبل تيارات متشددة، ومعلوم أن هذا المحتوى الرقمى بدأ يُسيطر على تداول المعرفة والمعلومة الدينية بكل أصنافها(1).

فإن كانت وزارة الأوقاف تمتلك موقعاً إلكترونياً [رقمياً]، تصرف من خلاله كل أنشطتها وإنتاجاتها الفكرية والتشريعية والقانونية الخاصة بتدبير الحقل الديني بالمغرب، فإن المجلس العلمي الأعلى وإلى حدود الساعة فشل في أن ينشئ منبراً إعلامياً يليق بمستوى هذه المؤسسة العلمية الكبيرة، في حين نجحت بعض المجالس العلمية الإقليمية في تأسيس مواقع إلكترونية خاصة بها، ولو أنها تكاد تحسب بعدد أصابع اليد. هذه المؤسسة تضم ما يزيد عن 600 عالم [«عالم دين»] وفقيه وداعية، مازال جلهم يجد صعوبة في التعامل مع وسائل الاتصال الحديثة، إلا القليل منهم، وهو ما يشكل عائقاً كبيراً بخصوص المردودية النظرية والعملية لهؤلاء الفاعلين، وربها يطرح إشكالات عديدة على مستوى التكوين والفعالية، في إطار مجتمع يتحول بتدريج يطرح إشكالات عديدة على مستوى التكوين والفعالية، في إطار مجتمع يتحول بتدريج

### 1 - 2 - الرابطة المحمدية ودار الحديث الحسنية

وعلى عكس من ذلك، نجد مثلاً مؤسسة الرابطة المحمدية، وعلى رأسها أمينها العام الدكتور أحمد عبادي، ومؤسسة دار الحديث الحسنية، وعلى رأسها الدكتور أحمد الخمليشي، تتسهان بدينامية واضحة على المستوى الإعلامي والحضور المكثف في وسائل الإعلام المسموعة والمرئية والمكتوبة والإلكترونية.

فالنسبة للرابطة المحمدية، نجحت بشكل كبير في تنفيذ استراتيجية إعلامية واسعة تعتمد على تأسيس مواقع إلكترونية متنوعة وذات تخصصات مختلفة، مع انفتاح أمينها العام على الوسائل الإعلامية الأجنبية، مما قوى حضورها على المستوى الدولي.



<sup>(1)</sup> إضافة إلى أن الحضور الإسلامي الحركي (الدعوي والسياسي والقتالي أو قل «الجهادي») في الإنترنت ومواقع التواصل الاجتهاعي، يبقى طاغياً جداً مقارنة مع حضور الفاعلين في المؤسسات، بل نزعم أنه لا قياس مع وجود الفارق. [المحرر]



وبالنسبة لدار الحديث الحسنية، فإن حضورها الإعلامي يكاد يتجسد في دينامية وحركية رئيسها الدكتور أحمد الخمليشي، الذي يملأ الساحة الدينية بتدخلاته الإعلامية وحواراته الفكرية وانفتاحه الدائم على وسائل الإعلام، وليس هذا فحسب، بل إن الخمليشي يكاد يكون استثناءً على مستوى المؤسسات الدينية الرسمية، لجرأته في طرح أفكاره الدينية والفكرية وتدخلاته النوعية في وسائل الإعلام، وهو بذلك يكسر الخفوت الإعلامي المزمن الذي يصاحب بعض تلك المؤسسات، وهو يعطي مثالاً لرجل دولة مسؤول عن مؤسسة دينية، وفي الوقت نفسه يحافظ على كيانه الفكري المستقل ويبدي رأيه في المسائل الخلافية، التي يتحفظ غيره في الخوض فيها. وهذا ما يعمل الفرق واضحاً بينه وبين أحمد عبادي أو أحمد التوفيق أو محمد يسف، وهم جميعا يمثلون مؤسسات دينية، إلا أن الفرق بينهم هو [ما يُشبه] «التحرر الفكري» الذي يمثلون مؤسسات دينية ، إلا أن الفرق بينهم هو [ما يُشبه] «التحرر الفكري» الذي علم والمتعلق خصوصاً بقضايا خلافية حساسة، وفي غير هذا الباب، الذي يمكن أن يجر والمتعلق خصوصاً بقضايا خلافية حساسة، وأي غير هذا الباب، الذي يمكن أن يجر على المسؤول الديني تبعات المحاسبة، فإن المؤسسات الرسمية تسجل على العموم حضوراً إعلامياً مكثفاً وبدرجات متفاوتة كها أشرنا إلى ذلك.

# 1 - 3 - 1 أهم النقاشات العمومية الدينية

سنحاول فيها بعد عرض أهم المبادرات الصادرة عن هذه المؤسسات الدينية ومدى حضور/ تدخل كل واحدة منها في النقاشات الدينية العمومية، مع الإشارة بعد ذلك إلى أهم أنشطتها التي كان لها صدى علمياً أو إعلامياً على مستوى الوطني أو الدولي، بين مطلع 2015 وربيع 2017.

- إشكالية الخلافة في الإسلام: من المواضيع التي استأثرت باهتهام الرأي العام المغربي والفاعلين الدينيين وأيضاً السياسيين خلال السنين الأخيرة، ما أثاره محمد عبادي، الأمين العام لجهاعة «العدل والإحسان» (1) من جدل ديني وسياسي حول مسألة

<sup>(1)</sup> جماعة إسلامية محظورة رسمياً، ولكن معترف بها تنظيمياً ومؤسساتياً بتعبير محمد ضريف، أستاذ العلوم السياسية وأحد أهم الخبراء المتخصصين في الظاهرة الإسلامية الحركية. [المُحرر]



الخلافة في الإسلام، وهي من الأمور الخلافية التي فرقت المسلمين إلى ملل ونحل، وهو لم يقم في حقيقة الأمر سوى بإحياء موضوع قديم جداً عندما قال إن «السعي لاسترجاع الخلافة يُعتبر في الإسلام أم المقاصد، وإنها مسألة حياة أو موت، وإنها الفريضة الكبرى»، هذا «الحكم الشرعي» استنبطه [الإسلامي الحركي] محمد عبادي من «أدلة شرعية» رأى فيها أنها تقضي بوجوب إقامة الخلافة أو الحكم الإسلامي، وأن المسلمين «لا يجوز أن يبيتوا أكثر من ثلاثة أيام دون خليفة»(1).

أ - رأى الوزارة الوصية عبر مواقف الوزير: هذا الكلام جرّ على زعيم جماعة «العدل والإحسان» موجة من الانتقادات من قبل جهات عديدة فكرية وجمعوية وسياسية، إلا أنه كما أشرنا سابقاً لم تتدخل المؤسسات الدينية في هذا النقاش، ذي الحساسية المفرطة، والذي يتهاهى فيه الديني مع السياسي، إلا أننا يمكن استنباط موقف «شبه رسمى» صادر عن وزير الأوقاف والشؤون الإسلامية، وقد ألمح إليه خلال لقاء حضره ممثلو السلك الدبلوماسي المعتمد بالمغرب، وأكد فيه أن «هناك نظرية متكاملة مستقاة من تقاليدنا ورصيدنا في ممارسة الدين وفهم الدين، وأول هذه العناصر هو اعتبار أن إمارة المؤمنين نظام سياسي ديني هو وحده المقبول في الضمير الإسلامي وهو متحقق عندنا في المغرب». وقال «التوفيق» إن الملك محمد السادس هو رئيس الدولة وفي الوقت نفسه أمير المؤمنين والساهر على «حفظ الكليات الخمس المتمثلة في حماية الدين والنفس والنظام العام والأموال والعرض»، مضيفاً أن المغرب الذي اندمج في اللغة الحديثة للسياسة، نص في الفصل 41 من الدستور على أن الدين من اختصاص أمر المؤمنين «لأنه موضع اتفاق من لدن الأمة». وأكد التوفيق، حسب ما نشره موقع وزارة الأوقاف<sup>(2)</sup>، أن مشروعية إمارة المؤمنين في المغرب «تقوم على عقد مكتوب منذ قرون يُسمى البيعة». وكان كلام الوزير واضحاً أيضاً في اعتبار أن أمر الخلافة محسوم في المغرب، ولا يمكن الانسياق مع زعيم العدل والإحسان وراء السعى نحو



<sup>(1)</sup> أمينة السليهاني، جماعة العدل والإحسان تثير الجدل بحديثها عن وجوب إقامة الخلافة، موقع "إسلام مغربي"، 8 أبريل 2016، على الرابط المختصر: goo.gl/BkZ4ec

<sup>(2)</sup> رابطه: www.habous.gov.ma



استرجاع خلافة هي محققة ومتجسدة في الإمامة العظمى لأمير المؤمنين، كما أكد وزير الأوقاف على حقيقة أخرى، حسماً لأي خلاف أو جدل في موضوع الخلافة، هي أن الدين والسياسة يلتقيان فقط عند مؤسسة إمارة المؤمنين، وهي كما يبدو رسالة واضحة ورسمية إلى من يهمهم موضوع الخلافة في الإسلام.

ب - رأي المجلس العلمي: أورد المجلس العلمي في وثيقة سميت بـ "سبيل العلماء"، وزعت أثناء الدورة التي نظمت يومي 23 و 24 دجنبر 2016 مبحثاً خاصاً تحت عنوان "الدولة الإسلامية وتطبيق الشريعة"، وقد حسم فيه بشكل واضح رأيه حول الخلافة في الإسلام، وهو بذلك يرد بطريقة مباشرة أو غير مباشرة على الجدل الذي سبق أن أثارته تصريحات صادرة عن قيادي بجهاعة "العدل والاحسان" المحظورة بخصوص هذه المسألة. وقد أكد فيها علماء الأمة بشكل حاسم أن "شكل النظام في الإسلام لم يكن له اعتبار محدد مادام معيار التقويم فيه هو القيم والأخلاق وليس السلطة والحكم". وتضيف الوثيقة: "لقد تحدثت مصادر التشريع عن الخلافة وعن الإمارة وعن الملك وعن الدولة... باعتبارها أشكالاً تنظيمية، الأصل فيها التمكين لقيم الدين وسياسة الدنيا بها، وهو ما درجت عليه تقريرات العلماء في السياسة الشرعية في قولها بـ "حِراسة المِلة" و"سياسة الدنيا بالدين" و "رعاية مصالح العباد في الشرعية في نموذج معين، وإنها الأصل فيه أن يكون قائهاً على رعاية كليات ومقاصد الدين في حفظ الأنفس والأموال والأعراض والنظام العام، وفي العدل والإنصاف، الدين في حفظ الأنفس والواجبات والالتزامات المختلفة".

ويؤكد رأي المجلس العلمي في وثيقته الجديدة أنه ينبغي أن تُفهم الأحاديث والآثار الواردة في الخلافة أو الإمارة؛ باعتبارها إحياء للقيم والأخلاق، و«ليس للشكل والرسم في حد ذاته؛ فليس هناك من معنى لإقامة خلافة مضمونها الظلم والقهر والإكراه». وتضيف المؤسسة أن «الدولة التي تجعل دينها الإسلام، وتجتهد في تنزيل تشريعاته المختلفة قدر الإمكان في سياق التحديات الداخلية والخارجية،



هي على مقتضى الشرع والمشروعية المطلوبة ديناً وتديّناً، وعلى مقتضى المنهجية المقررة مرونة وتدرجاً»(١).

ج - رأي الرابطة المحمدية للعلماء: بدورها الرابطة المحمدية للعلماء لا تحيد عن التوجه الديني الدولاتي بخصوص موضوع الخلافة، وتنشر بين الفينة والأخرى، بعض الدراسات المؤسسة لهذه الإشكالية التاريخية، مثل الدراسة التي نشرتها حول (الدولة الإسلامية قراءة في الشروط وبيان تهافت خطاب التطرف)، وتنطلق من فكرة مؤداها أن دعاوى إقامة «الدولة الإسلامية»، تستلزم الأخذ بشرطين، أحدهما شرط أخلاقي لتدبير الاجتماع الإسلامي، والثاني شرط جيوسياسي يقوم على مفهوم جيوسياسة التعارف الإنساني، كما يستهدف البحث بيان عدم توفر «المؤسسات التنظيمية الإرهابية» للشرط الجيوسياسي لقيام «الدولة الإسلامية» المزعومة، والمتعين تحقيقه في زمن الفوضي الجيوسياسية العالمية، واتسام العالم بالتعقيد والتشابك والبحث عن آفاق رحبة لتحقيق «الكرامة الإنسانية» (2).

ونشر موقع الرابطة أيضاً دراسة حول «من الخلافة إلى الدولة: قراءة في السياق وتفكيك المفهوم»، ومما جاء في البحث أنه «لا يمكن إعلان دولة الخلافة الإسلامية الجامعة والمجسدة لوحدة المسلمين وكرامتهم وعزتهم وتقدمهم الحضاري دون تملك المقومات الأساسية للمجتمعات والتنظيات الحديثة علما وتكنولوجية، وعمراناً، وثقافة، وفعالية إنتاجية واقتصادية، وتنظيماً مؤسسياً ديمقراطياً، في ذهول صارخ عن منطق التاريخ وفلسفته في التغيير والإصلاح والتجديد والاجتهاد والبناء»(د).



<sup>(1)</sup> أمينة السليهاني، «سبيل العلماء»: وثيقة جديدة يتبناها المجلس العلمي الأعلى، موقع «إسلام مغربي»، 3 فبراير 2017، على الرابط المختصر: goo.gl/agPGx7

<sup>(2)</sup> رابط الدراسة التي جاءت في 52 صفحة، على موقع الرابطة المحمدية للعلماء [arrabita.ma]: http://www.arrabita.ma/dossiers/akhbar/images/attachments\_2010\_05\_28(2)/jadid-new.pdf

<sup>(3)</sup> رابط الدراسة التي جاءت في 36 صفحة، على موقع الرابطة المحمدية للعلماء [arrabita.ma]: goo.gl/ltqina



- تدخل ديني مؤسساتي لتنظيم العلاقة بين الدين والسياسة: يشكل هذا الموضوع حساسية كبيرة داخل المغرب، وهو من المواضيع التي تكون حاضرة باستمرار في النقاش الديني المتداول لدى الأوساط الفكرية والسياسية، ويكون محل تجاذبات دينية عند حركات الإسلام السياسي، ويشكل هاجساً حقيقياً عند السياسيين مع اقتراب موعد الاستحقاقات الانتخابية، كها هو الشأن بالنسبة للانتخابات الجهاعية لـ 4 شتنبر لا بد من السياسة الدينية المتبعة في المغرب أن تولي عناية خاصة لهذا الموضوع، فلم يكن هناك بُد من تدخل تشريعي حاسم في الموضوع، وذلك بإصدار ظهير ملكي، يلزم جميع المكلفين بمهام دينية، ومنهم الأئمة والعلماء والقيمون الدينيون، بعدم مُمارسة الظهير عليهم مزاولة أي نشاط في القطاع العام أو القطاع الخاص يدر عليهم دخلاً كيفها والفكرية والإبداعية. ويروم هذا التشريع إضفاء الطابع التشريعي على الثوابت الدينية للمغرب، حيث ألزم كل قيم ديني (سواء كان يشتغل الإمامة أو الخطابة أو التأطير) الالتزام بـ «أصول المذهب المالكي والعقيدة الأشعرية وثوابت الأمة وما جرى به

103

<sup>(1)</sup> تعرّض الأئمة لإجراءات تأديبية يقف وراء خطوة أقدم عليها ثلاثة أئمة وخطباء في غضون نهاية أكتوبر 2017، من الموقوفين من طرف وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية، عبر اعتصام احتجاجي أمام مقر الأمانة للمجلس العلمي الأعلى بالرباط، في انتظار التحاق باقي الموقوفين، واعتبروا أن خطوتهم الاحتجاجية ستستمر «حتى الاستجابة لطلبنا الحوار وإعادتنا إلى وظيفتنا الدينية»، وفي مقدمتهم عبد العزيز خربوش، إمام مسجد بحي الشرف بأكادير، والذي تم توقيفه منذ عام 2008 أما الحسن ياسين، الإمام الموقوف عن الإمام الموقوف عن الإمامة منذ عامين بمسجد واكريم بإقليم تنغير، فكشف أن توقيفه مع عدد من الأئمة والخطباء كان بناء على «قرارات مزاجية»، منتقداً وزير الأوقاف والشؤون الإسلامية بتوقيف عدد من الأئمة والخطباء «لسبب وحيد هو أنهم طالبوا بإصلاح وهيكلة الحقل الديني بالمغرب، بخلاف ما يقدمه الوزير من سياسة غير جذرية»، مشدداً على أن تصورهم ينبني على «إصلاح وضعية المعنين، وهم الأئمة والخطباء الذين يعيشون في المهانة والمشاكل». أنظر: طارق بنهذا، أئمة يتهمون التوفيق بالاستبداد وينشدون مزاولة وظائفهم الدينية، موقع «هسبريس»، 25 أكتوبر 2017، على الرابط:

https://www.hespress.com/societe/369211.html



العمل بالمغرب، وارتداء اللباس المغربي عند أدائها، وكذا احترام المواقيت والضوابط الشرعية عند أدائها».

لكن هناك منشور صادر عن المجلس العلمي الأعلى ضمن وقائع دورته 20 بمدينة مكناس في شهر يونيو 2015، وأهم ما ورد فيه كلمة أحمد التوفيق، التي أشار فيها إلى حالة التشويش التي يعاني منها العلماء في علاقتهم بالسياسة، مُصرحاً بأن من واجبهم في هذه المرحلة أن يعيدوا اكتشاف موقعهم منها. وحاول الوزير بشكل صريح ونادر أن يجيب عن سؤال لماذا تشوش السياسة على يقين العلماء؟ يجيب التوفيق قائلاً: «لأنهم يرون أن السياسة هي الفاعل، ولا يرون أن لهم طريقة للعمل خارج السياسوية»، بمعنى أن ذلك التشويش يأتي من عدم وجود تصور واضح يحدد العلاقة بين الدين والسياسة، أو عندما «يقع لهم الظن بأنهم مسؤولون عن تطبيق الشرع لا عن مجرد تبليغه»، الأمر الذي أدى إلى أن يكون العلماء جزءا من الفتنة التي تقع نتيجة ذلك.

وأشار التوفيق إلى وجود «وثيقة مذهبية» يجري إعدادها، وهي عبارة عن مسودة لم يصادق عليها بعد، ويعول عليها الوزير في أن تحسم في العلاقة بين العلماء والسياسة في ضوء قراءة ورعة للكتاب والسنة. والوثيقة الجديدة -حسب الوزير- تؤسس «لا لتكون مرجعاً تاريخياً ولكن للعمل» بها، حتى يدخل العلماء في مرحلة جديدة، تجعلهم يقتحمون «العقبة وأن يأتوا البيوت من أبوابها»، ويفلتوا من التذبذب في اليقين، ومن هذا التشويش الحاصل في علاقة الدين بالسياسة. لكن هذه الوثيقة الهامة لم تصدر إلى حدود كتابة هذا التقرير [مطلع ماي 2017].

وتنزيلاً لمقتضيات الظهير المشار إليه، أصدر المجلس العلمي الأعلى، قبيل الانتخابات التشريعية لسنة 2017، مذكرة إلى كل الفروع التابعة له في جهات المملكة المغربية لتنبيه أعضائه إلى عدم الخوض فيها له علاقة بالانتخابات التشريعية لـ7 أكتوبر من سنة 2017. ودعا المجلس العلمي كافة المنتسبين إليه إلى «تجنب الظهور في أي تجمع جماهيري يقوم به مرشحو الأحزاب السياسية مهها كانت انتهاءاتهم الحزبية».



وحذر المجلس الأعلى من أن «مخالفة هذه التوجيهات تعرض المخالفين إلى عقوبات زجرية قد تصل إلى درجة الإيقاف عن العمل»(1).

- قضية المساواة في الإرث: تعتبر قضية الإرث من الأمور التي تثير حساسية بالغة لدى الرأي العام المغربي، وكانت تثيرها بالخصوص بعض الجمعيات الحقوقية، خاصة النسوية (2) منها، بينها يفضل الفاعل الديني، سواء الذي يشتغل في المؤسسات الدينية أو غيره، ألا يخوض فيها لأنها تعتبر لديه من الأمور المحسومة في الفقه الإسلامي، ومتعلقة بنص قرآني مقدس حائز على مفهوم قطعي الدلالة، يقضي بأن يكون «للذكر مثل حظ الأنثيين» [الآية]. لكن في الآونة الأخيرة شرع حتى بعض الفاعلين الدينيين، مثل «محمد عبد الوهاب رفيقي» الملقي بد أبي حفص»، وكان محسوباً في وقت من الأوقات على التيار السلفي [«الجهادي»] بالمغرب، في إثارة هذا الموضوع الحساس، وقد طالب بإعادة قراءة آيات الفرائض وقسمتها بناء على المتغيرات الاجتهاعية والاقتصادية. والملاحظ أن المؤسسات الدينية لا تتدخل في مثل هذه النقاشات، التي تحدث بين الفينة والأخرى، ولكن مع تسجيل بعض ردود العلهاء المنتمين إليها، ويأتي في مقدمتهم، كها سلف الذكر، مصطفى بنحمزة، رئيس المجلس العلمي المحلي لمدينة وجدة.

وهكذا لن نجد تدخلاً من الجهاز الديني المؤسساتي في الموضوع إلا من باب تأكيد ما هو منصوص عليه في القرآن الكريم والحديث النبوي الشريف، إلا أننا يمكن أن نرصد استثناءً نوعياً لهذه القاعدة، وهو الدكتور أحمد الخمليشي، الذي عبّر بكل جرأة عن موقفه من قضية الإرث، بالرغم من موقع مسؤوليته بدار الحديث الحسنية، بل



<sup>(1)</sup> المجلس العلمي الأعلى يلزم أعضاءه بالابتعاد عن الحملات الانتخابية، موقع "إسلام مغربي"، 23 سبتمبر goo.gl/pdkdkM:

<sup>(2)</sup> وبالتحديد الجمعيات النسوية التي تنهل من مرجعية «حداثية»، نقول هذا أخذاً بعين الاعتبار أن قضايا المرأة أعقد من أن يتم اختزالها في المرجعيات الفكرانية [الإيديولوجية]، حداثية كانت أم إسلامية حركية أم غيرها، لاعتبارات عدة، منها أن هذه الفكرانيات تشتغل تحت سقف معرفي مُغلق، ولا تتخيل سقفاً اجتهادياً مغايراً، خارج هذا السقف، لأن هذا أمر لا مفكر فيه، دون أن تتجاوز ما كان يصطلح عليه الراحل محمد أركون بـ«السياج الدغهائي المغلق». [المُحرر]



وقدم «وصفة للتوفيق بين أطروحتي المطالبين بالمساواة في الإرث بين الذكور والإناث، وخصومهم المتشبّين بالنصوص الدينية الصريحة. ودعا خلال ندوة علمية نظمتها جمعية «ضمير»، إلى تبني خيار ثالث يقوم على إعمال المساواة مع الحفاظ على هامش من حرية التصرّف عبر الوصية لتحقيق العدالة والحيلولة دون جعل الإرث نوعاً من الريع. وبالنسبة للآية القرآنية التي يتمسّك بها الرافضون للمساواة في الإرث، والتي تقول «للذكر مثل حظ الأنثيين»، فقال الخمليشي إن تعليلها يتمثل في أن الذكر كان هو الذي يتحمّل النفقة، «والإحصاء الأخير يقول إن مليون أسرة مغربية تعيلها نساء، أي أن هذا التعليل بدأ يتغير، والحكم كما هو معلوم يدور مع العلة ثبوتاً وعدماً»(1).

ولا بد أن نشير في هذا الباب إلى رأي أحد أعضاء المجلس العلمي الأعلى هو مصطفى بنحمزة، رئيس المجلس العلمي المحلي لوجدة، حول قضية المساواة في الإرث، رداً على استنكار عضو في المجلس الاقتصادي والاجتهاعي لعدم تضمين هذا الأخير لتوصية حول المساواة في الإرث، ضمن مشروع تقريره حول «المساواة بين النساء والرجال: الجانب الاجتهاعي»، وذلك خلال انعقاد الدورة 1 6 للمجلس، وقال «بنحمزة» إن «موضوع الإرث ليس «طابو»، وليس إلا التزاماً مع القرآن»، داعياً الجميع إلى «عدم المساس بالمواضيع التي ترتبط بالقرآن، ليس من باب الإقصاء، ولكن لنبعد عن بلدنا كل ما يدفع إلى التوتر». وأضاف قائلاً: إن «التخلي عن القرآن ليس في يد مجلس لكن قضية هو قضية أمة، ومقدسات الأمة يجب أن نحترمها كها نحترم علمانية الأوربيين أو علمانيتهم»(2).

ونرصد تدخلاً آخر للأستاذ لحسن بن ابراهيم سكنفل، رئيس المجلس العلمي المحلي لعمالة الصخيرات، ورده على «أبي حفص» في موضوع المساواة في الإرث، بقوله: «أما مسألة نظام الإرث في الإسلام، فإن الشرع واضح وضوح الشمس في أن



<sup>(1)</sup> يونس مسكين، الخمليشي يقدم وصفة للتوفيق بين دعاة المساواة في الإرث وخصومهم، أخبار اليوم، الدار البيضاء، عدد 21 و22 نونبر 2015.

<sup>(2)</sup> مريم بوتوراوت، بنحمزة: المساواة في الإرث ليست «طابو» لكن التزام بالقرآن، موقع أخبار اليوم، الدار البيضاء، 28 أبريل 2016، على الرابط: www.alyaoum24.com/582120.html



هذه أحكامه لا يمكن تغييرها البتة، لأنها صادرة عن الله تبارك وتعالى، فالنص في هذا الموضوع وهو الآيات 11 - 12 - 13 من سورة النساء، والآية الأخيرة من السورة نفسها قول فصل فيه بعبارات قوية دالة في مجموعها على أن أحكام الإرث قطعية في دلالتها لا تحتمل التأويل (1)؛ كما نرصد تفاعلًا نوعياً لمحمد التهامي الحراق (2)، الذي إن كان يشتغل في مؤسسة دينية، وهي المجلس العلمي المحلي لسلا، إلا أنه يُعتبر من نقاط الضوء الدينية الفاعلة (3) في هذه المؤسسات، وقد نشر رأياً مقتضباً في موضوع الإرث هذا، وعبر بعض التدوينات في صفحته على موقع التواصل الاجتماعي موضوع الإرث هذا، وعبر بعض التدوينات في صفحته على موقع التواصل الاجتماعي "فيسبوك (4)، حيث سجل ملاحظتان أساسيتان بخصوص تناول الظاهرة: (الأولى المسارعة إلى (تسطيح) كثير من القضايا الرئيسة والمفرطة في جديتها؛ وذلك من خلال التخاذها مادة للإثارة الإعلامية أو عبر تحشيد التقاطبات الإيديولوجية [الفكرانية] لصالح هذا الطرح أو ذلك)؛ والثانية، (غياب الصوت العلمي الجامعي والعلمائي المؤسساتي والفكري التنويري من الاقتراب من هذه الملفات على أهميتها القصوى (5).

<sup>(1)</sup> سكنفل: نظام الإرث واضح ظاهر بَينِّ قطعي مجمع عليه، موقع «إسلام مغربي» [islammaghribi]، 15 ماي 2017، على الرابط: goo.gl/mC9Mmx

<sup>(2)</sup> محمد التهامي الحراق، أستاذ في الإسلاميات والتصوف بعدة مؤسسات علمية أكاديمية؛ رئيس «مجموعة عمد التهامي الحراق للمديح والساع الصوفي» بالرباط؛ مُعِد ومقدم مجموعة من البرامج الإذاعية والتلفزيونية، من إصداراته: «إنِّي ذَاهِبٌ إلى ربِّي، مقاربات في راهن التدين ورهاناته» (2016)؛ «للذا نفرح بالمصطفى على كتاب جماعي (2013)؛ «الرواية العرفانية في تجربة عبد الإله بن عرفة» (2012). [المُحرر]

<sup>(3)</sup> نقول ذلك لاعتبارات عدة، منها حضوره الدائم والنوعي في إبداء مواقف واجتهادات ذات صلة بهذه القضايا الإشكالية، مخترقاً بالتالي قاعدة «الطبيعة لا تقبل الفراغ»، والتي توظفها بشكل كبير المشاريع الإسلامية الحركية في سياق خدمة مشاريعها الدينية (الدعوية والسياسية على الخصوص)؛ وأيضاً من خلال همه البحثي الذي خوّل له إصدار مجموعة من الأعمال البحثية الرصينة التي تنتصر للتدين المغربي بشكل علمي ونافع وهادف في آن. [المُحرر]

<sup>(4)</sup> رابط صفحته على موقع التواصل الاجتهاعي «فيسبوك»:

facebook.com/mohammedthami.elharrak

<sup>(5)</sup> محمد التهامي الحراق، ملف الإرث يقتضي تفاعل صوت العلماء والمفكرين وليس الإثارة والتحشيد، موقع «إسلام مغربي»، 15 ماى 2017، على الرابط: goo.gl/gc2b4H



ولا بدأيضاً الإشارة إلى خبر أوردته صحيفة مغربية (1)، توقفت عند دعوة المجلس الوطني لحقوق الإنسان إلى المساواة بين الرجل والمرأة في الإرث أثارت حفيظة المجلس العلمي الأعلى وغضب علماء المغرب؛ وأن هناك نقاشاً بين أعضاء المجلس العلمي الأعلى حول كيفية الرد على ما صدر عن إدريس اليزمي، رئيس المجلس الوطني لحقوق الإنسان، ولكن لم نعثر على رد في هذا الموضوع، ويمكن التأكيد أن موقف المجلس أصبح معروفاً وهو ذهابه إلى أن أحكام الإرث قطعية ولا يمكن إعمال المساواة بين الرجل والمرأة في المراث.

- مراجعة مناهج التعليم الديني: بالرغم من أن الملك محمد السادس دعا في خطاب شهير بمدينة العيون [مطلع فبراير 2016] إلى "ضرورة مراجعة مناهج التعليم وانفتاحها على القيم المعرفية الحديثة»، وتكليف وزير الأوقاف والشؤون الإسلامية إلى جانب وزير التربية الوطنية بهذه المهمة الحساسة، والتي بدورها أثارت جدلاً دينياً. نجد مرة أخرى مدير دار الحديث الحسنية أحمد الخمليشي، وفي جرأة غير مسبوقة مقارنة مع باقي الفاعلين الدينيين، يذهب إلى أنه عندما يتم شحن الطفل منذ الصغر بأن المسلمين كلهم في النعيم وما عداهم كفار في الجحيم، ندخل في متاهات، لأن الله تعالى يقول: ﴿إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَالَّذِينَ هَادُوا وَالنَّصَارَىٰ وَالصَّابِيِينَ مَنْ آمَنَ بِاللَّهِ وَالْيُومُ الْآخِرِينَ وَعَمِلَ صَالِحًا فَلَهُمْ أَجْرُهُمْ عِندَ رَبِّهِمْ وَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾، فالإسلام لم يطلب منا البحث عن عقائد الآخرين. ويستنتج أن أول ما يجب مراجعته في منظومة يطلب منا البحث عن عقائد الآخرين. ويستنتج أن أول ما يجب مراجعته في منظومة التعليم هو هذا التقسيم بين الحق والباطل، لأن الأمر لن يقتصر على الآخرين، بل إن العليم سيطال المسلمين أنفسهم، وهو ما يتجلى في شيوع فتاوى التكفير» (2).

وكما أشرنا إلى ذلك سابقاً، فإن مصطفى بنحمزة كان له تدخل نوعي في النقاش الديني العمومي الذي أحدثه مطلب مراجعة مناهج التعليم الديني بالمغرب، وكأنه

<sup>(1)</sup> صحيفة المساء، الدار البيضاء، عدد 22 أكتوبر 2015.

<sup>(2)</sup> الخمليشي: إصلاع التعليم الديني أمر ضروري، موقع "إسلام مغربي"، 27 فبراير 2016، على الرابط المختصر: goo.gl/bzbGQK



ينوب في ذلك عن المجلس العلمي الأعلى، حيث نشر دراسة تحت عنوان «رؤية في التعليم الديني بالمدرسة المغربية»، تطرق فيها إلى السياق التاريخي للتعليم الديني، ومكانته في المشاريع الإصلاحية للعلماء، كما تحدث عن بواعث إصلاح التعليم الديني في المدرسة المغربية راهناً، معتبراً أنه «على الرغم من وضوح نص بلاغ الديوان الملكي، فإن ذلك لم يمنع من أن يتجه به البعض متجهاً مغايراً، ويحاول توظيفه في خدمة رؤى ذاتية، ويرى فيه فرصة مواتية للمطالبة بالتقليص من المدى الزمني لتدريس المادة الدينية، أو بحذف عناوين معينة وإحلال عناوين أخرى بدلها، أو الانتهاء إلى استبعاد المادة الدينية من البرنامج الدراسي لو أمكن ذلك. وذريعة هؤلاء هو تحميلهم برامج المادة الدينية مسؤولية نشوء التطرف والإرهاب»(1).

كما وعدت الوزارة باتخاذ كافة التدابير قبل الإذن للمكتبات بإعادة طبعها برسم موسم 2017-2018، بعد لقاء جمع المكتب الوطني للجمعية المغربية لمدرسي الفلسفة بمدير المناهج، و «تقديم الجمعية لمذكرة ضمنتها ملاحظاتها البيداغو جية والديداكتيكية والإبستمولوجية على منهاج وكتب منار للتربية الإسلامية».

لا بد هنا من الإشارة إلى أن إصدار سلسلة منار من كتاب التربية الإسلامية أثار جدلاً بالمغرب، ولم يتدخل الفاعل الديني في هذا الجدل، ولم يُعلن موقفه من تعديل مادة التربية الإسلامية، على خلاف بعض جمعيات المجتمع المدني التي أخذت على عاتقها خوض غهار هذا التحدي، ويأتي في مقدمتها المكتب الوطني للجمعية المغربية لمدرسي الفلسفة، حيث أصدر بلاغات عديدة أكد فيها عدم تجاوب وزارة التربية الوطنية والتكوين المهني، في حكومة عبد الإله بنكيران، مع مطلب الجمعية القاضي بسحب سلسلة كتب منار للتربية الإسلامية بالتعليم الثانوي التأهيلي من الأسواق المغربية، باعتبارها «كتباً مُسيئة للفلسفة والعلوم وحقوق الإنسان والطفل ومكتسبات الحضارة الإنسانية». لكن الجديد في هذا الموضوع هو التزام وزير التربية الوطنية الوطنية

<sup>(1)</sup> مصطفى بن حمزة، مسؤولية التربية الدينية عن العنف والإرهاب، موقع هسبريس، 4 أبريل 2016، على www.hespress.com/orbites/301484.html الرابط:



والتكوين المهني والتعليم العالي والبحث العلمي «محمد حصاد»، في حكومة سعد الدين العثماني (أبريل 2017)، بمراجعة سلسلة كتب منار للتربية الإسلامية بالتعليم الثانوي التأهيلي(1).

- هاجس المدّ الفكري المتطرف لدى المؤسسات الدينية الرسمية: اهتمت المؤسسات أيضاً بالجانب المتعلق بمكافحة «التطرف العنيف»، خلال الأعوام الماضية، وأبدت حركية غير معهودة، استشعاراً منها بالخطر الداهم الذي يمثله الفكر التكفيري الزاحف على شهال إفريقيا، وشرعت في تكوين علمائها وأئمتها ومرشديها الدينيين وتأهيلهم لمجابهة كل أشكال التطرف، خصوصاً لدى الشباب، وذلك بالتوازي مع الاستراتيجية الأمنية، التي شرع المغرب في تنفيذها منذ سنة 2003 لمكافحة الإرهاب.

ما يمكن رصده من ملاحظة في هذا الباب هو أن الرابطة المحمدية للعلماء أولت عناية خاصة طيلة السنتين الأخيرتين لموضوع التطرف الديني، وجعلت ذلك من بين أولياتها الفكرية، ويظهر ذلك جلياً من خلال البرامج والملتقيات التي نظمتها داخل المغرب، أو في اللقاءات الدولية التي شارك فيها أمينها العام أحمد عبادي، وكان موضوعها معالجة ظاهرة الغلو والتكفير في الدين، وما ينتج عنها من عنف مادي ومعنوي، تجلى بالخصوص في إنشاء تنظيم «داعش» سالف الذكر.

وهكذا عملت الرابطة، وتحت إشراف مباشر من أمينها العام، أحمد عبادي، على تنفيذ دورات تدريبية مغلقة لصالح أطرها والباحثين المشتغلين معها، من أجل الحصول على آليات فكرية وعملية لمواجهة الفكر الجهادي المتطرف، الذي يستغل شبكات التواصل الاجتهاعي الافتراضية لبث مواقفه وتصوراته العقدية. واستقدمت الرابطة خبراء من الولايات المتحدة الأمريكية في مجال الحهاية الأمنية والفكرية ضد أفكار ظاهرة «داعش»، حيث يقدم المعنيون، نهاذج من المنتجات الإعلامية لتنظيم البغدادي، وتحليلها في أفق تحديد نظريات لمواجهتها والتعامل معها باحترافية، من قبيل مجلة



<sup>(1)</sup> فاطمة الزهراء جبور، حصاديراجع «التربية الإسلامية» وينهي الصراع مع مدرسي الفلسفة، موقع هسبريس، 9 أبريل 2017، على الرابط: www.hespress.com/societe/345918.htm



«دابق» الإلكترونية الصادرة بالعربية وعدد من اللغات الأجنبية، ووكالة «الأعماق» للإنتاج السمعي البصري، وهما أبرز مصدر لتنظيم «داعش» في إنتاجها الإعلامي. كما تم إعطاء الانطلاقة الرسمية لعملية التكوين لموظفي المؤسسات السجنية والعلماء الوسطاء التابعين للرابطة المحمدية للعلماء، في مجال محاربة الخطاب المتطرف داخل الوسط السجني بالمركز الوطني لتكوين الأطر بتيفلت التابع لإدارة السجون وإعادة الإدماج، ونظمت هذه الورشة التكوينية التي امتدت لثلاثة أيام متواصلة 23 – 24 – 12 ماي 2016 بدعم من السفارة اليابانية وبرنامج الأمم المتحدة للتنمية (1).

وقامت المؤسسة أيضاً بإعداد دراسات علمية أكاديمية في إطار وحدتها المختصة بتفكيك خطاب التطرف والإرهاب، وباقي مراكزها البحثية ووحداتها العلمية، لعدد من المفاهيم ذات الصبغة الشرعية التي تستند إليها الجهاعات المارقة، ويحرفها دعاة التطرف والإرهاب، ويبنون عليها خطابات المفاصلة والكراهية، والعنف. وأخرجتها على دفاتر علمية من بينها: « دراسة في تفكيك خطاب التطرف»، «في تفكيك مفهوم الجزية»، و«في تفكيك مفهوم الجهاد»، وكلها دراسات لأحمد عبادي. وهناك دراسات أخرى تسير في المنوال نفسه مثل «مفهوم الحاكمية: من أجل تجاوز إشكالات المفهوم والتوظيف الإيديولوجي»، و«في حقيقة القتال في سبيل الله ونصرة المستضعفين» لمحمد الناصري.

وتفاعلاً مع موضوع التصدي الفقهي والمعرفي للخطاب الإسلامي المتشدد، كانت الرابطة المحمدية للعلماء، الواجهة الدينية لمبادرة «المصالحة» التي أعلِنَ عنها في صيف 2017 (2)، في إطار مشروع مؤسساتي تميز بمشاركة وزارة العدل والمندوبية

111

<sup>(1)</sup> فطومة نعيمي، 15 إطاراً من أطر المندوبية و5 علماء من الرابطة المحمدية للعلماء أول المستفيدين من تكوين حول محاربة التطرف داخل المؤسسات السجنية، موقع الأحداث المغربية، 24 ماي 2016، على الرابط: http://www.ahdath.info/182373

<sup>(2)</sup> وجب التذكير بأن مبادرة «المراجعات»، تميزت بتدخل فاعلين لا يشتغلون تحت سقف المؤسسة الدينية الرسمية، وإنها من الخارج، بحكم العلاقة التي تجمعهم مع المعتقلين السلفيين، ويُعتبر الناشط الحقوقي والمعتقل السابق، عبد الفتاح الحيداوي، من سلا، أحد أبرز هؤلاء، بإمكانيات ذاتية متواضعة جداً، كانت نتائجها أكبر من نتائج أداء المؤسسات الدينية، خاصة أنه اشتغل عن بُعد، وبالتنسيق مع أغلب المعتقلين، في



العامة لإدارة السجون والمجلس الوطني لحقوق الإنسان، وهو برنامج استهدف نزلاء المؤسسات السجنية، من المدانين في إطار قضايا التطرف والإرهاب، قامت بإعداده، وبلورة منهجيته وتنفيذه بالاعتماد فقط على مواردها الذاتية.

وأطلقت الرابطة سنة 2016 «المنتدى الأول للعلماء الوسطاء للوقاية من التطرف العنيف»، في إطار استراتيجية المؤسسة لتزويد العلماء بكفايات ومهارات تسهم مع مختلف الفاعلين في الحد والوقاية من السلوكيات الخطرة التي يعتبر التطرف العنيف من أشدها ضرراً وفتكاً بالمجتمعات.

وجاءت أحدث مبادرات الرابطة المحمدية للعلماء، بتطوان، عبر إطلاق مركز جديد يحمل اسم مركز «أجيال للتكوين والوقاية الاجتماعية»، في سياق «الجهود التي تبذلها المؤسسة لدحض أفكار الجمود والتعصب، والوقاية من دعاوى التطرف العنيف»، حيث صرّح الأمين العام للرابطة المحمدية للعلماء، أحمد عبادي، «أن المشروع يستهدف أبناء الجالية المغربية المقيمة بالخارج الذين هم في أمس الحاجة إلى ضبط ثواب المملكة الدينية»، لأنه يساعدهم على «استيعاب النسخ الهوياتي المغربي، عبر مقاربة مندمجة، تستحضر المقاربة الاقتصادية والدينية والاجتماعية من أجل الحفاظ على أمن البلد، وريادته». وسيعمل المركز على بناء القدرات والكفايات عبر مقاربة التثقيف بالنظير، وبالاعتماد على «العلماء الوسطاء»، و«العلماء الرواد»، الذين تعمل الرابطة المحمدية على تكوينهم، كما سيعمل المركز على «تنمية المهارات الممكّنة من تفعيل خطاب ديني إيجابي معتدل، مبنى على ثوابت المملكة المغربية، فضلا عن



سياق تشجيع وترويج مشروع «المراجعات»، عبر الدعاية للأدبيات التي تدافع عن «المراجعات»، أو تغذي الخطاب الديني المضاد لخطاب «التطرف العنيف»، كما أنه يقف وراء الدفع بالعديد من المعتقلين، إلى إعادة النظر في خطابهم المتشدد، كما عاينا ذلك، مع حالة محمد عبد الوهاب رفيقي وحسن الخطاب وعبد الرزاق سوماح و لائحة من المعتقلين الذين طرقوا باب «المراجعات» بمقتضى ما قام هذا الناشط، بل إنه حتى مع مشروع «المصالحة»، والذي عرف انخراط مؤسسة الرابطة المحمدية للعلماء، تابع نفس الناشط الحدث، في شقه الديني، وبعد معاينته تواضع العُدة الدينية المعنية بتغذية خطاب «المراجعات»، تدخل من أجل توزيع بعد الأدبيات، نذكر منها أعمال جودت سعيد، وخاصة كتابه الشهير: «مذهب ابن آدم الأول: مشكلة العنف في العمل الإسلامي». [المُحرر]



تزويد الأجيال بالكفايات والمهارات اللازمة، ومدهم بآليات الوقاية الاجتماعية في مختلف المجالات»(١).

وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية بدورها أولت اهتهاماً بالموضوع، وشرعت في إعداد أئمتها ومرشديها، من الذكور والإناث، لمواجهة الأفكار المتطرفة، وذلك عر آليات تكنولوجية حديثة، حيث كشفت الوزارة عن شروعها في إطلاق سلسلة من الدورات التدريبية الأسبوعية، في المعلوميات لفائدة الأئمة المرشدين والمرشدات، داخل مقرات المجالس العلمية المحلية بمختلف المدن المغربية. هذه الدورات التكوينية تأتى بغرض اطلاع الأئمة والمرشدين على أفكار المتطرفين، التي تتخذمن الإنترنت فضاء لنشر ها، إلى جانب التعرف على الآليات التكنولوجية الحديثة التي يمكن للمشرفين على الجانب الديني الرسمي استخدامها للتصدي لتلك الأفكار، ونشر المعتدلة منها، في سياق «استخدام نفس السلاح». وفي هذا الإطار تم تأسيس سنة 2015 «معهد محمد السادس لتكوين الأئمة المرشدين والمرشدات»، من أجل أن يكون أداة من أدوات التحصين من نزعات التطرف والحفاظ على هوية المغرب الدينية. ونظم هذا المعهد بشراكة مع الجامعة الأورو متوسطية بسلوفينيا، يوم الأربعاء 27 جمادي الآخر 1437 (6 أبريل 2016)، ملتقى حول إنتاج خطاب مغاير لمناهضة الإيديولوجيات المتطرفة. وأكد وزير الأوقاف والشؤون الإسلامية أحمد التوفيق، خلال هذا اللقاء، أن «أداء الدولة لمسؤوليتها الكاملة في تأطير الشأن الديني بمختلف أبعاده يؤدي إلى تحصين المجتمع من تسرب الفكر المتطرف الذي ينتج الإرهاب، مشدداً على الدور المحوري لتكوين الأئمة في نشر الخطاب الديني المعتدل وفق الثوابت المغربية»(2).

ولا يمكن إغفال انخراط المجلس العلمي الأعلى في قضية مكافحة الإرهاب وكل أشكال التطرف الديني والفكري، وإن كان هذا الانخراط يبدو متواضعاً إلى جانب



<sup>(1)</sup> المحجوب داسع، الرابطة المحمدية تطلق مركز «أجيال للتكوين والوقاية الاجتماعية» بتطوان، موقع «الرابطة»، على الرابط: www.arrabita.ma/Article.aspx?C=107460

<sup>(2)</sup> أحمد التوفيق: أداء الدولة لمسؤوليتها الكاملة في تدبير الشأن الديني بمختلف أبعاده يحصن المجتمع من الفكر المتطرف، موقع الأحداث المغربية، على الرابط: www.ahdath.info/166357



باقي مكونات الفاعل الديني الرسمي، وقد أكد محمد يسف، الأمين العام للمجلس، في الدورة ما قبل الأخيرة [2016] للمجلس أن الملف رقم 3 الذي يشغل مؤسسة العلماء هو التصدي للتطرف، وأن هذا الملف كان حاضراً في كل دورات المجلس، مضيفاً أن «النظر في هذا الموضوع هو استمراري». ونبه إلى أن «الثغرة التي يمر منها الخطر الفكري والذي يتحول إلى إرهاب حقيقي يمر من مساجدنا»، منوها بالجهود التي بذلت وتبذل والآليات التي وضعت من أجل التصدي للغلو والتطرف والإرهاب مكنت من الحفاظ على «مساجدنا والاحتفاظ على قدسيتها ورسالتها، في ممارسة الأمة لتدينها المعتدل والوسطي» في ظل الثوابت الدينية للمغرب، وهو ما مكن من صيانة ميراث الأمة وحماية الأمن المغربي في جانبه المعنوي» (1)، قبل العودة للموضوع في ربيع ميراث الأمة وحماية الأمن المغربي في جانبه المعنوي، في إشارة إلى ما بات يُعرف بـ «فقهاء الإنترنت»، الذين ينشرون آراءهم الخاصة ويضفون عليها صبغة الإفتاء» (2).

كما أكد يسف في الدورة الأخيرة [2017]، أي الدورة الرابعة والعشرين، أنها «مخصصة لتقييم نشاطها الميداني وما تحقق في باب القرب مع مختلف فئات المجتمع، منذ أن أصبحت فروعها منتشرة في كل ربوع هذا الوطن، سيما وأن هناك انتظارات، وتساؤلات حسنة النية»، وأضاف أن «السفينة التي يمتطيها علماء المغرب تجري بهم بريح طيبة آمنة من قاصف الريح وعاتي الأمواج، وما ذلك إلا لأن الماسك بزمامها ربان حكيم ماهر لا خوف على مركبة هو قائدها، وقد تعلق طموحه بأن يجعل الوطن في عهده ملتقى للكبار في هذا الكوكب ليناقشوا عظيم القضايا، وليشاهدوا في ربوعه من الشواهد والبراهين ما يعزز الإيهان بها يُبشر به ويدعو إلى النظر فيه لصالح الأرض والإنسان» (ق)، وتضمن جدول أعهال هذه الدورة «تعميق النظر في سبل تعزيز التواصل

<sup>(1)</sup> ثلاثة ملفات كبرى شغلت علماء المغرب، موقع "إسلام مغربي"، 25 دجنبر 2016، على الرابط المختصر: goo.gl/RgrD15

<sup>(2)</sup> أحمد الأرقام، يسف يحذر من فقهاء الإنترنت، الصباح، الدار البيضاء، عدد 3 مارس 2017.

<sup>(3)</sup> المجلس العلمي الأعلى يخُصص دورته 24 للنقد الذاتي، موقع «إسلام مغربي» [islammaghribi.com]، 27 يوليو 2017، على الرابط المختصر: goo.gl/wyh3KJ



العلمي المغربي الإفريقي»، و«العناية بالشباب وسبل إدماجهم اجتهاعيا وثقافيا»، و«اليات الارتقاء بمستوى خطبة الجمعة».

- معضلة التحاق بعض المغاربة بتنظيم الدولة «داعش»: كثفت المصالح الأمنية بالمغرب من عملياتها التفكيكية لكثير من الخلايا الإرهابية المرتبطة بتنظيم الدولة في بلاد الشام والعراق، وكشف وزير الأوقاف والشؤون الإسلامية، الذي كان يتحدث في جلسة الأسئلة الشفوية بمجلس المستشارين جواباً منه على سؤال لفريق الأصالة والمعاصرة في موضوع سفر المغاربة للقتال في سوريا، عن وجود تنسيق بين وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية والجهات الأمنية للتصدي لظاهرة سفر المغاربة للقتال في سوريا، قائلاً إن هناك «تنسيقاً تاماً بين الجهات الدينية والأمنية في هذا المجال»، مؤكداً أن وزارته «تعمل ما بوسعها لحماية المغرب من هذه الظواهر»(1).

وفي سؤال حول هجرة الشباب المغربي نحو بؤر الاحتراب الطائفي والجهاعات الإرهابية وعلى رأسها «داعش»، أجاب مدير دار الحديث الحسنية الدكتور أحمد الخمليشي، في حوار نشرته جريدة «الأحداث المغربية»، بأن أسباب ذلك يرجع إلى إشاعة مقولة «القانون الوضعي» ومقابلته بـ«أحكام الشريعة»، وأن استمرار المصطلحين معاً بعد استقلال الدول الإسلامية أدى إلى انتشار خطاب التكفير بهذه الدول. وأما السبب الثاني، فهو رواسب الثقافة المتوارثة عن «الكفار» ووجوب جهادهم وغنم أموالهم. وضرب الخمليشي المثل بمؤلف شهير بعنوان «فقه الأولويات»، يقول صاحبه «إن جهاد الكفار والإلحاد والعلمانية والتحلل، وما يسندها من قوى داخلية وخارجية هو الآن فريضة العصر وواجب اليوم»، في إشارة إلى يوسف القرضاوي، رئيس «الاتحاد العالمي لعلماء المسلمين». وأضاف سبباً آخر حول ما سهاه بـ «الهجرة الجهادية» هو الأوضاع السياسية والاقتصادية الداخلية والدولية التي تدفع بعض الشباب إلى تصر فات هوجاء يحسبونها انتقاما عمن يعتقدونهم سبباً في تعاستهم، وفي الشباب إلى تصر فات هوجاء يحسبونها انتقاما عمن يعتقدونهم سبباً في تعاستهم، وفي

<sup>(1)</sup> محمد بلقاسم، التوفيق يكشف تنسيق الأوقاف والأمن ضد قتال المغاربة في سوريا، موقع «هسبريس»، 25 يونيو 2014، على الرابط: www.hespress.com/societe/234165.html



المقابل أشار إلى «الإسلاموفوبيا» نفسها، التي تغذي مثل هذه النزوعات، وتصرفاتها المتسمة بالاستفزاز وبالانتقام الغوغائي»(1).

وفي الاتجاه نفسه، استضافت مؤسسة "طابة" بأبو ظبي، عاصمة دولة الإمارات، أحمد عبادي، الأمين العام للرابطة المحمّدية للعلماء، حيث ألقى محاضرة في خيمة طابة الفكرية عنوانها "التجربة المغربية في إعادة الخطاب الديني للمنهج الأصيل. وذلك يوم الأحد 28 فبراير 2016. وتحدث عبادي عما أسماه هندسة فريدة، حيث أنيط بالرابطة "مهام جسام عبر 21 وحدة بحثية، منها وحدة لكافحة التطرّف، ووحدات تعالج سلوكيات منحرفة شتى، وأخرى لبناء القدرات، وإعداد جيل متجانس من الباحثين والعلماء وفق دلائل تكوينية، ومن ذلك أيضًا وحدة "باللوح والقلم" التي تعتني بالأطفال وتجمع أبناء الأعيان بأبناء الملاجئ على بساط واحد؛ وقد أفادت هذه الوحدة ببرامجها المدروسة كثيرًا، فلديها 5,000 مقالة كتبها أطفال لأطفال، وفي ذلك حماية للنشء والأجيال من أهل الزيغ والضلال والأفكار المريضة والتطرّف" (ق.

- قضية الإجهاض: مسألة الإجهاض بدورها كانت مثار اهتهام بالغ من قبل المجتمع المغربي وأحدثت نقاشاً واسعاً سلط الضوء على جوانبه النفسية والاجتهاعية بالإضافة إلى الإشكالات الدينية والقانونية التي يطرحها، مما جعل مؤسسة إمارة المؤمنين توليه اهتهاماً خاصاً، وذلك باستقبال الملك محمد السادس الجمعة 15 ماي 2015 بالقصر الملكي بالدار البيضاء، كلاً من مصطفى الرميد وزير العدل والحريات السابق، وأحمد التوفيق وزير الأوقاف والشؤون الإسلامية، وإدريس اليزمي رئيس المجلس الوطني لحقوق الإنسان. وذكر بلاغ للديوان الملكي أنه خلال هذا الاستقبال،



<sup>(1)</sup> أمينة السليهاني، الخمليشي: من أسباب الهجرة الجهادية عدم وضع نظام متوافق عليه لتفسير النصوص الدينية، موقع «إسلام مغربي»، 6 أبريل 2016، على الرابط المختصر: goo.gl/jezcs3

<sup>(2)</sup> رابط الموقع الإلكتروني لمؤسسة «طابة»: www.tabahfoundation.org

<sup>(3)</sup> أحمد عبادي يشيد بدور وحدة اللوح والقلم بمؤسسة "طابة"، موقع "الفطرة" [alfetra.ma]، على الرابط المختصر: goo.gl/slwbCF



رفع الوزيران ورئيس المجلس إلى الملك نتائج الاستشارات الموسعة، التي كلفهم الملك محمد السادس بإجرائها بخصوص إشكالية الإجهاض، مع جميع الفاعلين المعنيين.

ويمكن في هذا الباب الإشارة إلى موقف يتسم بالجدة، وصدر مرة أخرى عن مدير دار الحديث الحسنية أحمد الخمليشي، في موضوع الإجهاض، حيث أعلن في لقاء نظمته الجمعية المغربية لمكافحة الإجهاض السرّي، أنَّ «النقاشَ حوْل الإجهاض يجبُ أن يُبْنى على حُقوق الطفل وحقوقه وهوّيته»(1).

- إعلان مراكش: شهد المغرب حدثاً دينياً هاماً، بداية العام 2016، وقد توفقت وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية في تنظيمه بمدينة مراكش، وكان له إشعاع دولي بارز، وهو الحدث الذي تمخض عنه «إعلان مراكش» للأقليات الدينية، الذي اختتمت أشغاله يوم 27 يناير 2016، وحضره علماء ومفكرون وممثلو الديانات السهاوية وغيرها، جاؤوا من كل أنحاء العالم. وتميز اللقاء برسالة سامية بعثها أمير المؤمنين محمد السادس إلى المشاركين في هذا المؤتمر الدولي، تضمنت إشارات واضحة حول تزكية حقوق الأقليات الدينية بالمغرب، البلد الذي كان عمر التاريخ مثالاً لتعايش الأديان والإثنيات وتلاقح الحضارات. وكان من بين توصيات إعلان مراكش الدعوة إلى «تأصيل مبدأ المواطنة، الذي يستوعب مختلف الانتهاءات، بالفهم الصحيح والتقويم السليم للموروث الفقهي والمإرسات التاريخية وباستيعاب المتغيرات التي حدثت في العالم، وتأكيده على ضرورة تأسيس تيار مجتمعي عريض لإنصاف الأقليات الدينية في المجتمعات المسلمة ونشر الوعي بحقوقها، وتهيىء التربة الفكرية والثقافية والتربوية والإعلامية الحاضنة لهذا التيار، وعدم توظيف الدين في تبرير أي نيل من حقوق الأقليات الدينية في البلدان الإسلامية». كما دعا الإعلان المؤسسات العلمية والمرجعيات الدينية «للقيام بمراجعات شجاعة ومسؤولة للمناهج الدراسية للتصدي لأخلاق الثقافة المأزومة، التي تولد التطرف والعدوانية، وتغذي الحروب



<sup>(1)</sup> محمد الراجي، الخمليشي: المغربيّاتُ يَلْجأن إلى الإجهاض بسبب قِلَّة ذاتِ اليد، موقع «هسبريس»، 16 مارس 2015، على الرابط: www.hespress.com/societe/258180.html



والفتن، وتمزق وحدة المجتمعات، والساسة وصناع القرار إلى اتخاذ التدابير السياسية والقانونية اللازمة لتحقيق المواطنة التعاقدية، وإلى دعم الصيغ والمبادرات الهادفة إلى توطيد أواصر التفاهم والتعايش بين الطوائف الدينية في الديار الإسلامية»(1).

ومن أهم الإشارات الواردة في أشغال المؤتمر، ارتكازه على مبادئ «صحيفة المدينة»، التي صدرت في الحقبة النبوية، لأن هذه الوثيقة، حسب المؤتمرين، «ثابتة في الزمن، وتتفرد عما قبلها وما بعدها، وتنبع من نظرة إنسانية، ولا تخالف نصاً شرعياً، وأن كل بند منها يحث على الرحمة والعدل والحكمة والمصلحة العامة، كما أنها أساس مواطنة تعاقدية لمجتمع تعددي، فضلًا عن أن مقاصدها تنسجم مع إعلان الأمم المتحدة لحقوق الإنسان».

وتضمن إعلان مراكش 19 بنداً، لاقت استحسان 49 شخصية رسمية، ضمنها 15 شخصية غير مسلمة، و 17 ممثلاً لمنظات دولية، وممثلين لأقليات، وما يقارب 37 مفكراً، و 19 إعلامياً.

بعد عام ونيف من "إعلان مراكش"، نظمت "قافلة السلام الأمريكية" في رحاب "منتدى تعزيز السلم في المجتمعات المسلمة" (2) حيث اتفقت كوكبة من كبار الأئمة والقساوسة والحاخامات في أكبر عشر ولايات أمريكية على المضي قدماً في مشاوراتهم ودراساتهم لتأسيس منطلقات أخلاقية إنسانية تمثل لبنة أولى على طريق التوصل إلى إقرار "وثيقة دولية" تكون ملزمة لجميع الأطراف والأفراد في مختلف المجتمعات تنبذ تداعيات لوثة "الإسلامو فوبيا" أو "معاداة السامية" وتستأصل شأفة الكراهية والتمييز وكل أشكال الغلو والتطرف وإتاحة الفرص في مجال تعزيز وترسيخ ثقافة السلم



<sup>(1)</sup> أنظر: النص الكامل لإعلان مراكش لحقوق الأقليات الدينية في العالم الإسلامي، نشر في موقع "إسلام مغربي"، 27 يناير 2016، على الرابط التالي بالعربية: goo.gl/UZMyvw

<sup>(2)</sup> أو الرابط التالي بالإنجليزية:

www.marrakeshdeclaration.org/files/Declaration-Marrakesh-Eng-27.pdf // www.facebook.com/MuslimPeaceForum: رابط صفحته على موقع التواصل الاجتماعي «فيسبوك»



والتسامح في وعي المجتمعات الإنسانية المعاصرة»، كما «دعا أعضاء القافلة إلى متابعة تفعيل نتائج وتوصيات ورشة أبو ظبي استكمالا لآليات تفعيل «إعلان مراكش»(1).

ومتابعة لإعلان نفسه، احتضنت الرباط بين 24 و26 أكتوبر 2017، أشغال مؤتمر «قافلة السلام الأمريكية»، ونظمته وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية بشراكة مع «منتدى السلام في المجتمع الإسلامي»، تحت رعاية الملك محمد السادس، على أهمية المؤتمر في مد الجسور بين ممثلي مختلف الأديان في تعزيز التفاهم والانفتاح.

صرّح حينها القس بوب روبرتس من كنيسة نورثوود بدالاس الأمريكية، بأن «المغرب اضطلع، ومنذ القديم، بدور أساسي في النهوض بالسلم في العالم وتحقيق الالتقاء بين الأديان»، مسجلاً أن بلاده تقدر أهمية «إعلان مراكش»؛ أما الحاخام بروس لوستيغ من المجمع العبراني لواشنطن، فأكد أنه «من الهام بالنسبة لنا التواجد بالمغرب بالنظر للدور التقليدي الكبير الذي يضطلع به المغرب في الجمع والتوحيد بين عمثلي الأديان السهاوية»(2).

وقبل افتتاح هذا اللقاء، حاضر أحمد التوفيق، وزير الأوقاف والشؤون الإسلامية، عن الأقليات الدينية وعن غير المؤمنين بالآخرة، معتبراً أن من أبرز التحديات التي ينبغي على القادة الدينيين رفعَها توضيحَ مهمّة رجل الدين، «الذي لا يملك إلا الكلمة الطيبة المؤثرة، يقدّمها على شكل نصيحة لله ولرُسله وللمؤمنين وعامة الناس وأصحاب القرار منهم خاصة». كما أبرز المسؤول حاجة القادة الدينيين إلى التمتع بالحرية، قائلاً «رجل الدين شاهد موضوعي، ولكي يكون الشاهد موضوعياً ينبغي أن يملك حريته»، وقصد التوفيق بالحرية «تحرير النفوس من الطغيان وتعزيز السّلْم فيها»، لافتاً إلى أنّ تيسير هذه المهمة أو تعقيدها رهين بالنظام العالمي في توجّهاته الكبرى؛ «ذلك



<sup>(1)</sup> أمينة سليماني، تباشير «حلف فضول عالمي» لنشر قيم البناء والحوار وعمارة الأرض، موقع "إسلام مغربي»، 13 ماي 2017، على الرابط المختصر: goo.gl/aVDGLZ

<sup>(2)</sup> الرباط: ثلاث ديانات سياوية تشارك في مؤتمر «قافلة السلام الأمريكية»، موقع «إسلام مغربي»، عن وكالة المغرب العربي للأنباء، 24 أكتوبر 2017، على الرابط المختصر: goo.gl/ZgZpG5



أنّ حُكماء هذا العالم سيقومون بالتشخيص الصحيح لكل المشاكل إذا عرفوا أنّ أصل الداء هو التطرف بكل أشكاله وميادينه، وأنّ التفاهم من أجل التضامن هو سبيل حلّ المشاكل وصيانة إنسانية الإنسانية (1).

- تراجع عن فتوى «قتل المرتد»: جاء الجديد في تناول هذا الملف من خلال تراجع المجلس العلمي الأعلى عن فتواه الشهيرة المتعلقة بقتل المرتد، وهي الفتوى الواردة في كتاب صادر عن الهيئة العلمية المكلفة بالإفتاء سنة 2012، وقد أحدثت حينها ضجة إعلامية كبيرة وبعض الردود، التي انتقدت كثيراً فتوى المجلس. وكانت فتوى المجلس العلمي الأعلى حاسمة في قتل المرتد كها جاء ذلك في «فتاوى الهيأة العلمية المكلفة بالإفتاء 2004 \_ 2012)، عندما تطرقت إلى مسألة حرية المعتقد والدين. لكن يبدو أن المجلس العلمي عدّل من موقفه هذا كثيراً إن لم يكن غيره بالكامل كها أورد ذلك في وثيقة «سبيل العلماء»، في نقطة تحت عنوان «قضايا العدل والتضامن والحقوق والحريات في الأمة» (الصفحة 98). ومما جاء في وثيقة «سبيل العلماء»: «لقد أثيرت في الإسلام قديهاً ولا تزال تثار قضية الردة والمرتد، ويبقى الفهم الأصح والأسلم لها المنسجمُ مع روح التشريع ونصوصه ومع السيرة العملية للنبي في أن المقصود بقتل المرتد هو الخائن للجهاعة، المفشي لأسرارها والمستقوي عليها بخصومها؛ أي ما يُعادل الخيانة العظمى في القوانين الدولية، وهذا معنى قوله في: «من بدل دينه فاقتلوه»، المفيد بقوله بي «التارك لدينه المفارق للجهاعة» (عنه الفارق المجاعة»).

وتحت الإشادة بهذا التحول العميق في فكر علماء المغرب بخصوص تجديد نظرتهم إلى حرية المعتقد والدين، ونوه كثير من المتبعين للشأن الديني بالمغرب بشجاعة هذا الموقف في إعادة النظر في فتوى قتل المرتد بعد مرور خمس سنوات من إصدارها، وإن كان المجلس العلمي الأعلى لم يتبن بشكل رسمي هذه الوثيقة.



<sup>(1)</sup> محمد الراجي، التوفيق يدافع عن «غير المؤمنين» وينسب مشاكل العالم إلى التطرف، موقع «هسبريس»، 24 أكتو بر 2017، على الرابط: www.hespress.com/orbites/369105.html

<sup>(2)</sup> عمر العمري، سابقة: المجلس العلمي الأعلى يتراجع بذكاء عن فتوى قتل المرتد، موقع "إسلام مغربي"، 4 فبراير 2017، على الرابط المختصر: goo.gl/7SweqJ



بعد أن أشرنا إلى تدخل المؤسسات الدينية الرسمية في بعض النقاشات الدينية العمومية ومحاولتها الحثيثة لمواكبة السرعة الفائقة التي يدار بها هذا النقاش على المستوى الإعلامي، وبالخصوص على مسرح شبكات مواقع التواصل الاجتماعي، فإننا في هذا المحور من التقرير سنتطرق إلى أهم الإنجازات التي قامت بها هذه المؤسسات سنة المحور من تسجيل ملاحظة هامة وهي أن التقرير لن يتوقف عند مجمل هذه المبادرات<sup>(1)</sup>، وإنها سنقتصر على أهم هذه المبادرات:

#### 2 - 1 - مبادرات وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية

قامت الوزارة في إطار الاستراتيجية الجديدة متعددة الأبعاد، والتي شملت إعادة هيكلة البنيات الإدارية للوزارة وتحديد المرجعيات واعتهاد اللامركزية وعدم التمركز والرقي بالخطاب الديني، و«الحفاظ على سلامة العقيدة وتقوية القيم الإسلامية ووحدة المذهب المالكي، والعناية بالجالية المغربية المقيمة بالخارج وتجديد الروابط الدينية والتاريخية والثقافية التي تجمع المغرب بإفريقيا باعتباره جزء لا يتجزأ منها».

- مواصلة «التطهير السياسي»: بناء على توصية من المجلس العلمي الأعلى، قامت وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية بطرد حوالي 1500 من محفظي القرآن الكريم بالكتاتيب القرآنية، تبين أن لهم ارتباطات حزبية. وحسب ما نشرت صحيفة محلية، فإن هؤلاء يقومون بمهمة تحفيظ القرآن دون توفرهم على شواهد حفظ القرآن، إضافة إلى وجود شبهات استغلال بعضهم لهذه الكتاتيب للحشد لفائدة حزب سياسي معين. وأشارت مصادر الجريدة إلى أن هذا القرار الشجاع كان عليه أن يشمل أيضاً برامج محو الأمية في المساجد، التي تنفذها وزارة الأوقاف والشؤون الاسلامية، وتحويل هذه المهمة إلى وزارة التربية الوطنية، التي ينبغي أن «يبقى محو الأمية من اختصاصها حصرياً» (2).

<sup>(1)</sup> هذه مهمة التقارير السنوية الصادرة عن هذه المؤسسات، ومعلوم أنها تقارير لا تتضمن التقييم بله التقويم. [المُحرّر]

<sup>(2)</sup> صحيفة «الصباح»، الدار البيضاء، عدد 1 نوفمبر 2016.



- الهيكلة الداخلية للوزارة: صدر بالجريدة الرسمية عدد 6448، بتاريخ 7 جمادى الآخرة 1437هـ موافق 17 مارس 2016، ظهير شريف رقم 1.16.38 صادر في 17 جمادى الأولى 1437 موافق 26 فبراير 2016 في شأن اختصاصات وتنظيم وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية، وأصبحت وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية تتكون من 7 مديريات: مديرية الأوقاف، مديرية الشؤون الإسلامية، مديرية المساجد، مديرية تدبير شؤون القيمين الدينين، مديرية التعليم العتيق ومحو الأمية بالمساجد، مديرية الشؤون الإدارية والتعاون، ومديرية الشؤون القانونية.

- في المجال الإعلامي: أنجزت الوزارة برامج سمعية ومرئية بتنسيق مع الشركة الوطنية للإذاعة والتلفزة ساهم فيها نخبة من العلماء ومن رجال الفكر والثقافة، بثت منها القناة الأولى ثلاثين (30) حلقة من برنامج «حديث الصائم»، واثنين وخمسين (52) حلقة من برنامج «في ظلال الإسلام»، وأُعدّت تسع (9) ندوات تتعلق ببعض المناسبات الدينية والوطنية. أما على مستوى الإذاعة الوطنية فتمت إذاعة مائة وأربع حلقات (104) من برنامج «ومضات على الطريق» واثنين وخمسين (52) حلقة من برنامج «آفاق إسلامية» واثنين وخمسين (52) حلقة من برنامج «أفاق إسلامية» واثنين وخمسين (52) حلقة من برنامج «من هدي الإسلام». وقامت الوزارة بتنسيق مع قناة محمد السادس للقرآن الكريم بتسجيل ستة عشر (16) ندوة، ومائتين وأربعة عشر (142) حواراً فردياً تناولت مواضيع متعددة همت مختلف ميادين العلم والمعرفة والثقافة الإسلامية موزعة على الشكل الآتي: ثلاثون (30) حلقة من برنامج «ضيف وقضية» بث خلال شهر رمضان المعظم؛ أربع وثلاثون حلقة من برنامج «ضيف السادسة»؛ اثنان وعشرون (22) حلقة من برنامج «ضيف السادسة»؛ اثنان وعشرون (22) حلقة من برنامج «أولية وعشرون (28) حلقة من برنامج «أفاق إسلامية» (18) حلقة من برنامج «أفاق إسلامية» (18) حلقة من برنامج «أفيق السادسة»؛ اثنان وعشرون (23) حلقة من برنامج «أفاق إسلامية» (18)

- في مجال إحياء التراث الإسلامي: قامت الوزارة بإصدار ستة (6) مؤلفات في مختلف ضروب العلم والمعرفة: (كراسة فن الزخرفة النباتية المغربية تأليف علي الداهية. المجتمع والدين والسلطة في إفريقيا الغربية ما بين القرنين 5 و 10 هجرية،

<sup>(1)</sup> التفاصيل في موقع وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية، على الرابط: www.habous.gov.ma



تأليف زوليخة بنرمضان. شروح مقصورة المكودي، شرح محمد مفضل التطواني نموذجاً، دراسة وتحقيق محمد سعيد صمدي. الحكم بالعدل والإنصاف الرافع للخلاف، تأليف أبي سالم المعاشي. أجوبة سيدي سعيد بن علي الهوزالي، جمع وترتيب وتوثيق عبد الواحد العروصي. أجوبة العبدوسي، دراسة وتوثيق هشام المحمدي)، وأربعة (4) أعداد من مجلة دعوة الحق، وأصدرت نصوص الدروس الحسنية مطبوعة بالعربية والفرنسية والإسبانية والإنجليزية، على وسائط ورقية وإلكترونية، سمعية وبصرية. ونظمت الوزارة خلال شهر رمضان سبعة (7) معارض للكتاب بساحة كبريات المساجد بمدن الرباط، والدار البيضاء، وفاس، ووجدة، ومراكش، وأكادير، وطنجة.

- العناية بالقرآن الكريم: نشرت الوزارة المصحف الشريف برسم سنة 2015، وذلك بإصدار المليون نسخة الملتزم بطبعها سنوياً، طبع منها 700.000 نسخة. وقد عملت على إيصال كمية منها إلى مختلف المساجد بجهات وأقاليم المملكة على دفعات مجموعها (609.862) نسخة. كما أصدرت المؤسسة 3000 نسخة من نشرتها التي تعنى بأنشطتها العلمية والثقافية. وقامت الوزارة بتنسيق مع المؤسسة بإصدار تسجيلات المصحف المحمدي المرتّل بصوت القارئ المغربي توفيق النوري، حيث أصدرت منه 100 حقيبة تحتوي كل واحدة منها على ثلاثين قرصاً من أقراص الليزر، ومسابقات ثقافية شملت جميع جهات المملكة، والمشاركة في بعض المواسم القرآنية ومسابقات ثقافية شملت جميع جهات المملكة، والمشاركة في بعض المواسم القرآنية التي تنظم ببعض المدن والقرى. وتم يوم الخميس 13 رجب 1437 (21 أبريل 1200) بالعاصمة السنغالية، دكار، تسليم هبة مغربية عبارة عن نسخ من المصحف الشريف في طبعته الصادرة عن مؤسسة محمد السادس لنشر المصحف الشريف، للعائلتين التيجانيتين سي بمدينة تيفاوان، ونياس بمدينة كاولاك.

- في مجال الدبلوماسية الدينية: وقعت وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية مجموعة من الاتفاقيات الدولية تتعلق بالتعاون الدول في مجال الشأن الديني:

123



\* التوقيع بمدينة مراكش يوم 20 يناير 2015 على اتفاق للتعاون في مجال الشؤون الإسلامية بين حكومة المملكة المغربية وحكومة جمهورية الكوت ديفوار.

\* التوقيع بمدينة الدار البيضاء يوم 17 مارس 2015 على مذكرة تفاهم للتعاون الإسلامي بين حكومة المملكة المغربية وحكومة دولة الإمارات العربية المتحدة بتاريخ.

\* التوقيع على محضر اجتهاع بين مسؤولي الوزارة ووفد عن وزارة الداخلية والأمن العام واللامركزية والشؤون العرفية والدينية بجمهورية النيجر، بالرباط بتاريخ 29 يناير 2015.

\* التوقيع على محضر اجتماع بين مسؤولي وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية بالمملكة المغربية ووفد عن جمهورية الكوت ديفوار بالرباط بتاريخ 11 مارس 2015.

\* التوقيع بالرباط يوم 9 أكتوبر 2015 على اتفاقية التعاون الإسلامي بين المغرب وجمهورية القمر المتحدة.

\* خلال يومي 23 و24 فبراير 2015 شاركت الوزارة في ورشة المنتدى العالمي لمكافحة الإرهاب وقطاع الأمن الداخلي بواشنطن.

\* خلال الفترة الممتدة من 14 إلى 17 أبريل 2015 شاركت الوزارة في ورشة حول «مكافحة التطرف العنيف والاستراتيجية الوقائية للعدالة الجنائية» بالعقبة بالمملكة الأردنية الهاشمية.

\* بتاريخ 11 يونيو 2015 شاركت الوزارة في ورشة محاربة التطرف العنيف المنظمة من طرف الاتحاد الأوربي ببروكسيل.

\* خلال الفترة الممتدة من 25 إلى 28 يونيو 2015 شاركت الوزارة في المؤتمر الجهوي حول التطرف العنيف المنظم بنايروبي بكينيا.

\* خلال يومي 22 و23 يوليوز 2015 شاركت الوزارة في المؤتمر الدولي حول التطرف بالجزائر.





\* خلال يومي 3 و 4 شتنبر 2015 شاركت الوزارة في دورة التخطيط للمبادرة المشتركة الأمريكية التركية حول التطرف ودورة المشاورات الثنائية مع هو لاندا المنعقدة بلاهاي.

\* التوقيع على برنامج تنفيذي لاتفاق التعاون في مجال الأوقاف والشؤون الإسلامية لسنوات 2016 - 2017 - 2018 بقصر الصخير بالضاحية الجنوبية لملكة البحرين.

\* التوقيع يوم الثلاثاء 5 جمادى الآخر 1437هـ (15 مارس 2016) بالكرملين، على مذكرة تفاهم للتعاون الإسلامي بين وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية بالمملكة المغربية والمنظمة الدينية المركزية (مجلس شورى المفتين لروسيا) وقعها وزير الأوقاف والشؤون الإسلامية السيد أحمد التوفيق ورئيس مجلس المفتين بروسيا المفتي الشيخ رافيل غاينوتدين، بحضور أعضاء من الحكومة الروسية وأعضاء الوفد الرسمي المرافق للملك محمد السادس.

\* وقع المغرب وجمهورية الصومال الفيدرالية، يوم الأربعاء 15 شوال 1437 (20 يوليو 2016) بالرباط، على اتفاق للتعاون الإسلامي وتبادل التجارب والخبرات بهذا الشأن. وتهدف هذه الاتفاقية، التي وقعها وزير الأوقاف والشؤون الإسلامية أحمد التوفيق ونظيره الصومالي عبد القادر شيخ علي إبراهيم، إلى إعطاء دفعة جديدة للعلاقة بين الوزارتين في ظل ما يجري بالمملكة من تحولات في اتجاه ترسيخ الثوابت الدينية.

\* وقع وزير الأوقاف والشؤون الإسلامية «أحمد التوفيق» والمفتي الشيخ «أبو بكر بن زبير بن علي» رئيس المجلس الأعلى للشؤون الإسلامية بتنزانيا وعضو مؤسس لمؤسسة محمد السادس للعلماء الأفارقة، يوم الثلاثاء 23 محرم 1438 (25 أكتوبر 2016) اتفاقية للتعاون في مجالات الشؤون الإسلامية والتعليم العتيق والمساجد والأوقاف. وتأتي هذه الاتفاقية بغية تعزيز التأطير الديني بتنزانيا والتوعية بمقاصد الإسلام وإبراز تعاليمه النبيلة ومحاربة كل أشكال الغلو والتطرف.



- قطاع التعليم العتيق: تم إصدار 15 رخصة للمدارس العتيقة منها (00) رخصتان لفتح مدارس جديدة و13 رخصة للاستمرار في المزاولة، كها تم إصدار 195 رخصة للكتاتيب القرآنية منها 4 رخص للاستمرار في المزاولة، و49 رخصة للفتح، و142 رخصة بالنسبة للمدرسين الجدد، وذلك إلى غاية 15 شتنبر 2015. ورصدت الوزارة اعتهادات مالية قدرها 43 مليون درهم لتعميم المنح على 24 ألف و 500 من المتمدرسين بمدارس التعليم العتيق و15 مليون درهم لاقتناء المواد الغذائية واللوازم المكتبية والمدرسية والمقررات الدراسية والمصادر والمراجع لفائدة التلاميذ والطلبة، ودعم المدارس بمواد التطهير والتنظيف والغاز وأداء مستحقات الماء والكهرباء والهاتف الحاصة بها. ونظمت الوزارة 7828 زيارة صفية استفاد منها تربوية، إضافة إلى 60 دورة تكوينية همت مختلف الجوانب العلمية التربوية استفاد منها تربوية، إضافة إلى 60 دورة تكوينية همت مختلف الجوانب العلمية التربوية استفاد منها منشطاً تربوياً.

- التأطير الديني للجالية المغربية بالخارج: تواصل الوزارة جهودها من أجل تأطير الجالية المغربية بالخارج وإمدادها بها تحتاجه في حياتها الدينية وربطها بأصولها وهويتها الإسلامية، وذلك عبر إيفاد بعثة علمية خلال رمضان لعام 1436هـ، بلغ عددها 340 مشفعاً وواعظاً وواعظة، موزعين على تسع دول هي: فرنسا وبلجيكا وإيطاليا وإسبانيا والدنهارك والسويد وهولندا وكندا وألمانيا<sup>(2)</sup>.

- برنامج محو الأمية بالمساجد: قال أحمد التوفيق وزير الأوقاف والشؤون الإسلامية، في تقديمه التقرير السنوي لحصيلة أنشطة المجلس العلمي الأعلى والمجالس العلمية المحلية أمام محمد السادس نهاية سنة 2016، إن المملكة المغربية تتوفر حالياً

<sup>(1)</sup> التفاصيل في موقع وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية، على الرابط: www.habous.gov.ma

<sup>(2)</sup> لمزيد من التفصيل في أداء السياسات المغربية العمومية ذات الصلة بتديّن الجالية المغربية بالخارج، أنظر المحور الذي اشتغل على الموضوع، وحرّره الباحث عبد الفتاح نعوم.



على نحو 15 ألفاً من الكتاتيب القرآنية، والتي تضم 400 ألف صبياً وفتاة. وأضاف، بمناسبة إحياء ليلة المولد النبوي الشريف، أن وزارته خصصت 750 مليون درهم لبناء وصيانة وإصلاح وإعادة بناء وتجهيز المساجد. كما سجل الوزير أن 240 ألف قيماً دينياً يستفيدون من التغطية الصحية و82 ألفاً يستفيدون من خدمات مؤسسة محمد السادس للأعمال الاجتماعية للقيمين الدينيين.

يُشار إلى أنه أصبح عدد المستفيدين مع نهاية سنة 2015 من البرنامج خلال الخماسية يشار إلى أنه أصبح عدد المستفيداً بنسبة إنجاز الهدف بلغت 117,96.20 (2015–2010) وجهزت الوزارة 5807 مساجد بالمعدات والوسائل الديداكتيكية لاحتضان دروس محو الأمية، وزودت بالمجان كل المستفيدين بالأدوات التعليمية والأطر التربوية بالعدة البيداغوجية. وكلفت الوزارة 5798 مؤطراً للدروس، عدد الإناث منهم 4878 عما يمثل 13/148، كما كلفت 562 منسقاً ومستشاراً تربوياً بالإشراف والتوجيه التربوي وكلفت 213 مكوناً تربوياً للسهر على تأهيل مؤطري البرنامج. وقد بلغ عدد المتحنين خلال هذا الموسم الدراسي 241.186 مستفيداً، بلغ عدد الناجحين منهم الممتحنين خلال هذا الموسم الدراسي 89,46 شراك.

أصدرت وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية عدة تربوية جديدة بمناسبة انطلاقة الموسم القرائي 2017/ 2018 لبرنامج محو الأمية بالمساجد وبواسطة التلفاز والإنترنت.

وتضم هذه العدة مجموعة من الكتب بمثابة دلائل تربوية توجيهية من بينها «حصيلة برنامج محو الأمية بالمساجد وبواسطة التلفاز والإنترنت للموسم الدراسي 1016–2017»، و«الحصيلة الخماسية 2010–2011/ 2014–2015» للبرنامج، و«دليل الأنشطة الموازية (المستويان الأول والثاني» الذي يهدف إلى دعم وتنويع طرائق التأطير البيداغوجي، واستثمار التنشيط التربوي في تنمية المعارف والمهارات،

<sup>(1)</sup> التفاصيل في موقع وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية، على الرابط: www.habous.gov.ma



و «مؤطر الدروس: الوظائف والكفاءات (المستويان الأول والثاني)» الذي يوفر آلية للتخطيط المسبق للدروس، بالاعتماد على البطاقات المتضمنة بهذا الدليل، بغية ضبط الأهداف التكوينية للحصص التعليمية وخطواتها، والمفاهيم المعتمدة فيها، والمعينات الديداكتيكية الكفيلة بتحقيقها.

بالنسبة لعدد المستهدفين من برنامج محو الأمية، خلال الموسم الدراسي 2016 - 2017، فقد بلغ ما مجموعه 300 ألف مستفيد بلغت نسبة الإناث 96,49 في المائة، فيما بلغت نسبة المسجلين في العالم القروي 67,44 في المائة، أشرف على تكوينهم 7652 من مؤطرين ومكونين ومستشارين تربويين ومنسقين جهويين وإقليميين و 6862 مسجداً (1).

\_العناية بالمساجد: يبلغ عدد المساجد المدونة بالسجل الوطني 51.000 مصلى. وبلغ منها 19.500 مسجد جامع، كها يناهز عدد مصليات العيدين 9.000 مصلى. وبلغ الغلاف المالي المخصص للمساجد برسم السنة المالية 2015 مليارين وخمسين مليون وتسعهائة وأربعين ألف درهم (2.050.940.000.00 درهم) موزع على النحو الآتي: 1.385.705.000.00 درهم لتسبير المساجد ورعاية شؤون القائمين عليها، أي بنسبة 53 % من مجموع ميزانية التسبير لسنة 2015؛ و200.000.00 درهم كاعتهاد أداء لبناء المساجد وإصلاحها وتجهيزها وتأهيل المتضرر منها. وأعطت الوزارة الانطلاقة لأشغال بناء أو هدم وإعادة بناء أو ترميم أو إصلاح وتدعيم 41 مسجداً بمبلغ 2.280 مليون درهم، كها يرتقب أن يصل عدد المساجد التي ستنتهي ما الأشغال وتفتح في وجه المصلين هذه السنة إلى 97 مسجداً بتكلفة 950 مليون درهم. وتحتضن مختلف المساجد دروس الوعظ والإرشاد التي تنظمها المجالس درهس العلمية المحلية، ويسهر عليها 3908 واعظاً 1423 واعظة، ويستفيد من دروس



<sup>(1)</sup> الأوقاف تصدر كتباً جديدة لتأطير محو الأمية بالمساجد، عن وكالة المغرب العربي للأنباء، موقع «إسلام مغربي»، 20 أكتوبر 2017، على الرابط: goo.gl/k9tJP9



الكراسي العلمية بـ11 مسجداً من المساجد الكبرى على الصعيد الوطني، 1.186 مستفيداً، وبلغ عدد الدروس العلمية 5.744 درساً علمياً.

تأتي عناية الدولة بالمساجد لاعتبارات عدة، منها ما هو قائم منذ قرون، أي إقامة وظيفة الوعظ والإرشاد والنصح، ومنها ما هو مرتبط بالتفاعل مع خطاب مشاريع جماعات وحركات في المنطقة، ولذلك، فإن «تشدّدها في مراقبة المساجد، كان يحركه باستمرار الخوف من أن تتحول هذه الأخيرة ومنابر خطبائها إلى أسلحة تهاجمها عبر مشاريع دعوية، فقد أدركت عبر مسار التاريخ، أنّ الدعوة مشروع سياسي إيديولوجي، فالوعظ والإرشاد يخفيان دعوة إلى تفسير معين للدين يهدف إلى جمع الأفراد سياسياً عبر الدين، ولأنّ الدولة المغربية تعي مخاطر هذا التمفصل بين المشروعين، فإنها بالإضافة إلى اعتراضها على أي مشروعية دينية منافسة، ترفض تحويل الدين من ملكية المجتمع إلى ملكية مجموعة صغرى أو أفراد ينضوون داخل جماعة مذهبية، لأنها تعي أنّ الدعوية إنها هي تمارس تضليلاً كبيراً، وهي التواقة لدخول الحلبة السياسية، متعمّدة إخفاء مضمونها السياسي ومدّعية أسلوب الوعظ والإرشاد الأخلاقي الخالص، والحال أنها تتوسّل كافة سبل التجييش والتعبئة» (1).

- الأداء التشريعي: تميزت سنة 2015 بنشاط تشريعي مكثف، هم مختلف المجالات التي تدخل ضمنها اختصاصات الوزارة، وتجلى على وجه الخصوص في قيامها باتخاذ مجموعة من القرارات وبإعداد مجموعة نصوص قانونية، والتي نشرت بالجريدة الرسمية:

\* ظهير شريف رقم 1.15.02 صادر في 28 من ربيع الأول 1436 (20 يناير 2015) بتتميم الظهير الشريف رقم 1.03.300 الصادر في 2 ربيع الأول 1425 (22 أبريل 2004) بإعادة تنظيم المجالس العلمية.

<sup>(1)</sup> عبد الهادي أعراب، المساجد بين رهانات الدعوة والتحكّم الديني بالمغرب، موقع مؤسسة مؤمنون بلا حدود للدراسات والأبحاث [mominoun.com]، 22 سبتمبر 2017، على الرابط المختصر: goo.gl/FQzK39



- \* ظهير شريف رقم 1.15.52 صادر في 8 رجب 1436 (27 أبريل 2015)
   بتغيير الظهير الشريف رقم 1.03.300 الصادر في 2 ربيع الأول 1425 (22 أبريل 2004)
   بإعادة تنظيم المجالس العلمية؛
- \* ظهير شريف رقم 1.15.71 صادر في 7 رمضان 1436 (24 يونيو 2015) بإعادة تنظيم جامعة القرويين؛
- \* ظهير شريف رقم 1.15.75 صادر في 7 رمضان 1436 (24 يونيو 2015) بإحداث مؤسسة محمد السادس للعلماء الأفارقة؛
- \* قرار لوزير الأوقاف والشؤون الإسلامية رقم 4475.14 صادر في 17 من صفر 1436 (10 دجنبر 2014) بتحديد تكوين اللجنة العلمية لمعهد محمد السادس لتكوين الأئمة والمرشدين والمرشدات وكيفية تعيين أعضائها وقواعد سبرها؛
- \* قرار لوزير الأوقاف والشؤون الإسلامية رقم 15.004 صادر في 7 ربيع الأول 1436 (30 دجنبر 2014) بتحديد تحديد مدة التكوين الأساسي ونظام الدراسات والامتحانات بمعهد محمد السادس لتكوين الأئمة والمرشدين والمرشدات؛
- \* قرار لوزير الأوقاف والشؤون الإسلامية رقم 4582.14 صادر في 7ربيع الأول 1438 (30 دجنبر 2014) في شأن تخصيص مكافأة لنظار الأوقاف عن حسن تدبير الأملاك الموقوفة؛
- \* قرار لوزير الأوقاف والشؤون الإسلامية رقم 1166.15 صادر في 12 من جمادى الآخرة 1436 (2 أبريل 2015) بتحديد معايير التعاقد مع القيمين الدينيين المزاولين لمهمة الإمامة أو لمهمة الإمامة والخطابة؛
- \*قرار لوزير الأوقاف والشؤون الإسلامية رقم 41.7 448 صادر في 22 من صفر الم قرار لوزير الأوقاف والشؤون الإسلامية رقم 41.7 448 صادر في 22 من صفر 1436 (15 دجنبر 2014) بتحديد عدد المترشحين الأجانب المقبولين لولوج كل من سلك التكوين الأساسي المتخصص والبرنامج الدراسي التحضيري وسلك التكوين العالي المعمق بمؤسسة دار الحديث الحسنية برسم السنة الدراسية 2015/2016؛





\* قرار لوزير الأوقاف والشؤون الإسلامية رقم 1951.15 صادر في 14 من شعبان 1436 (2 يونيو 2015) بتحديد عدد المقاعد المتبارى في شأنها لولوج سلك التكوين الأساسي المتخصص بمؤسسة دار الحديث الحسنية برسم السنة الجامعية 2015/2015؛

\* قرار لوزير الأوقاف والشؤون الإسلامية رقم 1952.15 صادر في 14 من شعبان 1436 (2 يونيو 2015) بتحديد عدد المقاعد المخصصة للبرنامج الدراسي التحضيري بمؤسسة دار الحديث الحسنية برسم السنة الجامعية 2015/2016؛

\* قرار لوزير الأوقاف والشؤون الإسلامية رقم 1982.15 صادر في 17من شعبان 1436 (5 يونيو 2015) بتحديد عدد المقاعد المتبارى في شأنها لولوج سلك الإجازة في القراءات والدراسات القرآنية بمعهد محمد السادس للقراءات والدراسات القرآنية برسم السنة الدراسية 2015/ 2016؛

\* قرار لوزير الأوقاف والشؤون الإسلامية رقم 2243.15 صادر في 6 رمضان الإسلامية رقم 2243.15 صادر في 6 رمضان 1436 (23 يونيو 2015) بتحديد عدد المقاعد المتبارى في شأنها لولوج سلك التكوين الأساسي بمعهد محمد السادس لتكوين الأئمة والمرشدين والمرشدات برسم 2016؛

\* قرار مشترك لوزير الأوقاف والشؤون الإسلامية ووزير الاقتصاد والمالية رقم قرار مشترك لوزير الأوقاف والشؤون الإسلامية ووزير الاقتصاد والمالية رقم 522.15 صادر في 28 من ربيع الأول 1435 (20 يناير 2014) القرار المشترك رقم 14.159 الصادر في 18 من ربيع الأول 1435 (20 يناير 2014) بتحديد لائحة مطبوعات ومنشورات المعهد الملكي للبحث في تاريخ المغرب وتعريفة بيعها؛

\* مقرر لوزير الأوقاف والشؤون الإسلامية رقم 283.15 صادر في 12 من ربيع الآخر 1436 (2 فبراير 2015) لتحديد كيفيات إعداد التقارير السنوية الخاصة بحصيلة نشاط المراقب المالي المركزي والمراقبين المحليين؛



\* مقرر لوزير الأوقاف والشؤون الإسلامية رقم 1431.15 صادر في 11 من رجب 1436 (30 أبريل 2015) بتتميم لائحة الأعمال الممكن أن تكون موضوع عقود أو اتفاقات خاضعة للقانون العادى؛

\* مقرر لوزير الأوقاف والشؤون الإسلامية رقم 648.11 صادر في 11 من جمادى الأولى 143.6 (2 مارس 2015) بتتميم لائحة الأعمال الممكن أن تشكل موضوع الصفقات القابلة للتجديد؛

\* قرار لوزير الأوقاف والشؤون الإسلامية رقم 2538.15 صادر في 23 من رمضان 1436 (10 يوليو 2015) بتحديد عدد المترشحين الأجانب المقبولين لولوج سلك الإجازة في القراءات والدراسات القرآنية بمعهد محمد السادس للقراءات والدراسات القرآنية برسم السنة الجامعية 2015/ 2016.

\* صدر بالجريدة الرسمية عدد 6530 بتاريخ 29 ربيع الأول 1438 (29 دجنبر 2016) الظهير الشريف رقم 1.16.79 صادر في 20 ربيع الأول 1438 (20 دجنبر 2016) بالمصادقة على النظام الداخلي للجنة الوطنية للبت في شكايات وتظلمات القيمين الدينين.

- جامعة القرويين: بناء على الظهير الشريف رقم 1.15.71 الصادر في 7 رمضان 1436 (24 يونيو 2015) الذي يقضي بإعادة التنظيم جامعة القرويين، سيما المادة 16 منه، فإن المعاهد الآتية أصبحت تابعة لجامعة القرويين وهي: مؤسسة دار الحديث الحسنية؛ معهد محمد السادس للقراءات والدراسات القرآنية؛ معهد محمد السادس لتكوين الأئمة والمرشدين والمرشدات؛ والمعهد الملكي للبحث في تاريخ المغرب.

وخلال سنة 2016، تم تحديد شروط الانتقاء وكيفية إجراء المباراة الخاصة بولوج سلك العالمية العليا بجامع القرويين، وذلك بموجب قرار وزير الأوقاف والشؤون الإسلامية عدد 3562.16 الصادر في 16 ربيع الأول 1438 (16 ديسمبر 2016). والمنشور بالجريدة الرسمية عدد 6530 بتاريخ 29 ربيع الأول 1438 (29 دجنبر 2016).





كما تحديد تكوين اللجنة العلمية الدائمة لجامع القرويين وكيفية تعيين أعضائها وقواعد تسييرها; وذلك بناء على قرار وزير الأوقاف والشؤون الإسلامية عدد 3560.16 الصادر في 16 ربيع الأول 1438 (16 ديسمبر 2016) والمنشور بالجريدة الرسمية عدد 6530 بتاريخ 29 ربيع الأول 1438 (29 دجنبر 2016).

- مؤسسة محمد السادس للعلماء الأفارقة: تم إحداث «مؤسسة محمد السادس للعلماء الأفارقة»، وفق الظهير الشريف المؤسس بالجريدة الرسمية للمملكة المغربية، عدد 6372، بتاريخ 25 يونيو 2015. وأعلن عنه ليلة 26 رمضان 1436 موافق 1436 يوليوز 2015 بالبيضاء، وترأس بجامع القرويين بفاس، منتصف شهر يونيو 2016، حفل تنصيب أعضاء المجلس الأعلى لمؤسسة محمد السادس للعلماء الأفارقة. ومن الشخصيات الدينية التي ألحقت بهذه المؤسسة هناك محمد يسف، الأمين العام للمجلس العلمي الأعلى، وأحمد عبادي، الأمين العام للرابطة المحمدية للعلماء، وآمال جلال، رئيس جامعة القرويين، وأحمد الخمليشي، مدير دار الحديث الحسنية، بالإضافة إلى علماء مغاربة آخرين.

وتم خلال سنة 2016 تحويل مقر مؤسسة محمد السادس للعلماء الأفارقة إلى مدينة فاس بالمملكة المغربية بدل مدينة الرباط، بموجب الظهير الشريف رقم 1.16.81 الصادر في 16 رمضان 1437 (22 يونيو 2016) المنشور بالجريدة الرسمية عدد 1556 بتاريخ 31 أكتوبر 2016. وقد جاء هذا الظهير الأخير ليعدل المادة الثانية من ظهير التأسيس رقم 1.15.75 الصادر في 7 رمضان 1436 (24 يونيو 2015).

- معهد محمد السادس لتكوين الأئمة المرشدين والمرشدات: دشن الملك محمد السادس يوم 06 جمادى الثانية 1436 هجرية موافق 27 مارس 2015 ميلادية، «معهد محمد السادس لتكوين الأئمة المرشدين والمرشدات»، الذي شيدته الوزارة وجهزته بمبلغ 250 مليون درهم، ويحتضن المعهد، بالإضافة إلى تكوين الأئمة المرشدين والمرشدات المغاربة، تكوين أئمة أجانب من دول إفريقية وأوربية وغيرها، منها مالي، وغينيا كوناكري وكوت ديفوار وتونس، كما تم عقد اتفاق رسمي بتاريخ 19 شتنبر



2015 بين الدولتين المغربية والفرنسية لتأهيل أئمة فرنسين. والتحق بالمعهد الطلبة الأجانب من مالي وعددهم (211) وتونس عددهم (37) وغينيا عددهم (123) وكوت ديفوار عددهم (100) واتحاد مساجد فرنسا<sup>(1)</sup> [France وكوت ديفوار عددهم (21). وقد استفاد من دورة التكوين المستمر بمعهد محمد السادس لتكوين الأئمة المرشدين والمرشدات خلال الفترة الممتدة من شهر أبريل 2015 إلى متم شهر يوليوز 2015، كبار الأئمة المغينين البالغ عددهم 35 إماماً، حيث تم تسليم شواهد استفادتهم من التكوين المستمر بالمعهد. ويبلغ عدد الأئمة المرشدين والمرشدات الذين يتابعون سلك التكوين الأساسي بالمعهد: 741 إماماً مرشداً ومرشدة.

يأتي تأسيس المعهد في سياق تفعيل «الخطة الوطنية لعمل المرشدين والمرشدات»، والتي تعتبر مشروعاً ملكياً أشرف الملك محمد السادس على انطلاقته، بمدينة الرباط، يوم الجمعة 15 شعبان 1435هـ الموافق 13 يونيو 2014، في حفل حضرته شخصيات مدنية وعسكرية ووفرت له إمكانيات مالية، وبشرية ولوجستية ضخمة. وبدأ العمل بها فعلياً سنة 2015. ونتيجة لذلك حققت المجالس العلمية المحلية نتائج طيبة نسبية، لا زالت أمامها عدة محطات وتحديات، وقد همت هذه النتائج بالأساس التواصل مع القيمين الدينين<sup>(2)</sup>، تكويناً وتأطيراً وكذلك المساهمة إلى جانب أعضاء المجالس العلمية والوعاظ في تنشيط الحياة الدينية والثقافية في مختلف ربوع المغرب.

## 2 - 2 - مبادرات دار الحديث الحسنية

تحدثنا في السابق عن الحركية الفكرية التي يتميز بها مدير دار الحديث الحسنية والجرأة التي تتسم بها تدخلاته ومساهماته الغزيرة في إطار إغناء النقاش الديني العمومي، وفي هذا الباب سنشير إلى بعض المبادرات التي قامت بها هذه المؤسسة الدينية خلال سنة 2015 و2016، خاصة أنها حافظت على الوتيرة التصاعدية نفسها



<sup>(1)</sup> منظمة إسلامية في فرنسا، مقربة من الرباط، رابط موقعها الإلكتروني: www.umfrance.fr/

<sup>(2)</sup> لمزيد تفصيل في ملف القيميين الدينيين، أنظر: محمد لكريني، تجربة القيمين الدينيين: تمرين أولي في «الإصلاح الديني» بالمغرب، مجلة أفكار، الرباط، العدد 20، نوفمبر 2017.



التي عرفتها الأنشطة العلمية والثقافية ابتداءً من سنة 2015. نقول هذا أخذاً بعين الاعتبار أن سنة 2016 تميزت بتنظيم الأنشطة التالية:

\* ورشة علمية من أجل مناقشة مسودتي المعيارين الشرعيين «المسابقات والجوائز وضمان مدير الاستثمار المضارب والوكيل بالاستثمار والشريك».

\* يوم دراسي لفائدة أساتذة المؤسسة لتحديد عنوان المسلك الجديد ومضامينه وأهدافه، ندوة دولية باللغتين الفرنسية والإنجليزية في موضوع «المناهج البين ثقافية وتدريس اللغات الأجنبية بالتعليم العالى».

\* احتفاء بمناقشة أول أطروحة دكتوراه التحق صاحبها بالسلك الأساسي المتخصص في نظام التكوين الجديد المطبق منذ الموسم الدراسي 2005 - 2006 وبتخرج الفوج العاشر الموسم الدراسي 2015-2016 من سلك التكوين العالي المعمق لنيل شهادة التأهيل في الدراسات الإسلامية العليا.

- تخريج أفواج النظام الجديد: بالنسبة للشهادات الممنوحة خلال سنة 2016، بلغ عدد شهادات الدكتوراه في الدراسات الإسلامية 8 شهادات، والحاصلون على الإجازة في علوم الدين 15، والحاصلون على شهادة التأهيل في الدراسات الإسلامية العليا 3. وقامت مؤسسة دار الحديث الحسنية خلال سنة 2015 بتخريج أفواج النظام الجديد، حيث تخرج الفوج السابع الذي حصل على شهادة إجازة دار الحديث الحسنية في علوم الدين، كما تخرج الفوج التاسع حاصلاً على شهادة التأهيل في الدراسات الإسلامية العليا. وعملت المؤسسة في بداية سنة 2015 على تنظيم مباراة التأهيل الجامعي لفائدة أربعة مرشحين مستوفين الشروط النظامية للتأهيل الجامعي، وذلك في التخصصات التالية: مقارنة الأديان (1)، العقيدة (1)، الفرنسية (1)، والإنجليزية (1).

- الأطروحات والرسائل: بلغ عدد الأطروحات المناقشة سنة 2015 بمؤسسة دار الحديث الحسنية لنيل شهادة الدكتوراه أطروحتين، في حين بلغ عدد الأبحاث



لمناقشة لنيل شهادة التأهيل في العلوم الإسلامية 27 بحثا، والأبحاث المناقشة لنيل شهادة الإجازة في علوم الدين 18 بحثاً.

بالنسبة لسنة 2016 هذه نهاذج من الأطاريح والرسائل المناقشة بالمؤسسة:

- \* التصرفات النبوية الخاصة بالإمامة والقضاء وقضايا الأعيان من خلال سنن أبي داود والجامع المختصر للترمذي -جمع ودراسة- لبنى بنعلى.
  - \* أحاديث الربا -جمع ودراسة عمر اعميري.
- \* التجريح بالبدعة وأثره في الحكم على الحديث -صحيح مسلم نموذجاً- جعفر أهمدي.
- \* آليات دراسة النص القرآني عند ابن هشام الأنصاري (ت 761هـ) من خلال كتابه «مغنى اللبيب عن كتب الأعاريب» -دراسة وصفية تحليلية- أسهاء موسى.
- \* تدبير منطقة الفراغ التشريعي بين الاجتهادين الفقهي القديم والقانوني المغربي المعاصر لمياء فاتى.
  - \* نظرية التكامل بين الزكاة والضريبة: دراسة تأصيلية فقهية رشيد المدور.
  - \* تجديد الدرس الأصولي عند الإمام ولي الله الدهلوي إبراهيم الوجاجي.
    - \* التقليد والاجتهاد في أصول الدين ياسين السالمي.
- في مجال الطبع والنشر والتكوين: تم سنة 2015 دعم المكتبة بمؤلفات جديدة في تخصصات شتى خصوصاً في الفقه وأصوله والفكر الإسلامي والفلسفة، كها تم طبع دليل الرسائل والأطروحات وطبع العدد التاسع من مجلة الواضحة ثم إعداد العدد العاشر للطبع. وعملت المؤسسة خلال موسم 2015 على إصدار المؤلفات التالية: «الفلسفة والاختلاف» لفرانسواز داستور، ترجمة: إبراهيم مشروح، و«دليل تنمية القدرة على تدريس الاختلاف: التأطير النظري، والتطبيقات العملية»، خالد الصمدي، والمائدة المستديرة: «آليات تدبير الاختلاف بين الفقه الإسلامي والمؤسسات التشريعية»، والمائدة المستديرة: «مؤسسات تدبير الاختلاف في التجربة الإسلامية».





- في مجال التكوين: نظمت المؤسسة لفائدة مجموعة من الطلبة، بتنسيق مع مركز دراسات المخطوطات الإسلامية التابع لمؤسسة الفرقان للتراث الإسلامي، دورة تدريبية في تحقيق المخطوطات، تحت عنوان: «تحقيق مخطوطات الفقه وأصوله ومخطوطات الفتاوى والنوازل»، بين الفترة الممتدة بين 00 و11 أبريل 2015 لفائدة الأطر التربوية والإدارية، وذلك في إطار التكوين المستمر المرتبط بمنظومة كونوسيس الأطر التربوية والإدارية، وذلك في إدارة مؤسسات التعليم والتكوين. ونظمت المؤسسة دورتين تكوينيتين يونيو ودجنبر 2015، لفائدة أطرها التربوية والإدارية والتقنية، من أجل تحسين الكفايات والرفع من مستواها، وكذا رقمنة [digitalisation] التدبير التربوي والبيداغوجي بالمؤسسة.

ونظمت المؤسسة سنة 2016 بشراكة مع مركز دراسات المخطوطات الإسلامية التابع لمؤسسة الفرقان للتراث الإسلامي دورة تكوينية لفائدة مجموعة من طلبة المؤسسة، وبعض الطلبة الباحثين من خارج المؤسسة وعددهم 95 في موضوع «تحقيق المؤسسة، وبعض الطلبة الباحثين من خارج المؤسسة وعددهم 95 في موضوع المتداد مخطوطات علوم القرآن الكريم: الأصول والقواعد والمشكلات»، وذلك على امتداد ستة أيام ابتداء من 29 فبراير 2016 وإلى غاية 5 مارس 2016، كها نظمت المؤسسة تكويناً تحت عنوان مهارات الدراسة للتفوق الجامعي خلال شهر نونبر 2016 بتأطير أساتذة اللغات بالمؤسسة. وتم تنظيم دورة تكوينية لفائدة أساتذة اللغة الإنجليزية في موضوع «الكفاءة المهنية للأساتذة: استراتيجيات لتعزيز المهارسة المهنية يوم 28 مارس 2016، وكذا دورة تكوينية لفائدة أساتذة اللغة الإنجليزية خلال شهر أكتوبر مارك بتأطير الدكتور «رداد الركيك»، كها تم تنظيم ورشة تكوينية لفائدة أساتذة اللغة الإنجليزية بالمؤسسة يوم الجمعة 28 أكتوبر 2016 في موضوع Promoting اللغة الإنجليزية بالمؤسسة يوم الجمعة 28 أكتوبر 2016 في موضوع Students'Active Learning through Project Based Learning

- الاحتفال بالذكرى الخمسينية: نظمت المؤسسة حفلاً كبيراً بمناسبة الذكرى الخمسينية لتأسيسها، وقد تضمن برنامج الحفل أنشطة ثقافية وعلمية أهمها: تقديم كتاب الذكرى: «مؤسسة دار الحديث الحسنية: الرؤية الرسالة والمسار»، يضم وثائق



عن تأسيس المؤسسة وتطور القوانين المنظمة للدراسة بها ومناهج التدريس فيه، معززة بأرقام تفصح عن عدد الخريجين منها وتخصصاتهم، وجداول تكشف عن طبيعة الأنشطة التي نظمتها. وتم خلال الحفل عرض شريط وثائقي تحت شعار: «مؤسسة دار الحديث الحسنية: الرؤية والرسالة والمسار»، يقف عند أهم المحطات في تاريخ المؤسسة، ويستعرض شهادات عدد من المسؤولين والأساتذة والطلبة المغاربة منهم والأجانب. وتم أيضا تقديم كتاب: «الإتحافات السنية» تراجم أساتذة ومدرسي مؤسسة دار الحديث الحسنية منذ التأسيس إلى غاية تاريخ الذكرى، وتم تنظيم معرض للكتاب يعرف بالإنتاج العلمي للمؤسسة من إصدارات ورسائل وبحوث، كها عقد جلسة علمية في موضوع: «الرؤية والرسالة وأفق الإشعاع العلمي»، أطرها كل من مدير مؤسسة دار الحديث الحسنية الدكتور أحمد الخمليشي، ورئيس جامعة القرويين الدكتور محمد الروكي والدكتور محمد الكتاني مكلف بمهمة بالديوان الملكي.

## - الاتفاقيات المبرمة مع المؤسسات ذات الاهتهام المشترك:

\* اتفاقية تفاهم وتعاون مع معهد أحمد بابا للدراسات العليا والبحوث الإسلامية بتمبكتو بجمهورية مالي.

\* اتفاقية شراكة مع جامعة روتردام الإسلامية في إطار برنامج إراسموس (erasmus) للتعليم العالى.

\* المشاركة في فعاليات الدورة الثانية لمعرض الكتاب العربي المنظم من طرف معهد الدراسات والأبحاث للتعريب من 14 إلى 19 دجنبر 2015.

وفيها يتعلق باتفاقيات الشراكة والتعاون التي تجمع بين المؤسسة وبين مؤسسات علمية وثقافية عربية وأجنبية، فقد تم خلال الموسم 2016 تفعيل اتفاقيتي تعاون مع كل من:

\* كلية الإلهيات بجامعة مرمرة بتركيا، وذلك باستقبال ست طالبات من تلك الجامعة لمتابعة الدراسة بالمؤسسة لفصل دراسي، من الفترة الممتدة من 13 فبراير إلى أواخر يونيو 2016.





- \* جامعة روتردام الإسلامية التابعة للجامعة الحرة بهو لاندا، وذلك باستقبال طالبين في إطار برنامج جامعات الاتحاد الأوربي. (Erasmus)
- الأنشطة الطلابية: ساهمت المؤسسة بتنسيق مع اللجنة الثقافية الطلابية في تنظيم عدة أنشطة طلابية منها:
- \* محاضرة مولود السريري في موضوع «الصناعة الفقهية» بتاريخ 23 أبريل 2015.
- \* محاضرة مصطفى بنحمزة في موضوع «ملاحظات حول الاجتهاد» بتاريخ 06 ماى 2015.
- \* محاضرة يوسف الكلام في موضوع «المناهج الغربية في تحقيق المخطوطات ونقد النصوص» بتاريخ 12 ماي 2015.
- \* محاضرة محمد الروكي في موضوع «الفقه المالكي ومقومات التجديد» بتاريخ 13 ماي 2015.
- \* تنظيم لقاء توجيهي من طرف اتحاد الطلبة الأجانب بالمؤسسة من إلقاء الأستاذ الدكتور الناجي ملين في موضوع «خيارات وتوجيهات في التحصيل والبحث العلميين» بتاريخ 9 مارس 2015.
- \* مائدة مستديرة باللغة إلانجليزية في موضوع: «الإسلام والعنف» بتاريخ 30 أبريل 2015.
  - \* اليوم الثقافي للطالب الأجنبي النسخة الثالثة بتاريخ 31 ماي 2015.
    - \* إجراء نهائي دوري كرة القدم المصغرة بتاريخ 26 أكتوبر 2015.
      - \* تنظيم مسابقة في الحديث، بتاريخ 5 نونبر 2015.
- وبالنسبة لسنة 2016، فهذه أبرز المحاضرات التي نظمتها مؤسسة دار الحديث الحسنية:





\* مقاصد ابن رشد في مختصر المستصفى عبد العلي العمراني جمال 24 فبراير 2016.

\* نقد القطع المنهجي تحصين علم الاجتماع بالدين لافي حرازين 25 فبراير 2016.

\* ما الحكمة من التقريب بين الشريعة والقانون؟ لافي حرازين 9 مارس 2016.

\* التفكير في المسؤولية المدنية: دراسة مقارنة بين قانون المسؤولية المدنية الفرنسي الجديد 2016 ونظرية الضمان في الفقه الإسلامي محمد اليعلاوي 2 يونيو 2016.

\* واقع البحث العلمي في المغرب ودوره في التنمية الاقتصادية والاجتماعية د. عمر الفاسي الفهري 30 نونبر 2016.

\* ماذا حدث بعد وفاة ابن رشد؟ فؤاد بن أحمد 8 دجنبر 2016.

\* المدارس العلمية في الغرب الإسلامي من خلال نظرية ابن خلدون محمد بنشريفة 14 دجنر 2016.

\* الدين والدولة ومسار تشكيل الهوية المغربية أحمد الخاطب 28 دجنبر 2016.

#### 2 - 3 - مبادرات الرابطة المحمدية للعلماء

تحدث أحمد عبادي عن الجهود التي تقوم بها الرابطة المحمدية للعلماء في حوار له مع يومية محلية (1)، قائلًا إن قرارات المجلس الأكاديمي للرابطة المحمدية للعلماء هو الذي يختار التوجهات الكبرى التي ينبغي أن تصب فيها وتستجيب له الجهود البحثية، وإن الرابطة تقوم بتكوين العلماء الرواد من خلال دورات تدريبية مخصصة لهم. وأشار إلى أن العلماء والعالمات الباحثين داخل الرابطة يشرفون على أبحاث تتم داخل المراكز والوحدات العلمية، وإلى مجال تبدع فيه هذه المؤسسة وهو التثقيف بالنظير وذلك في



<sup>(1)</sup> صحيفة «المساء»، الدار البيضاء، عدد 2 و 3 يناير 2016.



كل المستويات، سواء مستويات علمية متقدمة، أو مستويات شبابية أو المتصلة ببعد الطفولة. وهناك مجال آخر يدخل ضمن اهتهامات الرابطة وهو رعاية النشء، الذي يقوم على أبحاث يضطلع بها مركز القيم ووحدة رعاية النشء، والتي منها تستسقى الرسائل، والتي تسكب في القصص المصورة، وفي المستقبل القريب في الرسوم المتحركة وألعاب الفيديو، ولكن أيضاً بمواكبة من الموقع الخاص والموجه للطفولة، موقع الفطرة. وتقوم الرابطة أيضاً بالتأليف والنشر والتوزيع الذي فيه بث للثمرات البحثية، والتي تروم أساساً التعريف بالتراث الأصيل للمغرب سواء كانت عقدية أو مله كنة.

أمام هذا الزخم المؤسساتي التي تمر منه مؤسسة الرابطة المحمدية للعلماء، عاينا أيضاً نقطة سلبية، تم الكشف عنها في بعض المتابعات الإعلامية خلال السنين الأخيرة، وذات صلة بمكانة الباحثين، حيث «انتقد عدد من الباحثين ومستخدمي الرابطة المحمدية للعلماء الوضع السائد بالمؤسسة، وتعنت الإدارة إزاء مطالبهم الاجتماعية والمهنية المشروعة. واستنكر المتحدثون فصل عدد من الباحثين والمستخدمين من العمل، «صمت الإدارة اتجاه اختراق المحسوبين على التيار الإسلامي (جماعة العدل والإحسان) التي من المفترض أن تكون بمنأى عن هذه الاختراقات»، حسب تعبيرهم، كما ناشدوا «الملك محمد السادس للنظر في وضع الرابطة ونظامها الداخلي، وأوضاع العاملين والمستخدمين مها»(1).

- الأداء الإعلامي: أطلقت الرابطة المحمدية للعلماء، يوم السبت 23 أبريل 2016 بكلميم، الموقع الإلكتروني علم وعمران للدراسات والأبحاث وإحياء التراث الصحراوي، وذلك عبر الرابط «www.saharaomran.ma»؛ وهو موقع خاص بمركز علم وعمران للدراسات والأبحاث وإحياء التراث الصحراوي التابع للرابطة والمحدث سنة 2014 بكلميم. وينقسم هذا الموقع الإلكتروني إلى عدة خانات وهي

<sup>(1)</sup> باحثون ينددون باختلالات» الرابطة المحمدية للعلماء»، موقع «زوم بريس»، 23 أبريل 2017، على http://zoompresse.com/news10791.html



التاريخ والصحراء، والتراث، وأنثر وبولوجيا الصحراء، والخبرات والتنمية، ثم خانة خاصة بالمجال. وأطلقت أيضاً، بمقرها بالرباط، منصة علمية إلكترونية «الرائد»(1)، لنشر قيم الوسطية، والاعتدال، المستمدة من الثوابت الدينية والروحية للمملكة، واستجابة لمقتضيات واقعية واستشرافية، وتقديهاً لبدائل معرفية وعلمية للشباب في المجال الرقمي (2).

- مراكز البحث: أطلقت الرابطة المحمدية للعلماء، يوم 18 فبراير 2016، بمقرها بالرباط، مركزاً جديداً، وهو «مركز البحث والتكوين في العلاقات بين الأديان»، بحضور عدد من السفراء المعتمدين، وبعض رؤساء المؤسسات الرسمية والهيئة الدبلوماسية. وهكذا أصبحت الرابطة تضم مراكز كثيرة ومتخصصة على الشكل التالي:

مركز الدراسات والأبحاث وإحياء التراث، مركز الدراسات القرآنية، مركز دراس بن إسهاعيل لتقريب المذهب والعقيدة والسلوك، مركز ابن أبي الربيع السبتي للدراسات اللغوية والأدبية، مركز الإمام أبي عمرو الداني للدراسات والبحوث القرائية المتخصصة، مركز ابن القطان للدراسات والأبحاث في الحديث الشريف والسيرة العطرة، مركز الأبحاث والدراسات في القيم، مركز الدراسات والبحوث في القضايا النسائية في الإسلام، مركز ابن البنا المراكشي للبحوث والدراسات في تاريخ العلوم في الحضارة الإسلامية، مركز عقبة بن نافع للدراسات والأبحاث حول الصحابة والتابعين، مركز الإمام الجنيد للدراسات والبحوث الصوفية المتخصصة، مركز أبي الحسن الأشعري للدراسات والبحوث العقدية، مركز البحوث والدراسات في الفقه المالكي.



<sup>(1)</sup> رابط المنصة كالتالي: www.arrabitacademy.ma

<sup>(2)</sup> محجوب داسع، الرابطة المحمدية تطلق منصة «الرائد» لترسيخ قيم الإسلام الوسطي وتفكيك خطاب http://arrabita.ma/Article.aspx?C=106592 :التطرف، موقع الرابطة المحمدية للعلماء، على الرابط:



- أنشطة الرابطة المحمدية على المستوى الداخلي: عقدت المؤسسة يوم السبت 11 جمادى الأولى 1437 هـ موافق لـ 20 فبراير 2016 بمراكش، الجمع العام السادس عشر لمجلسها الأكاديمي، تم خلاله المصادقة بالإجماع على التقريرين الأدبي والمالي، وتقديم الخطوط العريضة لبرنامج المؤسسة لسنة 2016، كما عرفت أشغال المجلس إطلاق تكوين الفوج الثاني من برنامج «العلماء الرواد»؛ الرامي إلى إعداد ورعاية أجيال من نوابغ الباحثين، وبناء القدرات، المُمكِّنة من تعزيز قيم الوسطية والاعتدال، ومحاربة كل أشكال التطرف، والانغلاق، والإرهاب، والتعصب، والجمود. وتضمن جدول أعمال هذا الجمع العام الإعلان عن إطلاق مجلة الطفولة الجديدة «فازر ونامل».

كما انعقد يوم الأربعاء 11 شعبان 1437 هـ موافق لـ 18 ماي 2016 بمقر الرابطة المحمدية للعلماء بالرباط الجمع العام السابع عشر لمجلسها الأكاديمي. وقد شكل مناسبة لاستشراف مجموعة من الأمور التي تتصل بالسياق الراهن مع استشراف نوعية الأداء الذي ينبغى أن تضطلع به هذه المؤسسة.

# أنشطة الرابطة المحمدية على المستوى الخارجي:

\* عقدت الرابطة المحمدية للعلماء، يوم السبت 27 جمادى الأولى 1438 هـ موافق لـ 25 فبراير 2017م بمراكش، الجمع العام الثامن عشر لمجلسها الأكاديمي، تم خلاله المصادقة بالإجماع على التقريرين الأدبي والمالي، وتقديم الخطوط العريضة لبرنامج المؤسسة لسنة 2017م.

\* زار الأمير مولاي رشيد، في إطار فعاليات الدورة 23 للمعرض الدولي للنشر والكتاب بالدار البيضاء، المنظم في الفترة ما بين 9 و19 فبراير 2017، رواق الرابطة المحمدية للعلماء.

\* الرابطة تطلق في هذه الفترة موقعا إلكترونيا تفاعليا تواصليا .www.chababe شمو جه المئات الشباب، بمو اصفات رقمية جديدة ومتطورة.



\* أطلقت الرابطة المحمدية للعلماء بشراكة وتعاون مع منظمة الأمم المتحدة للطفولة - Unicef قصة «المنقذون الأربعة» (BD)، وذلك يوم الأربعاء 9 نونبر 2016م، بمقر الرابطة بالرباط. و «المنقذون الأربعة» قصة مصورة موجهة لفئة الأطفال واليافعين من أجل الإسهام في ترسيخ الوعي البيئي لديهم، وغرس الأفكار الإيجابية لدى أجيال المستقبل.

\* عقدت الرابطة المحمدية للعلماء لقاءً علمياً، لعرض جهود «الأطفال الرواد» في ترسيخ قيم الوسطية والاعتدال لدى نظرائهم من الأطفال، وغرس القيم البانية، المسعفة في تحقيق السلم والوئام، ونبذ العنف والتطرف. وذلك يوم الأحد 30 أكتوبر 2016، بمقر الرابطة المحمدية للعلماء، ساحة الشهداء، الرباط. وعرف اللقاء توقيع اتفاقية شراكة وتعاون مع مؤسسة Fons Vitae، ممثلة في شخص الدكتورة عائشة عبد الله، لتبادل الخبرات والتجارب في مجال القصص الموجهة للأطفال واليافعين، وقد تم في هذا الإطار تقديم مشروع قصص مصورة أنجز حول كتاب إحياء علوم الدين للإمام الغزالي، والسيرة النبوية للقاضي عياض المالكي.

\* احتضن مقر الرابطة المحمدية للعلماء بالرباط يوم الأربعاء 15 يونيو 2016 مراسيم حفل التوقيع على اتفاقية شراكة بين الرابطة المحمدية للعلماء ومنظمة الأمم المتحدة للطفولة اليونيسف UNICEF.

\* إعطاء الانطلاقة الرسمية لعملية التكوين لموظفي المؤسسات السجنية والعلماء الوسطاء التابعين للرابطة المحمدية للعلماء، في مجال محاربة الخطاب المتطرف داخل الوسط السجني بالمركز الوطني لتكوين الأطر بتيفلت التابع لإدارة السجون وإعادة الإدماج، وامتدت لثلاثة أيام متواصلة 23-24-25 ماي 2016 بدعم من السفارة اليابانية وبرنامج الأمم المتحدة للتنمية.

\* احتضنت قاعة وحدة الفطرة للناشئة بمدينة الرباط مساء يوم الأربعاء 20 أبريل 2016 لقاءً حول موضوع «مفهوم التنمية المستدامة وأهدافها» بإشراف عزيزة



بزامي مديرة وحدة الفطرة (١) للناشئة، وبتأطير من كوثر بويحيى وبحضور أعضاء ورواد نادى البيئة.

\* نظم نادي الإبداع بوحدة الفطرة للناشئة التابعة للرابطة المحمدية للعلماء ورشة فنية للأعمال اليدوية لفائدة الأطفال، وذلك يوم الأربعاء 11 ماي 2016 بقاعة الفنون بوحدة الفطرة بالرباط.

\* افتتح الأمين العام للرابطة المحمدية للعلماء، يوم الثلاثاء 17 ماي 2016 بالرباط، الندوة السنوية الكبرى التاسعة تحت عنوان «الوحي والعالم: جدلية مرجع الوجهة ومرجع الحركة في عالم متغير»، حضرها علماء، كتاب ومفكرون وباحثون من داخل وخارج المغرب.

\* نظم مركز ابن البنا المراكشي للدراسات والبحوث في تاريخ العلوم في الحضارة الإسلامية التابع للرابطة المحمدية للعلماء دورة تكوينية بتاريخ 09 ماي 2016 الموافق للـ 02 شعبان 1437 من تأطير رئيس المركز الدكتور إدريس نغش الجابري تحت عنوان «مصادر التكوين العلمي المنهجي في حياة الطالب».

\* نظمت الرابطة يوم الاثنين 4 أبريل دورة تكوينية لفائدة أزيد من 110 من طلبة الدراسات العليا من معهد السلام بالعاصمة البريطانية لندن، وكذا طلبة الفوج الثاني من البرنامج التكويني «العلماء الرواد» الذي أطلقته المؤسسة شهر مارس 2016.

\* قدّم أحمد عبادي عرضاً بمناسبة انعقاد المؤتمر الدولي حول موضوع «تجاوز التهديدات الشاملة وتقوية الحوار الثقافي والسلم والاستقرار» يومي 13 و14 أبريل 2016.

\* تقديم نتائج دراسة «جرد مفاهيم نبذ العنف ضد المرأة في القرآن الكريم والسنة المطهرة»، والتي أعدها «مركز الدراسات والأبحاث في القيم»، التابع للرابطة المحمدية للعلماء، بشراكة مع صندوق الأمم المتحدة للسكان.

<sup>(1)</sup> رابط موقع الفطرة التابع للرابطة المحمدية للعلماء: http://www.alfetra.ma/



\* تم يوم الأربعاء 17 مارس 2016، بالرباط، التوقيع على اتفاقية شراكة للتعاون والتنسيق في مجال السلامة الطرقية، بين الرابطة المحمدية للعلماء واللجنة الوطنية للوقاية من حوادث السير.

\* استضافت مؤسسة «طابة» بأبوظبي، عاصمة دولة الإمارات، أحمد عبادي، حيث ألقى محاضرة في خيمة طابة الفكرية عنوانها «التجربة المغربية في إعادة الخطاب الديني للمنهج الأصيل. وذلك يوم الأحد 28 فبراير 2016.

\* نظم «مركز البحث والتكوين في العلاقات بين الأديان»، التابع للرابطة المحمدية للعلماء، يوم الأربعاء 24 فبراير 2016، بالرباط، ندوة دولية في موضوع «التعارف في ضوء العلاقات بين الأديان»، في أول نشاط علمي ينظمه المركز منذ الإعلان عن تأسيسه يوم 18 فبراير 2016.

\* نظمت الرابطة، بتعاون مع مكتبة الإسكندرية، بجمهورية مصر العربية، ندوة دولية في عاصمة المملكة المغربية، الرباط، تحت عنوان «في نقض أسس التطرف ومقولاته: مقاربات وتجارب»، يومي الاثنين والثلاثاء 9-10 ربيع الأول 1437 هـ موافق لـ 21 - 22 دجنر 2015.

\* نظمت كلية الآداب والعلوم الإنسانية، جامعة عبد المالك السعدي، (شعبة الدراسات الإسلامية)، بتنسيق مع مركز أبي الحسن الأشعري للدراسات والبحوث العقدية التابع للرابطة المحمدية للعلماء، يوم الثلاثاء 24 نونبر 2015، محاضرة علمية في موضوع «علومنا الإسلامية والسياق الكوني المعاصر» ألقاها الأمين العام للمؤسسة.

\* حصل كتاب «النساء والرجال في القرآن» للدكتورة أسهاء لمرابط، رئيسة مركز الدراسات والأبحاث في القضايا النسائية في الإسلام، بالرابطة المحمدية للعلهاء، على جائزة الأطلس الكبير، في خانة الكتب المترجمة.

\* استضافت الرابطة يوم 20 أبريل 2015 بمقرها المفكر الأرجنتيني الأصل



والمكسيكي الجنسية، البروفيسور إنريك دوسل Enrique Dussel ليحاضر في موضوع «فلسفة التحرر».

\* المشاركة في ندوة «الفعل الديني في المغرب»، التي نظمت 19 ـ 20 مارس 2015، بمعهد العالم العربي بباريس.

## 2 - 4 - مبادرات المجلس العلمي الأعلى

تميزت أنشطة المجلس العلمي الأعلى ومجالسه المحلية خلال الفترة الأخيرة على تثبيت أربعة أمور هي: انطلاق عمل الهيئة العلمية المكلفة بدراسة القوانين التنظيمية للبنوك التشاركية، والإعلان عن تأسيس مؤسسة محمد السادس للعلماء الأفارقة، وصدور الظهير الشريف الذي يزيد من تمثيلية النساء في المجالس العلمية، وإصدار المجلس العلمي الأعلى فتوى حاسمة في موضوع الجهاد.

التعاون الثقافي مع علماء إفريقيا، والعمل الجهوي، والتصدي للتطرف والإرهاب، كانت أهم الملفات التي اشتغل عليها علماء المملكة خلال أشغال الدورة الثالثة والعشرين للمجلس العلمي الأعلى التي اختتمت مساء السبت 24 دجنبر 2016، بالرباط، والمنعقدة على مدى يومين، وقال الأمين العام للمجلس العلمي الأعلى محمد يسف، في الجلسة الختامية إن العلماء منكبون على وضع خطة تحقق طموح وإرادة رئيس المجلس العلمي الأعلى أمير المؤمنين الملك محمد السادس، الداعية إلى تعزيز التواصل العلمي والتعاون الثقافي مع علماء إفريقيا جنوب الصحراء، حيث تم تعيين لغز لأول مرة تدارست هذا الملف، وهي «لجنة التواصل العلمي والتعاون الثقافي بين المغرب وإفريقيا».

- المحاور الأربعة لعمل المجلس: جاء في بلاغ للمجلس العلمي الأعلى بمناسبة اختتام الدورة الربيعية العادية العشرين للمجلس العلمي الأعلى بمكناس يوم 25 شعبان 1436هـ الموافق لـ 13 يونيو 2015 أن المؤسسة العلمية تعتزم الانتقال إلى وتيرة عطاء جديدة ترتكز على أربعة محاور كبرى:



\* المحور الأول: الرفع من مستوى وتيرة الإنجاز والعمل، والحضور الذي يدعم ويفعل المكاسب السابقة تبليغاً وإرشاداً بمختلف الوسائل المكنة من ذلك.

\* المحور الثاني: يتمثل في الاستمرار في تعميق معاني الأمن والسلم والاعتدال ومواجهة تنامي صور الغلو والتشدد المختلفة خدمة لمكاسب الوحدة والاستقرار التي تكفلها إمارة المؤمنين بمقتضى البيعة الشرعية.

\* المحور الثالث: الارتقاء بعمل المرأة العالمة والمرشدة تنظيراً وممارسة إلى مستوى الأفق الذي يمكن من الإسهام في مشاريع التوعية والتنمية المختلفة تفعيلاً للمبادرة المولوية الكريمة برفع تمثيلية المرأة داخل المؤسسة العلمية.

\* المحور الرابع: تعزيز الصلات والروابط التاريخية علمياً وروحياً مع إخواننا في بلدان إفريقية، تجاوباً مع رغبتهم في التعاون على ما يكفل الأمن الروحي والاستقرار والتنمية للجميع.

- إحداث اللجنة الشرعية للمالية التشاركية: عرفت سنة 2015 إحداث اللجنة الشرعية للمالية التشاركية كلجنة علمية متخصصة لدى الهيئة العلمية المكلفة بالإفتاء بموجب الظهير رقم 1.15.02، والهدف من إحداثها هو إبداء الرأي بشأن مطابقة الأنشطة والعمليات التجارية والمالية والاستثمارية التي تقوم بها بعض المؤسسات والهيئات المالية، لأحكام الشريعة الإسلامية ومقاصدها. هذه المؤسسات والهيئات المالية هي: مؤسسات الإئتمان والهيئات المعتبرة في حكمها، بنك المغرب، صندوق ضمان ودائع البنوك التشاركية، مقاولات التأمين وإعادة التأمين. وتتألف اللجنة من منسق اللجنة وتسعة (9) أعضاء من العلماء الفقهاء المشهود لهم بالمعرفة ومن خبراء مستشارين دائمين ومؤقتين. وهكذا ستخضع البنوك الإسلامية في المغرب لرقابة المجلس العلمي الأعلى، حيث تنص المادة 3 من مشروع القانون البنكي أنه «ترفع البنوك التشاركية إلى المجلس العلمي الأعلى عند نهاية كل سنة محاسبية، تقريراً تقييميا حول مطابقة عملياتها وأنشطتها للآراء بالمطابقة الصادرة عن المجلس العلمي الأعلى».

**(** 

وقد سبق ذلك، مشاركة عدد من أعضاء المؤسسة إلى جانب مجموعة من الخبراء الماليين والقانونيين في الاجتهاعات التي انعقدت بمقر الأمانة العامة للمجلس العلمي الأعلى حول البنوك التشاركية، كها قام هؤلاء بزيارة عمل لبعض الدول الإسلامية كالبحرين وماليزية المعروفة بريادتها في هذا النوع من المعاملات المالية.

- فتوى اللجنة بخصوص التمويلات الإسلامية: أفتى المجلس العلمي الأعلى بأن الشروط والمواصفات التي حددها والي بنك المغرب لمنتجات التمويل الإسلامي مثل المشاركة والمرابحة والإجارة تتوافق مع أحكام الشرع وليس فيها ما يخالفها، وجاء في قرار أعدته اللجنة الشرعية المختصة في المالية الإسلامية داخل المجلس(1) بأن منشورات بنك المغرب لا تتضمن أي صيغة للإجبار والإذعان بين البنك والعميل ويعتمد مبدأ التعاقد. واعتبرت اللجنة أن ما ورد في منشور «الجواهري» (والي البنك) بشأن المواصفات التقنية للمنتجات الخمسة «مطابق لأحكام الشريعة الإسلامية ومقاصدها وليس فيه ما يخالف هذه الأحكام استنادا للأدلة الشرعية والاجتهادات الفقهية المعتبرة». ووافقت اللجنة أيضاً على مسألة فتح البنوك التقليدية لنوافذ خاصة عن باقي أنشطة البنك. جاء هذا القرار على إثر مراسلة وجّهها والي بنك المغرب بالمعاملات البنكية الجديدة مع الشريعة الإسلامية، وابتداءً من صيف 2017، سيتم الإعلان رسمياً عن افتتاح أولى المؤسسات البنكية التشاركية، والتي يُصطلح عليها الإعلان رسمياً عن افتتاح أولى المؤسسات البنكية التشاركية، والتي يُصطلح عليها إعلامياً بـ «البنوك الإسلامية».

\_إصدار وثيقة «سبيل العلماء»: تبنى المجلس العلمي الأعلى خلال أشغال الدورة الثالثة والعشرين للمجلس العلمي الأعلى التي اختتمت يوم السبت 24 دجنبر 2016 وثيقة «سبيل العلماء» سالفة الذكر، وكانت حدثاً علمياً / دينياً بارواً يهم أداء المؤسسات الدينية المغربية، المعنية بـ «صيانة الأمن الروحي» للمغاربة، وهي عبارة عن تصورات

<sup>(1)</sup> أنظر: الجريدة الرسمية عدد 6548 بتاريخ 3 جمادي الآخر (2 مارس 2017) صفحة 630.



وخطوات مرسومة للعلماء المغاربة في تعاملهم مع القضايا الكبرى ومستجدات العصر، كما أنها ترسم لهم بعض الحدود التي ينبغي عدم تجاوزها في القضايا الجدالية أو ذات الحساسية السياسية. وقال محمد يسف، الأمين العام للمجلس العلمي الأعلى، في تقديمه لهذه الوثيقة، إنها «ليست وثيقة مذهبية رسمية للمجلس العلمي الأعلى، ولا مجرد سوانح فكرية شخصية محض، وإنها هي صياغة من الصياغات المكنة لجملة من التصورات المتداولة في أعهال علماء المجلس بخصوص أنظارهم في مختلف المحاور التي تناولتها هذه الوثيقة». وأكدت الوثيقة على «صيانة تدين المغاربة من كل مُزاحم في الاشتغال الديني، سواء كان داخلياً خارجاً أو خارجياً أو أجنبياً فتاناً، بها يضمن استمرار تميزهم الذي صار نموذجاً يُحتذى»، كما أن «سبيل العلماء» يريد «تحصين الأمة من الأفكار المضللة، والمهارسات المنحرفة الوافدة على المجتمع، وتحسيس وتبصير الناس بشأنها»، وهي إشارات واضحة إلى ما تعرفه الساحة المغربية من كثرة المتدخلين الدينيين سواء كانوا جماعات إسلامية أو أشخاص يدعون المشيخة العلمية، وتنافسهم على تأطير المواطنين وفق تصورات دينية غريبة على الثقافة المغربية.

- تنظيم ندوة حول السلفية: نظم المجلس العلمي الأعلى في أبريل 2015 ندوة علمية تحت عنوان «السلفية: تحقيق المفهوم وبيان المضمون»(1)، وحدد المنظمون(2)



<sup>(1)</sup> يمكن إدراج أشغال هذه الندوة فيها يُشبه الرد على مضامين وثيقة محسوبة على «الأدبيات الجهادية»، خاصة بالتداول المغربي، وعنوانها: «شهادة حق: الأجوبة السنية على الأسئلة الثلاثينية»، (مقدمة هاني السباعي)، وموقعة باسم «السلفية الجهادية بالسجون المغربية»، ومؤرخة في 5 أكتوبر 2010. حيث تضمنت لائحة من الأسئلة الموجهة إلى المؤسسات الدينية، وعددها ثلاثون، نذكر منها الأسئلة التالية: ما هو المفهوم الجامع المانع لمصطلح الإرهاب؟ وهل ينقسم إلى محمود ومذموم؟ هل جهاد الدفع (دفع الصائل) يحتاج إلى شرط أو إذن من أحد؟ ما حكم تعطيل الشريعة واستبدالها بالقوانين الوضعية؟ ما حكم الحداثة التي تعني عند أصحابها محاربة الدين وتمجيد الرذيلة والإغراق في الحيرة والشك والاضطراب؟ ما حكم العلمانية والتي أصحابها عاربة ألدين وتمجيد الرذيلة والإغراق في الحيرة والشك والاضطراب؟ ما حكم الديمقراطية التي تعني السيادة والحكم والسلطة والتشريع للشعب من دون الله؟ ما حكم الشارع في عبادة القبور والطواف تعني السيادة والحكم والسلطة والتشريع للشعب من دون الله؟ ما حكم الشارع في عبادة القبور والطواف بها والسجود لها من دون الله؟ ما هي أصول أهل السنة والجاعة؟ وهل أعضاء الرابطة [المؤسسات الدينية بشكل عام] على عقيدة إمامنا مالك رحمه الله تعالى؟ [المُحرر].

<sup>(2)</sup> انتظر الرأي العام المغربي سنتين ونيف حتى تصدر مجُمل مداخلات هذه الندوة، حيث صدر العمل لاحقاً في يوليو 2017، بينها مرّت ستة أشهر على الفارق الزمني بين تاريخ ندوة حول التعليم الديني في المغرب



بعض أهدافها في إعادة تربية بعض شباب الأمة وفق المنهج السلفي السليم ومعالجة الاختلالات المتعلقة بمفهوم السلفية أياً كانت، وأياً كان مصدرها، والمواءمة بين السلفية بمعنى الانتساب إلى السلف الصالح وبين الثوابت الدينية.

- إصدار «فتوى الجهاد»: أصدر المجلس العلمي الأعلى سنة 2015 فتوى حول مفهوم [مشاريع] «الجهاد»، وذلك على إثر الأحداث التي وقعت في فرنسا والتي أوْدَت بحياة عدد من الأبرياء بدعوى الجهاد في سبيل الله، واعتبرت ما حدث هو «إرهاب وعدوان وترويع للآمنين وإزهاق لأرواحهم البريئة وهو محرم تحريهاً قطعيا في الإسلام. وخلصت الفتوى إلى أن الجهاد بالسلاح «لا يلتجئ إليه المسلمون إلا في حالة الضرورة القصوى عندما يعتدي عليهم أعداؤهم، وتفشل كل الوسائل السلمية». وأكدت الفتوى أن «إعلان الجهاد في هذه الحالة لا يكون إلا بأمر الإمام الأعظم»، وتنظيمه، ولم يبح لأي فرد ولا جماعة أن تقتحمه من تلقاء نفسها.

- رفع نسبة تمثيل المرأة بالمجلس العلمي الأعلى: دعا الملك محمد السادس الأربعاء البريل 2015 إلى رفع نسبة تمثيل المرأة بالمجلس العلمي الأعلى. ووفق بيان لوزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية المغربية، فإن الملك أعطى تعليهاته بتعزيز التمثيل النسوي في تأطير الأمن الروحي للمواطنات والمواطنين بالرفع من عدد العالمات في كل من المجلس العلمي الأعلى والمجالس العلمية المحلية. وقالت الوزارة إن هذا القرار الملكي «يأتي تأكيدا للآمال الكبيرة التي يعلقها العاهل المغربي على دور المرأة في المساهمة بقسط وافر في تحقيق النهضة الشاملة للأمة».

<sup>[</sup>دجنبر 2016]، وتاريخ صدور الكتاب الذي يضم مجُمل المداخلات [يونيو 2017]، والإحالة هنا على ندوة نظمها مركز بحثي إخواني المرجعية، بالرغم من أن الإمكانيات المادية التي تتوفر عليها مؤسسة المجلس العلمي الأعلى، أكبر مقارنة مع الإمكانيات التي يتوفر عليها المركز البحثي الإخواني، ومع ذلك، نُعاين هذا الفارق الزمني الدال الذي يكشف [لوحده] عن بعض أعطاب «العقل الديني الرسمي»، أو قل «العقل الديني المؤسساتي». [المُحرر]



وهكذا، استكملت شعبة الوعظ الديني التابعة للمجلس العلمي الأعلى، إجراءات تعيين 51 واعظة، وهو مجموع المناصب التي تم إحداثها برسم سنة 2015 والتي خصصت كلها لفئة الواعظات المتجولات واستفاد منها 14 مجلساً ليصل عدد الواعظات بكافة أصنافهم إلى 887 واعظة.

- إعادة تنظيم المجالس العلمية: صدر بالجريدة الرسمية عدد 6333 بتاريخ 19 ربيع الآخر 1.15.02 فبراير 2015) ظهير شريف رقم 1.15.02 صادر في 28 من ربيع الأول 1436 (20 يناير 2015) بتتميم الظهير الشريف رقم 1.03.300 الصادر في 2 ربيع الأول 1425 (22 أبريل 2004) بإعادة تنظيم المجالس العلمية.

- في مجال النشر: صدر عن المجلس العلمي الأعلى نسخة العددين (12-13) من مجلة المجلس، مؤرخة في ربيع الثاني 1436هـ، يناير 2015، وتَصَدَّر فهرستها كلمة العدد، كتبها المدير المسؤول د. محمد يسف، الأمين العام للمجلس العلمي الأعلى، بعنوان: الحاجة المتجددة إلى علماء الأمة، إلى جانب قراءة للدكتور سعيد بيهي في «رسالة مفتوحة» من العلماء إلى البغدادي ودولته، وفتوى الهيأة العلمية للإفتاء «في شأن ترك غسل المتوفى من فيروس إيبولا».

واصلت الأمانة العامة للمجلس العلمي الأعلى بالتنسيق مع وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية برنامج تأهيل أئمة المساجد، ويتمثل البرنامج في لقاءين في الشهر بين مؤطر ينتدبه المجلس العلمي الأعلى وبين الأئمة في جماعة قروية أو جماعة حضرية، ويشمل جميع أئمة مساجد المملكة وعددهم اثنان وأربعون ألفاً يؤطرهم ألف وأربعائة وستة وعشرون مؤطراً، بحسب عدد الجهاعات.

\* اللقاء ليس تعليمياً بقدر ما هو تواصلي للمذاكرة فيها يخص الأئمة في أداء رسالتهم بها يناسب صيانة الثوابت الدينية ويستجيب لما ينتظره الناس من إمام المسجد من أدوار توجيهية وإصلاحية في عصرنا هذا؛

\* اللقاء علمي وروحي تفاعلي يستفيد فيه كل إمام ويفيد بالرغم من تفاوت المدارك؟



\* يُشكل برنامج تأهيل الأئمة في إطار خطة ميثاق العلماء التي أعطى انطلاقتها أمير المؤمنين بمدينة تطوان بتاريخ 26 رمضان 1429 هـ الموافق لـ 27 شتنبر 8002م. أهم الركائز للارتقاء بالمستوى العلمي والأخلاقي للقيمين الدينين، فضلاً عن تأهيلهم الاجتماعي بالشكل الذي يجعل منهم أداة لنفع الناس وحفظ روح الألفة بينهم مع امتلاك القدرة الكافية للنصح والتوجيه.

\* إن التأطير الديني للمواطنين والمواطنات بالشكل المطلوب والمرغوب عرف طريقه إلى العباد بفضل برنامج تأهيل الأئمة وذلك بالرفع من قدراتهم المعرفية في:

أ\_الفقه بإعداد ورقات مضبوطة تفقههم في عدد من القضايا الفقهية على مذهب المالكية مع الاهتهام بالتعريف القوي بموطأ الإمام مالك والوقوف على مزاياه لدحض شبهات دعاة اللامذهبية.

ب \_ العقيدة الأشعرية التي هي صهام الأمان عند المغاربة أهل السنة والجهاعة، فهي مصدر تثبيت منهج الوسطية والاعتدال، ونبذ العنف، وقبول المخالف، وحفظ التسامح الديني بين الطوائف.

ج ـ التصوف السني وذلك بتعريفهم بها درج عليه بعض السلف من العلماء الذين أسسوا لهذا المنهج واهتموا بتقويم سلوك العباد والأخذ بأيديهم إلى الخير.

د \_ إمارة المؤمنين بالوقوف على مزاياها المتجلية في وحدة الكلمة أولاً، وفي حراسة الملة والدين، وحماية جماعة المؤمنين، وبالتعريف بحقيقتها وبأصولها الشرعية وأحكامها العقدية المتمثلة في وجوب نصب الإمام، وعدم الخروج عن السلطان، والسمع والطاعة للأمير.

- أنشطة المجالس العلمية المحلية: هذه وقفة عند أهم أنشطة المجالس العلمية المحلية، في الفترة الزمنية التي يشتغل عليها هذا المحور الخاص بأداء المؤسسات الدينية.

\* ندوة علمية نظمها المجلس العلمي المحلي، بطنجة يوم السبت 7 رجب 1437هـ (16 أبريل 2016)، بمشاركة علماء وخبراء وباحثين في مجالي الاقتصاد



والقانون الخاص والشؤون الدينية في موضوع «الوقف بين إكراهات الواقع ورهانات التنمية».

- \* نظم المجلس العلمي المحلي لمراكش، يوم السبت 30 ماي 2015، بقاعة المحاضرات بكلية الآداب والعلوم الانسانية، ندوة علمية وطنية في موضوع «الخصوصية الدينية المغربية واسهامها في مواجهة الغلو والتطرف».
- \* نظم المجلس العلمي المحلي لإقليم الدريوش بتعاون مع المجلس العلمي المغربي لأوربا الندوة الدولية الثانية في موضوع: المغاربة المقيمون بالخارج والثوابت المغربية: إمارة المؤمنين والمذهب المالكي يومي السبت والأحد 15 و16 شوال 1436 هـ/ 1 و2 غشت 2015.
- \* نظم المجلس العلمي المحلي الإقليم فجيج ببوعرفة، يوماً دراسياً في موضوع: الإرشاد الديني بين الفشل والنجاح وذلك يوم الأحد 3 جمادى الثانية 1437 هـ الموافق لـ 13 مارس 2016م.
- \* نظمت مؤسسة سوس للمدارس العتيقة، يوم الثلاثاء 14 ربيع الأول \* 14 مناسبة عيد المولد النبوي الشريف، بمدرسة أبي ذر الغفاري بأمزو بدائرة أو لاد تايمة بإقليم تارودانت.
- \* استضاف المجلس العلمي المحلي للرشيدية اللقاء الجهوي الثالث للمجالس العلمية المحلية لجهة مكناس تافيلالت2 (خنيفرة وميدلت والرشيدية)، لمدارسة موضوع: «المؤطرة الدينية ودورها الرسالي في توعية المجتمع»، وذلك يوم السبت 14 نونر 2015.
- \* عقدت المجالس العلمية لجهة طنجة -تطوان -الحسيمة ندوة علمية حول المولى عبد السلام بن مشيش شيخ بعنوان «الإمام القطب عبد السلام بن مشيش» شيخ مقام الإحسان ومرجع العلم والعرفان، يوم الأربعاء 13 و14 من شهر أبريل 2016 بالكلية المتعددة التخصصات بمدينة العرائش، وبحضور الأمين العام للمجلس العلمي الأعلى الدكتور محمد يسف.





\* نظم المجلس العلمي المحلي لبرشيد الملتقى العلمي الجهوي الخامس للعلماء والشباب بتنسيق مع المجالس العلمية المحلية لجهة الدار البيضاء سطات بعنوان: «الشباب والوحدة الترابية للمملكة المغربية»، وذلك يومه الثلاثاء 10 ماي 2016، ممدرج المدرسة العليا للتكنولوجيا ببرشيد.

\* عقد المجلس العلمي الأعلى دورته الثانية والعشرين يومي الجمعة والسبت 10 و11 شوال 1437 (15 و16 يوليوز 2016)، ومن المواضيع التي تدارسها حسب بلاغ صادر عنه «الخطبة المنبرية والوحدة الوطنية: تأطير وتطوير»، و«المرأة العالمة في صلب مشروع وحدة الأمة: تفعيل وأجرأة»، و«برنامج المرشدات الدينيات في خدمة الوحدة الدينية والوطنية: إدماج وتجويد»، و«التنسيق الجهوي ترسيخ للوحدة الدينية والوطنية ودعامة للتحصين والتنمية».

\*عقد المجلس العلمي الأعلى دورته الخريفية العادية (الدورة الثالثة والعشرين) يومي الجمعة والسبت 23 و 24 ربيع الأول 1438هـ/ 23 و 24 دجنبر 2016، وذلك بعد صلاة العصر بمدينة الرباط. وعكف المجلس على دراسة القضايا المدرجة بجدول أعهال الدورة، وهي كالآتي: دور العلماء في توثيق التواصل الثقافي والعلمي بين المغرب وإفريقيا؛ تعميق النظر في آليات الاشتغال الجهوي للمؤسسة العلمية؛ المصادقة على مشروع ميزانية المجلس العلمي الأعلى والمجالس العلمية المحلية؛ مشروع برنامج العمل السنوي للمجالس العلمية المحلية: دراسة ومصادقة؛ الحسم النهائي في موضوع تزكية القيمين الدينين.

- مسابقات الخطبة المنبرية: فتحت الأمانة العامة للمجلس العلمي الأعلى باب الترشيح للمشاركة في مسابقات نيل جائزة المجلس العلمي الأعلى للخطبة المنبرية برسم سنة 2016/ 1438.

تشمل جائزة المجلس العلمي الأعلى للخطبة المنبرية على الأصناف التالية:

\* جائزة المجلس العلمي الأعلى الوطنية للخطبة المنبرية، وتمنح لأحسن خطيب على المستوى الوطني.



\* جائزة المجلس العلمي الأعلى التنويهية التكريمية للخطبة المنبرية، وتمنح لأحسن خطيب على صعيد كل جهة.

\* جائزة المجلس العلمي الأعلى التقويمية للخطبة المنبرية، وتمنح لأحسن خطيب على الصعيد المحلى بالمدينة.

\* جائزة المجلس العلمي الأعلى التقويمية للخطبة المنبرية وتمنح لأحسن خطيب على الصعيد المحلى بالبادية.

تمت في الفترة الممتدة من 20 إلى 28 دجنبر 2016، احتفالات توزيع الجوائز على على خطباء الجمعة الفائزين بمختلف جهات المملكة، بجائزة المجلس العلمي الأعلى للخطبة المنبرية لعام 2016/ 1438.

وقد تمت حفلات توزيع الجوائز على النحو التالي:

\* المرحلة الأولى بالدار البيضاء وتم فيها توزيع الجوائز على الفائزين بجهتي الدار البيضاء -سطات وبني ملال\_اخنيفرة وذلك مساء يوم الثلاثاء 20 ربيع الأول 1438 (20 دجنر 2016).

\* المرحلة الثانية بمدينة مراكش وتم فيها توزيع الجوائز على الفائزين بخمس جهات وهي جهة مراكش آسفي وجهة سوس ماسة وجهة كلميم واد نون وجهة العيون الساقية الحمراء ثم جهة الداخلة وادي الذهب.

\* المرحلة الثالثة بالرباط حيث منح فيها المجلس عدداً من الجوائز لخطباء المساجد على مستوى جهتي الرباط - سلا - القنيطرة، وطنجة - تطوان - الحسيمة. كما تم في هذا الحفل تسليم الجائزة الوطنية للخطبة المنبرية لأحسن خطيب على المستوى الوطني، التي نالها إمام مسجد الشاطبي بطنجة، المصطفي البحياوي، وقد جرى ذلك يوم الأحد 25 ربيع الأول 1438 (25 دجنبر 2016).

\*المرحلة الرابعة بفاس وتم فيها توزيع الجوائز على خطباء الجمعة الفائزين بجهات فاس –مكناس، الشرق، ودرعة تافيلالت وقد جرى ذلك يوم الأربعاء 28 ربيع الأول 38 دجنر 2016).





## خلاصات تركيبية

طيلة الفترة الممتدة بين 2015 و 2017، هناك تباين كبير في أداء المؤسسات الدينية في المجال التداولي الإسلامي المغربي، وذلك بالنظر إلى الإمكانيات المادية والسياقات المؤسساتية (القانونية) والظروف المواتية لكي يكون أداء المؤسسات الدينية أفضل بكثير من الأداء القائم اليوم، وخاصة أداء المجلس العلمي الأعلى ومجمل المجالس العلمية المحلية، التي تعمل بوتيرة بطيئة أو متجاوزة أو كلاهما معاً، هذا إضافة إلى تبعات حضور الخطاب الإسلامي الحركي في دواليب هذه المؤسسات، وهذا خيار دولاتي لصناع القرار، لم يتعرض بعد للتقييم والتقويم.













# الطرق الصوفية وتثمين إرث روحي

|| أيوب الطاهري ||

islammaghribi@gmail.com کاتب وباحث،

**(** 





### الطرق الصوفية وتثمين إرث روحي

#### تمهيد

يتمتع التصوف، في المنظومة الدينية المغربية، بشرعية تاريخية، كما تميز على امتداد التاريخ بمركزيته ضمن هذه المنظومة التي أجمعت عليها الأمة.

والمغرب، في شخص إمارة المؤمنين، لا يتنكر لهذا الموروث الديني الروحي والحضاري، بل يتعهده برعاية وبعناية، ولا يفتأ ينافح عن التصوف ورجالاته في العديد من خطاباته السامية التي يوجهها للأمة. كما يأبي إلا أن يقيم جل المناسبات الدينية بأضرحة رموز رجالات التصوف بحضور المجالس العلمية للمملكة، إشارة منه ورسالة إلى العلماء للاعتناء بهذا الإرث الروحي للمملكة.

إلا أن هذا الركن لم يحظ، بها يستحق من العناية والاهتهام من طرف المؤسسات الدينية للمملكة، باستثناء بعض المظاهر الطفيفة والمحتشمة؛ فعلى الرغم من الحديث المتواصل عن التصوف في وسائل الإعلام المغربية، باعتباره، أحد مكونات الهوية الدينية الوطنية، فإن الوضع الحقيقي للتصوف هو التهميش وعدم تمكين أهله من الأسباب الكفيلة بتطبيق برامجهم الثقافية والفكرية والاجتهاعية؛ بخلاف التمكين



الذي تحظى به جمعيات مدنية وسياسية عديدة؛ لا تؤدي الأدوار المهمة نفسها التي يسعى لتحقيقها وتجديدها أهل التصوف.

ومن المفارقات أن الحضور الإعلامي للتصوف، الذي يبدو للبعض بأنه مهم، لا يعدو أن يكون نوعاً من تقزيم التصوف واختزاله في أنشطة فلكلورية هجينة، أو في مظاهر محدودة، كملتقيات ومهرجانات المديح والسماع رغم الأهمية التربوية والأخلاقية للمديح والسماع، هذا دون الحديث عن المتابعات والإعلامية التي تصب في خانة التقزيم من دور التصوف وأهميته وتاريخه العريق في مجالنا التداولي المغربي، والتي غالباً ما تصدر عن أقلام فكرانية [إيديولوجية] لديها خلفية عدائية اتجاه التصوف، ويصعب حصر هذه المتابعات، من فرط حضورها الطاغي في الإعلام المحلي والإقليمي والدولي، موازاة مع متابعات أو قل انتقادات صادرة عن مرجعية صوفية، على قلتها، لعل أهمها ما صدر عن مولاي اسماعيل بصير، شيخ الطريقة البصيرية ببني اعياط بإقليم أزيلال، والذي وجه انتقادات لبعض مشايخ الطرق الصوفية بالمغرب والعالم، خلال كلمته الافتتاحية لندوة دولية تحت عنوان «تجديد الفكر الصوفي والانفتاح على قضايا الأمة المعاصرة»، بحضور عدد كبير من رجالات التصوف من المغرب وإفريقيا وآسيا وأوربا، والتي نظمتها يومي 10 و11 ماي 2017 بمقر الزاوية مؤسسة محمد بصير للأبحاث والدراسات الإعلام، بمناسبة الاحتفاء بالذكرى السابعة والأربعين بصير للأبحاث والدراسات الإعلام، بمناسبة الاحتفاء بالذكرى السابعة والأربعين بصير للأبحاث والدراسات الإعلام، بمناسبة الاحتفاء بالذكرى السابعة والأربعين بصير للأبحاث والدراسات الإعلام، بمناسبة الاحتفاء بالذكرى السابعة والأربعين



<sup>(1)</sup> اعتبر مو لاي إسهاعيل بصير أن «التصوف الذي نراه اليوم من بعض المنسوبين إلى الصوفية، قد ابتعد عن معايير العقل فضلاً عن الوحي، وأسقط الشريعة من الاعتبار، فأضاع أصحابه اللبَّ واهتموا بالقشور، وهذا واقع يحتاج إلى نقد وتفكيك ومواجهة علميّة، لهدم بنيانه المؤسَّس على باطل»؛ «هناك بعض الشيوخ وهذا واقع يحتاج إلى نقد وتفكيك ومواجهة علميّة، لهدم بنيانه المؤسَّس على باطل»؛ «هناك بعض الشيوخ ويضيف شيخ الطريقة البصيرية - تنقصهم الأهلية العلمية والكفاية وتزكية الشيوخ لهم، ولا يتوفرون على سند الطريقة التي نصبوا أنفسهم شيوخاً لها، مؤكداً أن منهم من «لا علم لهم بالقرآن والسنة وأحكام الشريعة، يرون مريديهم متلبسين بالبدع والخروج عن السنة في مجالسهم ولا ينكرونها».

واستثنى شيخ البصيرية قلة من العلماء والشيوخ الذين وصفهم بأنهم «متواضعين خائفين وجلين مجددين في المشرق والمغرب والغرب وإفريقيا، الذين يهتمون بتزكية النفس والسمو بالإنسان وجعله مؤمناً صادقاً ربانياً في كل أحواله، يكادون يعدون على رؤوس الأصابع». [المحرر]

أنظر: عمر العمري، بشكل غير مسبوق انتقادات شيخ صوفي لواقع الصوفية بالمغرب، موقع "إسلام مغرى"، 12 ماى 2017، على الرابط المختصر : goo.gl/wkyUuL



ويبقى العمل الصوفي، في غالبيته، محسوباً ومتوقِفاً على مبادرات واجتهادات فردية؛ إما عن طريق زوايا تعتمد على مواردها المادية الخاصة المحدودة، أو عن طريق جمعيات مدنية ذات طابع صوفي، أو أعمال جامعية متفرقة.

لا شك أن الحاجة ماسة إلى دعم حقيقي للزوايا ومساعدتها لإنجاز برامج تربوية وفكرية واجتهاعية، تمكنها من التأهيل الأخلاقي لأجيال الحاضر والمستقبل، خاصة في الوقت الراهن الذي يعرف اضطرابات فكرية وأخلاقية وسلوكية وروحية تدعو إلى النظر بعمق وجدية في معالجتها وتفاديها.

ما بين سنة 2015 وسنة 2017، عاينا مجموعة من الأنشطة، حيث أسهمت مؤسسات رسمية وغير رسمية، في تنظيم ملتقيات وإنجاز أعمال، لازالت في حاجة إلى التجديد والتطوير؛ ويمكن تسليط الضوء وتجلية العمل الصوفي وأنشطته عموماً من خلال أربعة مستويات:

#### جانب المؤلفات والمجلات العلمية

في هذا الإطار تقوم وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية، بين الفينة والأخرى، بطبع وإصدار بعض البحوث والأطروحات الجامعية التي تعالج قضايا التصوف.

كما يقوم مركز الإمام الجنيد للدراسات والبحوث الصوفية المتخصصة، التابع للرابطة المحمدية للعلماء، بوظائفه الأكاديمية، من نشر العلم والمعرفة الصوفية؛ بإصدار العديد من الكتب، ونشر العديد من الأطروحات الجامعية التي تناولت قضايا التصوف، وكذا إصدار مجلة «قوت القلوب» المتخصصة والمحكمة، وتحيين موقعه الإلكتروني، وتفاعله وتواصله مع الأكاديميين داخل المغرب وخارجه.

وقد اعتمدت كلية أصول الدين بتطوان، ابتداء من عام 2016، كتاب «التصوف بين المدارسة والمهارسة» مرجعاً للتدريس في الجامعة، والكتاب من إصدارات المركز، وهو لرئيس المركز إسهاعيل راضي.





كما طلبت عدة شخصيات إفريقية، خلال زيارتها للمركز يوم 1 يونيو 2016، إصدارات المركز لاعتهادها في التدريس؛ وهم: صالح بهار نادي، الأستاذ الجامعي بالسينغال والباحث في الشأن الصوفي بإفريقيا، والأستاذ توري يومسا، الأستاذ الجامعي بساحل العاج ورئيس المجلس الاتحادي للتجانيين بكوت ديفوار، والأستاذ توري محمد، الأستاذ الباحث في العلاقات الدولية بساحل العاج.

من بين الإصدارات التي تُعرف على رجال التصوف في المغرب الأقصى، هناك عمل للباحث للمكتبات عبد الله الغزواني، وصدر عن مؤسسة آفاق للدراسات والنشر والاتصال، ضمن مشروعها الذي يروم إعادة إحياء التراث الثقافي والحضاري لمراكش، ويحمل عنوان: «زوايا عبد الله الغزواني»، وجاء في 180 صفحة، ط 1، 2016.

أما أحدث الإصدارات ذات صلة بحقل التصوف، على الأقل حتى صيف 2017، فألفها الباحث خالد التوزاني، والحديث عن كتابه الذي يحمل عنوان: «التصوف الإسلامي: نحو رؤية وسطية»(1)، وسبقته مجموعة من الإصدارات، منها الطبعة الثانية لكتاب حول أضرحة ومزارات فاس لفوزي الصقلي(2)، ونتوقف عند لائحة إصدارات أحد المراكز المتخصصة في الحقل الصوفي، والإحالة على «مركز الإمام الجنيد للدراسات والبحوث الصوفية المتخصصة»، التابع لمؤسسة الرابطة المحمدية للعلماء، وبالتحديد الإصدارات ذات الصلة بالسقف الزمني للتقرير [2015-2017]:

#### في باب مباحث السلوك

- جماليات العجيب في الكتابات الصوفية: رحلة ماء الموائد لأبي سالم العياشي (تا 1090هـ) أنموذجاً، تأليف: خالد التوزاني (2015)؛ الفقه والتصوف: هم

<sup>(1)</sup> أنظر: خالد التوزاني، التصوف الإسلامي: نحو رؤية وسطية، منشورات المؤسسة العربية للدراسات والنشر/ لبنان، ودار الفارس/ الأردن، ط 1، 2017.

<sup>(2)</sup> انظر:

Faouzi Skali, Saints et sanctuaires de Fès, Marsam, Rabat, 2ème édition, 2014.



الإصلاح ومقصد التخليق عند علي بن ميمون الغهاري الفاسي دفين بيروت (تـ 917 هـ)، تأليف: حكيمة شامي (2015)

- في باب مأثورات السلوك (2015): أزهار الكمامة في أخبار العمامة، لأبي العباس أحمد بن محمد المقري (1041هـ)، دراسة وتحقيق: بدر المقري (2015)؛ شرح قصيدة أبي مدين: [ما لذة العيش إلا صحبة الفقرا...] لابن عطاء الله السكندري (2017هـ)، تحقيق ودراسة: محمد مصطفى محمد منصور (2015)؛ مأثورات السلوك (2017): المرقي في مناقب سيدي احمد الشرقي. دراسة وتحقيق: أحمد الشرقاوي (2017).

إضافة إلى صدور العدد المزدوج 5-6: غشت 2015م لمجلة «قوت القلوب»، وهي مجلة علمية محكمة تعنى بقضايا التصوف الإسلامي، وتمحور حول: «بناء الوجدان وتحرير الأوطان... قراءة في التاريخ الوطني للصوفية بالمملكة المغربية»؛ وهناك عدد مزدوج آخر، [7-8: (2017)]، ويتمحور حول: «التصوف وفقه التحرر».

- كما أصدرت الجمعية المغربية للبحث التاريخي مؤلفا جديدا يحمل عنوان: «التصوف والمجال والإنسان» وهو عبارة عن أوراق بحثية مهداة إلى المؤرخ الكبير الأستاذ عبد اللطيف الشاذلي.

وقد جاء الكتاب في 376 صفحة من الحجم المتوسط، ساهم فيه عدد من الباحثين، بتنسيق وإشراف الأستاذ عثمان المنصوري، ويضم الكتاب عدة أوراق بحثية غطت مجالات عدة بحقل التصوف من جوانب متصلة بالتأريخ لبعض زواياه كالزاوية المصلوحية وأعلامه في العصر الوسيط كالشيخ أحمد المزطاوي المكاوي، والشيخ سكيرج.

- كتاب «الشريف أحمد الريسوني: سبعة أعمال لميتة واحدة»، لخوان باندو ديسبيرتو، ترجمة: المهدى أخربف.



منذ سنّ الثامنة أصبح أحمد الريسوني يتيهاً بوفاة والده. وَالِدته أحسنتْ تربيته بإدخاله أحسن المدارس القرآنية في منطقة جبالة، ضمن سلسلة المعرفة التاريخية، ط 1، 2016، وجاء في 88 صفحة.

- كتاب «رياض الرقائق وحياض الحقائق على صلاة القطب الفائق عبد السلام بن مشيش، (سلسلة الأنوار الإلهية 5)، محمد بن محمد المهدي التمسماني، ط 1، 2016، 12 صفحة.
- كتاب «شرح رائية وشرح تائية سيدي محمد البوزيدي (أعيان من شيوخ الشاذلية بالمغرب 9)،

أبي العباس أحمد بن محمد ابن عجيبة الحسني، تحقيق: محمد بن محمد المهدي التمساني، ط1، 2016، 192 صفحة.

- كتاب «عقيدة الإمام العارف بالله شهاب الدين أبي العباس أحمد زروق من خلال كتبه وشروحه (المدرسة الزروقية)، دراسة وتحقيق: محمد إدريس طيب، ط 1، 512، 2017 صفحة.
- كتاب «أذكار الدرقاوية الشاذلية (أعيان من شيوخ الشاذلية بالمغرب 11)، تأليف: محمد بن محمد المهدي التمسماني، ط 1، 2017، 368 صفحة.
- كتاب «قطب المشرق والمغرب سيدي أبو حسن الشاذلي، تأليف: أحمد فريد المزيدي، تأليف: أحمد فريد المزيدي، ط 1، 2017، 320 صفحة.

#### جانب الندوات والمؤتمرات والمحاضرات

أطلقت الرابطة المحمدية للعلماء منصة علمية إلكترونية «الرائد»، لنشر قيم الوسطية، والاعتدال، المستمدة من الثوابت الدينية والروحية للمملكة، وتحتوي المنصة على عدة علوم ومعارف؛ من ضمنها مادة التصوف، وتهدف إلى تقريب مضامين هذا العلم الأثيل، وشرح قضاياه، وتصحيح المفاهيم المغلوطة المثارة حوله.





وسعت العديد من الندوات والملتقيات في الجامعات المغربية إلى تثبيت وتثمين التراث الصوفي المغربي؛ من ذلك على سبيل المثال:

- المؤتمر الثاني العالمي للتصوف<sup>(1)</sup> في موضوع «التصوف المغربي في امتداداته الكونية: خطوات عملية نحو النور المحمدي»، والذي نظمه المركز الأكاديمي الدولي للدراسات الصوفية والجهالية بشراكة مع رئاسة جهة فاس مكناس، وبتعاون مع مجموعة من الهيئات الوطنية والدولية، أيام 13 و14 و15 أبريل 2016، وتوقفت محاور هذا المؤتمر العالمي في نسخته الثانية حول التصوف المغربي والهوية الدينية، وإسهامه في الدعوة إلى الإسلام عالمياً، كها ناقش محوراً متعلقاً بالمرأة المغربية ودورها في نشر التصوف عبر العالم، وأيضاً تأثير التصوف في الأدب العالمي، وتأثيره في الجهاليات مثل الخط، الموسيقي، المعهار، والمسرح.

وتميز الملتقى بمشاركة أكثر من 140 شخصية أكاديمية وصوفية جاءت من أكثر من 30 دولة، حيث أسهمت بفعالية خلال أربعة أيام في دراسة التصوف المغربي في بعده الكوني فكرياً، أدبياً، فنياً وسلوكياً.

واشتغل المؤتمر على التعريف برجالات التصوف المغاربة الذين نقلوا هذا «الإرث الروحي الإسلامي الحي عبر مختلف الأزمنة والأمكنة، نقلاً أرخت له كتبهم ومخطوطاتهم وصلواتهم وأحزابهم، وأورادهم وتلامذتهم، نقلاً حفلت به كتب الأخبار والسير والتراجم، واحتفت به قصائد الشعر ونصوص الأدب ولوحات التشكيل، وألحان السماع، وتموجات النغم»، كما اعتبرت أرضية الملتقى أن «التصوف الذي يحاول هذا اللقاء العالمي تسليط الضوء عليه هو «تصوف إسلامي، مغاربي المشرب، سلوكي سني، تزكوي عملي أخلاقي، ينطلق من الكتاب والسنة ليعود إليهما، يخلق سلوكي سني، تزكوي عملي أخلاقي، ينطلق من الكتاب والسنة ليعود إليهما، يخلق

<sup>(1)</sup> رابط الملتقى العالمي للتصوف:

www.boutchichiya.com/category/ich3a3/scientifique/molta9a-alami



شخصية مطمئنة ومجتمعاً متوازناً، ويؤسس إنساناً مسؤولاً وفاعلاً في بيئته، يبني ولا يهدم، ويُوحد ولا يُفرق»(1).

- الندوة الوطنية التي نظمها مختبر التراث بكلية الآداب والعلوم الإنسانية سايس فاس، بشراكة مع مؤسسة مولاي عبد الله الشريف للدراسات والأبحاث العلمية، في موضوع: التراث الصوفي المغربي: دراسات في بعض قضاياه ومعالمه وأعلامه، وذلك يومي الخميس والجمعة 15 - 16 دجنبر 2016 برحاب كلية الآداب والعلوم الإنسانية سايس فاس.

- الندوة الدولية التي نظمتها كلية الآداب جامعة ابن زهر، بالتعاون مع مؤسسة إستانبول للثقافة والعلوم، في موضوع: «المغاربة ومدرسة بديع الزمان النورسي» بين 21 و 23 مارس 2016.

ونظمت العديد من المجالس العلمية، في مختلف ربوع المملكة، تظاهرات علمية ذات الصلة بالتصوف، خاصة مجالس جهة سوس ومجلس صفرو. كما عقدت المجالس العلمية لجهة طنجة -تطوان- الحسيمة، أيام 13-14 أبريل 2016، ندوة علمية حول المولى عبد السلام بن مشيش بعنوان «الإمام القطب عبد السلام بن مشيش» شيخ مقام الإحسان ومرجع العلم والعرفان، بالكلية المتعددة التخصصات بمدينة العرائش، وبحضور الأمين العام للمجلس العلمي الأعلى، ووزير الأوقاف والشؤون الإسلامية، ورؤساء وأعضاء مجالس الجهة.

- نظمت مؤسسة سوس للمدارس العتيقة، في الفترة ما بين 5 و12 أبريل 2016 بتارودانت، الدورة الرابعة للموسم السنوي للمدارس العتيقة بالمملكة المغربية، في موضوع «التصوف السنوي: تربية ووحدة وإشعاع» بمشاركة ثلة من العلماء والفقهاء وطلبة المدارس العتيقة والأساتذة الباحثين.



<sup>(1)</sup> فاس: تنظيم مؤتمر عالمي حول امتدادات التصوف المغربي الكونية، موقع "إسلام مغربي"، 2 أبريل 2016، على الرابط المختصر: goo.gl/8A1biy



- في غضون الشهر نفسه، دعا الأمين العام للمجلس العلمي الأعلى «محمد يسف» من فوق جبل «العلم» قرب ضريح المولى «عبد السلام مشيش»، بمناسبة تنظيم ندوة علمية حول هذا القطب الصوفي الشهير، مؤسسات التعليم إلى فتح أحضانها للعناية بمثل هذا العلم الكبير، الذي نبغ فيما لا يستطيع أي معلم آخر أن يصنعه، ودعا أيضاً إلى تمكين المقررات الدراسية من فرصة التعريف بأمثال «بن مشيش»، الذي وصفه بأنه «جبل فوق جبل»، مضيفاً: «نريد أن يكون لهذه الأسهاء اللامعة في التاريخ المغربي حضوراً قوياً في مدارسنا، وأن يقرأ التلاميذ هذا التاريخ المجيد، خوفاً من ضياع هذه الثروة العلمية والفكرية والروحية، مشيراً إلى أن هناك من يحتاج إلى هذه الكنوز في وقتنا الراهن لإصلاح نفسه، لكنه لا يتوفر على هذا الموروث الخالد وهذا الرصيد الحضاري مثل الذي تستفيد منه بلادنا»، وأكد أن أجيال المغرب الصاعدة تحتاج إلى أن تقتبس صمودها وشموخها من قوة هذه الأعلام المغربية، وبهذا فإن المغرب والمغاربة سيصعب تحويلهم عن اختياراتهم وقيمهم وثوابتهم»، قائلاً إننا «نعض عليها بالنواجذ ولا يمكن أن يصرفنا عنها أحد» (1).

- موازاة مع دعوة أمين عام المجلس العلمي الأعلى، سوف يُؤكد محمد التمساني، عميد كلية أصول الدين بتطوان، في مداخلة له تحت عنوان «أثر الحركية الصوفية في الصحراء المغربية: الإمام القطب مولاي عبد السلام بن مشيش نموذجاً»، خلال ندوة علمية نظمتها بمدينة العرائش المجالس العلمية المحلية لجهة طنجة -تطوان- الحسيمية، أن التصوف المغربي سيبقى عاملاً موحداً في الفكر المغربي، فهو الذي حافظ على الروابط الروحية بين المغاربة، وشكل حزام أمن ضد اجتياح المستعمر لبلادنا عبر التاريخ، معتبراً أن عبد السلام بن مشيش استطاع أن «يربط بين شهال المغرب وجنوبه عبر روابط أسرية نُسجت بين هذا الإمام وبين القبائل الصحراوية،

<sup>(1)</sup> عمر العمري، محمد يسف من فوق جبل العلم يدعو مؤسسات التعليم إلى فتح أحضانها لـ «عبد السلام بن مشيش»، موقع «إسلام مغربي»، 14 أبريل 2016، على الرابط المختصر: goo.gl/AcTBaj



فهو حاضر في وجدان الذاكرة الصحراوية من خلال كلامه ووصاياه، حيث تردد المجالس في الصحراء حكمه وأقواله ويتغنى بها الفنانون ويكتب عنها الأدباء.

وأشار عميد كلية أصول الدين بتطوان إلى أن المدرسة المشيشية أثرت بشكل لا يضاهى على الأقاليم الصحراوية، فكانت لهذا القطب الرباني علاقة متينة بهذه المنطقة من المغرب، وتجلى ذلك عبر التاريخ في أمرين هامين: رابطة النسب ورابطة النسبة.

كها أوضح التمسهاني هذه «العلاقة من خلال انتساب قبائل صحراوية إلى هذا الولي الصالح مثل قبائل «الركيبات» و «العروصيين» وغير هما، أما فيها يخص الرابطة الروحية التي تجمع بينه وبين الصحراويين، فيضيف قائلاً إن جل زوايا الصحراء تستمد مددها وبعدها الروحي من هذا القطب، الأمر الذي يجعل التصوف الصحراوي يعتمد على أسانيد قوية تتصل مباشرة بالمدرسة المشيشية» (1).

- كما تواصلت فعاليات مهرجان الثقافة الصوفية بفاس، في دورته العاشرة (ما بين 22 و29 أكتوبر 2016)، ولقاءات مولاي ادريس زرهون، في دورته الثانية (ما بين 21 و22 أكتوبر 2016)، حول «التصوف ورهانات التنمية المحلية»، وهي مناظرة شارك فيها مجموعة من الباحثين من داخل المغرب وخارجه، وتُوج اللقاء بالمديح والسماع. وكذا ما نظمه المركز الأكاديمي الدولي للدراسات الصوفية والجمالية بفاس.

ونظمت العديد من الزوايا عدة ندوات وملتقيات علمية؛ منها: الملتقى العالمي للتصوف، في دورته الحادية عشر الذي تنظمه الطريقة القادرية البودشيشية، والذي عالج موضوع «التصوف والسلام»، وشارك فيه مجموعة كبيرة من الباحثين والعلماء من مصر والمغرب والجزائر والأردن وفرنسا ومالي والسينغال والنيجر وبريطانيا وغير ذلك من الدول. كما نظمت فروع الطريقة القادرية البودشيشية في المغرب وخارجه،



<sup>(1)</sup> عمر العمري، الدكتور التمساني: جل الصحراويين ينتسبون إلى «بن مشيش» نسباً ونسبة، موقع «إسلام مغربي»، 13 أبريل 2016، على الرابط:

www.islammaghribi.com/archives/2012-0 9-12-01-13-14/2012-10-09-16-00-56/ 67 60-2016-04-13-18-00-28.html



حلقات نقاشية وندوات فكرية وصوفية؛ من ذلك: اللقاءات الفكرية التي نُظمت بدار الفنون بالرباط، والندوة التي نُظمت في المكتبة الصبيحية بسلا، في 3 دجنبر 2016، حول مدارس الشائل النبوية (اقتداءً واعتزازاً) بمشاركة العديد من الدكاترة والمتخصصين.

ونظمت مؤسسة الشيخ ماء العينين للعلوم والتراث الملتقى الدولي الثالث للفكر الصوفي في موضوع: «منهاج المتصوف: محبة واعتدال»، أيام 23-25 دجنبر 2016 بمدن تزنيت والسيارة والعيون.

كما نظمت جمعية الزاوية الدرقاوية الفاضلية الملتقى الدولي الثاني للتصوف، تحت شعار: «الزاوية الدرقاوية الفاضلية دعامة للثوابت الوطنية والدينية»، بقصر المؤتمرات بمدينة العيون، وذلك يومي 18 و 19 يناير 2016.

هذا بالإضافة إلى الندوة الدولية الموازية لمهرجان زاوية أسا (ما بين 8 و12 دجنبر 2016)، وغيرها.

كها نظمت العديد من المجالس العلمية ومجالس الجهاعات المحلية ليالي للسهاع والمديح النبوي خصوصاً في المناسبات ورمضان.

ونُظمت الدورة السادسة من ملتقى «سياع مراكش» يوم الجمعة 16 دجنبر 2016 برحاب الزاوية التجانية بمراكش. وتمحور اللقاء حول «الحكمة الروحية ووظيفتها تجاه الطبعة والسئة».

- نظمت مؤسسة الملتقى العالمي للتصوف بمداغ (إقليم بركان) الملتقى العالمي الحادي عشر للتصوف من 10 إلى 12 دجنبر 2016 تحت شعار «التصوف وثقافة السلام: رؤية إسلامية كونية لترسيخ قيم التعايش والسلم الحضاري»، وجاء في ورقة تقديمية لهذا الملتقى أن الإسلام هو «دين السلام بلا منازع، خلافاً لما يرى اليوم من تنام لظاهرة الإسلاموفوبيا التي تحاول أن تعطي صورة قاتمة ومشوهة عن الإسلام وربطه بالتطرف والإرهاب».



ومن المحاور التي ناقشها الملتقى: «ثقافة السلام: المفهوم والدلالات»، «ثقافة السلام في الإسلام: المقومات والتجليات»، «ثقافة السلام وأبعادها النفسية والاجتهاعية والحضارية»، «التصوف وثقافة السلام: نهاذج تاريخية»، «ثقافة السلام وتفعيل الدبلوماسية الروحية»، «التصوف والسلام الأخضر»، «ثقافة السلام ودورها في ترسيخ قيم الجهال»، «ثقافة السلام ودرء آفة العنف والتطرف عن الإسلام»، «ثقافة السلام وأبعادها الاقتصادية والتنموية في الإسلام»، «ثقافة السلام وترسيخ قيم التعايش والسلم الحضاري»، «ثقافة السلام وبناء المشترك القيمي والحضاري للشعوب»، و «ثقافة السلام ودورها في حوار الأديان».

كما احتضن مقر الطريقة القادرية البودشيشية، الدورة الثانية عشرة للملتقى العالمي للتصوف، خلال الفترة الممتدة بين 28 نونبر 2017 وفاتح دجنبر الموالي بمداغ، وذلك تحت شعار «التصوف والدبلوماسية الروحية: الأبعاد الثقافية والتنموية»، حيث أوضح منير القادري بودشيش، خلال افتتاح فعاليات الملتقى أن «الدبلوماسية الروحية تعمل على نشر الإشعاع الروحي والإنساني بين البلدان والقارات من أجل بناء حضارة معاصرة، آمنة، متعاونة ومسالمة»، وأضاف مدير الملتقى أن «الدبلوماسية الروحية هي بمثابة جسر حضاري للتواصل مع الآخر، وعلينا أن نستلهم من القيم الإسلامية التي تنبني على إحساس الرحمة والتسامح وترسيخ روح التعايش لنسج خطاب إسلامي أصيل يعطي صورة مشرقة عن الإسلام والمسلمين ويقوي صلاتهم مع سائر المكونات الثقافية الأخرى» (1).

- نظمت زاوية سلا للطريقة القادرية البودشيشية، في رحاب الخزانة العلمية الصبيحية، الندوة العلمية الثانية خلال موسم 2017، تحت عنوان «معجزة الإسراء والمعراج: قراءة في الأبعاد والدلالات» وذلك بتاريخ 29 أبريل 2017، حيث أشرفت على تسيير هذه الندوة والربط بين فقراتها عضو المجلس العلمي المحلي لعمالة سلا؛



<sup>(1)</sup> عبد الإله شبل، الزاوية البودشيشية تعول على التصوف لإشعاع الدبلوماسية الروحية، موقع «هسبرس»، 29 نونبر، على الرابط: www.hespress.com/orbites/373038.html



كريمة بوعمري، بينها ألقى مقدم الطريقة القادرية البودشيشية بسلا؛ خالد ميار الإدريسي، كلمة ترحيبية بالمناسبة.

وهكذا تحدثت عائشة فاضل، واعظة تابعة للمجلس العلمي المحلي لعمالة الرباط، في مقدمات هذه المعجزة وبواعثها باعتبارها «منحة إلهية ختمت سلسلة من المحن، المتجلية في ألوان من العذاب النفسي والجسدي تعرض لها سيد الخلق وصحابته الكرام»؛ بينها تولت الحديث سعاد كعب، الأستاذة بكلية علوم التربية، ففصلت القول في البعد الروحي لهذه المعجزة؛ وكان آخر المتدخلين محمد التهامي الحراق، الذي ركز في عرضه على فهومات أهل الذوق لمعجزة الإسراء والمعراج، مستعرضاً بعض تجلياتها الجمالية، حيث صاغوها في قوالب شعرية (1).

- نُنهي هذه الجولة مع الندوات والمؤتمرات التي نظمتها الطرق الصوفية في مجالنا التداولي المغربي، مع الندوة التي نظمتها المجالس العلمية المحلية لجهة العيون الساقية الحمراء بتعاون مع عمالة إقليم بوجدور وبتنسيق مع المندوبية الجهوية للشؤون الإسلامية بالعيون والمندوبية الإقليمية للشؤون الإسلامية ببوجدور ندوة علمية فكرية في نسختها الخامسة في موضوع: (التصوف السني بالصحراء المغربية وامتداداته بالعمق الإفريقي) وذلك يومي 24 – 25 محرم 1439 هـ موافق 14 – 15 أكتوبر 2017 بقاعة الاجتهاعات بعمالة إقليم بوجدور (2).

## الجانب الروحي والاجتماعي

يتجلى البعد الروحي للطرق الصوفية في إعمار الزوايا، حيث الإكثار من الذكر وسلكات القرآن، تربيةً على حُسن السلوك، وحِفظاً للبلاد ولأمير المؤمنين، وجلباً للأمن والاستقرار؛ ولا يخفى، على سبيل المثال، ما تقوم به بعض الطرق الصوفية



<sup>(1)</sup> سلا: الطريقة القادرية البودشيشية تنظم ندوة حول معجزة الإسراء والمعراج، موقع "إسلام مغربي" goo.gl/tovGfA]، 16 أبريل 2017، على الرابط: goo.gl/tovGfA

<sup>(2)</sup> يوسف الحزيمري، بوجدور: ندوة حول «التصوف السني بالصحراء المغربية وامتداداته بالعمق الإفريقي»، موقع «إسلام مغربي» [islammaghribi.com]، 16 أكتوبر 2017، على الرابط: goo.gl /zWVGMw



في هذا المجال من الاعتصامات اليومية للذكر واللطيف والقرآن وختمات «صحيح البخاري» و «الشفا» [للعلامة القاضي عياض].

نتوقف عند موسم نموذجي في هذا الصدد، ويتعلق الأمر بموسم الصالحة للاتعلاط لسنة 2017، وصادف الذكرى 230 للموسم، وتُعتبر الراحلة للاتعلاط من «أشهر العابدات الصوفيات في الجنوب المغربي على الإطلاق، تشكلت محبتها في الوجدان الروحي للسوسيين، منذ عهود مضت، وقرون خلت»، إلى درجة جعلت أحد الباحثين المتتبعين لفعاليات الموسم عن قرب، الجزم بأنه «لا يوجد لها نظير عندهم مقارنة مع العابدات الأخرى منذ تشرف سوس بالإسلام إلى الآن»(۱۱)، ويُضيف الباحث الحسين أكروم، أن هذا الموسم أسس بسبب المكانة الاجتماعية للصالحة للا فاطمة تعلاط وليس ببعيد أن يكون صلاحها يتداوله الخلف عن السلف ويدور على الألسنة، وتواترت كراماتها بين الخواص، ومن ثَم شاع زهدها وورعها بين العباد في البلاد، فاندفع فضلاء المشتوكيين وعلماؤها وأهلُ الخير إلى استحداث هذا الموسم، البلاد، فاندفع فضلاء المشتوكيين وعلماؤها وأهلُ الخير إلى استحداث هذا الموسم، وعن بعض معالم نسخة 2016 من فعاليات الموسم، قرأ الحزابون 13 حزباً إلا ربع واحد بمعدل أربعة أرباع لكل حزب، وهناك بعض المدارس القرآنية الكبيرة تتعمد ختمه طيلة الموسم عن طريق تجزابت.

كها نظمت جل زوايا المغرب احتفالات بالمولد النبوي الشريف كل سنة، مثل الزاوية الدرقاوية والصديقية والوزانية، وحضر حشد كبير من المريدين يتجاوز المئات الآلاف [نسخة 100]، وشارك في الاحتفال الذي أقامته الطريقة القادرية البودشيشية علماء من الأزهر والزيتونة وفلسطين، والأمين العام للرابطة المحمدية للعلماء أحمد عبادي، ويسري جبر وغيرهم. وتوج الحفل بتوزيع جوائز للمديح والسماع والشعر الصوفي وتجويد القرآن والبحث في مجال التصوف.



<sup>(1)</sup> الحسين أكروم، موسم للا تعلات بين الأمس واليوم، موقع "إسلام مغربي"، 17 مارس 2017، على الرابط المختصر: goo.gl/FB9WvL



وتهتم الزوايا بالبعد الثقافي والفكري، لإحياء الاهتهام بالعلوم الشرعية؛ حيث دأبت الطريقة البودشيشية على تلقين الشباب والشابات والأطفال، فقه ابن عاشر، والسيرة النبوية، والحديث النبوي الشريف، وحفظ القرآن الكريم. وهناك إقبال في ربوع المملكة على برامج الطفولة؛ التي تتضمن بالإضافة إلى المواد الدينية، جوانب ترفيهية وتربوية.

وهناك بُعد اجتماعي، يكمن في تسخير الإمكانات المتوفرة لمساعدة المحتاجين في رمضان، والعيد الأضحى، والدخول المدرسي، ومساعدة المرضى.

وبموازاة الاحتفال بالمولد النبوي، نظمت الطريقة القادرية البودشيشية لقاء تكوينياً للجمعيات المهتمة بقضايا البيئة والاقتصاد الأخضر؛ وكذلك أياما للتضامن الاجتماعي، حيث استفاد عدد كبير من رجال ونساء وأطفال المنطقة الشرقية من الدعم الاجتماعي والطبي.

ونظمت عدد من الزوايا في المغرب، على هامش المولد النبوي الشريف، موائد إطعام واحتفاء بالأطفال وحملة القرآن.

وفي إطار التعاون بين الطرق الصوفية بالمغرب، نظمت الطريقة القادرية البودشيشية بشراكة مع طرق أخرى، لقاءات مشتركة للذكر والفكر؛ من ذلك: لقاءات مولاي ادريس بفاس، ولقاءات مع الزاوية الدرقاوية، والشرفاء الحسونيون، وشرفاء ضريح سيدي ابن عاشر بسلا، والزاوية الكتانية، والزاوية الصديقية، وجل شرفاء وصلحاء العديد من المدن.

تقاطعاً مع الجانب الاجتهاعي للطرق الصوفية، وفي السياق الذي يُغذي تشبث التربية الصوفية بالوحدة الوطنية، يمكن استحضار دلالات محاضرة ألقاها إسهاعيل بصير في الذكرى السادسة والأربعين لانتفاضة سيدي محمد بصير التاريخية بالعيون، قائلاً: «إننا في وطننا وفي صحرائنا، مرتبطين بملكنا وبوحدتنا، ولا نحتاج لبعثة الأمم المتحدة المينورسو لمراقبتنا أو التدخل فينا»، مضيفاً في مداخلته الافتتاحية بعنوان:



«دلالات مرور مائة سنة على وجود زاوية آل البصير الصحراوية في بني اعياط بأزيلال»، أنه ينبغي أن «نعبر اليوم عن هذا الشعور بكافة وسائل التعبير».

وأضاف، في ندوة علمية دولية نظمتها الزاوية البصيرية اليوم ببني أعياط، أن من أهم دلالات هذه الذكرى هي «أن تاريخ الزاوية البصيرية من الصحراء المغربية إلى الجبال الأطلسية يعد رسالة للخلف تحثهم على ضرورة السير على منهج السلف»، كما أنها «رسالة لكل الصحراويين أن هذا يعد جزءا لا يتجزأ من تاريخكم الحقيقي، وألا تعتدوا بها يفتريه قادة البوليزاريو ومن يسيرهم بالجزائر من تاريخ مزور لصحرائنا»، مؤكداً أن «كل ما يتصل بالزاوية البصيرية من حيث تنقلاتها من الصحراء إلى جبال الأطلس بأزيلال، علاوة على تاريخ أعلامها ورجالاتها وأسلافها، ومختلف الأدوار الطلائعية التي أدتها عبر التاريخ، يجعل منها نموذجاً للزاوية المغربية الوحدوية التي تعتبر دليلاً قوياً على ارتباط شهال المغرب بجنوبه، ونموذجاً قوياً للزوايا الفاعلة التي تعمل على ترسيخ الثوابت المغربية»(١).

# وفاة الشيخ حمزة القادري البودشيشي

ولا يمكن الحديث عن الدور الروحي والاجتهاعي للطرق الصوفية في المغرب خلال العقود الأخيرة، دون التوقف عند أحد أهم الأحداث التي طالت الحقل الصوفي خلال مطلع العام 2017، مع وفاة شيخ الطريقة القادرية البودشيشية، حمزة البودشيشي.

نقول هذا أخذاً بعين الاعتبار أن هذه الطريقة تعتبر حسب أحد الباحثين «أبرز تجربة صوفية صمدت وانتشرت في الآفاق حتى وصلت إلى كل بقاع العالم؛ للعبها دوراً ريادياً في تمثيل التصوف المعتدل ذي الركائز المغربية القحة؛ وسطع نجمها بداية الثمانينيات من القرن الفارط في عهد شيخها الراحل حمزة بلعباس، هذه الطريقة التي



<sup>(1)</sup> عمر العمري، شيخ الزاوية البصيرية يدعو إلى إعادة قراءة التاريخ الحقيقي للصحراء المغربية، موقع "إسلام مغربي"، 25 أبريل 2016، على الرابط المختصر: goo.gl/mqsKaE



نهجت في الساحة؛ رغم وجود مقاومة ونقداً حاداً ضدها من طرف التيار السلفي الوهابي الدخيل من المشرق<sup>(1)</sup>، سبيل الدعوة إلى الله بفكر منفتح على فئة الشباب كقوة ضاربة لإغناء فضائها وتأثيث العنصر البشري بهذه الفئة الحية والنشيطة داخل المجتمع المغربي<sup>(2)</sup>، وقد وصف محمد التهامي الحراق، الباحث المتخصص في الإسلاميات والتصوف، الشيخ حمزة بأنه «أحد علماء السلوك، وقطب من أقطاب الترقي في معراج المعرفة الذوقية، ورمز واحدة من كبريات المدارس التربوية الروحية الإسلامية<sup>(3)</sup>.

وُلد الشيخ حمزة بن العباس سنة 1922 بقرية مداغ التابعة لإقليم بركان قرب مدينة وجدة. حفظ القرآن الكريم وتلقى علوم الشريعة بزاوية أسرته العريقة أولاً ثم أخذ علوم الفقه واللغة والنحو عن الفقيه العلامة أبي الشتاء الجامعي، والفقيه العلامة محمد بن عبد الصمد التجكان، والفقيه العلامة على العروسي اليزناسني والفقيه

<sup>(1)</sup> على هامش أشغال اليوم الدراسي الذي نظمه «المركز المغربي للدراسات والأبحاث المعاصرة» [تابع لحركة «التوحيد والإصلاح»] بالمكتبة الوطنية بالرباط يوم السبت 31 دجنبر 2016 حول موضوع «التعليم الديني بالمغرب: التحديات والآفاق»، لاحظ الباحث محمد التهامي الحراق أنه تمّ إقصاء «ثابت «التصوف» من ثوابت النموذج المغربي المتميز في التديّن؛ وهو ما يؤكد غياب أي رغبة حقيقية في خلق فضاء علمي تواصلي غير مؤدلج لمناقشة مسألة «التعليم الديني في المغرب»؛ [إذ] كيف يُمجد النموذج المغربي المتميز بوسطيته واعتداله وبمنظومته في القيم والأمن الروحي واجتذابه لأنظار العالم الإسلامي، في غياب التجربة الروحية المتميزة للأخلاقيين المغاربة والتي كانت من أبرز عوامل امتداد إشعاع التديّن المغربي في إفريقيا وآسيا وأوروبا فضلاً عن المشرق العربي، مثلما تعد من ركائز تلك الوسطية وذاك الاعتدال ومن أجلي مجالي تصريف منظومة القيم في المجتمع وتثمير الأمن الروحي»، مضيفاً أن «الجو العام السائد كان جواً أحادياً يطغى فيه النفس الإيديولوجي –المتأثر بوعي أو غير وعي بالروح [السلفية] الوهابية المنافية لروح النموذج التديني في المغرب على كل روح علمية». [المحرر]

أنظر: محمد التهامي الحراق، إقصاء مكون التصوف في ندوة لمركز بحثي إسلامي بالمغرب، موقع «الإسلام في المغرب»، 26 يناير 2017، على الرابط:

www.islammaghribi.com/archives/2012-10-09-17-04-51/2012-10-09-17-11-25/78 25-2017-01-26-09-57-42.html

<sup>(2)</sup> محمد علي لعموري، التجربة الصوفية بالمغرب، موقع "إسلام مغربي"، [islammaghribi.com]، 10 غشت 2017، على الرابط المختصر: goo.gl/9gUut5

<sup>(3)</sup> من تفاعلات مواقع التواصل الاجتهاعي مع وفاة الشيخ حمزة البودشيشي، موقع «نفحات الطرق»، 2 مارس 2017، على الرابط:

http://www.nafahat-tarik.com/2017/03/Wafat-Sheikh-HamzaBoutchich.html



العلامة الحاج حميد الدرعي، وتقلد الشيخ سيدي حمزة مهمة الإرشاد في الطريقة القادرية البودشيشية خلفاً للشيخ العباس بن المختار سنة 1972، وبقي مشرفاً على الزاوية البودشيشية زهاء 45 سنة، حتى فجر يوم الأربعاء 18 يناير 2017 بوجدة، عن عمر يناهز 95 سنة.

رحيل شيخ الطريقة القادرية البودشيشية، حسب أحد المتتبعين للعمل الصوفي في المغرب، كانت مناسبة «لتسليط الضوء على إحدى أهم مؤسسات التربية الروحية في الساحة المغربية، وذات صلة بالمكون الصوفي، الذي يُعتبر مكوناً أصيلاً ومعتبراً ووزاناً في المغرب، خاصة أن هذه الطريقة لم تكن طريقة صوفية مغربية فقط، وإنها أصبحت على عهد الشيخ حمزة، طريقة مغربية وعالمية (1)، من فرط تزايد أعداد الأتباع والمريدين، والذين نجدهم في إفريقيا وأوربا وآسيا» (2).

وكانت طبيعة التفاعل الإعلامي مع رحيل الشيخ حمزة، دالة على المكانة التي يحظى بها الفقيد، ونتوقف نموذجاً عند متابعة بعض الصحف الورقية:

- رحيل الشيح حمزة: أعطى صورة مثالية لعمل الزوايا واستقطب مريدين من العالم للطريقة القادرية البودشيشية<sup>(3)</sup>.
  - رحيل الشيخ حمزة الذي قاد البودشيشية ضد التطرف والعنف(4).
    - ملف في صحيفة «العلم»، تضمن العناوين التالية:
  - حفيد الشيخ الحمزة البودشيشي: بوفاة جدي، فقدنا رجلاً عظيهاً.
- الشيخ العارف بالله سيدي حمزة بن العباس: نموذج كامل للأخلاق المحمدية في هذا العصر، بقلم عبد السلام الغرميني.

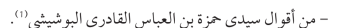


<sup>(1)</sup> انظر: نعي الشيخ حمزة البودشيشي، الصادر في صحيفة «العلم»، الرباط، بتاريخ 19 يناير 2017، تحت عنوان: «الطريقة القادرية البودشيشية في عهد الفقيد الكبير تحولت إلى منارة عالمية للتصوف السني».

<sup>(2)</sup> سعيد الوزان، المغرب يفقد أحد أعلامه الصوفيين البارزين: وفاة شيخ البودشيشيين تُلقي بظلال الحزن في البلاد، العلم، الرباط، 19 يناير 2017.

<sup>(3)</sup> مصطفى محياوى، الأحداث المغربية، الدار البيضاء، عدد 19 يناير 2017.

<sup>(4)</sup> صحيفة «آخر ساعة»، الدار البيضاء، عدد 19 يناير 2017.



وخلف الشيخ جمال الدين البودشيشي الشيخ حمزة على رأس الطريقة، وهو من مواليد قرية مَداغ سنة 1942، تربى على يد الشيخ حمزة، كها أخذ عن شيخه العارف سيدي بومدين بن المنوّر، وحمل الضروري من علوم الدين، ليتدرج بعد ذلك في أسلاك التعليم باللغتين العربية والفرنسية، طالبا للعلوم الشرعية والوقتية، على يد مشايخ من أمثال الفقيه العلامة إدريس بن الماحي الإدريسي، والأديب محمد بلخياط بثانوية مولاي إدريس بفاس، ثم بكلية الشريعة بها، على يد علهاء مثل العلامة الغازي الحسيني في علم الفرائض، والعلامة عبد الكريم الدّاودي في الفقه الإسلامي والفقه الإسلامي والمقتد المسنيد، المقارن، ثم بدار الحديث الحسنية على يد علهاء أعلام، من أمثال العالم المحدّث المسنيد، المعرب من الشهيرة ببنت الشاطئ، إلى أن توّج ذلك بنيله، دبلوم الدراسات العليا في العلوم الإسلامية والحديث بدار الحديث الحسنية من خلال تحقيق ودراسة مخطوط الرحن، الشهيرة ببنت الشاطئ، إلى أن توّج ذلك بنيله، دبلوم الدراسات العليا في العلوم الإسلامية والحديث بدار الحديث الحسنية من خلال تحقيق ودراسة مخطوط المعادة عوادة موافق 1905م، بأطروحة استهدفت تجديد أداء مؤسسة الزاوية في واقعنا المعاصر، موافق 2001م، بأطروحة استهدفت تجديد أداء مؤسسة الزاوية في واقعنا المعاصر، وتم إنجازها تحت عنوان: «مؤسسة الزاوية بالمغرب، بين الأصالة والمعاصرة» (200).

ويدعو الشيخ جمال الدين إلى «تدين إسلامي معتدل وسطي»، وله أطروحة جامعية حول التصوف المغربي، وحظيت بعدة متابعات بحثية في أوربا وفي الملتقيات العلمية التي تتطرق للتصوف والإسلاميات بشكل عام»(3).

<sup>(1)</sup> صحيفة «العلم»، الرباط، عدد 20 يناير 2017.

<sup>(2)</sup> أنظر: ترجمة مختصرة لشيخ الطريقة سيدي جمال الدين بن حمزة، موقع الطريقة القادرية البودشيشية [boutchichiya.com] 2012، على الرابط المختصر: goo.gl/FpzR8G

<sup>· 12:1 (3)</sup> 

<sup>-</sup> Ali Kharroubi, Zaouia Bouchichia: Jamal Eddine, le successeur, l'économiste, Casablanca, 20 janvier 2017.



جانب الرسائل الجامعية ووحدات الماستر والدكتوراه

نسجل هنا ما تقوم به فرق البحث في الجامعات والمختبرات، وإسهامها في هذا المجال، سواء بالماستر أو الدكتوراه، ويرتكز ذلك على اجتهادات شخصية للأساتذة الباحثين بعيداً عن أي إرادة رسمية، وقد أدت هذه الإسهامات الجامعية إلى تخرُّج العديد من الدكاترة في تخصصات ذات الصلة بالشأن الصوفي، بكل من جامعات:

ويلاحظ أن التصوف حاضر في هذه الجامعات، على مستوى الندوات، والرسائل العلمية، وتكوينات الماستر وغيرها.

أكادير، الدار البيضاء، الجديدة، الرباط، فاس، مكناس، تطوان، والرشيدية(1).

وقد تم خلال سنة 2016 افتتاح ماستر جديد بكلية الآداب والعلوم الإنسانية بالرباط، يحمل عنوان: «ماستر العقيدة والتصوف في الغرب الإسلامي». كما افتتحت بكلية الآداب والعلوم الإنسانية بتطوان وحدتان للدكتوراه تهتمان بالتصوف؛ وهما على التوالي: «وحدة المدونات الصوفية في الغرب الإسلامي»، و «وحدة الخطاب الصوفي في الأدب العربي: أسسه الفكرية والجمالية».

وما دمنا في المحور الخاص بالعمل البحثي الجامعي، وفي إطار انفتاح الطرق الصوفية المغربية على العمل البحثي، قامت الزاوية البصيرية، ببني أعياط إقليم أزيلال، بتأسيس مركز للأبحاث خاص بالفكر الصوفي اسمه «مركز الزاوية البصيرية للدراسات والأبحاث العلمية»، وسيكون من أهداف المركز الدفاع عن التصوف السني الذي ما فتئ أمير المؤمنين محمد السادس يدعو إليه في جميع خطبه السامية، كما أن من مهامه تصحيح بعض المفاهيم المغلوطة عن التصوف المغربي.

وحسب المشرفين على المركز، فإن هذا الأخير بحث أيضاً في تاريخ الصحراء المغربية وأهلها وثقافاتهم، وعمل على جمع الظهائر والمخطوطات والآثار المتعلقة



<sup>(1)</sup> غياب أو تواضع إرادة ترويج الخطاب الصوفي في أصوله الأخلاقية والإصلاحية، يُفسر تواضع الخطاب الصوفي في أداء المؤسسات الجامعية، حيث الغلبة في الخطاب الديني، للفاعل الإسلامي الحركي، الإخواني والسلفى الوهابي. [المُحرر]



بهذا الجزء من تراب المملكة قصد تحقيقها ونشرها، وقد أحدثت الزاوية البصيرية لجنة داخل هذا المركز تسمى «لجنة العناية بالتاريخ والتراث الصحراوي» من أجل التخصص في كل ما له علاقة بالصحراء المغربية (1).

#### خلاصات تركيبية

لا شك أن التصوف مكون أساسي من مكونات الهوية الدينية المغربية، ومقوم عني من مقومات تاريخ المغرب في تشكله وصيرورته (2)، ومنبع فياض للارتواء الروحي للعديد من شعوب إفريقيا جنوب الصحراء. إلا أن الإشعاع الذي حظي به، خلال هذه السنة والسنوات التي قبلها، لم يرق إلى المستوى المطلوب الذي يليق به (3)؛ لذا ينبغي أن يتبوأ هذا الإرث الروحي مكانة أساسية تليق بجوهره ورسالته، من قبيل: عناية المؤسسات الدينية الرسمية به، وتبني استراتيجية وطنية لإحيائه، وترسيم تدريسه بالمؤسسات التعليمية والجامعية، وخلق شعب التصوف بالجامعات، وإنشاء معاهد متخصصة في هذا العلم الأثيل، إلى غير ذلك مما يستجيب لرسالته ووظائفه.



<sup>(1)</sup> جدير بالذكر، أن الزاوية البصيرية، ذات الأصول الدرقاوية الشاذلية، انطلقت من الصحراء المغربية في بداية 1700م، ووصلت إلى سوس في بدايات 1800م، وبعد ذلك استقرت ببني اعياط بأزيلال في بداية 1900م، ويعود نسب آل البصير إلى قبيلة الرقيبات، وبالضبط لفخذ «المؤذنين» المنتسبين إلى علي بن سيدي أحمد الركيبي، الذي يعود نسبه لمولاي عبد السلام بن مشيش.

أنظر: عمر العمري، البصيرية تنشئ مركزاً للأبحاث يُعنى بالتصوف والتراث الصحراوي، موقع "إسلام مغربي"، 2 فبراير 2017، على الرابط المختصر: goo.gl/1D7gTL

<sup>(2)</sup> كان التصوف في صلب المشاريع البحثية الصادرة عن التداول الفرنسي قبل أحداث 11 شتنبر 2001، ومن باب أولى، في الحقبة والاستعهارية، وأصبح في مرحلة ما بعد الاعتداءات سالفة الذكر، في صلب المشاريع البحثية الصادرة عن التداول الأمريكي، بمشاركة باحثين مغاربة. [المُحرر] أنظ مثلا:

Abdelilah Bouasria, Sufism and Politics in Morocco: Activism and Dissent, Routledge Studies in Middle Eastern Democratization and Government (Book 6), February, 2015, 246 pages.

<sup>(3)</sup> من ذلك مثلًا، الحضور المتواضع للخطاب الصوفي في العالم الرقمي، مقارنة مع الحضور الرقمي للخطاب الإسلامي الحركي (السلفي الوهابي، الإخواني، القتالي..). [المُحرّر]









# تحولات التيار السلفي في المغرب

|| محمد قنفودي ||

باحث في علم الاجتماع، جامعة محمد الخامس الرباط، guenfoudimed87@gmail.com







# تحولات التيار السلفي في المغرب

شهد التيار السلفي في المغرب بين سنتي 2015 و2017 حركية دالة، حيث برزت مجموع تفاعلاته السياسية والأمنية والاجتهاعية، والتي شكلت صورة بارزة لحضوره الوازن في خريطة الفاعلين داخل المغرب، سواء من خلال رموزه، أو من خلال التنظيهات السياسية التي بات له حضور وازن داخلها. وذلك في أفق المصالحة الاجتهاعية والأمنية التي بات تنتهجها السلطات الرسمية، منذ سنة 2011، مع التيار السلفى عموماً، وسلفيى السجن خصوصاً.

هذا النهج، بات واضحاً من خلال الإقبال المتزايد للفاعل السلفي نحو الانخراط في العمل العلني القانوني، سواء من خلال الجمعيات المدنية أو الأحزاب السياسية أو غيرها، وهو ما تم رصده في هذا التقرير ضمن المرحلة الزمنية التي اشتغل عليها. إلا أنه وفي الوقت نفسه هناك نزوع قوي نحو التطرف والإرهاب، وهو ما تؤكده عدة مؤشرات تم رصدها، سواء من خلال الاستمرار في تفكيك الخلايا الإرهابية، وإفشال مشاريعها داخل المغرب، خاصة التخطيط للقيام بعمليات تفجيرية، أو استقطاب مقاتلين للمجموعات المسلحة في الخارج، فضلاً عن استمرار ما يمكن تسميته



بـ«الهجرة الجهادية»، وتمكن عناصر من السفر للخارج بغية المشاركة في الصراع الدائر في سوريا والعراق.

هذه المؤشرات وغيرها، تؤكد على أن خطر الإرهاب على المغرب قائم، خاصة في ظل تقارير دولية نبهت المغرب إلى خطورة المقاتلين العائدين من سوريا والعراق، فضلاً عن المجهودات التي تبدلها الجهاعات المسلحة وعلى رأسها تنظيم الدولة الإسلامية «داعش»، من أجل زعزعة استقرار المغرب.

وانطلاقاً من هذه المعطيات، يمكن التأكيد، على أن ما برز من ميل نحو الانخراط في العمل السياسي المباشر لدى التيار السلفي، لم يشمل كل توجهات هذا التيار (الدعوية، العلمية، «الجهادية» [أو قل القتالية]، التكفيرية ..)، وإنها طال جزء منه كانت له القابلية لمراجعات فكرية انبنت على مسار من التجربة الميدانية في التعامل مع الواقع الاجتهاعي والسياسي، مثل تجارب السجن التي اتسمت بالإضرابات وكذا التفاوض مع إدارة السجن، وحتى مع الفاعل السياسي في إطار صفقة الخروج والإقدام على «تنازلات» في ظل ما اصطلح عليه بـ«المراجعات الفكرية». أما الجزء الآخر منه، فقد وجد في توتر الأوضاع السياسية والأمنية في المنطقة، فرصة في توسيع نشاطه. وهو ما يؤكد بأن التهديد الداخلي مازال مستمراً.

وقبل الشروع في سرد أهم المحاور التي سيتم التطرق إليها في هذا التقرير، وأيضاً أبرز مضامينها، لابد من الإشارة إلى أن التقسيم الذي تم اعتهاده في المحاور، ينطلق أساساً من طبيعة الأنشطة المرصودة للتيار السلفي، وليس انطلاقاً من خلفياتها وانتهاءاتها الجهادية والتقليدية والسياسية، وذلك بسبب التداخلات التي أصبحت اليوم داخل التيار السلفي في المغرب، وجعلت من الصعب التفرقة بينه بحدود فكرية أو دينية واضحة، فالتداخل في المواقف، والترحال الإنتهائي من توجه إلى آخر، وسلسلة المراجعات التي شهدها التيار الجهادي خاصة، وانحصار بعضه في العمل السياسي، والآخر في العمل السياسي، والآخر في العمل الدعوي، كل ذلك صعب من مهمة التفرقة، بأسس وميكانيزمات واضحة وبينة.



كما أن التوصيف الذي نالته التيارات السلفية من تسميات انتشر أغلبها إعلامياً، لم يعد يعني المهارسات السياسية والرؤية الفكرانية [الإيديولوجية] نفسها التي كان يعكسها التيار السلفي قبل 2011، إذ منذ هذه السنة، ركز السلفيون على تطوير الجمعيات وحاولوا اكتساب النفوذ السياسي، على الرغم من أن «الجهاديين» لا يزالون يؤمنون بالصراع المسلح<sup>(1)</sup>، فإنه مع ذلك قد برز توجه غالب لا يعتبر المغرب أرض جهاد، ويؤمنون بالجهاد الخارجي، أو جهاد «المساندة»، وهو ما يؤشر عليه أيضاً حجم المغاربة المشاركين في الصراعات الدائرة في عدد من بؤر التوتر خاصة منها سوريا.

تأسيساً على ذلك، سيشمل هذا التقرير ثلاثة محاور أساسية، دون تقسيمها على التيارات وتسمياتها المختلفة، وستكون على الشكل التالي: 1 - المستوى السياسي، 2 - المستوى الأمنى، 3 - المستوى الاجتماعي.

وسيخصص المحور الأول، في رصد مختلف التفاعلات التي أبداها التيار السلفي على المستوى السياسي، خاصة تحولات العلاقة مع حزب النهضة والفضيلة، فضلاً عن الأحداث التي طبعت هذه المرحلة بقوة، والمتمثلة في خروج الرمز السلفي عبد الكريم الشاذلي من السجن، وانضهامه إلى حزب الحركة الديمقراطية الاجتهاعية، والذي يقوده محمود عرشان.

أما ما يرتبط بالمحور الثاني، فسنتناول فيه المستوى الأمني، وذلك من خلال رصد لمختلف الخلايا التي توصف من طرف السلطة القضائية بـ«الخلايا الإرهابية»، والتي تم تفكيكها في هذه المرحلة، فضلاً عن التعاطي الأمني مع قضايا الإرهاب، وتحولات ملف مغاربة سوريا والعراق، والتهديد الذي تشكله المجموعات الإرهابية لاستقرار وأمن المملكة.

أما المحور الثالث، فسنعمل على أن نبرز فيه تطور ملف دور القرآن التابعة لجمعية الدعوة إلى القرآن والسنة والتي يشرف عليها الشيخ عبد الرحمن المغراوي،

<sup>(1)</sup> تونس: العنف والتحدي السلفي، تقرير الشرق الوسط رقم 173، فبراير 3117، مترجم من الإنجليزية، مجموعة الأزمات الدولية International Crisis Group، ص: 7



إضافة إلى الحضور الاجتهاعي للتيار السلفي وتفاعلاته مع قضايا المجتمع، كذلك تطور ملف السجناء السلفيين، ثم ستكون لنا وقفة مع أبرز ردود الفعل المدنية سواء من شخصيات أو جمعيات مجتمعية في ارتباطها بأنشطة التيار السلفى بالمغرب.

# المحور الأول: تفاعلات التيار السلفي على المستوى السياسي

منذ الإفراج عن أول دفعة من شيوخ التيار السلفي سنة 2011، ظلت عيون المتابعين للملف مراقبة لما يمكن أن يؤول إليه هذا الملف، خاصة مع الرواج الواسع لفكرة انضهام السلفيين لأحد الأحزاب السياسية، من أجل المشاركة في الشأن السياسي بشكل قانوني وعلني، وإثباتاً منهم للمراجعات التي بادروا إليها في السجن. وهذا ما حدث مع الداعية محمد عبد الوهاب رفيقي –أو «الشيخ» عبد الوهاب رفيقي حسب التداول الإعلامي<sup>(1)</sup> – حين التحق بحزب النهضة والفضيلة بداية، ثم حزب الاستقلال وانخراطه في مشروع السلفية الوطنية لاحقاً، وأيضاً عبد الكريم الشاذلي حين التحق بحزب الحركة الديمقراطية الاجتماعية. في ظل رفض باقي الدعاة العمل الحزبي، مكتفين بالعمل المدني والدعوي، سواء من خلال جمعية دعوية كالداعية حسن الكتاني، أو من خلال العمل الدعوي الفردي كالداعية عمر الحدوشي، والداعية محمد الفيزازي، على الرغم من أن هذا الأخير ظلت نيته في تأسيس حزب سياسي آخذة بين التأكيد والنفي، ولكن تتجه إلى النفي أكثر من التأكيد.

إلا أن الملاحظ، هو توجه السلفيين نحو الأحزاب الصغيرة، أو التي ليس لها أي حضور سياسي وازن ضمن الخريطة الحزبية المغربية، على الرغم من وجود حزب يرأس اليوم الحكومة، وتتقاطع مرجعيته الفكرانية مع «المرجعية الإسلامية» للتيار السلفى،



<sup>(1)</sup> سواء تعلق الأمر بالداعية عبد الوهاب رفيقي أو حسن الكتاني وبقية الرموز «السلفية الوهابية» سابقاً أو حالياً، فواضح أن الأمر يتعلق بها يُصطلح عليه بـ «طلبة العلم الشرعي»، أما لقب «الشيخ»/ المشايخ» فموجه أساساً للاستهلاك الإعلامي، ولا علاقة له بمقتضى الصفة كها هو جاري به العمل في التداول المحلي، أو قل في المجال التداولي الإسلامي المغربي، فشتان ما بين الحديث عن العلامة القاضي عياض أو الشيخ المختار السوسي، على سبيل المثال لا الحصر، وبين [إطلاق هذه] الألقاب على دعاة و «طلبة علم»، لا زالوا في بداية المشوار، بصرف النظر عن واقع ومآل هذا المشوار. [المُحرر]

**(** 

وهو الأمر الذي أفضى إلى ما يُشبه تشتتا في المشهد السلفي وتشرذمه، بين حزبين سياسيين، وجمعيات دعوية خطت مسافة عن العمل السياسي، وهذا ما أكدته أيضاً نتائج الانتخابات الجهاعية، والتي لم يستطع فيها حزب النهضة والفضيلة، والذي يضم عدداً لا بأس به من السلفيين، الحصول على العتبة الانتخابية، التي تؤهله للمشاركة في التسيير المحلى للجهاعات، بله تسيير الجهات.

بالنتيجة، أفضى الخلاف بين رموز التيار السلفي وتشتت الأتباع فيها بينهم، والانقسام في الاختيارات السياسية، إلى إضعاف الجسم السلفي في المغرب، إلا أن الرابح في هذه المعادلة، هي أجهزة الدولة، والتي استطاعت أن تثبت قدراتها التفاوضية، وبالتالي إدماج جزء مهم من التيار السلفي في العمل السياسي، على أن تبقى مهمة فاعلية هذا التيار في الساحة السياسية المغربية من مهام رموزه، حيث إن الدولة فتحت الباب أمامه للعمل السياسي، في إشارة واضحة لقدرته على استيعاب مختلف أطياف المجتمع المغربي، وجدية مجهوداته في حل ملف السلفية في البلاد، فضلاً عن صورة المغرب أمام المنتظم الدولى والجمعيات الحقوقية.

## 1 - عبد الكريم الشاذلي والتحالف السياسي مع حزب عرشان

- في سياق وظروف الانتهاء: بعد خروجه من السجن في منتصف سنة 2015، التحق عبد الكريم الشاذلي الذي سجن سنة 2003 وسبق أن حكم عليه بالسجن 30 سنة، على إثر الأحداث الدامية التي عرفتها مدينة الدار البيضاء في 16 ماي 2003، بحزب الحركة الديمقراطية الاجتهاعية الذي يقوده محمود عرشان، الضابط السابق في جهاز الشرطة، والمنشق عن حزب الحركة الشعبية سنة 1997. وقد شكل دخول الشاذلي إلى الحزب في شهر ماي 2015، إحدى المراحل المهمة التي شهدها المجهود الرسمي في عملية دمج عناصر التيار السلفي في العملية السياسية. وأيضاً تجديداً لدماء الحزب الذي شهد انتكاسة انتخابية سنة 2011، إلا أن قيادته استثمرت رغبة السلفيين تأكيد مراجعاتهم والانضهام للعمل الحزب، لتشهد عملية استقطابهم، تنافسية دالة بين حزب الحركة الديمقراطية الاجتهاعية والنهضة والفضيلة.



أكد عبد الكريم الشاذلي في عدد من تصريحاته الإعلامية، أن المفاوضات مع باقي العناصر السلفية في السجن من أجل الالتحاق بالحزب، عرفت مخاضاً استمر لمدة و أشهر، أسفر في الأخير عن اتخاذ قرار الالتحاق، لكن ضمن شروط من جانب الأمين العام، ومن جانب السلفيين، فالأول اشترط أن يكون عمل السلفيين داخل الحزب، ضمن ثوابت المغرب، وعلى رأسها الملكية والصحراء المغربية، فضلاً عن التخلي عن التطرف والإرهاب، وفي المقابل اشترط السلفيون، أن يكون للحزب توجه إسلامي (1).

والملاحظ، أن الطريقة التي التحق بها السلفيون إلى الحزب، لم تعلن من طرف أي جهة رسمية داخل الحزب بالشكل الذي يوضح المسارات التي اتبعتها قياداته في عملية التفاوض، بل كل الخرجات الإعلامية في هذا الصدد، كانت بمبادرة من طرف الشاذلي نفسه، كها أن اللقاء الأول الذي جمع أعضاء الحزب بالملتحقين الجدد، أكد فيه محمود عرشان: «أن الإطار العام لهذه المبادرة لا يرتبط بحسابات انتخابية، بقدر ما يرتبط بالانخراط في سياق الإسهام من موقعنا كحزب في تدعيم ركائز الاستقرار والأمن والسلم في بلادنا في محيط جهوي مضطرب».

وعاين الرأي العام عدم اطلاع المكتب السياسي على هذا المستجد إلا أياماً قليلة قبل الاجتماع، وهو ما أكده أحد أعضاء المكتب السياسي للحزب بعدم إشراكهم في اتخاذ القرار بخصوص هذه المبادرة<sup>(2)</sup>. وهو أيضاً ما يمكن أن نفهم منه طبيعة سرية المفاوضات التي حرص عرشان، على أن لا تخرج إلى الرأي العام، حتى لا تشوش على عملية الالتحاق.

تميز الدخول للمعترك الحزبي بانخراط الشاذلي في بعض السجالات، في محاولة لإثبات وجوده داخل الحزب، حيث صرّح أن مقومات مشروعه السياسي تقوم على تطبيق الشريعة الإسلامية بالمغرب، كما أن مشروعه السياسي يقوم على أرضية الثوابت،



<sup>(1)</sup> صحيفة الأحداث المغربية، الدار البيضاء، 31 ماي 2015، ص: 9.

<sup>(2)</sup> صحيفة الأسبوع، الرباط، 28 ماى 2015، العدد: 839.



وفي مقدمتها المذهب السني والحفاظ على كرامة المواطن والعدالة الاجتماعية وأسلمة مظاهر الحياة العامة. واعتبر الشاذلي أن المغرب اليوم يُعتبر أفضل من غيره، وأن السياق الآن مواتي من خلال الحرية التي تعرفها البلاد في تطبيق الشريعة الإسلامية، والمظاهر واضحة للإقبال على التديّن [religiosité].

نفوذ الشاذلي في الحزب، عرف مساراً تطورياً، خاصة مع تقلده لمنصب المنسق الوطني، وبروز اسمه إعلامياً بشكل أقوى مقارنة مع باقي قيادات الحزب، وهو ما يمكن أن يكون بداية لتحول حزب عرشان إلى «حزب سلفي» (1) في مرجعيته ومبادئه، ولو بشكل نسبي، وبالتالي تكون له القدرة أكثر على استقطاب مزيد من العناصر السلفية إلى صفوفه. وقد عمل من أجل تحقيق هذه الغاية، إلى العمل من أجل تأسيس جناح دعوي للحزب، على شاكلة حركة التوحيد والإصلاح وحزب العدالة والتنمية، واختار لها اسم «حركة السلفيين للإصلاح السياسي» (2).

- الشاذلي وخلافه مع منافسيه السياسيين: كان مثيراً أن يدلي الشاذلي بتصريحات صحفية، يهاجم من خلالها عددا من المكونات السياسية ورموزها، خاصة أن التحاقه بالحزب وتولي المسؤولية بداخله، لم يمر عليه إلا وقت قصير، ومن أبرز ما صرح به هو انتقاده لمن سهاهم بـ «العَلمانيين»، ومهاجمته للحزب الاشتراكي الموحد وقيادته وعلى رأسهم نبيلة منيب، فضلاً عن «الحرب الكلامية» التي باشرها مع حزب العدالة والتنمية.

ففي يناير 2016، هاجم الشاذلي أثناء انعقاد الدورة الرابعة للمجلس الوطني لحزب الحركة الديمقراطية الشعبية، الأمينة العامة لحزب الاشتراكي الموحد نبيلة منيب، واتهم حزبها بـ«الشرذمة العميلة»، معتبراً أن الخطاب السياسي اليوم أصبح يتسم بـ«الشعبوية والتهريج والكلام الساقط».

<sup>(1)</sup> وخاصة في حال إدماج المزيد من الفاعلين السلفيين. [المُحرر]

<sup>(2)</sup> صحيفة الصباح، الدار البيضاء، 18 دجنبر 2015.



كما شن في شهر مارس 2016، وفي معرض حديثه عن السجناء السلفيين، هجوماً حاداً على الحكومة المغربية السابقة، في شخص رئيسها عبد الإله بنكيران، بقوله إن: «لو «حكومة بنكيران عذبت السلفيين بها لم يعذبوا به في زمن اليسار»(1)، ومضيفاً أنه: «لو كنت مكان بنكيران لقدمت اعتذاراً، وإلا فليذهب خوفاً من الناس أن يحاجوه أمام الله». وهو الهجوم الأعنف الذي يقوم به رمز من التيار السلفي على عبد الإله بنكيران رئيس الحكومة وحزبه، وهو ما يبرز أيضاً أن هذا النوع من التصريحات للشاذلي، رغبة منه من أجل التمييز السياسي بين الحزبين، وعدم الخلط بينها، بسبب تقاسم المرجعية الإسلامية نفسها. إذ سبق وصرح الشاذلي في شهر دجنبر 2015، أثناء ندوة صحفية، رداً على سؤال وجه له بخصوص تفضيله لحزب عرشان عن حزب العدالة والتنمية، بالقول إن المسألة ترجع إلى اختلاف في المسار، حيث إن العدالة والتنمية «أصبح له مسار إخواني، وهو ما يتعارض مع مرجعيات السلفيين، الذين يرفضون كذلك المد الشيعي»(2).

# 2 - حزب النهضة والفضيلة، والتفاعل مع التيار السلفي

يُعَد حزب النهضة والفضيلة، ذو المرجعية الإسلامية، واحداً من الأحزاب المغربية الصغيرة من حيث حضورها وحجم قوتها. وكان أمينه العام محمد خليدي حاضراً عام 1996 في المؤتمر الاستثنائي الذي اندمجت خلاله قيادات وقواعد من الحركة الإسلامية المعروفة حالياً بحركة التوحيد والإصلاح في حزب الحركة الشعبية الدستورية الديمقراطية (حزب العدالة والتنمية حالياً) الذي كان يقوده عبد الكريم الخطيب المقرب من المؤسسة الملكية. وانشق محمد خليدي عن حزب العدالة والتنمية ليقود حزب النهضة والفضيلة الذي ظل حضوره ضعيفاً في الساحة السياسية المغربية ليقود حزب النهضة والفضيلة الذي ظل حضوره ضعيفاً في الساحة السياسية المغربية

<sup>(1)</sup> يجب التذكير في هذا السياق أن ملف المعتقلين السلفيين، تتداخل فيه محددات سياسية/ حزبية وأمنية، بله المحددات الحقوقية، ولو أن الغلبة تبقى للمحدد الأمني، بحكم حساسية تدبير الملف في السياق الدولي والإقليمي، موازاة مع تعرضه لتوظيفات سياسية وحقوقية، من طرف عدة أحزاب سياسية ومن عدة مرجعيات، وخاصة المرجعية اليسارية والمرجعية الإخوانية. [المحرر]

<sup>(2)</sup> نفس المرجع السابق.



حتى بداية شهر أكتوبر عام 2011، حيث انضم هذا الحزب الإسلامي إلى التحالف الانتخابي لمجموعة الثمانية [G8]، مقدماً عدداً من المرشحين للانتخابات التشريعية في 25 نوفمبر 2011، لكنه لم يحصل على أي مقعد برلماني (1).

وفي شهر يونيو 2013، التحق عدد من الفاعلين السلفيين بحزب النهضة والفضيلة وعلى رأسهم محمد عبد الوهاب رفيقي الملقب بأبي حفص، إضافة إلى رموز سلفية أخرى كهشام التمسهاني وعمر الحدوني، وجلال المودن. وجاء ذلك بعد مرحلة مراجعات لرموز تيار ما عرف بـ «السلفية الجهادية» (2)، ليقرروا في آخر المطاف الانتقال إلى العمل السياسي الحزبي، فكانت نتيجة التفاهمات التي جرت بين قيادة الحزب مع بعض من رموز التيار السلفي، هو عملية الدمج التي جاءت كخطوة شبيهة الماحصل لحركة التوحيد والإصلاح الإسلامية عند اندماجها في حزب الحركة الشعبية الدستورية الديمقراطية لتفرز في الأخير حزباً سياسياً وازناً يقود الحكومة المغربية، أي حزب العدالة والتنمية.

وعموماً، فإن السلفيين المندمجين أو الملتحقين بحزب النهضة والفضيلة، وجدوا أن تجربتهم مختلفة عن تجربة حركة التوحيد والإصلاح من حيث الزمن والتوقيت وشكل الدخول، حيث انتقل بعض القياديين في التوحيد والإصلاح من العمل الدعوي إلى العمل السياسي، بينها يعتقد السلفيون الذين لا يزالون منضوين تحت جمعية «البصيرة» أنهم دخلوا الحزب كفرادى، وأن جمعيتهم القانونية ستظل مستقلة عن خيارات حزب النهضة والفضيلة، وإن كان ذلك لن يحول دون وجود تعاون في المستقبل، فالأمر يتعلق بتجربة ثانية في العلاقة بين الدعوي والسياسي. وهنا ينبغي استحضار العلاقة يتعلق بتجربة ثانية في العلاقة بين الدعوي والسياسي.

<sup>(1)</sup> عبد الرحيم المنار السليمي، دخول السلفيين حزب النهضة والفضيلة المغربي: السياق والمكاسب، تقرير مركز الجزيرة للدراسات على الرابط التالي:

http://studies.aljazeera.net/reports/2013/08/2013817558174676.htm

(2) لمزيد الاستزادة حول مفهوم «السلفية الجهادية»، يُرجى الاطلاع على دراسة بعنوان: «وقفات نقدية مع مصطلح السلفية الجهادية»، وحرّرها الباحث المغربي سمير الحمادي، ونشرت بموقع «إسلام مغربي» ومصطلح السلفية الجهادية (islammaghribi.com]، بتاريخ 9 نوفمبر 2015، على الرابط الإلكتروني المختصر:



التي ما زالت مطروحة إلى اليوم في تجربة حزب العدالة والتنمية الإسلامي مع التوحيد والإصلاح، رغم نفي الحركة أن لها مسافة تنظيمية مع الحزب<sup>(1)</sup>.

كها اختلفت تقييهات باقي التنظيهات الإسلامية لحالة اندماج السلفيين في حزب النهضة والفضيلة، فإذا كان الداعية أحمد الريسوني القيادي بالتوحيد والإصلاح قد أشاد بالتجربة، فإن بعض قيادات الجناح الدعوي لحزب العدالة والتنمية هاجمت اندماج السلفيين مع هذا الحزب، إذ اعتبرت أن مسار الاندماج حكمته المقاربة الأمنية، وأن السلفيين اختاروا حزباً يرمز إلى الانشقاق والصراع الدائم، وهو حزب «قريب من الدولة» حسبهم (2)، ويبدو أن هذه الانتقادات تعبير عن «خيبة أمل» من السلفيين الذين دافعت عنهم نسبياً، حركة التوحيد والإصلاح وحزب العدالة والتنمية، لكنهم اختاروا حزب المنشقين عن حزبهم. وإن كان البعض يذهب إلى تفسير هذه الانتقادات بفرضية الخوف من فقدان الهيمنة في الساحة الاجتماعية بدخول السلفيين إلى الحياة الحزبية، وهي فرضية قد تكون صحيحة على المدى الزمني المتوسط (3).

وقد أدى هذا الاندماج، إلى حسم كل التكهنات حول انضام السلفين إلى العمل السياسي، خاصة التيار «السلفي الجهادي»، والذي سبق أن خاض تجربة كبيرة داخل السجون المغربية من أجل مراجعة العديد من أفكاره حول النظام السياسي والديمقراطية والمجتمع، مما أهل بعض رموزه لهذا الانصهار بشكل سلس، على الرغم من أن هذا الاندماج لم يشمل كل رموز هذا التيار، فقد بقي عمر الحدوشي خارج أي إطار أو توجه سياسي أما الداعية حسن الكتاني فقد أسس جمعية البصيرة كإطار دعوي

<sup>(1)</sup> نفس المرجع السابق.

<sup>(2)</sup> كتب «محمد الهلالي» وهو قيادي في حركة التوحيد والإصلاح، بعد إعلان السلفيين التحاقهم بحزب النهضة والفضيلة، أن اعتراضه ليس حول المشاركة السياسية للسلفيين ولكن «الجهة المستقبلة التي أعتبرها -وما زلت- ملحقة حزبية فرعية لحزب الأصالة والمعاصرة، فسؤالي كان حول نزاهة وصدقية هذه الوجهة، وكيف يمكن أن تؤتمن على مشروع بهذا النوع وبهذا الحجم». راجع مقال «محمد الهلالي» تحت عنوان «الاندماج السياسي للسلفيين: المشروع والمقاربة»، موقع هسبريس الخميس 13 يونيو عام 2013، على الرابط: www.hespress.com/permalink/81637.html

<sup>(3)</sup> عبد الرحيم المنار السليمي، مرجع سابق.



لعمله داخل المجتمع مكتفياً بالتوجه الدعوي، رافضاً التموقع من داخل أي حزب سياسي، أما الشيخ الفيزازي ومنذ خروجه من السجن سنة 2011 فقد كرر كثيراً في لقاءاته الصحفية وندواته ومحاضراته رغبته في العمل السياسي الحزبي، ونيته لتأسيس حزب سياسي، إلا أنه اكتفى بالخطابة والعمل الدعوي، مع حرصه على طرح أفكاره في أي نقاش سياسي أو اجتهاعي داخل المغرب.

إن التحاق بعض رموز التيار «السلفي الجهادي» وأتباعهم بحزب النهضة والفضيلة، يطرح أسئلة كثيرة عن اختيار هذا الحزب تحديداً دون غيره من الأحزاب الأخرى خاصة العدالة والتنمية، باعتباره أقوى من الناحية التنظيمية والسياسية، وربها يعود الأمر هنا إلى العلاقة التاريخية لبعض رموز «السلفية الجهادية» خاصة الداعية حسن الكتاني مع الحزب وأمينه العام محمد خليدي، الذي أسس ومنذ اعتقال الكتاني ومن معه «لجنة الدفاع عن الداعية حسن الكتاني والآخرين»، حيث كانت له زيارات في سجنهم.

وبهذا الخصوص يقول خليدي: "إن علاقتي بالداعية حسن الكتاني تعود إلى فترة طويلة لما كنت مدير جريدة "العصر" حيث كان يشتغل معي وكان لديه ركن خاص به يكتب فيه، وكنت أعرف جيداً سيرته، وهو ما جعلني أتحمس لعملية المطالبة بإطلاق سراحه، وكان الحزب في جميع اجتهاعاته يصدر بيانات وبلاغات للتنديد بالاعتقال"(1)، مع العلم أن حسن الكتاني لم يعلن انضهامه للحزب، إلا أنه يشاركه في كثير من محطاته الحزبية بمداخلات ومحاضرات.

ويبدو أن التجربة السابقة لحركة التوحيد والإصلاح لم يكن لها لتتمثل في نموذج السلفيين إلا بإطار دعوي مُنظم يقوي قاعدة الحضور والفاعلية من داخل حزب النهضة والفضيلة، فقبل أن ينضم أبو حفص وغيره إلى الحزب، قام وبرفقة الداعية حسن الكتاني في أبريل 2013 بتأسيس جمعية دعوية أطلقوا عليها اسم «جمعية البصيرة

<sup>(1)</sup> أنظر الحوار المنشور على موقع حزب النهضة والفضيلة مع زعيمه الخالدي حول علاقة الحزب بالسلفيين على الرابط التالي: http://partirv.com



للتربية والدعوة»، ومنها انضم الداعية أبو حفص للحزب وهو لا يزال عضواً في مكتبها، والذي يشغل فيها الداعية حسن الكتاني منصب الرئيس، إلا أن عملية الربط هذه نفاها الداعية الكتاني مظهراً أن لا علاقة مصلحية تربط جمعيته بالحزب.

يُلاحظ أيضاً أن الحزب وإلى حدود شهر يونيو 2015، كان قادراً على الاستقطاب من داخل الجسم السلفي، حيث قام باستقطاب عدد من السلفيين، بمناسبة تجديده لمكتبه المحلي، وبحضور للكاتب الجهوي للحزب نور الدين زاوش (١٠)، مما يُفيد بأن الحزب في أفقه السياسي، قادر أن يكون إحدى واجهات التيار السلفي الحزبية. لكن في التنافس بينه وبين حزب عرشان فضلاً عن حزب الاستقلال بعد انضهام أبي حفص له في شتنر 2016.

# 3 - أبو حفص ومشروع «السلفية الوطنية»

شكلت الانتكاسة السياسية لحزب النهضة والفضيلة، بعد الانتخابات الجهاعية والجهوية في سنة 2015، مساراً جديداً لسلفيي الحزب، وعلى رأسهم محمد عبد الوهاب رفيقي، الملقب بأبي حفص، والذي انسحب منه برفقة عدد آخر من المعتقلين السابقين، معلنين انخراطهم ضمن مشروع سياسي جديد تحت غطاء حزب الاستقلال، وذلك في شهر شتنبر 2016، أي قبل شهر واحد من الانتخابات التشريعية التي شهدها المغرب في 7 أكتوبر الموالي.

وقد أعلن أبو حفص، أن انخراطه في حزب الاستقلال، ليست الغاية منه انتخابية، بقدر ما هو بداية تأسيس لمشروع جديد، أسهاه «مشروع السلفية الوطنية»، وأن اختيار هذا الحزب، يأتي ضمن ما يملكه من رصيد تاريخي، الذي جعل منه أول المؤسسين لهذا المشروع مع قائده الراحل علال الفاسي، مُضيفاً في الصدد نفسه: «أن مشاريع إحياء الفكر السلفي الوطني، ومغربة السلفية بشكل يزيجها عن منهج التزمت



<sup>(1)</sup> عضو سابق في شبيبة حركة «التوحيد والإصلاح» وحزب «العدالة والتنمية»، وقيادي حالياً في حزب «النهضة»، وهو مؤلف كتاب «الجالية اليسارية في حزب العدالة والتنمية»، والصادر في العام 2009.

**(** 

والتطرف والانغلاق، صوب منهج تنويري مقاصدي، في تعامله مع النص الشرعي، ومتقدم في فهم الواقع وحاجته وإكراهاته»(١).

وقد تبع التحاق رفيقي بهذا المشروع، تأسيسه إلى جانب آخرين «مركز الميزان للدراسات والأبحاث والوساطة»، كواجهة مؤسساتية لمشروع السلفية الإصلاحية، والذي صرح أنه سيعمل من خلاله على إصدارات البحوث والدراسات، وأيضاً تنظيم الأنشطة الإشعاعية، بغية رصد خطاب التطرف الديني والظواهر الإرهابية، فضلاً عن الوساطة في ملف «السلفية الجهادية». كها تم الإعلان عن أن الهدف من تأسيس المركز وإحداث بوابة إلكترونية خاصة به (2)، في «الوصول إلى جمهور مواقع التواصل الاجتهاعي في العالم العربي، من أجل نزع فتيل التطرف والإرهاب وإشاعة منهج الوسطية والاعتدال، وإحياء الفكر التنويري، والتعريف بأعلام السلفية الوطنية ذات الفكر المنفتح»(3).

ويبدو من خلال مجموع الحوارات الإعلامية التي قام بها أبو حفص، والتي تندرج ضمن تعريفه بهذا المشروع، أحد الملامح التي أوضحت سياقات الانفصال عن حزب النهضة والفضيلة والتحاقه بحزب الاستقلال، والتي يعتبر مشروع السلفية الوطنية أحد أسبابها الرئيسية. حيث أوضح أن حزب الخالدي لم يكن يتوفر على الموارد المادية اللازمة من أجل التأسيس لمشروع بهذا الحجم، والقدرة على استقطاب مزيد من عناصر التيار السلفي. فموارد الحزب المحدودة حسب أبو حفص، لم تمكنه من تحقيق هذه الغاية، الأمر الذي دفعه إلى الانضهام لحزب الاستقلال<sup>(4)</sup>.

goo.gl/EdYkAX

<sup>(1)</sup> حوار أبي حفص مع موقع اليوم 24، بتاريخ 6 سبتمبر 2016، على الرابط:

http://www.alyaoum24.com/703853.html

<sup>(2)</sup> رابط موقع الميزان، والذي يعنى بقضايا الشأن الديني في المجال التداولي الإسلامي بشكل عام: https://almizane.com

<sup>(3)</sup> الموقع الرسمي لحزب الاستقلال [istiqlal.info]، بتاريخ 14 مارس 2017، على الرابط المختصر: goo.gl/YeFFD9

<sup>(4)</sup> حوار مع أبو حفص، موقع هوية بريس [howiyapress.com]، بتاريخ 25 سبتمبر 2016، على الرابط المختص :



وعلى الرغم من محاولة أبو حفص التأكيد بأن الغاية من الانضهام إلى الحزب لم تكن انتخابية، إلا أن رصد مواقفه في مرحلة ما بعد الالتحاق، تبرز حرص حزب الاستقلال على حضور أبو حفص ضمن أبرز جولات حملة الحزب الانتخابية في مدينة فاس، والتي كان مرشحاً ضمن لائحتها الانتخابية باسم الحزب، الأمر الذي أقره أبو حفص، بأنه كان حاجزاً على استكهال عملية استقطاب مزيد من العناصر السلفية للحزب، نظراً للانشغال التام في التحضير للحملة، وهو ما أدى به إلى الاكتفاء بدائرة ضيقة من المعارف لم تتجاوز بضعة عشرات (1)، وأفضت مشاركته في الاستحقاق الانتخابي التشريعي ليوم 6 أكتوبر 2016 إلى الفشل في الظفر بمقعد برلماني.

#### 4 - محمد الفيزازي والتذبذب بين الدعوي والسياسي

منذ خروج الشيخ الفيزازي من السجن سنة 2011، أكد كثيراً في لقاءاته الصحفية وندواته ومحاضراته، رغبته في العمل السياسي الحزبي، ونيته لتأسيس حزب سياسي، إلا أنه اكتفى لاحقاً بالخطابة والعمل الدعوي، مع حرصه على طرح أفكاره في أي نقاش سياسي أو اجتهاعي، كها أن فكرة الحزب عند الفيزازي شهدت «تقدماً» وتراجعاً، حيث لم يُوفق لطريقة تمكنه من المشاركة السياسية، على الرغم من العروض التي قدمت له من بعض الأحزاب وعلى رأسها حزب النهضة والفضيلة، وحزب الجركة الديمقر اطية الشعبية.

استطاع الفيزازي وخلال السنوات الأخيرة، أن يكون كأحد أكثر الوجوه السلفية بروزاً على الساحة المغربية، نتيجة أنشطته المختلفة، سواء منها الدعوية أو الاجتماعية أو حتى مشاركاته الإعلامية، وتنشيطه لعدد من الندوات والمحاضرات، إضافة إلى تفاعله مع الشأن السياسي، خاصة فيها يرتبط بملف سجناء السلفية، وطرق اندماجهم السياسي.

<sup>(1)</sup> المرجع نفسه.



وفيها يرتبط بقضية الاندماج السلفي في العمل الخزبي، فقد صرح الفيزازي في شهر يونيو 2015 بأن: «الإخوان في السجون أو خارجها ليسوا على كلمة سواء، هناك بعض الإخوة دواعش بكل ما للكلمة من معنى، حيث ثبتت مبايعتهم للبغدادي والدولة الإسلامية وهم معها قلباً وقالباً، ولا مجال للتفكير أبداً حتى في إدماجهم أو إقناعهم بخوض المجال السياسي، أو ما يخدم المجتمع المغربي، لأن الجدار سميك جداً بين هؤلاء وبين المجتمع. هؤلاء لا كلام عليهم ضمن هذه التجربة، وهناك من هم مذبذبون لم يبايعوا البغدادي، ولا يؤمنون بالدولة الإسلامية كخلافة، وفي الوقت نفسه لا يؤمنون بشرعية المؤسسات المغربية إيهاناً كاملاً، وبالتالي هم ممزقون في أفكارهم، هؤلاء أظن أن الحوار معهم هو الحل، ولا أظن أن هناك إمكانية لاندماجهم في أي حزب سياسي، هؤلاء يجب محاورتهم من قبل العلماء بالخصوص»(1).

لكن في غضون صيف 2017، سوف يبزغ اسم محمد الفيزازي أكثر في قضايا ذات صلة بها يُصطلح عليه «زواج الفاتحة» (2)، بعد قضية جمعته بشابة من مدينة آسفي، سلكت عليها وسائل الإعلام، وتسببت له في حملات نقدية في مواقع التواصل الاجتهاعي، وعاينا صدور انتقادات حتى من داخل الأسهاء البحثية التي تشتغل في المؤسسات الدينية أو في شعبة الدراسات الإسلامية، ونقرأ في مضامين إحدى هذه المقالات، أن «تجد رجلاً من أهل الحجاز يجعل من نفسه «أمة في النكاح»؛ تحت عهدته «أم ألبنين» وهي ابنة عمه التي تزوجها ولم ينبث شاربه بعد، بعد ذلك ينطلق الرجل في رحلة جنسية شرقاً وغرباً ليتزوج هاته ويطلق تلك؛ وكأنه أقسم على الله ليذوقن من كل بستان زهرة، وقد وصلت هذه «البدعة الحجازية» إلى أهل المغرب الكبير وما أخبار «التائب من فكر الخوارج» منكم ببعيد [في إحالة على واقعة الفيزازي سالفة

<sup>(1)</sup> صحيفة الأحداث المغربية، الدار البيضاء، 5 يونيو 2015.

<sup>(2)</sup> واقعة محمد الفيزازي، تسلط الضوء على ظاهرة متفشية لدى العقل الإسلامي الحركي بشكل عام، ولو أنها حاضرة بشكل أكبر عند التيار السلفي مقارنة مع التيار الإخواني، ولا ننسى أن موضوع «زواج الفاتحة» لا زال معمولاً به في الجهاز المفاهيمي لعقلنا الجمعي، وبالتالي موجود على أمر الواقع، مع فارق أن العمل بهذه القاعدة، حاضر بشكل أكبر مع الحركات الإسلامية، بمقتضى إضفاء «المرجعية الإسلامية» على الواقعة. كها أن الواقعة، تحيل على اليسير مما يُصطلح عليه بالجزء الظاهر من جبل الثلج. [المُحرر]



الذكر]، على أن الفاعل منهم يعتقد أنه يملك من المال و «العلم الشرعي» ما يجعله جديراً بذلك بريئاً من أي «مخالفة شرعية». وأي مخالفة للشرع أكبر من ركوب موجة الشهوات واستغلال الفقيرات والمعسرات والعانسات. ولم لا تساهمون بأموالكم في تزويج الشباب المُعسر والجمع بين المتحابين أو استثمار علمكم في نشر «ثقافة العفاف» وذلك أضعف الإيمان»(1).

وصل الأمر مع الفيزازي إلى ترويج خطاب المؤامرة، عندما صرّح أن «الهدف [من القضية] هو النيل من داعية إلى الله معروف ليس فقط على الصعيد الوطني وإنها على المستوى العالمي، ويريدون إسقاط هذا الصوت الذي يُزعجهم ويقلقهم، سيها أننى من المدافعين باستهاتة عن ثوابت المملكة الشريفة»(2).

انتهت القضية مع صدور خبر يُفيد أن الفيزازي تلقى قراراً من جهة رسمية يعفيه من إلقاء خطبة الجمعة، وأنه «تلقى إشعار الإعفاء من جهة عليا، وأنه لن يلقي خطبة الجمعة في مسجد طارق بن زياد كما هو معتاد، ومن المتوقع أن يكون الإعفاء بشكل دائم»(3).

# المحور الثاني: في التدبير الأمني للملف السلفي

يعيش المغرب تحديات أمنية تلعب فيها التيارات السلفية ذات التوجه الجهادي، دوراً مهاً، حيث لازالت البلاد تعيش على وقع التهديدات الإرهابية، على الرغم من «المراجعات» التي أبداها بعض دعاة (١) «السلفية الجهادية»، خاصة ممن اعتقلوا بتهمة

 <sup>(4)</sup> اصطلح عليهم إعلامياً بـ «مشايخ السلفية الجهادية»، والأصل أن أغلبهم «طلبة عِلم شرعي» بالتعبير المتداول في الأوساط الدينية. [المُحرر]



<sup>(1)</sup> محمد أمين السقال، المراهقة الجنسية باسم الله، موقع "إسلام مغربي" [islammaghribi.com]، بتاريخ 10 أكتوبر 2017، على الرابط المختصر: goo.gl/MVseYQ

<sup>(2)</sup> الفيزازي: حنان مثل حراك الريف، قال إن جهات سَلطتها عليه لتشويه سمعته ويرد على واصفيه بـ«العياش»، حاوره محمد بها، الصباح، الدار البيضاء، 18 أكتوبر 2017.

<sup>(3)</sup> الفيزازي يتلقى قراراً يعفيه من إلقاء خطبة الجمعة بمسجده بطنجة، موقع "طنجة 24"، 12 أكتوبر 2017، على الرابط: http://www.tanja24.com/news27384.html



التحريض الفكري والإيديولوجي على أحداث الدار البيضاء في 16 ماي 2003، وهو الأمر الذي يبرز وجود فاعلين «جهاديين» مازالوا متأثرين أكثر بفكرة «الجهاد الداخلي» والعمل العنفي، بدل الاندماج في العمل الجمعوي أو السياسي أو غيره.

وتكمن أهم التحديات الأمنية التي يواجهها المغرب، أولاً عبر الاستمرار في تفكيك الخلايا الإرهابية، والتي تعتبر عمليات استباقية، تقوم بها الأجهزة الأمنية، منعاً من تنفيذ مشاريع تخريبية في الداخل، ثم ثانياً، مع المشاكل الأمنية التي تطرحها الهجرة نحو الدول التي تعرف صراعات مسلحة، والخطر الذي يمكن أن يشكله العائدون من تلك البؤر على الأمن الداخلي.

كما ينتهج المغرب استراتيجية في التعاطي مع ظاهرة الإرهاب توصف بالفعالة من طرف العديد من المراقبين والمسؤولين الأجانب قبل المحليين، وتتميز بنجاعتها فضلاً عن الطلب المتزايد لاستنساخها كتجربة ناجحة محلياً ودولياً. وتقوم استراتيجية المغرب على ثلاثة مستويات أساسية، ترتبط الأولى بالمستوى الأمني، أما الثانية بالمستوى الديني، ثم الثالثة والأخيرة، فهي مرتبطة بالمستوى السوسيو – اقتصادي.

### 1 - تفكيك الخلايا الإرهابية

تمكنت السلطات المغربية من تفكيك عدد من الخلايا الإرهابية خلال السنوات الأخيرة، وقد كان لتلك الخلايا ارتباط بتنظيهات محلية ودولية، أبرزها تنظيم الدولة الإسلامية «داعش»، حيث عمل هذا التنظيم وغيره من التنظيهات النشطة في بؤر التوتر، وعبر منسقين له داخل المغرب، على استقطاب عدد من الشباب المغاربة من أجل الالتحاق بصفوفه، إضافة إلى خلايا أخرى كانت تنشط عبر مناطق مختلفة من مدن المملكة، عمدت للتخطيط لعمليات «إرهابية» في الداخل، سعياً وراء زعزعة الأمن الداخلى للمملكة.

ويبرز من خلال نوعية الخلايا التي تم تفكيكها، مدى ارتباط أعضائها بالصراعات المسلحة في عدد من الدول التي تعرف نشاطاً متزايداً للتنظيمات المسلحة (سوريا،



العراق، ليبيا ..)، حيث وصل عدد المغاربة المشاركين في الصراع الدائر بسوريا أزيد من 1500 شخص. حسب التقرير الذي نشرته مؤسسة The Soufan Group (1).

كما تمكن المغرب ومنذ التفجيرات الإرهابية التي شهدتها البلاد في اعتداءات الدار البيضاء سالفة الذكر، من تفكيك أزيد من 130 خلية إرهابية (2)، مما يظهر نجاعة الاستراتيجية الأمنية المتبعة من طرف السلطات الأمنية، وقد كانت هذه الخلايا متنوعة النشاط والتوجه حسب الظرفية الزمنية للصراعات المسلحة في عدد من مناطق العالم ابتدأت منذ إعلان المرحلة الجهادية الرابعة (3).

وسنحاول في هذا الباب، أن نرصد أداء الأجهزة الأمنية في سياق تفكيك الخلايا الإرهابية من مارس 2015، إلى يونيو 2017، ونذكر منها بعض النهاذج:

- ففي شهر مارس من سنة 2015، أعلنت وزارة الداخلية تفكيك خلية إرهابية موزعة على تسع مدن، وقالت إن عناصرها بايعوا تنظيم الدولة الإسلامية وكانوا يستعدون لتنفيذ «مخطط خطير». كما ذكرت الوزارة أيضاً في بيان لها أن «المكتب المركزي للأبحاث القضائية» [B.C.I.J] التابع للمديرية العامة لمراقبة التراب الوطني، تمكن من تفكيك خلية كانت تستعد لتنفيذ مخطط إرهابي خطير يستهدف زعزعة أمن واستقرار المملكة، وأوضح البيان أنه «تم إيقاف عناصر هذه الخلية بكل من مدن أغادير وأبي الجعد ومراكش وتارودانت، وتيفلت وعين حرودة، وطنجة، والعيون الشرقية، ومدينة العيون في الصحراء المغربية (4).



<sup>(1)</sup> انظر:

Richard Barrett, Foreign Fighters In Syria, The Soufan Group, June 2014 p: 9.

<sup>(2)</sup> موقع فرانس 24 الفرنسي، على الرابط: http://www.france24.com/ar/20140611

<sup>(3)</sup> سبقت هذه المرحلة الجهادية، المرحلة الأولى في الحرب الأفغانية السوفيتية، ولحقتها حرب الشيشان في المرحلة الثانية ثم المرحلة الثالثة والتي بدأت مع تفجيرات 11 شتنبر 2001 ودخول القوات الأمريكية وحلفائها لأفغانستان والعراق، ثم المرحلة الرابعة بعد الحراك العربي، وبداية الثورة المسلحة في سوريا.

<sup>(4)</sup> المغرب يعلن تفكيك «خلية إرهابية»، موقع «الجزيرة. نت»، 22 مارس 2015، على الرابط: goo.gl/tgQ3Xq

**(** 

- وفي شهر ماي 2015، تمكن المكتب المركزي للأبحاث القضائية، من تفكيك خلية إرهابية على علاقة بتنظيم الدولة الإسلامية «داعش»، وتنشط في استقطاب وإرسال متطوعين مغاربة للقتال ضمن صفوف التنظيم في العراق وسوريا، وتخطط لتنفيذ هجهات ضد أهداف مغربية، وأضاف البيان الذي أصدرته وزارة الداخلية أن «المكتب المركزي للأبحاث القضائية التابع للمديرية العامة لمراقبة التراب، تمكن من تفكيك شبكة إرهابية تنشط بمدينتي الدار البيضاء وبوجنيبة، في مجال تجنيد واستقطاب مقاتلين مغاربة قصد الالتحاق بصفوف تنظيم الدولة الإسلامية بسوريا والعراق».

- وفي شهر دجنبر 2015، أعلنت السلطات الأمنية، إيقافها تسعة عناصر موالين لتنظيم الدولة الإسلامية ينشطون في مدن مغربية مختلفة. وجاء في بيان لوزارة الداخلية أن «المكتب المركزي للأبحاث القضائية التابع للمديرية العامة لمراقبة التراب الوطني، تمكن من تفكيك خلية إرهابية خطيرة موالية لما يسمى تنظيم «الدولة الإسلامية»، تتكون من تسعة عناصر، ينشطون في مناطق عدة. وأضاف البيان أن «التحريات أظهرت أن المشتبه فيهم كانوا يعتزمون الالتحاق بصفوف ما يسمى تنظيم الدولة الإسلامية بالساحة السورية العراقية أو فرعه بليبيا»، مشيراً إلى أنهم «تلقوا تعليات من هذا التنظيم للقيام برصد منشآت ومواقع حيوية ببعض مدن المملكة من أجل استهدافها باستعمال أسلحة نارية ومتفجرات، وذلك وفق المخططات التوسعية لداعش خارج مناطق نفوذه» (1).

- وفي شتنبر 2016، أعلنت الأجهزة الأمنية عن تفكيك «خلية إرهابية» كانت تخطط لاستهداف «مواقع حساسة وحيوية» في عدد من المدن المغربية، والالتحاق بفرع تنظيم الدولة الإسلامية في ليبيا. وذكر بيان صادر عن وزارة الداخلية أنها «تمكنت من تفكيك خلية إرهابية، تتكون من ثلاثة متطرفين ينشطون بوجدة والدار البيضاء وفاس، أحدهم شقيق مقاتل سابق في الساحة السورية العراقية يقضي حالياً عقوبة سجنية بمقتضي مكافحة الإرهاب». وأضاف البيان أن هذه العملية الاستباقية مكنت

<sup>(1)</sup> السلطات المغربية تفكك «خلية إرهابية» جديدة، موقع «الجزيرة. نت»، 11 ديسمبر 2015، على الرابط: goo.gl/M6ypQk



من الكشف عن عدة «مشاريع إرهابية» خطيرة بلغت مراحل متقدمة في التحضير بتنسيق وثيق مع عناصر ميدانية موالية لتنظيم الدولة. وتابع أن مشاريع الاعتداء كانت تستهدف مواقع حساسة وحيوية في كل من وجدة والسعيدية وفاس ودبدو<sup>(1)</sup>.

- وهكذا الأمر مع تفكيك لائحة عريضة من الخلايا السلفية الجهادية بين 2015 وربيع 2017، كانت آخرها<sup>(2)</sup>، تفكيك خلية إرهابية بتاريخ 14 أكتوبر 2017، تتكون من «إحدى عشر عنصراً من الموالين لـ «داعش» ينشطون بمدن فاس ومكناس وخريبكة والدار البيضاء وزاوية الشيخ وسيدي بنور ودمنات وسيدي حرازم»<sup>(3)</sup>.

إن الملاحظ من خلال العدد الكبير للخلايا التي تم تفكيكها خلال المرحلة الزمنية التي يشتغل عليها التقرير، يظهر حجم التهديد الإرهابي الذي يتهدد المغرب، ومعه يقظة الأجهزة الأمنية وعلى رأسها المكتب المركزي للأبحاث القضائية التابع للمديرية العامة لمراقبة التراب الوطني. كما أن نوعية الخلايا تظهر بأنها تتنوع بين خلايا تأسست بغرض القيام بأعمال عنف داخل المغرب، واستهداف أماكن وفضاءات معينة، في محاولة لإعادة سيناريو تفجير أركانة سنة 2011، وأخرى تعمل على استقطاب مقاتلين مغاربة، من أجل المشاركة في الصراع العسكري الدائر في سوريا والعراق وليبيا.

# 2 - الاستراتيجية الأمنية في محاربة الإرهاب

يكتسي موضوع مكافحة «الإرهاب» في المغرب، أهمية قصوى لدى المؤسسة الأمنية خاصة، ومسؤولي الدولة بشكل عام، بمقتضى أولويتها السياسية والأمنية. فبعد تفجيرات 2003 بالدار البيضاء بأسبوعين، صادق البرلمان المغربي على قانون لمكافحة الإرهاب، شمل عقوبات مشددة في حق كل من يتورط في أعمال إرهابية،



<sup>(1)</sup> المغرب يفكك «خلية إرهابية» جديدة»، موقع «الجزيرة. نت»، 7 سبتمبر 2016، على الرابط: goo.gl/7HvPNJ

<sup>(2)</sup> حتى الانتهاء من تحرير هذا المحور من التقرير المخصص لواقع التدين السلفي في المغرب، أي في غضون خريف 2017.

<sup>(3)</sup> تفاصيل عملية تفكيك خلية إرهابية خطيرة بعدد من المدن المغربية، موقع «ميدي 1. تي في» [.madiltv.] و تفاصيل عملية تفكيك خلية إرهابية خطيرة بعدد من المدن المختصر : goo.gl/Z9a3xg بتاريخ 14 أكتوبر 2017 على الرابط المختصر



إن نتج عن نشاطه وقوع ضحايا، وقد عمد المغرب إلى تطوير استراتيجيته الأمنية في مواجهة هذه الظاهرة داخلياً من خلال بناء منظومة متوازنة تشمل مجالات متعددة، وخارجياً أيضاً عبر المساهمة في شراكات أمنية دولية وإقليمية (1).

-خصوصية المغرب في التعاطي مع ظاهرة الإرهاب: يُعتبر المغرب من أهم الشركاء الدوليين في مكافحة الإرهاب، وهو ينشط في العديد من المنظهات التي أحدثت لهذا الغرض، وبالتالي فهو يطبق كل الاتفاقيات الناتجة عنها خاصة على المستوى الإقليمي، بعد بروز خطر تنظيم «القاعدة في المغرب الإسلامي» [A.Q.M.I] وتوسيع نشاطه ليشمل الساحل والصحراء، فعلى الرغم من أن الصحراء المغربية محمية بستار ترابي يقيها تغلغل الشبكات الإرهابية نحو سواحلها، إلا أن الخطر قائم ما دام نشاطها يمتد على طول الساحل فضلاً عن مجموعات أخرى قريبة من حدوده.

وتقوم استراتيجية المغرب في مكافحة ظاهرة الإرهاب داخليا على ثلاثة مستويات أساسية وهي كالتالي:

- المستوى الأمني؛
- المستوى الديني؟
- المستوى السوسيو اقتصادي.

وقد أدرك المغرب مبكراً، بأن غياب سياسية أمنية منظمة، والتأطير الديني بالإضافة إلى ضعف مجال التنمية الاجتهاعية والاقتصادية، يؤدي إلى ظهور فئات مجتمعية هشة يسهل تجنيدها في الجهاعات الإرهابية للقيام بأنشطة تخريبية. وفي هذا الصدد سعت الدولة إلى تطوير استراتيجيتها الأمنية من خلال تلك المستويات، ومكنها ذلك من تحقيق مكاسب مهمة تمثلت أساساً في قدرتها على المستوى الأمني من أن تبطل مشروع أزيد من 130 خلية «إرهابية» منذ سنة 2003، إضافة إلى أن التأطير

<sup>(1)</sup> انظر:

United States Department of State Publication, Country Reports on Terrorism 2013, Bureau of Counterterrorism, Released April 2014 p: 162



الديني الرسمي سواء داخل السجون أو خارجها، ساهم ولو بشكل نسبي في تراجع الكثير من «الجهاديين»، عن أفكارهم السابقة، خاصة من «مُنظري» الفكر «الجهادي»، وأحدث نقلة نوعية في صفوف هذا التيار نحو الاندماج الاجتماعي السلس لجزء منه في المجتمع، إضافة إلى المبادرات المتعددة التي تعمل عليها الدولة في مجال التنمية للمناطق المهمشة والبعيدة في المغرب.

كها باشر المغرب في أكتوبر 2014، تطبيق مخطط أمني جديد تحت اسم «حذر»، حيث تم الإعلان عنه في لقاء صحفي مشترك بين وزارة الاتصال ووزارة الداخلية ووزارة الخارجية، وتم التأكيد حينها أن الهدف من المخطط الأمني الجديد، يروم «حماية الأماكن الاستراتيجية والحساسة داخل المملكة، والمجتمع المغربي من التهديدات الإرهابية الخارجية». واشتركت في المخطط مجموعة من الأجهزة الأمنية: (القوات المسلحة الملكية، الدرك الملكي، الأمن الوطني/ الشرطة، المديرية العامة لمراقبة التراب الوطني)، كما شملت العملية خمس مدن وهي: (الرباط/ الدار البيضاء/ طنجة/ مراكش/ أكادير)، وشكل دخول الجيش في عمليات الحماية الأمنية الداخلية بادرة غير مسبوقة متجاوزاً دوره التقليدي في حماية الحدود، والأخطار الخارجية فقط.

وعلى الرغم من كل ذلك، مازال هذا الملف يشكل خطورته على الأمن المغربي، خصوصاً مع تصاعد استقطاب كثير من الشباب لهذا الفكر والذي نتج عنه خروج أزيد من 1500 مغربي إلى سوريا والعراق وحدها، وأعداداً أخرى إلى مالي وليبيا وبؤر توتر أخرى، مما يظهر وجود قنوات متعددة لعملية التأطير للفكر الجهادي يصعب ضبطها.

- شراكات المغرب الأمنية: تشكل الشراكات الأمنية الذي يبرمها المغرب إقليمياً ودولياً، أحد العناصر الدالة في استراتيجيته لمواجهة الظاهرة الإرهابية، وهذا الأسلوب أصبح شائعاً دولياً مع تنامي هذه الظاهرة، سواء من خلال تأمين الحدود، أو الاستفادة من تجارب دول حققت نجاحات على هذا المستوى.

وقد عرفت الفترة الأخيرة، توقيع المغرب على عدد من الاتفاقيات الأمنية، والتي مكنته من شراكة واسعة في هذا المجال مع عدد من الدول، أبرزها الإمارات العربية



المتحدة، وفرنسا وألمانيا وبلجيكا، وإيطاليا وهولندا، إضافة إلى دولتي قطر والبحرين. وهي كالتالى:

- ففي شهر فبراير 2015، صادق مجلس النواب بالإجماع، على اتفاقيات تعاون بين المغرب و6 دول (قطر وبلجيكا وهولندا والبحرين وإيطاليا وبريطانيا)، تتناول التعاون الأمني والدفاع ومكافحة الإرهاب والجريمة المنظمة. خاصة مجالات التعاون العسكري وإقامة برامج مشتركة للبحث والتطوير وإنتاج المعدات والأجهزة الدفاعية، وتطوير علاقات التعاون في مجال الأمن والمساهمة الفعالة في مكافحة الجريمة بكافة أشكالها.

- كما عرف المغرب في شهر مارس 2015، توقيع اتفاقية أمنية لمكافحة الإرهاب، بينه وبين إسبانيا، حيث قام وزير الداخلية المغربي آنذاك، محمد حصاد، والمدير العام للأمن الوطني والمديرية العامة لمراقبة التراب الوطني عبد اللطيف الحموشي، بتوقيع الاتفاقية مع كاتب الدولة الإسباني في الأمن، فرانسيسكو مارتينيز، والتي تناولت تقوية التنسيق. بين البلدين في مجال مكافحة الإرهاب والجريمة المنظمة. كما حضر أثناء التوقيع، وبالإضافة إلى المسؤولين المغربيين، كل من المديرين العامين للشرطة والحرس المدني الإسبانيين، إغناسيو كوسيدو وأرسينيو فرنانديز دي ميسا.

- وفي شهر ماي 2015، تمت الموافقة على اتفاقية تعاون مع الإمارات في مجال الأمن ومكافحة الإرهاب. والتي تم توقيعها سابقاً في السنة نفسها بمدينة الدار البيضاء، و «تهدف إلى تعميق وتطوير التعاون بين البلدين في مجال مكافحة الجريمة بأشكالها المختلفة والمساهمة في تطوير علاقتهما الثنائية في مجال حفظ الأمن والنظام العام وضهان حقوق الإنسان وحرياته» (1).

- وفي شهر شتنبر 2015، وقع المغرب مع فرنسا عدة اتفاقيات شراكة بين البلدين، أبرزها اتفاقية أمنية تهم إعداد الأئمة في معهد محمد السادس الذي فتح

<sup>(1)</sup> المغرب يوافق على اتفاقية محاربة الإرهاب مع الإمارات، موقع السكينة، على الرابط: www.assakina.com/news/news2/69778.html#ixzz47gRO9SXz



أبوابه مارس في الرباط، وذلك بمناسبة زيارة الرئيس الفرنسي للمغرب فرانسوا هو لاند<sup>(1)</sup>.

- كما شهد المغرب في شهر مارس 2016، زيارة لوزير الداخلية الألماني توماس دي ميزير، التقى فيها عدداً من المسؤولين الأمنيين بالمملكة، وعلى رأسهم وزير الداخلية في الحكومة المغربية السابقة، حيث تم التوقيع على اتفاقية أمنية تشمل محاربة كافة أنواع الجريمة، وعلى رأسها الإرهاب<sup>(2)</sup>.

إن الإقبال الواسع على المغرب من أجل عقد اتفاقيات أمنية، سواء من جانب الدول الغربية أو العربية، يمكن إرجاعه لعدد من العوامل، نذكر أبرزها كالتالي:

أ - العامل الأول: تأكيد المغرب على احترافية أجهزته الأمنية في التعامل مع قضايا الإرهاب، وتحقيقه لتجربة تراكمية، أبانت عن يقظة أمنية عالية المستوى، خاصة فيها يرتبط بقدرته على إفشال عشرات المخططات الإرهابية داخل وخارج المغرب.

ب- العامل الثاني: وجود جالية مغربية كبيرة في أوربا، يصعب من الناحية الأمنية ضبطها بدون تنسيق أمني مسبق مع الأجهزة الأمنية المغربية، بغية القدرة على الاكتشاف السلس للعناصر الإرهابية النشطة داخلها. وهو ما وقع مثلاً في شهر فبراير 2016، حين مَكّن التنسيق بين المغرب وإسبانيا من الإطاحة بشبكة إرهابية ضمت أربعة متهمين، ضمنهم مقاتل سابق في تنظيم «القاعدة» بأفغانستان.

ج - العامل الثالث: نجاح المغرب في تسويقه لنموذجه الديني المعتدل، من خلال تجربة «إصلاح الحقل الديني»، عبر اصطلح عليها بـ «إعادة هيكلة الحقل الديني»، عبر تكوين الوعاظ والأئمة، وهي التجربة التي ألهمت عدداً من الدول، خاصة فرنسا وتونس والنيجر والإمارات العربية المتحدة، وتقف وراء توقيع شركات تعاون في



<sup>(1)</sup> التوفيق: تكوين المغرب لأئمة فرنسا هو اعتراف بنموذج المملكة، موقع هسبريس، على الرابط: www.hespress.com/orbites/277873.html

<sup>(2)</sup> موقع القدس العربي، توقيع اتفاق أمني بين المغرب وألمانيا لمكافحة الجريمة والإرهاب، موقع «القدس العربي»، على الرابط: www.alquds.co.uk/?p=491843



مجال تكوين الأئمة والخطاب، ونشر قيم «الإسلام المعتدل»، والذي نجح المغرب في تسويقه، بعد نجاح تجربة إعادة هيكلة الحقل الديني (١).

#### 3 - المقاتلون المغاربة وظاهرة «الهجرة الجهادية»

تُعد ظاهرة «الهجرة الجهادية»، أحد مُميزات الحركة «السلفية الجهادية» ما يُصطلح عليه بـ «جهاد المساندة»، وقد بدأت هذه الظاهرة في التشكل مع أواخر السبعينيات وبداية الثمانينيات، في أفغانستان، إبان دخول القوات السوفياتية، حيث شهدت تلك المرحلة، استقطاباً إسلامياً حاداً، عزز من أطروحة «الجهاد»، ولقي ترحيباً من عدد من الدول الإسلامية، خاصة منها الخليجية، فأصبحت الخبرة «الجهادية الأفغانية»، أحد أبرز عوامل القيادة وامتلاك مهارات التكتيك العسكري في الأماكن الجهادية اللاحقة، فأصبح في الشيشان، ثم الحرب الأفغانية الثانية في 2001، والحرب العراقية في 2003، وأخيراً الحرب في سوريا، والتي وصل فيها عدد المقاتلين الأجانب حوالي 2000 شخص، وذلك من حوالي 81 للدادية.

وتشكل هذه الظاهرة أحد أهم التحديات الأمنية التي يواجهها العالم، خاصة بعد التنامي العددي والاقتصادي لأكبر تلك التنظيات («الدولة الإسلامية في العراق والشام»؛ «داعش»)، وقدرتها على السيطرة على مساحات واسعة من العراق وسوريا. مما فرض على عدد من دول العالم، تنظيم تحالف دولي ضم أزيد من 32 دولة، يهدف أساساً هزيمة «داعش» على كافة الجبهات، موازاة مع مكافحة حملاتها الدعائية، إلى

Richard Barrett, Foreign Fighters, In Syria, The Soufan Group, June 2014 p: 9



<sup>(1)</sup> واضح أن الحديث عن «نجاح تجربة هيكلة الحقل الديني»، يقتضي أخذ الحذر المعرفي، حتى لو كانت شهادات التنويه تأتي من الخارج، الإقليمي والدولي، لأنها في جميع الحالات، لن تكون أعلم بتفاصيل تدبير هذا الشأن، عند متتبعيه عن قرب. نقول هذا أخذاً بعين الاعتبار مقتضى مجموعة من الأعطاب التي تطال تدبير الشأن الديني، والتي تقتضي الانخراط في عملية التقييم والتقويم، وقد توقفنا عند بعض معالم ذلك في محور خلاصات التقرير. [المُحرر]

<sup>(2)</sup> انظر:



جانب قطع موارد تمويلها وخفض تدفق المقاتلين الأجانب للالتحاق بصفوفها<sup>(1)</sup>، مما أدى إلى تراجع وزن التنظيم.

كما أن الأعداد المهولة للمغاربة الذين قرروا المشاركة في الصراع الدامي الدائر في كل من سوريا والعراق، قد وصل إلى أرقام دالة، أثارت معها انتباه المجتمع الدولي من مراكز أبحاث ومؤسسات إعلامية، فضلاً عن الفاعل الرسمي، وحذروا المغرب من الخطورة التي قد يشكلها العائدون بعد انتهاء الصراع وحل الملف السوري، ومع التهديدات التي دأب مغاربة سوريا المنضوون خاصة تحت راية تنظيم «داعش»، يوجهونها للمغرب، خاصة مع تضخم الأطروحة «الجهادية»، التي أصبحت تستقطب أعداداً بارزة من المغاربة، سواء من خلال المشاركة العسكرية، أو التعاطف مع مشروعها وإيديولوجيتها المتطرفة. نقول هذا أخذاً بعين الاعتبار دلالات الأرقام التي كشفت عنها السلطات الأمنية بخصوص عدد هؤلاء، ومنها ما صدر عن عبد الحق الخيام، مدير المكتب المركزي للأبحاث القضائية، من أن «عدد العائدين المغاربة من سوريا والعراق وليبيا وعدد المجندين 1623)»(2).

كما كشف المسؤول الأمني نفسه في لقاء لاحق، أن «المغرب فكك 174 خلية إرهابية منذ سنة 2002، وأجهض أكثر من 352 مشروعاً تخريبياً كانت تهدف إلى القيام بتفجيرات في مواقع حساسة، وزاد الخيام أن الأجهزة المغربية أوقفت في إطار الاستراتيجية الاستباقية في مجال مكافحة الإرهاب 2970 شخصاً، منهم 277 في حالة عود، أي إنهم سبق أن ارتكبوا أفعالاً إرهابية»، وبخصوص الجهاعات الإرهابية، فككت السلطات المغربية «55 خلية إرهابية مرتبطة بتنظيم «الدولة الإسلامية في العراق والشام»؛ في حين التحق حوالي 1664 مغربياً بمنطقة الصراع السورية العراقية، منهم



<sup>(1)</sup> المملكة المتحدة تستضيف اجتهاعا لممثلي التحالف العالمي ضد داعش، على الرابط: www.gov.uk/government/news/uk-holds-meeting-of-representatives-from-the-global-

coalition-against-isil.ar

<sup>(2)</sup> الخيام: هذا سر قوة المغرب في محاربة الإرهاب، حاورته سلوى بنعمر، آخر ساعة، الدار البيضاء، عدد 14 مارس 2017.



100 شخص بالجماعة الجهادية «حركة الشام والإسلام»، و50 بـ «جبهة فتح الشام»، بالإضافة إلى التحاق 285 امرأة مغربية و378 طفلاً، عاد منهم 221 شخصا، في حين قتل 596 (1)».

هذا التعاطف مع المشروع «الجهادي»، شمل أيضاً عدداً من السجناء المغاربة النين أفرج عنهم منذ سنة 2011، في إطار المصالحة التي بادرت إليها الدولة من أجل حسم ملف المعتقلين السلفيين، وخاصة فئة من السلفيين، تبنت «المراجعات»، ولكنها اختارت التوجه إلى بؤر التوتر ومشاركة التنظيات المسلحة، بها يُفيد أن المجهودات المؤسساتية التي تبذلها الدولة في القضاء على الإرهاب، غير محصنة باستراتيجية واحدة، على الرغم من كل التقدم الحاصل في هذا الباب، إلا أنه وجب التركيز أكثر على باقي المقاربات، وإعطائها بُعداً أكثر إجرائية، دون التركيز فقط على المقاربة الأمنية، والتي يمكن أن يكون لها بعض الأدوار الإيجابية في جوانب دون أخرى.

في هذا السياق أشارت منابر إعلامية مغربية إلى أن «35 مغربياً على الأقل، التحقوا بتنظيم «داعش»، من بينهم عائلة تتكون من 7 أشخاص، وعائلة أخرى تتكون من 3 أشخاص، وعلى الرغم من أن الشهور الستة الأولى من السنة نفسها عرفت انخفاضا في أعداد الملتحقين بالتنظيات المسلحة في الخارج، حيث كانت وتيرة الالتحاق في السابق بمعدل 30 شخص في الشهر، لتصبح بمعدل 3 أشخاص في الشهر، فإن التحاق أسر كاملة، يطرح سؤال المراقبة الأمنية، خاصة مع وجود حالات مراوغة مرصودة، عمد أصحابها إلى تضليل السلطات الأمنية في المطار، بتأكيد توجههم لتركيا بغرض السياحة، أو تغيير الوجهة نحو دولة أخرى ومنها إلى تركيا»(2).

<sup>(1)</sup> عبد الرحيم العسري، الخيام: التهديدات الإرهابية تزامنت مع «الشبيبات الإسلامية» بالمغرب، موقع «هسبريس»، 20 أكتوبر 2017، www.hespress.com/orbites/368627.html

<sup>(2)</sup> صحيفة أخبار اليوم، الدار البيضاء، 4-5 يوليو 2015.



# المحور الثالث: تفاعلات التيار السلفي على المستوى الاجتماعي

عرفت السنوات الأخيرة، تفاعلات دالة للتيار السلفي على المستوى الاجتهاعي، سواء من خلال العمل الجمعوي، عبر تنظيم وتأسيس جمعيات جديدة، أو الاستمرار في إغلاق أخرى (دور القرآن التابعة للمغراوي)، كما شهدت أيضاً هذه المرحلة، إبراز العديد من المواقف، التي كان لها أثر في ردود الفعل المجتمعية، خاصة قضية الداعية أبو النعيم، الذي وجه اتهامات لشخصيات مغربية، وتفاعل عدد من الجمعيات والهيئات معها، فضلاً عن تجربة تيار السلفية الإصلاحية الذي قاده حسن الخطاب وعبد الكريم الشاذلي.

#### 1 - سلفية المغراوي وتفاعلاتها الاجتماعية

شهدت السنين الأخيرة تفاعلات دالة للتيار السلفي التقليدي، تميزت بكونها محاولات التقرب من النظام السياسي، رغبة في إعادة فتح دور القرآن، ومنعاً لأي صدام آخر قد يقع بينه وبين الدولة، خاصة مع استمرار إغلاق دور القرآن منذ سنة 2008، على الرغم من حالات «الهدنة» القليلة، التي طبعت العلاقة المتوترة بين المغراوي والسلطات الأمنية. إلا أن إقدام المغراوي على بيع دور القرآن، حسم في هذا الملف بشكل نهائي، وبرزت على الساحة بعض الجمعيات القريبة من مشروعه الديني، والتي عمدت إلى تنظيم بعض الأنشطة الدينية والاجتماعية، أبرزها ندوة حول الشيعة وأخرى حول التكفير.

- دور القرآن: من مركز للدعوة إلى عقار للبيع: عرفت «دور القرآن» التابعة لجمعية الدعوة إلى القرآن والسنة التي يرأسها المغراوي، مساراً دالاً ابتداء من الإشعاع الذي كانت تمارسه من خلال أنشطتها المتنوعة، واستقطابها لآلاف الأتباع عبر جهات المملكة، إلا أن سنة 2008، كانت لحظة تراجع إشعاعها وقوة حضورها في مراكش خاصة وباقي جهات المغرب بشكل عام، حيث أدت «الفتوى» التي أصدرها المغراوي من السنة نفسها حول «زواج البنت ذات 9 سنوات»، إلى قيام السلطات الأمنية بحملة أمنية، أدت إلى إغلاق العشرات منها عبر المغرب. إلا أنه وفي شهر أبريل 2011،



سيكون الإعلان عن مرحلة جديدة لتصالح الدولة مع تيار المغراوي، حيث تمت إعادة فتح بعض من الجمعيات ودور القرآن المغلقة، مما أعطى مؤشرات إيجابية لعملية إعادة بناء الثقة مع التيار والنظام السياسي بالمغرب، إلا أن هذا لم يدم طويلاً، حين شرعت السلطات من جديد بالإغلاق النهائي لدور القرآن.

تناولت بعض المنابر الإعلامية حينها، وجود نية للسلطات في البلاد، بإعادة فتح دور القرآن من جديد، والدخول مع الشيخ المغراوي في مفاوضات لهذا الغرض، خاصة بعد سلسلة من التصريحات التي أدلى بها المغراوي، مؤكداً بأن جمعيته هي «صهام الأمان الحامي من انتشار التطرف والغلو»، وأن إغلاقها «يخلف فراغاً لانتشار الفكر المتطرف الذي يمثله تنظيم «داعش» وغيره»، إلا أن السلطات اشترطت من أجل الاستجابة لطلب المغراوي إعادة صياغة قانون أساسي جديد لجمعية الدعوة إلى القرآن والسنة التي يترأسها (1).

واستمراراً منه في تأكيد «الدور الإيجابي الذي تلعبه جمعيته ودور القرآن التابعة لها، في تحصين المغرب والمغاربة من التطرف والإرهاب»، شارك المغراوي في شهر يناير 2015، في ندوة نظمتها جمعية «توسنا» للتنمية والثقافة والبيئة، وحماية المستهلك، بشراكة مع جمعية الدعوة إلى القرآن والسنة بمراكش، تحت عنوان «دور المجتمع المدني في تربية النشء على المواطنة ومحاربة الفكر المتطرف»، بدار الطالبة بجهاعة أوريكا بإقليم الحوز، وعرف مشاركة واسعة من أتباع التيار السلفي التقليدي<sup>(2)</sup>.

وفي هذه الندوة عمد المغراوي إلى مهاجمة تنظيم الدولة الإسلامية «داعش»، معتبراً أن الذين توجهوا إلى سوريا والعراق من أجل الالتحاق بتنظيم «داعش» من إقليم الحوز، والمغرب عموماً، أغلبهم من «الفاشلين في الحياة»، منهم من يتخبط في

213

<sup>(1)</sup> الداخلية تتفاوض مع المغراوي، موقع اليوم 24، 30 أكتوبر 2014، على الرابط: www.alyaoum24.com/226618.html

<sup>(2)</sup> المغراوي: «داعش» إرهابية و لا علاقة لها بالإسلام، موقع جريدة الصباح 14 يناير 2015، على الرابط: www.assabah.press.ma/index.php?option=com\_cont ent &vie w=a rtic le&id =65 451 :qq-&catid=67:cat-nationale&Itemid=600



مشاكل مع أسرته وآخرون يعانون مشاكل «لكريدي» [الاقتراض البنكي] وغيرها. ومضيفاً أن العديد من هؤ لاء يسقطون في أيدي عصابات إجرامية، ما إن تعتقلهم حتى يتم بيعهم إلى نظام الأسد، مقابل عائدات مالية، داعياً في الوقت نفسه الذين يسعون للجهاد في سوريا والعراق أن يجاهدوا في تربية أبنائهم، والاهتهام بأسرهم وعائلاتهم، واصفاً ما يجري بسوريا والعراق بـ «إجرام داعش الذي عاث فساداً في بلدان عربية وضرب دو لا أوربية وأمريكية»(1).

وبخصوص دور القرآن والدور الذي تلعبه حسب المغراوي في «الحد من التطرف، وتحصين الشباب من أفكار التنظيمات الإرهابية كتنظيم «داعش»، توقف المغراوي في الندوة عند «الفراغ الذي تركته دار القرآن إثر محاصرتها، ومعه تقصير العلماء الذين يتوجب عليهم محاربة ظواهر الغلو التي لا تأتي إلا بالشر»(2).

أثناء انعقاد الندوة التي نظمت في أوائل 2015، كان ملف «دور القرآن» دون انفراج، خاصة مع المفاوضات التي كانت تجريها الدولة مع المغراوي في محاولة لإعادة فتحها، في حالة عمل المغراوي على تغيير القانون الأساسي فضلاً عن المناهج الدراسية المستخدمة، إلا أن المغراوي مع ذلك بادر إلى الضغط على الدولة، من خلال مبادرته لجمع التوقيعات الإلكترونية في شهر أكتوبر 2015، ودعا في شريط فيديو نشره على صفحته في موقع التواصل الاجتهاعي «فيسبوك» لهذا الغرض، دعا إلى توقيع عريضة إلكترونية على أحد المواقع، بغية إعادة فتح دور القرآن من جديد(3).

هذه الحركية من قبل المغراوي في محاولة إعادة فتح دور القرآن، ستختفي كلياً مع بيعه للمقر التابع للجمعية بحي المحاميد بمراكش، من خلال صفقة اعتبرت الأضخم في المدينة الحمراء مراكش. حيث تم البيع في شهر دجنبر 2015، بعد مفاوضات، دامت



<sup>(1)</sup> نفس المرجع السابق.

<sup>(2)</sup> نفس المرجع السابق.

<sup>(3)</sup> موقع العمق المغربي، المغراوي يطلق عريضة إلكترونية للمطالبة بفتح دور القرآن، 30 أكتوبر 2015، على www.al3omk.com/detail/488/lmgrwy-ytlq-ryd-lktrwny-llmtlb-bfth-dwr-lqran الرابط:



زهاء سنة، مع مقتني العقار، تدرجت السومة المقترحة من حوالي 900 مليون سنتيم، إلى مليار ونصف المليار سنتيم، أي أزيد من 46 ألف درهم للمتر المربع الواحد<sup>(1)</sup>، علمًا أن المساحة الإجمالية للعقار لا تتعدى 320 متراً مربعاً في حي شعبي لا تتجاوز قيمة العقار المبنى فيه ستة آلاف درهم للمتر المربع الواحد<sup>(2)</sup>.

ولم تسلم هذه الصفقة من خروج بعض الأصوات السلفية، التي استنكرت تصرف المغراوي في العقار الذي ترجع ملكيته إلى الجمعية بصفة مشتركة، لكنها لم تحدث أي تأثير على مجرى الصفقة، التي تمت عن طريق المفاوضات التي كان يسهر عليها نجل المغراوي، وهي الصفقة التي أنهت الجدل حول دور القرآن، لتظهر معها تنظيات جمعوية جديدة قريبة من الشيخ المغراوي، والتي عمدت إلى تنظيم عدد من اللقاءات والأنشطة، في مراكش ومدن أخرى.

- سلفية المغراوي التقليدية وتصريف المواقف ضد «المخالفين»: نتوقف في هذا المحور عند أهم المواقف التي صدرت عن الشيخ المغراوي، أو باقي الرموز السلفية التي تشترك والمغراوي الانتهاء الفكراني [الإيديولوجي] نفسه، والمتمثل في «السلفية التقليدية»، ولذلك لأجل الوقوف عند أبرز المواقف التي أدلى بها أتباع هذا التيار، ضد مختلف التوجهات والتنظيهات العقدية والمذهبية، والتي تختلف في توجهاتها مع التيار السلفي التقليدي، سواء منها الشيعة المغاربة أو الزوايا الصوفية، أو بعض الحركات الإسلامية، فضلا عن التيارات السلفية العنيفة.

أ - نقد الشيعة المغاربة: في شهر أبريل 2015، نظمت جمعية الصفوة بمراكش، والقريبة من المغراوي، يوماً دراسياً بعنوان «الخصوصية المغربية والحفاظ على المكاسب رهينة بمحاربة ظاهرة التشيع»، واختارت له الجمعية شعار «التشيع: الخطر القادم»، وقد صرح المشاركون بأرقام ومعطيات حول ظاهرة التشيع في المغرب، معتبرين

<sup>(1)</sup> حسب ما أوردته صحيفة «الأخبار»، الدار البيضاء، عدد 7 دجنبر 2015.

<sup>(2)</sup> المغراوي يبيع «دار القرآن» بمليار ونصف، موقع «بديل» [badil.info]، بتاريخ 7 دجنبر 2015، على الرابط المختصر: goo.gl/J3b5Yh



الظاهرة بمثابة «خطر وجب التصدي له»، كما اعتبروا أن «التشيع ليست مسألة هامشية، بل أولوية وجب التصدي لها، نظراً لخطورة المد الشيعي وسرعة انتشاره، باعتبار أن اعتناق هذا المذهب بالمغرب انتقل من 1 إلى 7 في المائة»(1).

عمدت الندوة إلى التهويل من خطر التشيع في العالم الإسلامي والمغرب خصوصاً، على الرغم من أن أعداد الشيعة في المغرب غير محسومة، نتيجة غياب أي إحصاء رسمي للأقليات الدينية، في ظل عدم اعتراف السلطات المغربية، بأي مذهب ديني سوى مذهب الإمام مالك، باعتباره المذهب الرسمي للبلاد، والديانة اليهودية كأقلية دينية في المغرب، مما يطرح أسئلة وجيهة حول علمية تلك الأرقام، خاصة وأن المتدخلين لم يشيروا إلى أي بحث ميداني هم حركية اعتناق المذهب الشيعي، وهو الأمر الذي يحيل إلى التهويل فقط من الظاهرة، وتقديم التيار السلفي نفسه، كمحصن للمذهب السني في المغرب، ضد أي «انحراف عَقَدي خارجي».

ومع ذلك، فقد اعتبر المتدخلون أن نسبة التشيع في المغرب في ارتفاع، مرجعين سبب ذلك إلى «شيوع الأمية الدينية، وغياب التوعية، في المساجد وإغلاق دور القرآن، التي كانت مؤسسة تقدم المناعة الدينية ضد كل ما يمس الملة والدين ونظام الحكم بالمغرب، فكما تصدت سابقاً دار القرآن للتصوف السياسي كفكر هدام لثوابت الأمة، فهي قادرة على التصدي لكل فكر متطرف سواء كان داعشياً أو رافضياً». فضلاً عن أن الندوة خلصت إلى أهمية التفكير في بناء ذراع إعلامي للدفاع عن أهل السنة، أمام الهجوم الكاسح للقنوات الشيعية، وتفعيل دور العلماء الحقيقيين، وطلبة العلم لتقديم النصح لكل من زاغ عن طريق الصواب، والتركيز على تدريس عقيدة أهل السنة، والتعريف بأخطار المذاهب الشيعية، وتضمين ذلك في البرامج التعليمية، وجعلها مادة إلزامية بمقررات التعليم المغربي» (2).

<sup>(1)</sup> سلفيون بمراكش ينادون بإدراج «أخطار الشيعة» بمقررات التعليم، موقع هسبريس 28 أبريل 2016، على الرابط: www.hespress.com/orbites/262206.html

<sup>(2)</sup> نفس المرجع السابق.



الندوة التي نظمت في مراكش عن «خطر التشيع»، جاءت بعد أيام قليلة من العمليات العسكرية التي قادتها السعودية في اليمن باسم «عاصفة الحزم»، وشارك فيها المغرب أيضاً، وكان عنوانها حرب السعودية «السنية» على تنظيم الحوثيين «الشيعي»، وهو ما أحدث تقاطباً طائفياً حاداً على المستوى البلدان العربية. وكانت فرصة للتيار السلفي في المغرب أيضاً، ليُجدد موقفه من المذهب الشيعي، وامتداداته في البلاد، وتأكيد كذلك على العلاقة التي تجمعه بالمملكة العربية السعودية، باعتبارها أحد أكثر الدول تمويلاً للتيارات السلفية في البلدان العربية ومن بينها المغرب، ولو أنه بزغت تطورات لاحقاً، بخصوص التبني السعودي للمشروع السلفي [الوهابي]، ابتداءً من «مراجعات عقل الدولة»، ويهم عدة حقول، اجتماعية واقتصادية ودينية وسياسية، وفي الحقل الديني مثلاً، نتوقف عند أحد التصريحات الإعلامية لولي العهد السعودي، وأمير محمد بن سلمان، والذي تعهد بأن السعودية ستتمسك بنهج «الإسلام الوسطي والمعتدل»، بل توعد بتدمير المتطرفين؛ معتبراً أن «مشروع الصحوة انتشر في المنطقة بعد العام 1979 لأسباب كثيرة، فلم نكن بهذا الشكل في السابق، نحن فقط نعود إلى ما كنا عليه، إلى الإسلام المنفتح على جميع الأديان والتقاليد والشعوب»(1).

ب - نقد التقاطع الصوفي الشيعي: في شهر ماي من سنة 2015، أدلى الشيخ المغراوي بتصريحات، اتهم فيها جماعة العدل والإحسان وارتكازها على التصوف، بمثابة امتداد للتشيع، وأن فكر الجماعة، ساهم في اعتناق عدد من المغاربة للمذهب الشيعي، كما وصفها بـ «الدعوة المشؤومة»، وأنها «امتداد للشيعة في إيران»، ومحذراً في الوقت نفسه مما اعتبرها «بدعتهم». كما أضاف أن الجماعة «امتداد للرفض وخانة كبيرة للرافضة»، مضيفاً أن الجماعة جاءت في بدايتها «معاصرة لثورة المجوسي الخميني»، في

<sup>(1)</sup> أنظر: «إندبندنت»: ولي العهد السعودي يتمسك بإسلام معتدل، موقع «العربية. نت» [alarabiya.net]، بتاريخ 24 أكتوبر 2017، على الرابط المختصر: goo.gl/sW5odQ



إشارة إلى الثورة الإيرانية، مردفاً أن معظم كتب الجهاعة جاءت في مدح تلك الثورة «التي كانت شؤماً على إيران والخليج والعالم الإسلامي وعلى الأمة شرقاً وغرباً»(1).

كلام المغراوي لم يقف هنا، بل حاول الجمع بين التصوف والتشيع في خانة واحدة، مبرزاً الدور الذي كانت تلعبه جمعيته في نقد الزوايا والطرق الصوفية، و«انحرافاتها العقدية»، وفي هذا الصدد يقول: «إن قواسم مشتركة تجمع بين التشيع والتصوف، من قبيل «الشرك بالله والأضرحة والحسينات والزوايا»، وأيضاً قضية «المتعة والشذوذ»، الذي قال إنها أمر حاصل داخل الطائفتين، «التهريج بالأذكار والصياح والنواح، وهؤلاء يبكون على الشيخ». وفي الوقت نفسه دعا المغراوي أتباعه إلى «تجنيد أنفسهم في حرب الفتنة التي هي أعظم ما يمكن أن يحل بالمغرب، محذراً بشدة من «غزو» الشيعة للمغرب «الذي يمكن أن يخترق كل الجهات»، على أن «الفتنة تنفث سموماً خطيرة»، مشدداً على أن الأمر يحتاج إلى توعية «ضد المد الفاجر الذي يملك الحرث والنسل».

إن المتتبع لأنشطة دار القرآن والشيخ المغراوي تحديداً، يلحظ التطور الحاصل في خطابه، والمعارك التي يختارها اتجاه خصومه العقديين، فبعد عشرات السنوات من الإنكباب على نقد وتبديع الطرق والاتجاهات الصوفية في المغرب، وتسويق الأطروحة السلفية كضامنة للتوحيد الحق، ومحاربة لكل أشكال البدع، خاصة انتشار التصوف في المغرب، يعمد المغراوي وأتباعه، ومنذ الحملة الأمنية التي قامت بها السلطات الأمنية سنة 2009 ضد الشيعة المغاربة، وتدهور العلاقة بين إيران والمغرب، إلى مهاجمة المذهب الشيعي. وازدادت أنشطة المغراوي في هذا الصدد، مع الحرب التي تشنها السعودية والتحالف العربي ضد الحوثيين في اليمن، واصطفاف حزب الله والتنظيات الشيعية المسلحة، وتحالف إيران مع النظام السوري، وهو ما زاد من جرعة الخطاب

<sup>(1)</sup> المغراوي: «العدل والإحسان» جماعة مشؤومة، والمغرب قابل للتشيّع، موقع «هسبريس»، 28 ماي 2015، على الرابط: www.hespress.com/permalink/265099.html

<sup>(2)</sup> نفس المرجع.



الطائفي على المستوى العربي/ الإسلامي ككل، وانخرط فيه المغراوي وأتباعه على مستوى المغرب. وهو الأمر الذي يحاول المغراوي استغلاله جيداً، للتسويق لتياره وجمعياته، كمدافع ومحصن للمذهب السني، من أي اختراق مذهبي/ عقائدي، سواء تمثل ذلك في التصوف أو التشيع، أو الفكر «الجهادي» المتطرف.

ج - نقد «السلفية الجهادية»: في شهر نونبر 2015، أصدر الشيخ المغراوي بياناً حول مفهوم «الجهاد»، معتبراً أن مبادرته تأتي وفق تعليهات الملك محمد السادس، لتبيان مفهوم الجهاد، التي وجهها الملك إلى القيمين الدينيين من خطباء، ووعاظ، وأئمة، لمواصلة التعبئة والإرشاد، واستعهال الحجج الشرعية والعقلية لتذكير الناس وتبصيرهم بالرجوع في تعريف حقيقة الجهاد إلى قول علهاء الأمة. وكانت مناسبتها الأحداث الإرهابية التي تعرضت لها العاصمة الفرنسية باريس.

وجاء في البيان الذي نشرته صفحة المغراوي في موقع التواصل الاجتهاعي «فيسبوك»، قوله إن: «ما يفعله بعض الجهلة من تفجيرات أو سفك للدماء المحرمة هو إفساد وليس جهاداً، فالجهاد الشرعي الذي أجمع عليه العلماء قاطبة، ودلت عليه النصوص الشرعية من الكتاب والسنة، لا يكون إلا بإمام وتحت رايته. فلا يحق لفرد أو جماعة أن تعلنه من تلقاء نفسها. فالإمام بالنسبة للجهاد بمثابة الفاتحة للصلاة. فكما لا تصح الصلاة إلا بفاتحة الكتاب، فكذلك الجهاد لا يصح إلا بإمام». واعتبر أن أعظم الجهاد هو: «نشر العلم الشرعي، مبرراً ذلك بكثرة انتشار الجهل بنصوص الكتاب والسنة، سيها في هذا الزمان، ومستدلاً على ذلك بقول ابن القيم: تبليغ السنن أفضل من تسديد السهام إلى نحور العدو». وأضاف المغراوي مؤكداً -في نص البيان - «إن الأصل في الإسلام هو الدعوة الى الله تعالى، وتاريخ النبوة الذي بلغ ثلاثاً وعشرين سنة قائم على ذلك. هذه الدعوة تعددت أساليبها ما بين خطابة، ومكاتبة، وإرسال للدعوة، واستقبال للوفود ورحلات. وغالب الغزوات كانت دفاعاً عن النفس لا غير»(1).

<sup>(1)</sup> الشيخ المغراوي يصدر من مراكش بياناً حول مفهوم الجهاد، موقع أخبار مراكش 19 نوفمبر 2015، على الرابط: goo.gl/EG2ovh



كها نظمت عدد من الأنشطة ذات الصلة، وخرج المغراوي وأتباعه بعدد من التصريحات، التي دانوا فيها التنظيهات السلفية «الجهادية»، واستقطابها لمئات من المغاربة، الذين التحقوا بصفوفها في العراق وسوريا، كها لم يفت التيار أيضاً، توجيه النقد للتيارات التي تتبنى «المنهج التكفيري»، حيث نظمت جمعية الهدى للتنمية والثقافة بمراكش في شهر مارس 2016، ندوة تحت عنوان: «خطورة التكفير وبراءة أهل السنة منه». وهي الندوة التي عرفت مشاركة واسعة لأتباع التيار السلفي التقليدي، وأطرها كل من محمد الشرقاوي، وأبي يونس محمد الفرعني، وأبي النعهان عبد القادر دراري. وهذه الأسهاء الأخيرة، تتبع جميعا لتيار المغراوي<sup>(1)</sup>.

وقد عمد المتدخلين بالتركيز على ما اعتبروه مجهودات الشيخ المغراوي في محاربة التوجه التكفيري، حيث عمد عبد القادر دراري على تناول ما اعتبره جهود الشيخ الدكتور محمد بن عبد الرحمان المغراوي في محاربة التكفير وتربية الطلبة وعموم رواد دور القرآن على الاعتدال ونبذ التطرف، وأنه كانت له جهود مشكورة يقر بها القريب والبعيد، وأنه لم يخرج عن منهج السلف في فهم كتاب الله وسنة رسوله على، وقد أسس لهذا الغرض جمعية سهاها جمعية «الدعوة إلى القرآن والسنة»(2).

والملاحظ من خلال تتبع نوع وشكل الأنشطة التي عمد التيار السلفي التقليدي على تنظيمها، يظهر مدى الجهد المبذول في التسويق الذاتي للتيار، باعتباره «صهام الأمان، الذي لا يحمي فقط المجتمع المغربي من مظاهر الغلو والتطرف، وإنها كافة المخالفات العقدية» بتعبير الخطاب السلفي، سواء كانت شيعية أو صوفية أو تنبع من التوجه الإسلامي الحركي، خاصة جماعة العدل والإحسان ومرشدها الراحل عبد السلام ياسين، وهي نظرة تُترجم ما يُشبه «طهرانية دينية» في «اتباع الكتاب والسنة»،

<sup>(1)</sup> تنظيم ندوة علمية فكرية تحت عنوان: «خطورة التكفير وبراءة أهل السنة منه»، موقع هوية بريس، 21 مارس 2016، على الرابط: goo.gl/r4myfs

<sup>(2)</sup> نفس المرجع.



بعيداً عن المدخلات التي حسب ظنهم مجرد «بدع وشرك وظلال»، كما لا تخلو هذه الرؤية التسويقية، من خلفيات سياسية، تحكمها طبيعة العلاقة بين التيار والدولة، رغبة في تكسير الجمود وإعادة بناء الثقة.

## 2 - الداعية أبو النعيم ونقد المؤسسات والأشخاص

عمد الداعية أبو النعيم إلى بث عدد من أشرطة الفيديو ونشرها على موقع «يوتيوب»، حيث لاقت رواجاً كبيراً على الشبكة العنكبوتية، وجه فيها عدداً من الاتهامات لشخصيات سياسية ولبعض الفاعلين في المجتمع، والتي خلفت ردود فعل متباينة بين مؤيد ومعارض، لينتهي بالشيخ في سلسلة من المحاكمات بسبب تصريحاته، مخلفاً بذلك موجة من التفاعلات الحقوقية والمدنية والسياسية. إلا أن ذلك لم يوقفه عن الخروج في عدد من المناسبات، بمقاطع فيديو يهاجم فيها توجهات دينية وحتى مؤسسات إعلامية عمومية، من قبيل «القناة الثانية» [2M].

بدأت قصة أبو النعيم في سنة 2014، حين نشر فيديو على مواقع التواصل الاجتهاعي «فيسبوك»، انتقد فيه ما اعتبره صمتاً للمؤسسات الدينية ومتهاً الأمين العام للاتحاد الاشتراكي إدريس لشكر بـ«الكفر»، على خلفية دعوة لشكر إلى مراجعة أحكام الإرث في الإسلام ومسألة تعدد الزوجات، كها وجه نقداً حاداً للقيادي الاشتراكي الراحل المهدي بنبركة، والمفكر الراحل محمد عابد الجابري، والناشط الأمازيغي أحمد عصيد.

وعلى الرغم مما خلفته هذه المواقف «النقدية» من ردود فعل سلبية، إلا أنه استمر في نشر بعض مقاطع الفيديو، التي كان يخرج عبرها بتصريحات اتهامية لعدد من المؤسسات والتوجهات الفكرانية المختلفة. ففي شهر يونيو من سنة 2015، اعتبر مهرجان «موازين» أنه «حرب على الله ورسوله وإفساد للمسلمين وخراب على الأمة»، كما هاجم فيلم «الزين لي فيك» لصاحبه نبيل عيوش، متهماً أن من يقف وراءه «أبناء وأحفاد اليهود»، وفي إشارة منه لوزارة الأوقاف، قال أبو النعيم: «انتظرنا فتوى



من الجهة الرسمية، إلا أننا لم نسمع شيئاً»، ومعتبراً أن: «الدين الحداثي الذي تروج له الوزارة لن نقبل به»(١).

في شهر يناير 2016، هاجم أبو النعيم، القناة الثانية حيث اتهمها بكونها «القناة الصهيونية المتآمرة على الإسلام»، وذلك بسبب تغطيتها لذكرى الاحتفاء بالمولد النبوي، الذي تنظمه سنوياً الطريقة القادرية البودشيشية في المغرب ببلدة مداغ بإقليم بركان. وبث رابط موقع «يوتيوب» لـ «أبو النعيم»، شريط فيديو من 40 دقيقة يهاجم فيه التيار الصوفي في المغرب، متسائلاً «هل الصوفية هي الحل؟»، إذ اتهم على إثرها القناة الثانية بـ كونها تعمل على التآمر على الأمة واصفاً برامجها بـ «الخبائث في الخبائث». واتهمها بـ «نهب أموال المغاربة لحماية ورعاية اللوبي الصهيوني الذي تموله الماسونية» (أنه والله بالنبوي، وقال: «الدين عند الله الإسلام، ومن يبتغي غير الإسلام دينا فلن يقبل منه»، بل وصف الطريقة البودشيشية بالقول إنها «مليئة بالخرافات والأوهام»، وإنها «مليئة بالمجاهيل، ولا دليل لها لكي تنتسب إلى آل البيت» (ق).

- ردود الفعل المجتمعية: منذ التصريحات الأولى لأبو النعيم، برزت على السطح بعض ردود الفعل، التي عبرت عنها شخصيات سياسية ومجتمعية موازاة مع انتقادات صادرة عن جمعيات وتنظيات حقوقية ومهنية، استنكرت تصريحاته واتهاماته.

وكانت البداية مع جمعية «دار الحكمة»، والتي دعت في شهر يناير 2014، عبر بيان لها، إلى تجريم التكفير، واعتبرته «شرطاً لحماية الأفراد والمجتمع من كل الدعوات التحريضية التي تتعامل مع الرأي المخالف»، وأضاف البيان أن «تكفير الناس عبر تصريحات مكتوبة، أو منطوقة، أو مصورة يعتبر تحريضاً مباشراً على ارتكاب أفعال



<sup>(1)</sup> صحيفة «الأحداث المغربية»، الدار البيضاء، عدد 5 يونيو 2016.

<sup>(2)</sup> بسبب «البودشيشية»، «أبو النعيم» يُوجه اتهامات خطيرة لـ«دوزيم»، موقع كشك 3 يناير 2016، على الرابط: http://qushq.com/blog/34554.html

<sup>(3)</sup> أبو النعيم يهاجم البودشيشيّة، وحمادة: السلفي يخَدم مشروعَه، موقع هسبريس، 3 يناير 2016، على الرابط: www.hespress.com/orbites/289863.html



إجرامية ضد أفراد يعبرون عن آرائهم في قضايا معينة». وأشار إلى أن «التكفير يتعارض مع أحكام الدستور المغربي الذي ينص على أن حرية الرأي والتعبير مكفولة بكل أشكالها، وأن الحق في الحياة هو أول الحقوق لكل إنسان، وأن القانون يحمي هذا الحق». فضلاً عن أن «محاولة تبرير دعوات التكفير، من أي موقع كان، وتحت أي غطاء إيديولوجي، أو دعوي، أو عقدي، تعتبر تحصيناً مباشراً لدعوات القتل، وحماية معنوية للفكر الإرهابي، ومسوغاً عملياً لاستنبات وزرع الحقد والعنف والتطرف»، حسب الليان نفسه (۱).

وفي شهر يوليوز 2015، دعت «حركة ضمير، المشرع المغربي إلى وضع قوانين تجرم التكفير والتحريض على الكراهية وازدراء الأديان، فيها وجهت تحذريها للحكومة المغربية من «البصم على أي تراخ أو تواطؤ يجر على المغرب الفتن الطائفية والمذهبية التي تفتك بالعديد من المجتمعات المشرقية».

كما أدانت النقابة الوطنية للصحافة المغربية، في شهر يناير 16 20، ما اعتبرته النقابة «الترويج المتعمد والمتواصل للخطابات التحريضية والتكفيرية للمدعو (أبو النعيم) الذي يستمر في خرجاته الإعلامية المحرضة على الفتنة والمكفرة لكل مخالفيه»(2).

وعلى الرغم من تأكيد التهم ضده في سنة 2015، من قبل محكمة الدار البيضاء، والحكم عليه بالسجن مع وقف التنفيذ وغرامة مالية قدرها 500 درهم، ثمت تبرئته لاحقاً في ربيع 2017، فإن الداعية المعني دأب على الخروج بشكل دوري ضمن أشرطة فيديو، تنشر على قناته في «يوتيوب»، ويصرف من خلالها مواقف من الأحداث



<sup>(1)</sup> جمعية مغربية تدعو لتجريم «التكفير» حماية للتعايش: التكفير ظاهرة تحصن دعوات القتل وتحمي الفكر الإرهابي الذي يسعى إلى استنبات وزرع الحقد والعنف والتطرف ضد أفراد يعبرون عن آرائهم، صحيفة «العرب العالمية»، لندن، 21 يناير 2014. يمكن تصفح المادة على الموقع التالى:

www.alarab.co.uk/?id=13329

<sup>(2)</sup> النقابة الوطنية للصحافة المغربية تدين الهجمة التحريضية للمدعو أبو النعيم ضد القناة الثانية، موقع سياسي، 7 يناير 2016، على الرابط: www.siyassi.com/?p=25339



التي تشهدها البلاد، خاصة ذات الارتباط بالمعطى الديني و «الأخلاقي». كمهرجان موازين، وقضية الإرث، ومناسبة الاحتفال بالمولد النبوي، وغيره.

#### 2 - حسن الخطاب، وتجربة «السلفية الإصلاحية»

ذاع صيت حسن الخطاب إعلامياً في سنة 2007، حين تمكنت السلطات الأمنية من تفكيك خلية «أنصار المهدي»، والتي كان يتزعمها. إلا أن هذه السنة لم تكن تجربته الأولى مع السجن، إذ سبق له أن اعتقل بعد الأحداث الدامية التي عرفتها مدينة الدار البيضاء سنة 2003، وحكم عليه بسنتين، ليخرج من السجن سنة 2005، لكنه عاد إليه سنة 2007، بحكم قضائي ضده بالحبس لـ30 سنة، قضى منها أزيد من تسع سنوات، ليفرج عنه في سنة 2015، بعفو ملكي بمناسبة ذكري المسيرة الخضراء.

ويُعدحسن الخطاب من الرموز السابقة للتيار السلفي «الجهادي»، وقد نال اهتهاماً إعلامياً واسعاً خلال مرحلة السجن وبعدها، خاصة مع تجربة «السلفية الإصلاحية» التي تزعمها إلى جانب عبد الكريم الشاذلي وعبد الرزاق سوماح (1)، والتي قادت إلى عدد من «المراجعات» في السجن، أبرزها الموقف من النظام والتأصيل للعمل الحزبي والجمعوي من منظور سلفي، أو كها عبر عنها حسن الخطاب في حوار صحفي قائلاً: «مراجعات كانت على المستوى العمودي والأفقي، بمعنى أنها كانت مراجعات منهجية على مختلف الأصعدة، فيها مستوى سياسي ومستوى فكري، ومستوى منهجية على المجتمع المغربي، ومستوى الخريات الفردية، وجميع ما يتعلق بالحياة داخل المجتمع المغربي، وهي تراعي الخصوصيات المذهبية للبلاد.. حيث أصدرت سبعة وثلاثين مؤلفاً فيها يتعلق بمختلف الوسائل المنهجية سواء السياسية أو الفكرية أو الاقتصادية» (2).

كما صرح حسن الخطاب في حوار آخر بالقول: «التغيرات التي شهدها المغرب وأجواء الحرية التي أصبحت متوفرة فيه، جعلت من الصعب الجمود على أفكار معينة

<sup>(1)</sup> رابط صفحته الشخصية على موقع التواصل الاجتماعي «فيسبوك»:

www.facebook.com/abderrazak.soumah.7

<sup>(2)</sup> صحيفة الأيام الأسبوعية، الدار البيضاء، 18 نوفمبر 2015.



كنا نؤمن بها، ولو بقيت الدولة جامدة لبقينا أيضاً جامدين في السجن، أما مجمل المراجعات التي قام بها التيار السلفي الإصلاحي في السجون، فتتمثل في الموقف من النظام الذي أصبحنا نؤمن بمشر وعيته بعد أن كنا نعتبره كافراً مرتداً ولا يجوز التعامل معه، فضلاً عن التأصيل للأحزاب والجمعيات الحقوقية من منظور سلفي "(1).

تجربة المراجعات التي بادر إليها الخطاب في السجن، كان من نتائجها التحاق ما بين 300 و400 سلفي بالتيار السلفي الإصلاحي حسب تصريحاته الصحفية، وكانت طريقة عمله تقوم على وجود منسقين له في كل سجن، والتواصل معهم من خلال الهاتف والرسائل المكتوبة، فضلاً عن تنظيم حلقات نقاش، الغاية منها إقناع السجناء بترك أفكار العنف والتطرف (2).

على أن أهم مبادرات التفاعل المؤسساتي مع موضوع المراجعات، أعلِنَ عنها في صيف 2017، فبعد بلاغ وزارة العدل الذي تحدث عن خبر العفو عن 14 معتقلاً إسلامياً ممن شاركوا في برنامج «مصالحة» الموجه لفائدة المعتقلين المحكومين في قضايا إرهابية، كشفت المندوبية العامة لإدارة السجون وإعادة الإدماج عن حيثيات ومعطيات هذا البرنامج الذي أثار الكثير من الجدل، حيث صرحت مندوبية السجون أن برنامج «مصالحة» الموجه لفائدة نزلاء المؤسسات السجنية المدانين في إطار قضايا التطرف والإرهاب، قامت بإعداده، وبلورة منهجيته وتنفيذه بالاعتهاد فقط على مواردها الذاتية، في إطار تعاون مع الرابطة المحمدية للعلماء، والمجلس الوطني لحقوق الإنسان، وخبراء مختصين.

كما أشارت إلى أن برنامج «مصالحة» في نسخته الأولى تم استكماله بنجاح خلال الفترة الممتدة ما بين 29 ماي و25 يوليو من العام 2017 بسجن العرجات 1، واستفاد منه سجناء مدانون في ملفات الإرهاب والتطرف، يمثلون عينات من مختلف

<sup>(1)</sup> صحيفة أخبار اليوم، الدار البيضاء، 11 نوفمبر 2015.

<sup>(2)</sup> نفس المرجع السابق.



الاتجاهات الجهادية، المحكوم عليهم بعقوبات سجنية متفاوتة، وقد عبروا عن رغبة أكيدة في المشاركة في هذا البرنامج بشكل اختياري وعن طواعية.

ويرتكز برنامج مصالحة، بحسب المعطيات الرسمية، على «ثلاثة محاور أساسية هي المصالحة مع الذات، والمصالحة مع النص الديني، والمصالحة مع المجتمع، كما يُركز على البعد الحقوقي والقانوني من حيث تأهيل السجناء على مستوى فهم واستيعاب وقبول الإطار القانوني المنظم لعلاقة الأفراد بالمجتمع وبالدولة وبضوابط النص القانوني، انطلاقاً من جدلية الحقوق والواجبات. واستعانت مندوبية السجون في برنامجها بعرض تسجيلات سمعية بصرية لشهادات بعض عائلات ضحايا الإرهاب، بمدف تحسيس المعتقلين بحجم الأذى الذي يُخلفه التطرف العنيف على استقرار المجتمع، وأمنه، علاوة على الضرر المباشر الذي يُصيب الضحايا»(1).

### خلاصات تركيبية

تحظى الظاهرة السلفية في المغرب بمتابعة إعلامية نسبية، مقارنة مع حضورها في المؤسسات الدينية ومنظات المجتمع المدني وفي التيارات السلفية المعروفة لدى السلطة والباحثين والإعلاميين، ونلاحظ أن التركيز الإعلامي غالباً ما يطال حالات سلفية فردية [أبو النعيم، الفيزازي، الحدوشي... إلخ]، دون أن تعكس أو تترجم هذه الحالات حجم وتنوع الحضور السلفي في المغرب، ومن ذلك عدم تسليط الضوء على الطيف السلفي الوازن الذي تُجسده مجموعة من التيارات، وخاصة ما يُصطلح عليه بتيار «السلفية العلمية» الذي يقوده الشيخ عبد الرحمن المغراوي.

ومن ذلك، متابعة وسائل الإعلام للحضور السلفي في بعض الأحزاب السياسية، صغيرة الحجم، على تواضع هذا الحضور السلفي مقارنة مع الوزن السلفي في المشهد الديني المغربي، والذي يشتغل في حقل الدعوة والوعظ والإرشاد، سواء في الجمعيات التابعة «للسلفية العلمية»، أو بشكل فردي في الواقع المادي والعالم الرقمي.



<sup>(1)</sup> أنظر: عبد الرحيم العسري، التامك يكشف تفاصيل «مصالحة» معتقلي السلفية في السجون المغربية، موقع «http://www.hespress.com/societe/362352.html : «هسبريس»، 25 غشت 2017، على الرابط:





# الإسلاميون المغاربة: الانتشار والانتظارية

|| عبد الرحمن الأشعاري ||

محفي وباحث متخصص في الشأن الديني، abderziad@gmail.com





### الإسلاميون المغاربة: الانتشار والانتظارية

يتوقف هذا المحور عند أداء الحركات الإسلامية المغربية سواء التي انخرطت في اللعبة السياسية، وأقصد بالتحديد حركة التوحيد والإصلاح الحليف الاستراتيجي لحزب العدالة والتنمية، والتي هي في الأصل عبارة عن جماعتين إسلاميتين اندمجتا سنة 1996، وهما حركة الإصلاح والتجديد الموالية لكل من عبد الإله بنكيران ومحمد يتيم ورابطة المستقبل الإسلامي؛ أو الحركة الإسلامية غير المعترف بها رسمياً، أي لم تنخرط بعد في مؤسسات الدولة، والحديث عن جماعة «العدل والإحسان»، التي تطالب الدولة المغربية بتوفير مجموعة من الشروط قصد الانضهام إلى العمل السياسي المؤسساتي، أبرزها استصلاح الحقل السياسي بإعادة توزيع السلطات، وتحديد الصلاحيات من جديد.

أما باقي الحركات الإسلامية، فلن نتوقف عندها كثيراً، بمقتضى أفول حضورها التنظيمي واقتصار تفاعلها على نشر مقالات رأي أو المشاركة في بعض الندوات، أو الحضور الرقمي بشكل فردي أكثر منه مؤسساتي، والإحالة على جمعية/حزب «البديل الحضاري»، والحركة من أجل الأمة، وما تبقى من «الشبيبة الإسلامية» التي تقيم أهم قياداتها في الخارج، وفي مقدمتهم الداعية عبد الكريم مطيع الذي يُقيم في لندن.









بتعبير آخر، لقد تراجعت «الحركة من أجل الأمة» وجمعية/حزب «البديل الخضاري»، ومرد ذلك مجموعة من المستجدات أبرزها، تداعيات محاكمة «خلية بلعيرج»، التي انعكست سلباً على التنظيمين معاً، بعد تورط قياديين فيها في هذا الملف الشائك، الذي يندرج في إطار قانون مكافحة الإرهاب، ونخص بالذكر المصطفى المعتصم، الأمين العام لحزب البديل الحضاري المحظور، ونائبه محمد الأمين الركالة، ومحمد المرواني، الأمين العام السابق لحزب الأمة.

وجب التذكير إلى أن السياق الزمني لأداء الإسلاميين المغاربية، أي الحركات الإسلامية الدعوية والسياسية بالتحديد، مؤطر بين مطلع 2015 وصيف 2017، ونروم في هذا المحور، رصد أهم المواقف ذات الصلة بأداء الحركات الإسلامية أو «الإسلاموية» [Islamsime] المغربية.

# جماعة العدل والإحسان: مقتضى ما بعد الشيخ عبد السلام ياسين

في استجواب له مع صحيفة محلية، نفى فتح الله أرسلان الناطق الرسمي باسم جماعة العدل والإحسان، أن تكون الجهاعة قد تراجعت في أدائها وأن يكون هذا التراجع مرتبطا بوفاة المرشد والموجه الشيخ عبد السلام ياسين (1).

وقال أرسلان في الاستجواب نفسه، ما يوصف «بالتراجع مجرد انطباع وحكم جاهز يقوله البعض في كل الظروف ضدا على الواقع وعلى ما يقوله أغلب المتابعين، وهو لدى البعض رغبة أمنية أكثر منه حكماً»، وأشار إلى أن «الرأي السائد اليوم هو عكس ذلك تماما، بها فيه حتى الجهات الرسمية، حيث تتم إثارة دور الجهاعة وتأثيرها في مجمل الأحداث والاحتجاجات والإضرابات حيثها كان هناك زخم اجتهاعي جماهيري»، مبيناً «لو كانت قوة الجهاعة رهينة بالحضور الجسدي للرجل يقصد الشيخ



<sup>(1)</sup> المساء، الدار البيضاء، عدد 19-20 دجنبر 2015، وتعد اليومية أكثر المنابر الإعلامية تفاعلًا مع أخبار الجاعة، ولذلك تعج ببعض أعضاء من المرجعية الإسلامية الحركية، الإخوانية على الخصوص، بينها تعتبر صحيفة «أخبار اليوم»، الصحيفة الأكثر تفاعلاً مع مشروع حركة «التوحيد والإصلاح» وحزب «العدالة والتنمية»، بل إنها حسب الباحثين المتتبعين للحركات الإسلامية، محسوبة على الحركة والحزب.



عبدالسلام ياسين، لما استطاعت الجهاعة أن تخطو خطوة واحدة مدة سنتين إبان اعتقاله بين سنتي 1983 و 1985، ومدة عشر سنين إبان الإقامة الجبرية المخزنية، التي حصرت حركته منذ سنة 1989 إلى غاية منتصف سنة 2000، وأضيف إلى اعتقاله كل أعضاء مجلس الإرشاد بين 1990 و1992، في وقت يشهد الجميع أن الجهاعة لم تحافظ على ذاتها فيها فحسب، بل توسعت توسعاً كبيراً وازدادت تماسكاً وقوة بها جعلها تصمد في وجه كل محاولات التشتيت والاحتواء».

لكن الواقع يُفيد أن الجهاعة بعد مرور ثلاث سنوات على وفاة مؤسسها الشيخ عبد السلام ياسين، تمر من مرحلة «انتظارية مستدامة» لعدة أسباب، منها وفاة الشيخ المؤسس، وبسبب عجز أي عضو في الجهاعة، سواء كان في مجلس الإرشاد أو الدائرة السياسية، على تعويض المكانة الرمزية الكبيرة للشيخ عند الجهاعة (1).

كما أن الجماعة لم تستطع أن تحرز أي تقدم ملموس في ملف الاعتراف السياسي، وإيجاد تسوية مع النظام المغربي، وظل الملف على حاله جامداً، على الرغم من صعود حزب العدالة والتنمية الإسلامي للسلطة وموجات «الربيع العربي» التي عاشتها بعض دول المنطقة، ومنها المغرب الذي عرف ظهور حركة 20 فبراير.

اقتصرت أجندة الجهاعة على الأنشطة الثقافية والاجتهاعية، أو تنظيم الوقفات المساندة لبعض قضايا الساحة الإسلامية، ويُفسر محللون تراجع الجهاعة وانحسار مدها الشعبي في السنين الأخيرة بحدثين هامين، الأول داخلي بنيوي، يرتبط بالجهاعة نفسها، ويهم طبيعة التغيرات التي عرفتها بعد وفاة مرشدها الأول، إذ بقي التنظيم محافظاً على شكله الهرمي الصارم، الذي يكرس علاقة التابع والمتبوع (الشيخ والمريد)، كما أن مصير الجهاعة ومستقبلها في ما بعد مرحلة عبد السلام ياسين أصبح بين دائرة ضيقة من الجيل الأول الذي عايش مراحل التأسيس الأولى (جيل المرشد الأول)،

<sup>(1)</sup> بَدَهي أن بعض أتباع الجاعة، يُبجل الشيخ المؤسس إلى درجة تكاد تقترب من التقديس، على غرار المكانة التي يحظى بها ابن تيمية عند بعض الشيعة. [المُحرر]



الذي يمثله كل من المرشد الحالي محمد العبادي، ونائبه فتح الله أرسلان، وعبد الواحد المتوكل، رئيس الدائرة السياسية.

هذا الجيل الذي تشبع وظل وفياً للخط السياسي والأهداف التي سطرها الشيخ ياسين، لم يستطع الخروج من عباءته، فيها بقي تأثير الجيل الثاني جد محدود في صناعة القرار داخل الجهاعة، ويمثله كل من عمر أحرشان، وحسن بناجح، ومنير الجوري، صراع بين جناحين في إطار التبلور لم يأخذ شكله بعد، إذ حسمه مرحلياً الجناح الأول، بدعوى المشر وعية التاريخية والنضالية (الاعتقال، السجون)؛

أما الحدث الثاني فيتعلق بالسياق العام، المرتبط بالحراك الشعبي الذي عرفته المنطقة العربية عامة والمغرب خاصة خلال أواخر سنة 2010، إذ انخرطت الجهاعة بكل قوة في حركة 20 فبراير، وشكلت خلال فترة الحراك النواة الصلبة، والمزود الرئيس للحركة بالإمدادات البشرية العريضة في القرى والمدن، غير أن تكتيك الانسحاب، أثر على حركية الجهاعة وزاد من عزلتها(1).

وفيها يخص العلاقة مع الدولة، فإنها ما تزال تخضع للعبة شد الحبل، فالجهاعة ما تزال مُتشبثة بمواقفها ورافضة للانخراط في الحياة السياسية، وفكرة تأسيس أو التحول إلى حزب سياسي وبالتالي المشاركة في الانتخابات و دخول مؤسسات الدولة (2) ويعود جوهر المشكل في هذه القضية، حسب عبد الواحد المتوكل، رئيس الدائرة السياسية لجهاعة العدل والإحسان، إلى أن «الحديث عن نجاح النموذج المغربي واستقراره السياسي وعن كونه قد تجاوز عواصف الربيع العربي بسلام، حديث فيه كثير من المبالغة، وهو أقرب إلى الدعاية منه إلى الوصف الدقيق لما هو ماثل على الأرض»، يشرح عبد الواحد المتوكل، رئيس الدائرة السياسية لجهاعة العدل والإحسان، في «حوار الشهر»، الذي خصصه الموقع الرسمي للجهاعة حول موضوع «الدخول السياسي الجديد..



<sup>(1)</sup> مقتطف من استجواب أجرته يومية المساء مع الأمين العام لجماعة العدل والإحسان في عددها 2797 الصادر بتاريخ 03-40 أكتوبر 2015.

<sup>(2)</sup> بصرف النظر عن وجود العديد من أعضاء الجهاعة في المؤسسات التعليمية والدينية الرسمية. [المُحرر]



المغرب إلى أين؟»، وأشار إلى أن «تحاليل كثيرة ومن جهات متخصصة لا يمكن اتهامها بأنها معادية للمغرب أو النظام المغرب، كلها تحذر من ديمقراطية الواجهة والانخداع ببعض التغييرات التجميلية التي لم تغير من طبيعة النظام السياسي شيئاً»، مضيفاً «لا يزال الملك وأعوانه ومستشاروه يحتفظون بالسلطة الحقيقية، ويتخذون جل القرارات الهامة، تاركين الهوامش للحكومة والبرلمان وغيرهما من المؤسسات، ولذلك لا تزال ثقة أكثر المغاربة في النظام السياسي القائم متدنية إن لم تكن منعدمة، ونسبة العزوف عن الانتخابات الأخيرة خير دليل على ذلك، وهذا رغم الدعايات الواسعة، والأموال الطائلة التي أنفقت لتقليل نسبة العزوف واستعادة ثقة الناس في العمل السياسي الرسمي»(1).

وتساءل المتوكل قائلاً: «لست أدري كيف يطلب إلينا أن نغير سلوكنا السياسي ومواقفنا والحال أن المغرب لا يزال يخضع للعقلية نفسها التي أفرزت المآسي التي نعيشها اليوم، ويدار بالطريقة نفسها التي درج عليها منذ عقود، فيا الذي تغير حتى نتغير؟ لذلك سنواصل عملنا الرافض للفساد والاستبداد وبكل الوسائل المشروعة»، مؤكداً أن الجهاعة ليست ضد «الانخراط في العمل السياسي بمعنى تأسيس حزب سياسي، فلسنا نحن من يرفض ذلك، والسؤال ينبغي أن يوجه لأصحاب القرار، فهم الذين يمنعوننا من ممارسة حقوقنا، وتحظر المبادرات التي نقوم بها من أجل التواصل مع الناس، والتعريف بأفكارنا ومشر وعنا واقتراحاتنا حول القضايا المطروحة»(2).

ويُلخص فتح الله أرسلان، نائب الأمين العام والناطق الرسمي باسم الجماعة، شروط الدخول إلى اللعبة السياسية، فيقول «هل تعجيزي أن نطالب بالتداول على السلطة بناء على انتخابات جادة وشفافة تفرز مؤسسات مسؤولة وتفرز من يحكم

<sup>(1)</sup> حوار أجراه موقع الجماعة للنقاش بين الزوار والدكتور عبد الواحد المتوكل، حول موضوع «الدخول السياسي الجديد: المغرب إلى أين؟» بتاريخ 11 نونبر 2015، يمكن الاطلاع على هذا الحوار على الرابط www.aljamaa.net/ar/document/101623.shtml التالى:

<sup>(2)</sup> نفس المرجع.



حقيقة لا شكلاً، وتربط فيها المسؤولية بالمحاسبة، وتفصل فيها السلطة عن الثروة، ويكون فيها القضاء مستقلاً؟»(1).

وفيها يخص مفهوم الدولة الذي تنظر له الجهاعة في ورقتها المذهبية، نسجل تضارباً في شرح هذا المفهوم، فتارة تقول الجهاعة بالدولة المدنية<sup>(2)</sup> وتارة أخرى بها يُصطلح عليه «الخلافة على منهاج النبوة»<sup>(3)</sup> و «القومة الإسلامية» حسب التداول السائد في أدبيات الجهاعة التي حررها عبد السلام ياسين.

هذا التضارب نجده كذلك في الوثيقة الأوضح في عرض علاقة الجماعة بنظام الحكم الذي تدعو وتنظر له، وهي الوثيقة المنشورة بموقع الجماعة بتاريخ 20 دجنبر 2011، والمعنونة بـ «جماعة العدل والإحسان، الهوية، الغايات، المواقف، الوسائل»، بحيث في الوقت الذي تؤكد فيه هذه الوثيقة على نبذ العنف وعلى إقامة نظام سياسي يكون الإسلام قاعدته، والشورى والعدل ركيزته، والإحسان روحه، تؤكد في الوقت نفسه، على ضرورة القبول بالمشاركة والتعددية وسيادة القانون وسلطة المؤسسات والاحتكام إلى الشعب والتداول على السلطة والحريات العامة وفصل السلطات، وهي قواعد أساسية في العملية الديمقراطية، إلا أنها في نظر الجماعة لا تعدو أن تكون شطراً



<sup>(1)</sup> حوار مع فتح الله أرسلان، أجرته صحيفة المساء، عدد 19-20 دجنبر 2015.

<sup>(2)</sup> كمثال على ذلك التصريح الذي أدلى به عمر أحرشان، عضو الدائرة السياسية لجماعة العدل والإحسان لجلة TELQUEL في عددها 712 الصادر بتاريخ 8/ 14 أبريل 2016، حيث قال جواباً على سؤال حول معنى الدولة المدنية:

<sup>«</sup>Ce n'est pas encore un concept juridique précis ; mais plutôt une idée, une base de réflexion, déjà, nous pouvons dire ce qu'il n'est pas: pas un état policier, pas un état militaire, ni un état théocratique. C'est un état qui respecte la séparation des pouvoirs, la souveraineté populaire, la liberté de parole».

<sup>(3)</sup> من قبيل الحديث الذي خصّ به فتح الله أرسلان، نائب الأمين العام لجماعة العدل والإحسان، يومية المساء في العدد سالف الذكر، يشرح فيه تصور الجماعة للخلافة على منهاج النبوة، حيث قال «كثيراً ما يذهب الفكر عند البعض عند الحديث عن الخلافة إلى صورة تاريخية نمطية جامدة تقرنها بالتخلف الاجتماعي والاقتصادي انطلاقاً من حكام وصفوا أنفسهم زوراً بلقب الخليفة. وهذا ما يتم استغلاله لمحاولة ضرب الوعد النبوي غير المكذوب بالخلافة على منهاج النبوة»، أو إشارة عبد الواحد المتوكل إلى أن «الخلافة فكرة نبيلة تم تشويه مدلولها». أنظر حوار عبد الواحد المتوكل، أجرته أسبوعية «الأيام»، الدار البيضاء، العدد 17، 20، ماي - 1 يونيو 2016.



فقط مما تبتغي تحقيقه، أما الشطر الآخر المغيب في الديمقراطية فيتمثل في كونها «لا تقترح على الإنسان مخرجاً من الكفر، وهو الظلم الأكبر»، كما أنها تعتبر الديمقراطية «فلسفة ضد الإسلام»، و «آلية مقطوعة عن الله» وأنها «ملازمة للعلمانية» (1).

محمد عبادي الأمين العام الحالي لجماعة العدل والإحسان بدوره، تحدث في سلسلة «مجلس الحديث» -التي تعرضها قناة «الشاهد» الإلكترونية التابعة للجماعة - عن الخلافة على منهاج النبوة وقال إن «صفة الرشد اكتسبتها الخلافة الأولى لأنها كانت على منهاج النبوة»، مبيناً أن «العلماء والمؤرخون تواضعوا على تسميتها بالخلافة الراشدة، تمييزاً لها عن غيرها من الدول، ودامت مدتها ثلاثين سنة»، كما بين أن «الخلفاء الراشدون أسسوا عمراناً إسلامياً اتبعوه في أحوالهم الروحية والاجتماعية والسياسية والاقتصادية والأخلاقية»، ويسترسل عبادي في حديثه عن الخلافة في السلسلة نفسها، فيقول «إن من بين ضرورات الخلافة أنها تمنح المسلمين دولة واحدة»(2)، متسائلًا في الوقت نفسه هل دولة الخلافة ستضم المسلمين كل المسلمين، سنة وشيعة؟ كيف سيكون الخليفة، سنياً أم شيعياً اثني عشري أم زيدي من الحوثين؟ هل سيقبل الشيعة بذلك؟ ألا يدعوا شيعة إيران إلى دولتهم للخلافة/ الإمامة حينها أقاموا و لاية الفقيه؟»(ق).

لقد خلف هذا الطرح النظري ردود فعل قوية من طرف باقي مكونات المجتمع المدني، بحيث تم شن حملة ضد الأمين العام للجهاعة، محمد عبادي، تعتبر الشيخ جاء فقط بهذا الشريط من أجل تبرير العنف والإرهاب عندما استند على مقولة تاريخية لعمر بن الخطاب، تلح على ضرب عنق كل من اعترض على اختيار خليفة له، ما جعل عبادي يعود في خروج إعلامي آخر إلى إثارة موضوع الخلافة مدافعاً عن تصور

http://chahed.tv/post/5668

<sup>(1)</sup> محمد الساسي، أسئلة إلى الجماعة، المساء، الدار البيضاء، 28 غشت 2014.

<sup>(2)</sup> تفاعلًا مع المغالطات المعرفية والتاريخية ذات الصلة بمفهوم «دولة الخلافة» ومعها «الدولة الإسلامية»، حري بنا الإشارة إلى عمل نوعي صدر في صيف 2017، ويتطرق بالنقد المعرفي لهذه المغالطات. أنظر: سعيد بنسعيد العلوي، دولة الإسلام السياسي: وهم الدولة الإسلامية، مؤسسة مؤمنون بلا حدود للدراسات والأبحاث، الرباط، ط 1، 2017. [المُحرر]

<sup>(3)</sup> سلسلة «مجلس الحديث» التي تعرضها قناة الشاهد الإلكترونية، أنظر الرابط:



جماعته، ومؤكداً أنها «لا تتحدث عنها في المغرب»، لأنها «لا يمكن أن تقوم إلا على أرض المسلمين جميعاً»، مضيفاً في حوار مع يومية مقربة من الحركات الإسلامية، أن الخلافة لا يمكن أن تتحقق «عن طريق أنظمة مستبدة، بل عن طريق تحرير الأمة من القهر والجبروت»، معبراً في الوقت نفسه عن غضبه، مما وصفه «حملة مسعورة» نالت منه ومن جماعته، وتوسلت «اتهامات لا حصر لها من السب والشتم والتبديع والتضليل والاتهام بالداعشية»، مستنكراً كل ذلك، لأن جماعته «لا تريد لهذا البلد، ولكل الناس، إلا الخير»، وأنها «تحمل رسالة رحمة إلى أنفسنا وإلى غيرها»، وقال «إن الجهاعة منذ تأسيسها وهي ترفع شعار نبذ العنف، والدعوة إلى الرفق، ولن نتخلى عن هذا الشعار»(١).

فتح الله أرسلان، نائب الأمين العام لجاعة العدل والإحسان، والناطق الرسمي باسمها، اعتبر بدوره أن المتتبعين لجاعته يجب أن يُميزوا بين شيئين: الأول أن الاهتهام بمشروع الخلافة «هو جزء من اهتهامنا وليس كله»، إذ إن الجهاعة «منخرطة في بلدها، وفي الحراك الاجتهاعي القائم، وتهتم بقضاياه الحيوية، وتنتقد السياسات العمومية، ومنفتحة على فعالياته»، أما الشيء الثاني فهو «رؤيتنا للعالم الإسلامي ومستقبله كقوة حضارية يجب أن تتوحد، ما دمنا نعيش في عصر التكتلات»، مؤكداً أن من حق الجهاعة أن تكون لها «نظرة استراتيجية، كها من حق الأممية الاشتراكية أو الليبرالية أن تتوحد، لذلك لا يجب منع المسلمين من التفكير في هذا الحق»، متسائلاً: «هل يمكن منع الاشتراكيين من التفكير في أهمية اشتراكية، أو الليبراليين»، مؤكداً أن «المسلمين تجمعهم مقومات كثيرة ويجب بذل الجهد من أجل تحقيق هذه الغاية»، كها اعتبر الناطق الرسمي باسم الجهاعة، أن التهايز في مشروع العدل والإحسان بين ما هو خاص بجميع المسلمين وما هو خاص بالمغرب، كان قائهاً منذ البداية في كتابات الجهاعة ومؤسسها، مؤكداً أن الناس «يخلطون حين نتحدث عن الخلافة، للقول إن الشيخ ياسين أو عبادي يريد أن يصبح خليفة المغرب»، وأوضح أرسلان أن الخلافة طرحتها الجهاعة منذ البداية أن يصبح خليفة المغرب»، وأوضح أرسلان أن الخلافة طرحتها الجهاعة منذ البداية أن يصبح خليفة المغرب»، وأوضح أرسلان أن الخلافة طرحتها الجهاعة منذ البداية

236

<sup>(1)</sup> صحيفة أخبار اليوم، الدار البيضاء، 15 أبريل 2016.



كمشروع لعامة المسلمين في جميع الأقطار، أما المشروع الذي تطرحه العدل والإحسان للمغرب فيرمى إلى تحقيق «دولة ديمقراطية مدنية»(1).

كما دخلت الجماعة كذلك على خط النقاش الدائر حول قضية مراجعة وإعادة النظر في برامج ومناهج «التربية الدينية»، ونشرت على موقعها الإلكتروني على الإنترنت، مقالات ودراسات تتناول هذا الموضوع، وتطرح وجهة نظرها وتصورها، ويمكن أن نلخص الاتجاه العام لموقف الجماعة، والذي لا يختلف إجمالاً عن موقف الحركات الإسلامية، الإخوانية والسلفية، في التأكيد على أن «مفهوم التربية الدينية، الذي أقحم في مجال التداول التربوي والإعلامي، مفهوم دخيل تحوم حوله شبهات الغموض في الدلالة والمرجعية والمقصد»(2).

ونسجل كذلك أن الجماعة كانت توجه سهام انتقاداتها بين الفينة والأخرى صوب الحكومة المغربية السابقة التي كان يقودها الإسلامي الحركي عبد الإله بنكيران، الرجل الأول في التنظيم الإسلامي الحركي الذي ينافس الجماعة على قيادة المشروع الإسلامي الحركي، أو نقد الحكومة الحالية التي يقودها سعد الدين العثماني<sup>(3)</sup>، الرجل الثاني تنظيمياً في المشروع ذاته.

بقيت ملاحظة لا بد منها، وتتعلق بغياب نادية ياسين، كريمة مؤسس الجهاعة في أنشطة الجهاعة، ومواقفها، حيث تمّ استبعادها كلياً من جميع أجهزة الجهاعة، مباشرة

<sup>(1)</sup> نفس المرجع.

<sup>(2)</sup> مراجعة التربية «الدينية» شبهات المفهوم والسياقات والمآلات، مصطفى شكري، موقع الجماعة. نت على الرابط الإلكتروني: www.aljamaa.net/ar/document/106526.shtml

<sup>(3)</sup> واضح أن المسار العلمي لسعد الدين العثماني، ومعه مُقتضى المهنة التي يزاولها سعد الدين العثماني، أي طبيب في علم النفس بالعاصمة الرباط، جعله يتميز أيضاً في خطابه وسلوكه ومواقفه مقارنة مع باقي الفاعلين الإسلاميين، وخاصة الذين ينتمون إلى المشروع الإسلامي الحركي المُجسد في الحركة الإسلامية التي ينتمي إليها، ومعها الحزب الإسلامي [الإخواني] الذي يُعتبر الوجه السياسي للمشروع المعني في هذا المقام.

Mountassir Hamada, Saâdeddine El Otmani, un islamiste atypique, 9 avril 2017, in : www.medias24.com/MAROC/NATION/POLITIQUE/172440-Saadeddine-El-Otmani-un-islamiste-atypique.html



بعد وفاة المؤسس، ومعروف عنها أنها كانت تثير قلق أغلب قيادات الجماعة، في عهد عبد السلام ياسين، ولكن لأنها كانت من أسرة المؤسس، لم تكن لديهم القدرة عن إزاحتها، وهذا ما تم بعد وفاته، وما يُزكيه أيضاً واقع الجماعة.

في الشق البحثي الذي يشتغل على التعريف بمشروع الجماعة، تميزت الحقبة بصدور كتاب «ما وراء السياسة: الموقف الأخلاقي في فكر عبد السلام ياسين»، للباحث إدريس مقبول، والعمل، حسب مؤلفه، يُصنف في سياق «القراءات المنصفة لمشروع الإمام عبد السلام ياسين الذي كان يمتلك بالإضافة إلى اطلاعه الكبير على كبرى النظريات السياسية الغربية، القدرة على الجمع بين عمق التربية الإيهانية الإحسانية ودقة النقد الفلسفي والأخلاقي للتصورات والمفاهيم الشائعة، ومفاتيح القومة ضد الظلم السياسي»(1).

كما شارك بعض أعضاء الجماعة في لقاء نظمته «حركة البناء الوطني» الجزائرية يومي السبت والأحد 21-22 أكتوبر 2017 بالعاصمة الجزائر، بحضور باحثين وساسة وقيادات حركية ودعوية تنتمي لأقطار عربية وإسلامية، وقد مَثلَ الجماعة وفد تقدمه محمد النويني عضو المجلس القطري للدائرة السياسية للجماعة، وفتحي الصباني عضو المجلس القطري للهيئة العامة للتربية والدعوة بالجماعة، وقد كان للوفد مشاركة في أشغال المؤتمر من خلال كلمة باسم الجماعة في الجلسة الافتتاحية، ومداخلة في ندوة فكرية عنوانها «التيار الإسلامي ودوره في تحصين الأوطان».

من الاستقالات التي طالت الجهاعة، تلك الصادرة عن المنشد رشيد غلام، والذي أصدر بلاغ استقالته من الجهاعة على إثر أنشودة عنوانها: «سجن القداسة»، ووجّه من خلالها انتقادات إلى صناع القرار، مؤكداً أنه لم يعد مرتبطاً تنظيمياً بـ«الجهاعة المباركة»،



<sup>(1)</sup> إدريس مقبول، ما وراء السياسة: الموقف الأخلاقي في فكر عبد السلام ياسين، دار أفريقيا الشرق، الدار البيضاء، ط 1، 2016. ويجب التذكير أيضاً، أن دار أفريقيا الشرق، أصبحت أهم دور النشر التي تنشر لباحثين من الجهاعة في الساحة المغربية. [المحرر]



ومضيفاً: «لا تتحمل الجماعة تبعات مواقفي، التي صدرت وما سيعقبها من مواقف؛ قد لا تنسجم مع مواقف الجماعة في ظرفيتها السياسية الحالية».

واعتبر محمد ضريف، أهم باحث متتبع لتاريخ وأداء الجهاعة، أن استقالة رشيد غلام «جاءت تقديراً منه لحجم ما يمكن أن يترتب عن موقفه الذي عبّر عنه من خلال أغنيته سجن القداسة، وحتى لا تتحمل الجهاعة تبعاتها السياسية»، وأنه بـ «قرار استقالة غلام صار هناك فصل بين مواقف الأخير وبين الجهاعة، على عكس ما كان قبل الاستقالة، حيث كان هناك ربط آلي بين موقف هذا الفنان الملتزم وبين مواقف الجهاعة، ما جعل غلام يشكو من وجود تضييقات بسبب ارتباطه بالجهاعة» (۱)، ولوحظ أن الجهاعة لم تروج شريط رشيد غلام في مواقعها الرسمية، وبالكاد روج بعض الأعضاء رابط الشريط في مواقع التواصل الاجتهاعي، ولكن بشكل شخصي.

كما أصدرت الجماعة في هذه الحقبة الزمنية، تقريراً حقوقياً متشائهاً حول الوضع في المغرب، مستندة إلى ما قالت إنها «وقائع وأحداث متتالية همت مناطق مختلفة وفئات وقطاعات متنوعة»، واتهمت الدولة بها وصفته «ممارسة انتهاكات حقوقية مُمنَهجة»، حيث وجهت الدعوة إلى تأسيس «جبهة واحدة لصد التطاول المُمنهج على الحقوق الأساسية للمواطنين»، الذين تبنوا «الالتزام بسلمية التظاهر»، معتبرة أن «ما يقع عليهم من قمع وتعسف يمس حرية وكرامة جميع المغاربة»(2).

نُنهي هذا المحور الخاص بأداء جماعة «العدل والإحسان» المحظورة، بالإشارة إلى صدور التقرير السنوي عن المجلس القطري للدائرة السياسية لجماعة العدل والإحسان، بعد التئامه في الدورة الحادية والعشرين يومي السبت والأحد 4 و5 نونبر 2017، وهو التقرير الذي يُقدم قراءة في الأحداث سواء على المستوى الدولي أو



<sup>(1)</sup> ضريف: هذه الأبعاد السياسية وراء استقالة رشيد غلام من العدل والإحسان، موقع «بالواضح» [bilwadeh.com] ويونيو 2017، على الرابط المختصر: goo.gl/YGsJvY

<sup>(2)</sup> طارق بنهدا، «الجماعة» تُسود صورة حقوق الإنسان في المغرب، موقع «هسبريس»، 17 أكتوبر 2017، على الرابط: www.hespress.com/politique/368172.html



الإقليمي أو المحلي للفترة الممتدة بين الدورة الفارطة والحالية، والتي تنعكس على طبيعة التحولات في المغرب. ويرصد التقرير أيضاً تفاعل الدائرة السياسية مع بعض هذه الأحداث<sup>(1)</sup>. وكها جرت العادة مع التقارير السابقة، ومع ما يصدر عن أتباع الجهاعة، في الإعلام والبحث، في الداخل والخارج، جاءت مضامين التقرير سوداوية الطابع، كها لخصت ذلك «بعض العناوين الفرعية للتقرير، من قبيل: الحديث عن احتكار تدبير الحقل الديني أو الكلفة الغالية لتدبير ملف الصحراء» أو ما وصفه التقرير بـ«التنامي المفضوح لظاهرة التطبيع مع الكيان الصهيوني» أو اختزال الجهاعة لواقع المرأة المغربية في عنوان: «حكرة بصيغة المؤنث»، مع أنه «كان أولى بالجهاعة أن تذكر المتتبعين بواقع تعاملها مع كريمة مؤسس الجهاعة، ندية ياسين، التي تعرضت للقتل الرمزي، مباشرة بعد رحيل الشيخ المؤسس، عبد السلام ياسين» (1).

وإجمالاً، فالجماعة تسير في اتجاه مختلف عن الخط الذي تسير فيه حركة «التوحيد والإصلاح» وحزب «العدالة والتنمية»، وما تبقى من التنظيمات الإسلامية الحركية، وإن زعم كل اتجاه أنه يُمثل الصواب من منظور [مرجعية] العمل الإسلامي الحركي، وإن كانت الجماعة تتميز في هذه الجزئية بأنها حركة إسلامية مغربية خالصة (٤)، مقارنة



<sup>(1)</sup> أنظر: التقرير السياسي السنوي المنبثق عن المجلس القطري للدائرة السياسية في دورته 21، موقع «الجماعة. نت» [aljamaa.net]، 9 نونبر، 2017، على الرابط المختصر: goo.gl/4XBTLM

<sup>(2)</sup> طارق بنهدا، تسويد «الجراعة» وجه المملكة بين قلة المراجعات وكثرة الاختلالات، موقع «هسبريس»، 10 نونبر 2017، على الرابط: www.hespress.com/orbites/370937.html

<sup>(3)</sup> تبقى جماعة «العدل والإحسان» حركة إسلامية مغربية خالصة، وهي الوحيدة في الساحة، بخلاف باقي المشاريع الإسلامية الحركية، التي ترتبط تنظيمياً أو فكرياً، أو كلاهما معاً، بمشاريع إسلامية حركية من المشرق، من قبيل الارتباط الفكري لحركة التوحيد والإصلاح بها يُصطلح عليه إعلامياً بـ «التنظيم الدولي للإخوان المسلمين»، بدليل مشاركة أعضاء من الحركة في لقاءات التنظيم. [المُحرر]، وإن كنا نعاين مواقف أعضاء من الجهاعة تصب في التعاطف مع بعض قضايا الخارج ذات الصلة بالمشروع الإخواني، ولكن ليس إلى درجة التعاطف والتأييد الصادر عن مشروع المجرة الإسلامية الحركية التي نواتها حركة التوحيد والإصلاح وحزب العدالة والتنمية، ومن هذه المواقف، على سبيل المثال لا الحصر، مضامين مقال رأي بعنوان «حصار قطر وعواقب خلخلة التوازنات السياسية بمنطقة الخليج»، حررته فاعلة إسلامية حركية من الجهاعة، ووقعته بصفتها «من قيادات العمل النسائي للعدل والإحسان»، تدافع فيه عن الموقف القطري من الأزمة، ووصفت قطر بأنها منخرطة في «التطبيع مع الكيان الإسرائيلي»، ووصفت الإمارات بأنها من



مع باقي التيارات التي ارتبطت سابقاً أو حالياً بمشاريع إسلامية حركية إقليمية أو دولية.

### حركة التوحيد والإصلاح: إغراء الانتشار وعوائق التمكين

غيزت أولى محطات الفترة الزمنية المعنية بهذا المحور، بعقد حركة التوحيد والإصلاح، الذراع الدعوية لحزب عبد الإله بنكيران، جمعها العام الخامس تحت شعار «الإصلاح تعاون ومسؤولية»، يوم الجمعة 8 غشت من سنة 2014، بمعهد الحسن الثاني للزراعة والبيطرة بمدينة الرباط، وكها كان منتظراً عند متتبعي الشأن الداخلي لمشروع الحركة والحزب، فقد تمّ انتخاب اسم محسوب على الرجل الأول في المشروع، أي عبد الإله بنكيران، وهو عبد الرحيم الشيخي، العضو السابق بديوان رئيس الحكومة المعزول عبد الإله بنكيران، والذي أصبح الرئيس الجديد لحركة التوحيد والإصلاح، متجاوزاً بذلك أسهاء كانت تحظى بحظوظ أكبر، من قبيل أحمد الريسوني وأوس الرمال وسعد الدين العثماني وعبد السلام بلاجي وآخرين لم يسمح لهم حتى بطرح أسهائهم كمرشحين.

وبصعود الشيخي تأكد ثقل بنكيران في أداء تنظيهات المشروع (في شقه الدعوي والسياسي والطلابي والإعلامي والنقابي والنسائي... إلخ)، سواء تعلق الأمر بالحركة أو الحزب أو النقابة أو التنظيم الطلابي أو القطاع النسائي أو المنابر الإعلامية.. إلخ، واتضح ذلك من خلال تبعات حضور بنكيران في أشغال المؤتمر، وهو الحضور الذي كانت آثاره واضحة على سير عملية التصويت، وستقلب الموازين، بعدما أعطى الإشارة للمشاركين الذين كان يتواجد عدد كبير منهم داخل الجمع العام، بدعم عبد الرحيم الشيخي، وهو ما جعل هذا الأخير يحصل على 296 صوتاً بنسبة بلغت 55 في



<sup>«</sup>أكثر الدول المطبعة مع الكيان الصهيوني»، مع أن الأمر يتعلق بنفس الموقف الدبلوماسي [التطبيع] مع نفس الدولة [إسرائيل]. [المُحرر]

أنظر: حفيظة فرشاشي، حصار قطر وعواقب خلخلة التوازنات السياسية بمنطقة الخليج»، موقع «هسبريس»، 10 يونيو 2017، على الرابط: www.hespress.com/writers/353553.html



المائة، فيما نال أحمد الريسوني ثقة 200 مندوب صوتو الفائدته، بعد ثلاث جو لات من التصويت والاقتراع، وتؤكد هذه المعطيات تداخل العمل الدعوي والعمل السياسي عند أعضاء المشروع، ولو أن بعض أعضاء الحركة، يرون أن «مفهوم التهايز» يتعلق بالتمايز في المؤسسات، والتمايز في الخطاب، التمايز في الرموز، خاصة أن هذا المفهوم ولد عند تأسيس حزب العدالة والتنمية، وتحديد العلاقة بين الحركة والحزب، ففي فترة التأسيس احتضنت وربت الحركة الحزب، إلى أن شب وبلغ أشده التنظيمي والسياسي؛ و[قد] اقتضى ذلك، التمايز المؤسسي، الحركة مستقلة في قرارها التنظيمي عن الحزب والعكس، كما أن «التمايز في الخطاب، خطاب الحركة ليس هو خطاب العدالة والتنمية، والتمايز في الرموز(١): رموز الحركة يتحدثون بخطاب الحركة، ورموز الحزب يتحدثون بخطاب الحزب»؛ وأن «الآن يعيش حزب العدالة والتنمية فترة الانتشار والاتساع الكبير، وهذا الانتشار يتطلب وضع رموز جديدة في مواقع مهمة جداً»(2)، ف «مثلًا، دخول أحمد الريسوني إلى المعترك السياسي»، معناه أنه «في الحقيقة يهارس السياسي بشكل يومي، وأيضاً محمد الحمداوي في هذه المرحلة»، وهكذا «يتم الانتشار بين الحزب والحركة والجمعيات الموازية لها، عن طريق التداول المستمر بالتدرج، وحتى قيادات منظمة التجديد الطلابي بعد أن يتخرجوا يعيدوا انتشارهم، في الحركة أو في الحزب، في كل فترة، يعيدوا الانتشار، وهكذا. أهمية هذا السلوك،



<sup>(1)</sup> نقرأ لمحمد الحمداوي، الرئيس السابق لحركة «التوحيد والإصلاح»، أن «التهايز بين الحركة والحزب يوجد أيضاً في التهايز على مستوى الرموز، ومن يوم بدأنا قلنا إنه يجب أن يكون التهايز»، مضيفاً أنه «بالرغم من اقتناعنا به لم نستطع توفير كفاءات قيادية تكون لدينا في الحزب والحركة، ولكن بدأنا في خطوات». أنظر: الشيخ اليوسي، الحمداوي: الإصلاح الديني ليس حكرا على المؤسسات الرسمية بالمغرب، موقع «هسبريس»، 7 فبراير 2017، على الرابط: www.hespress.com/orbites/338397.html
مع الإشارة إلى أن محمد الحمداوي هو نفسه، القيادي في الحركة الذي أصبح بعد انتخابات 7 أكتوبر 2016 نائباً بر لمانياً عن حزب العدالة والتنمية عن دائرة العرائش.

<sup>(2) «</sup>تسلل منتسبو الحركة والحزب إلى مؤسسات تأطير الشأن الديني من قناة السادسة، مجالس العلماء المحلية الجهوية والوطنية، الرابطة المحمدية». أنظر عبد الرحمن المنسي، نجح البيجيدي وخسر بنكيران: تسييس الدعوة والإفتاء وصل إلى المحطة الأخيرة، الأحداث المغربية، الدار البيضاء، 21 أكتوبر 2016، على الرابط: http://tinghir.info/?p=22367



أن القيادات الحركية، لها جولات، ستفيدها في تكوينها وفي رؤيتها للواقع المعقد، وسيستفيد هذا المشروع برمته (1).

هذه الرؤية الإخوانية للعمل الميداني، تغذي وعي بعض المنابر الإعلامية بتشابك الدعوي والسياسي في المشروع، بالرغم من إصرار أعضاء المشروع على الحديث في عدة مناسبات عن موضوع الفصل بين العمل الدعوي والعمل السياسي، وهو فصل تقوضه وقائع الساحة التي خولت لصحيفة أسبوعية فرنكوفونية، أن تنشر تحقيقاً مطولاً عن «الوجه الخفي لحركة التوحيد والإصلاح»، وهو وجه يقوض حديث الحركة عن كونها «مجرد تنظيم من منظات المجتمع المدني يشتغل في الحقل الديني، لأن الأخذ بعين الاعتبار التداخل في العلاقات مع حزب «العدالة والتنمية»، والارتباطات مع تنظيم «الإخوان المسلمين» يُفيد أن هذا الزعم مجرد ستار»(2).

ويرى متتبعون أن وضع الشيخي، الذي عمل منسقاً لمجلس الشورى، ومسؤول العلاقات الخارجية للحركة، على رأس حركة التوحيد والإصلاح «الذراع الدعوي» لحزب العدالة والتنمية، أراح بالخصوص بنكيران الذي سيجد نفسه آمنا من مواقف غير محسوبة للحركة في حالة لو تم انتخاب الداعية والباحث أحمد الريسوني، المعروف بمواقفه السياسية والدينية، ذات الصلة بالارتباطات الخارجية، لأنه يشغل منصب نائب الاتحاد العالمي لعلماء المسلمين (ق)، الذي يوجد مقره في قطر، ويتعلق الأمر بمؤسسة دينية إخوانية المرجعية، تابعة سياسياً للتنظيم الدولي للإخوان المسلمين، يترأسها الشيخ

<sup>(1)</sup> أنظر: حركة «التوحيد والإصلاح»: من «التهايز في الرموز» إلى «دورة انتشار جديدة للرموز»، موقع «إسلام مغربي» [islammaghribi.com]، 3 أكتوبر 2017، على الرابط المختصر: goo.gl/gdX73H (2) أنظ:

Enquête : La face cachée du MUR, par Bilal Mousjid, Mohammed Hamza Hachlaf, Mohamed Etayea, Telquel, Casablanca, N° du 10 au 16 mars 2017.

On peut lire : « Le MUR se définit comme une simple association à caractère religieux et caritatif. Un écran de fumée, à en juger par les liens étroits qu'il entretient avec le PJD et ses connexions avec les Frères musulmans ».

<sup>(3)</sup> منظمة إسلامية، أصبحت منذ اندلاع أحداث «الربيع العربي»، مع مطلع يناير 2011، محسوبة على المشروع الإخواني في المنطقة، ويوجد مقرها في العاصمة القطرية الدوحة، وغالباً ما تكون مواقفها مؤيدة للمشاريع الإسلامية الحركية، أو للدول التي تمول أو تدافع عن المشروع.



يوسف القرضاوي؛ ويصعب حصر مواقف داعية الحركة والحزب والمشروع ذات الصلة بالارتباطات [والالتزامات] الخارجية<sup>(1)</sup>، ونتوقف عند نموذجين اثنين:

1 – مطالبته بفك الحصار المضروب على قطر، على هامش اندلاع أزمة سياسية بين السعودية وقطر في منتصف 2017، حيث اعتبر أن «تمزيق الحصار على قطر كها مزق أشراف مكة الحصار على النبي على واجب شرعى وأخلاقي»(2).

2 - تصريح لأحمد الريسوني خلال إلقائه لمحاضرة بمدينة مكناس، مفاده أن «اعتقال السعودية للعلماء ظلم واستبداد وفرعونية»، ووصف ما قام به النظام السعودي بأنه «اختطاف وعمل عصابات»، وهو تصريح منسجم مع البيان الذي نشرته حركة «التوحيد والإصلاح»(ق)، والذي اعتبرت فيه أن «أي اعتقال لمَن لم يرتكب عملا يَجُرِّمه الشرع أو القانون، هو ظلم واعتداء وتعسّف»(4).

<sup>(1)</sup> يبقى الداعية والباحث أحمد الريسوني، داعية خاصاً بحركة التوحيد والإصلاح وحزب العدالة والتنمية، بمعنى داعية لأحد أطياف العمل الإسلامي الحركي في شقه الإخواني حصراً، وبالتالي لا تهم مجُمل مواقفه السياسية والدعوية باقي المشاريع الإسلامية الحركية المنافسة، وفي مقدمتها مشروع جماعة «العدل والإحسان»، التي تنتصر لمواقف مؤسس الجماعة، الشيخ عبد السلام ياسين، أو مواقف الدائرة السياسية ومجلس الإرشاد؛ ولا بالأحرى تهم مواقفه الفاعلين الدينيين في المؤسسات الدينية أو في الطرق الصوفية أو التيارات السلفية، بله الاتجاه التديني الغالب لدى العامة والخاصة، أو ما يُصطلح عليه بـ«الإسلام الثقافي»، لذلك وجب التنبيه إلى هذه الجزئية الدقيقة التي لا زالت في مقام اللامفكر فيه [بتعبير مشيل فوكو] عند الجهاز المفاهيمي للعقل الإسلامي الحركي (في شقيه الإخواني والسلفي الوهابي). [المُحرر]

<sup>(2)</sup> أحمد الريسوني يهاجم حكام السعودية والإمارات وينتصر للقرضاوي ولقناة الجزيرة، الأيام، الدار البيضاء، العدد 763، 15 – 21 يونيو 2017.

<sup>(3)</sup> اعتبرت الحركة في شأن اعتقال علماء ودعاة في السعودية أن «أي اعتقال لَمَن لم يرتكب عملا يُجُرِّمه الشرع أو القانون، هو ظلم واعتداء وتعسّف».

التوحيد والاصلاح تناشد السلطات السعودية بإطلاق سراح المعتقلين، موقع حركة «التوحيد والإصلاح» [alislah.ma] 13 سبتمبر 2017 على الرابط المختصر التالي: goo.gl/1HTPbW

<sup>(4)</sup> وهو البيان الذي تفاعلت معه بعض المتابعات البحثية والإعلامية على أساس أنه مؤرق للحركة والحزب أمام الدولة المغرب، ويمكن أن يتسبب في إحداث أزمة ديبلوماسية بين الرباط والرياض، من منطلق أن حزب «العدالة والتنمية» الذي يقود الحكومة الحالية، يبقى الواجهة السياسية لحركة «التوحيد والإصلاح».

أنظر: عمر العمري، الريسوني: اعتقال العلماء في السعودية اختطاف وعمل عصابات، موقع "إسلام مغربي" [islammaghribi.com]، 16 سبتمبر 2017، على الرابط المختصر: goo.gl/ZWVJ64



وفي هذا السياق، نقرأ دلالة تدوينة رقمية لمستشار برلماني عن حزب العدالة والتنمية [علي العسري]، هاجم فيها السعودية بسبب إجراءات الحج، العلاقات المغربية السعودية تحت المجهر، حيث سارعت على إثرها الرياض إلى الرد ببلاغ رسمي عبر سفارتها بالرباط على «الخرجة المثيرة»، مشددة على أنها «لا تسمح لكائن من كان بالتدخل في شؤونها الداخلية»(1)، وهذا أمر متوقع، ما دامت تتفاعل بشكل تلقائي مع مضامين مواقف الداعية والباحث أحمد الريسوني الذي يُعبر عما يُؤمن به أغلب قادة المشروع(2)، وإن كانت بفعل ذلك عبر توظيف ثنائية «الموقف من الخارج – الموقف من الداخل».

المتتبعون لمسار حركة «التوحيد والإصلاح»، وخاصة المتتبعون من الداخل، أو الذين كانوا ينتمون إلى هذا المشروع الإخواني، ولكنهم أعلنوا الانفصال عنه، أو أخذوا مسافة تنظيمية منه، كما هو الحال مع «تيار أكادير»(ق)، يرون أن الحركة تعاني من أزمة قيادة بعد إقالة الداعية والباحث أحمد الريسوني ورحيل عدد كبير من الرموز



<sup>(1)</sup> أنظر: طارق بنهدا، برلماني بـ «العدالة والتنمية» يهاجم السعودية، والرياض ترفض تدخل «الإخوان»، موقع «هسبريس»، 22 سبتمبر 2017، على الرابط: www.hespress.com/orbites/365334.html

<sup>(2)</sup> لذلك، عندما نشرت صحيفة «المساء» رأياً للداعية والباحث أحمد الريسوني، الذي استعرض موقفه من حُكم أصدرته محكمة مغربية حول إثبات نسب ابن الزنا لأبيه، اعتبرت الصحيفة أن «الريسوني خرج بفتوى تتحدث عن.. إلخ» [المساء، الدار البيضاء، عدد 5 ماي 2017]، والحال أن هذا الرأي يُلزم صاحبه، أي الداعية الريسوني، ولا يُلزم الرأي العام المغربي، ولو كان يُلزم أحداً من المغاربة، فلن يخرج عن أعضاء المشروع الذي ينتمي إليه، أي المَجَرة الإسلامية الحركية التي نواتها حركة «التوحيد والإصلاح» وحزب «العدالة والتنمية». [المُحرر]

<sup>(3)</sup> أخذ مسافة نظرية وتنظيمية من «المَجَرة الإسلامية الحركية» مُعضلة نفسية قبل أن تكون معضلة معرفية، نعاينها بشكل جلي مع الفاعلين الإسلاميين السابقين، سواء كانوا ينتمون إلى مشروع إخواني أو سلفي أو «جهادي»، ولو توقفنا عند الحالة المغربية، يمكن استحضار ما كان يُصطلح عليه بـ «تيار أكادير»، أي مجموعة من الإسلاميين الذين كانوا ينتمون إلى مشروع حركة «التوحيد والإصلاح» وحزب «العدالة والتنمية»، وتم فصلهم عن المشروع، بسبب انتصارهم حينها للنزعة النقدية، ولكن مع مرور العقود (عقدان تقريباً)، وخاصة بعد اندلاع أحداث «الربيع العربي»، اتضح أن الظاهرة كانت ظاهرة عابرة، لأن قلة قليلة من أعضاء المجموعة، من أخذت مسافة نظرية وتنظيمية بشكل نهائي من المشروع (الإحالة مثلاً على مصطفى تاج الدين أو إبراهيم أمهال)، بينها تشتت اتجاهات الباقي، بين من عاد للمشروع، وانضم للعمل الحزبي وترشح للانتخابات، أو بين من احتفظ بانتهاء فكري/ فكراني، دون العودة للعمل التنظيمي، وهذا حال أغلبية أعضاء التيار. [المُحرر]



إلى حزب العدالة والتنمية، وبينوا أن هذا الرحيل خلف نزيفاً داخل الحركة، لم تستطع أن توقفه منذ المؤتمر الاستثنائي للحزب سنة 1996، كما زاد انحصار عمل الحركة في الوظائف الثلاث (التربية والدعوة والتكوين) من تعميق هذه الأزمة، بحكم أن غالبية أعضائها لم يروا أي جاذبية في هذه الوظائف، فالتحقوا بالهيئات الأخرى الحزبية والنقابية والاجتماعية، مستدلين على ذلك بأداء الحركة وحضورها المتواضع على المستوى المجتمعي وضعف نسبة الاستقطاب فيه.

وتأسيساً على ما سبق، وبفعل الثقل التنظيمي الكبير الذي يُكرسه الرجل الأول في المشروع، لا زالت الحركة بعيدة عن تحقيق ما كانت ترومه من التأسيس، أي «تأسيس حركة دينية مدنية تشتغل على التقويم والإصلاح في مجالات التدبير والتوجيه والترشيد التربوي والأخلاقي وإقامة الدين في الفرد والأسرة والدولة والأمة»، كما لم تستطع أن تمغرب إطارها الفكري والمرجعي وتؤسس لنمط من التديّن المغربي يستقي أفكاره من رموز السلفية الإصلاحية قديماً وحديثاً مثل أبي شعيب الدكالي وشيخ الإسلام محمد بلعربي العلوي، مروراً بمحمد المختار السوسي وعبدالله كنون وعلال الفاسي، وتتخلص بالتالي من تأثير مرجعيات وأدبيات السلفية الوهابية وجماعة الإخوان المسلمين القادمة من المشرق العربي.

ويدعم هذا الطرح أن مسؤولي حركة التوحيد والإصلاح، بإقرار أحد القياديين في المشروع «لا يخفون استفادتهم من التراث الحركي والفكري لجماعة الإخوان المسلمين وغيرها من التنظيمات الإسلامية المشرقية، ومن أراد أن يتوسع في ذلك ويعرف ترسبات الفكر السلفي التقليدي في المرجعية الفقهية للحركة أن يطلع عما كانت جريدة «التجديد» تنشره من فتاوى وآراء فقهية»(1).

تجليات سيطرة بنكيران على كل من حزب العدالة والتنمية وحركة التوحيد والإصلاح، ستظهر مرة أخرى، عندما سيقرر الحزب يوم 28 ماي 2016، تمديد فترة ولايته.

<sup>(1)</sup> عبد العلي حامي الدين، «حركة التوحيد والإصلاح: نموذج للدراسة»، القدس العربي، لندن، 7 غشت 2014.

**(** 

جاء ذلك عندما صادق مؤتمر استثنائي لحزب العدالة والتنمية في العاصمة الرباط على مشروع قرار قدمه المجلس الوطني للحزب، يقضي بتأجيل إجراء المؤتمر العادي، المقرر عقده في يوليوز المقبل، لانتخاب قيادة جديدة للحزب، إلى نهاية سنة 2017، وما يثير الدهشة في هذه القضية هو بلوغ نسبة المصادقة على هذا القرار حوالي 95 في المائة.

كما كان متوقعاً عند متتبعي أداء المشروع، لم يكن هيناً تفعيل ما يُصطلح عليه به «التمييز بين الديني والسياسي»، حيث تأكد عجز المشروع عن إحداث مسافة تنظيمية بين الحركة والحزب، وهو ما جعل بعض أعضاء الحركة «يجدون أنفسهم متورطين في نقاشات حزبية بحتة، وبنزعة صدامية واضحة أحياناً، وإلى الآن يقفون صفاً مرصوصاً خلف حزب العدالة والتنمية، ولا ينتقدونه، لا في المعارضة ولا في الحكومة، ويتصر فون كذراع دعوي أو سياسي للحزب، كما أن الحركة لا تبدي أي اتجاه نقدي إزاء سياسة الدولة، وخاصة في الحقل الديني، وتتصرف كفاعل سياسي مطوق بواجب التحفظ وضر ورات التوافق مع الدولة حول الكثير من القضايا الحساسة، في حين أن الذي ما يجب أن تفعله هو أن تتحرك كفاعل مدني مستقل عن كل الأطراف السياسية، وتشارك في ترشيد الحالة الدينية بفكر مستنير وجرىء يتوافق مع العصر»(١).

تميز أداء المشروع بتبعات العديد من قضايا ذات طابع أخلاقي التي خلفت أثاراً سلبية على صورة المشروع الإسلامي بشكل عام، وهذا المشروع بشكل خاص، بمقتضى انخراط أعضاء المشروع في العمل السياسي المؤسساتي، بخلاف السائد مع المشروع الإسلامي الحركي المنافس، أي مشروع جماعة العدل والإحسان.

ومن بين هذه القضايا تلك التي كشفت عنها وسائل الإعلام في صيف سنة 2015، وأسالت الكثير من المداد داخل وخارج المغرب، وتورط فيها كل من صحافي في فضائية «الجزيرة» القطرية، الإعلامي الإخواني أحمد منصور وبعض أعضاء الحركة

<sup>(1)</sup> توفيق بوعشرين، ثلاث ملاحظات نقدية على هامش مؤتمر التوحيد والإصلاح، أخبار اليوم، الدار السفاء، 6 غشت 2014.



والأمانة العامة لحزب العدالة والتنمية، وقد تطورت هذه القضية بعدما كشفت عضوة في صفوف حزب بنكيران، كريمة فريطس تفاصيل مثيرة عنها، وذلك خلال جلسة الاستماع إليها أمام وكيل الملك بالمحكمة الابتدائية بعاصمة المملكة الرباط، بحيث اعترفت أنها أبرمت عقد زواج عرفي بأحمد منصور، موضحة أن العقد كان شرعيا ولم يكن قانونياً بمعنى أنه لم يسجل وفق المسطرة القانونية المعروفة في المغرب، قبل أن تتراجع لاحقاً في تصريحات إعلامية، نافية أن يكون هناك أي عقد عرفي، مؤكدة أن جل ما حدث هو خطبة، وثقت ببيان، على أساس إتمام إجراءات الزواج بعد أن يحضر وثائقه، على اعتبار أن مسطرة الزواج بأجنبي ليست هينة.

لكن الذي أسال المداد أكثر، ليست مواقف العضوة في الحزب، التي تعرفت على أحمد منصور أثناء انعقاد المؤتمر الوطني السابع لحزب العدالة والتنمية، الذي شاركت فيه كمتطوعة، وكانت مهمتها تقوم على استقبال الضيوف الأجانب والمساعدة على إيصال المعلومات الكاملة عن الحزب، وإنها رد فعل المعني، من خلال نشر مقالة نقدية ضد المسؤولين والإعلاميين المغاربة، نقتطف منها ما يلى:

- «لم تجد الصحف الصفراء في المغرب التي يديرها بعض الساقطين والقوادين وسفلة السفلة من سياسيين وإعلاميين ممن يعيشون في المستنقعات ويقتاتون على المحرمات والرذائل؛
- أنتم وأمثالكم ممن يرتدون ثوب الصحافة والإعلام لستم سوى مجموعة من المرتزقة والأفاقين والشواذ وشذاذ الآفاق عبيد أسيادكم؛
- أنتم لستم سوى مجموعة من الحشرات والطفيليات التي تعيش في المزابل والمستنقعات لا تستحق سوى الدهس بالحذاء»(1).



<sup>(1)</sup> أحمد منصور يصف بعض الصحافيين المغاربة بـ«الشواذ وسفلة السافلين»، موقع سي. إن. إن العربي، 4 يوليو 2015 على الرابط: https://arabic.cnn.com/middleeast/2015/07/04/ahmed-mansour-morocco-journalists



وساهم الاعتذار الصادر لاحقاً عن الإعلامي المعني (1)، في تسوية القضية، وصرف النظر عنها، دون تسوية دلالاتها السياسية، من قبيل تبعات نشر الموقع الرسمي لحزب العدالة والتنمية المقالة النقدية سالفة الذكر، كاملة، متضمنة عبارات السب والقذف، رغم أن الأمر بتعلق بموقع رسمي لحزب سياسي يقود الحكومة.

وليست هذه المرة الأولى التي عاين فيها الرأي العام تفاعلاً رسمياً لقيادة الحزب مع قضية تسببت أو قد تتسبب في مشاكل دبلوماسية، لأن هناك عدة حالات، بعضها تم تسليط الضوء عليه إعلامياً، وبعضها لا يتم ترويجه، ومن القضايا التي تحدثت عنها العديد من وسائل الإعلام:

- «مواقف عبد الإله بنكيران من رئاسيات الولايات المتحدة، وتسببت في صدور احتجاج رسمي عن روسيا على تصريحات للقيادي نفسه؛

- شارة «رابعة» الصادرة عن الأمين العام السابق عبد الإله بنكيران، في تفاعله مع مصر، وتفاعلات الإشارة على العلاقات المغربية المصرية، رغم أن بنكيران معروف عنه عدم التعاطف مع «التنظيم الدولي للإخوان المسلمين»، بخلاف العديد من قيادات أعضاء حركة «التوحيد والإصلاح» الذين يُعلنون ما يُشبه الولاء للتنظيم، ويشاركون في مؤتمرات التنظيم.

- توصل المغرب باحتجاج رسمي من المكسيك بسبب تصريح لوزير الاتصال سابقاً، والناطق الرسمي باسم الحكومة حالياً، مصطفى الخلفي، عندما تحدث عن «ماخور في المكسيك»؛

<sup>(1)</sup> عبر أحمد منصور عن اعتذاره عن العبارات الجارحة والكلام الساقط الذي كان قد أورده، وأكد في الحساب الخاص به على «فيسبوك» أنّه «يعتذر بشجاعة عن أي خطأ غير مقصود أو إهانة غير متعمّدة»، وأضاف مخاطباً من عبروا عن عدم تقبلهم لإساءته تجاه مغاربة: «الاعتذار بشجاعة يقتضي كرم قبوله بشجاعة أيضاً».

أنظر: أحمد منصور: أعتذر للمغاربة بشجاعة عن تدوينة كتبتها غاضباً، موقع هسبريس، 6 يوليوز 2015، على الرابط: www.hespress.com/facebook/269459.html



- لقاء سعد الدين العثماني مع أعضاء من التيار الإخواني في الكويت»(1)، وغيرها من الوقائع.

ومن القضايا التي شوشت نسبياً على صورة المشروع، قضية شخصية، تهم خطوبة وزيرين سابقين في الحكومة السابقة، وهما الحبيب الشوباني وزميلته في الحزب سمية بنخلدون، ومردها إقدام الشوباني على الزواج بزوجة ثانية، في سياق مجتمعي وسياسي يُشوش نوعاً ما على سياسة الدولة في التعامل مع قضايا المرأة، ولو أن الانتقادات التي صاحبت الواقعة، كانت تهم بالدرجة الأولى مدونة الأسرة، وقد انتهت فصول هذه الواقعة بإقالة الوزيرين من مهامها، وإصدار بلاغ عن الأمانة العامة لحزب العدالة والتنمية نقرأ فيه أن الإقالة جاءت «تقديراً منها لما تقتضيه المصلحة العامة للبلاد وتجربتها الإصلاحية، ومن أجل وضع حد للتشويش السخيف عليها، وخصوصاً المتاجرة الرخيصة بأعراض الناس».

وقد كشفت الوزيرة سمية بنخلدون لمقربيها عن بعض تفاصيل القضية قائلة إن «زواجها الأول لم يكن مستقراً»، وزادت موضحة «عقود مضت وأنا صابرة من أجل أبنائي والشوباني كان أخاً وصديقاً قبل أن يفاتحني في الزواج»، وكشفت أيضاً أن «الحب ليس حراماً ونحن لم نفعل أي شيء خاطئ كلانا اختار الطريق الشرعي من أجل توطيده، لكن كلانا حتى قبل أن تثار هذه الضجة قررنا تأجيل الزواج إلى ما بعد انتهاء هذه الولاية الحكومية»(2).

على أن القضية الأهم (٤) من بين كل التي سبقت هي تلك التي تورط فيها كل من نائبي رئيس حركة التوحيد والإصلاح، عمر بن حماد، وفاطمة النجار عندما ضبطا من



<sup>(1)</sup> أنظر: محمد سليكي، بنكيران ووزراء حزبه ورطوا المغرب في أزمات دبلوماسية، آخر ساعة، الدار البيضاء، 28 دجنر 2016.

<sup>(2)</sup> سمية بنخلدون: الحب ليس حراماً ولم أفعل شيئاً مع الشوباني وزواجي منه ليس لغرض الأمومة، موقع "joo.gl/MwcVjr و ماى 2015، على الرابط: goo.gl/MwcVjr

<sup>(3)</sup> يجب الإشارة إلى أن العديد من هذه القضايا، تسببت في الكشف عنها، أعضاء في المشروع، وذلك في إطار تفاعلات مرتبطة بصراعات داخلية حول الظفر بمناصب قيادية في الحزب أو في مؤسسات الدولة. ومن



قبل رجال الأمن وهما يهارسان الجنس داخل سيارة قرب شاطئ المنصورية بالمحمدية، وهي الواقعة التي تجاوزت الحدود الجغرافية في زمن الانفتاح الإعلامي والثورة الرقمية، ولذلك تناولتها العديد من المنابر الإعلامية الدولية، فالأحرى المحلية.

وبسبب تداعيات القضية، تم استبعاد عمر بن حماد، وفاطمة النجار من مؤسسات الحركة، حيث أشار حينها قيادي من حركة التوحيد والإصلاح، من أنه فور علم الحركة بالخبر دعت كامل أعضاء المكتب التنفيذي للقاء استثنائي خُصص لمحاسبة عمر بنحاد وفاطمة النجار، حيث انتهى بتجميد عضويتها من الحركة، «تطبيقاً للهادة 5-1 من النظام الداخلي للحركة»(1)، كها اعتبر عبد الرحيم الشيخي، رئيس الحركة أن هذه الأخيرة «لا تقبل إطلاقاً قضية الزواج العرفي»(2)، وأضاف في مقام آخر: «نحن دائهاً نبذل مجهودات في التربية وفي الدعوة، ونحن واعون تمام الوعي أننا بشر معرضون للخطأ، يمكن أن يقع فيه القيادي والمسؤول»(3)، وقبل هذا الحوار، أشارت منابر معسوبة على المشروع، إلى أن الحركة ترفض مساندة القيادي والقيادية أمام القضاء (4).

تميزت هذه الحقبة الزمنية بصدور كتاب يُصنف في خانة التأريخ غير الرسمي لمسار الحركة الإسلامية (5)، وتمّ افتتاح هذه «السلسلة» من الأعمال التي ألفها الراحل فريد الأنصاري، نذكر منها ثلاثية «البيان

بين هذه القضايا، على سبيل المثال لا الحصر، ما اصطلحت عليه وسائل الإعلام بقضية «الكوبل الحكومي»، ومعها قضايا أخرى ذات صلة بموضوع العلاقات العاطفية أو الجنسية. [المُحرر]

<sup>(1)</sup> التفاصيل الكاملة لتوقيف بنحاد والنجار وزواجها العرفي، موقع «اليوم 24»، 21 غشت 2016، على http://www.alyaoum24.com/689023.html الرابط:

<sup>(2)</sup> تصريح أدلى له لصحيفة «أخبار اليوم»، الدار البيضاء، عدد 28 غشت 2016.

<sup>(3)</sup> عبد الرحيم الشيخي: هذه تفاصيل قرارا الحركة ضد «الزواج العرفي» بين بنحماد والنجار، حاوره: عادل الكرموسي، الأيام، الدار البيضاء، عدد 1-7 سبتمبر 2016.

<sup>(4)</sup> إساعيل حمودي، التوحيد والإصلاح لن تساند بن حماد والنجار أمام القضاء، أخبار اليوم، الدار البيضاء، عدد 25 غشت 2016.

<sup>(5)</sup> نقصد بالتأريخ الرسمي هنا، الرواية الرسمية الصادرة عن أعضاء من المشروع (الحركة، الحزب، النقابة.. الخ)، ذات الصلة بتاريخ المشروع، والتي غالباً ما تكون بعيدة عن الحقائق الميدانية كها جرت، بمقتضى الرغبة في تجميل الصورة أو إخفاء بعض المعطيات المؤرقة، وتمرير صورة وردية، لا تشوش على ما يُروج له للرأي العام، بله للباحثين والإعلاميين وصناع القرار. [المُحرر]



الدعوي»؛ «الأخطاء الستة للحركة الإسلامية»؛ «الفِطرية»، وهي أعمال صدرت قبل أحداث «الربيع العربي»، وتلتها بعد اندلاع هذه الأحداث، لائحة أخرى، منها كتب لحسن كرام: «الذئاب الملتحية: الخديعة الكبرى»(1)، و «الذئاب الملتحية [الجزء الثاني]: تدمير البلدان الإسلامية عبر الجماعات الإسلامية»(2)، وكذلك أعمال أخرى، روائية أو توثيقية، ونذكر منها على الخصوص:

أ - صدور سيرة ذاتية جاءت في قالب روائي، تحت عنوان «كنت إسلامياً» للصحافي السابق بجريدة «التجديد»، عمر العمري، وهي عمل إبداعي يُلخص مساره الإسلامي الحركي تحت سقف حركة التوحيد والإصلاح، وسبق لعمر العمري أن التحق بالحركة الإسلامية مع بداية التسعينيات من القرن الماضي وبالضبط بـ «رابطة المستقبل الإسلامي»، قبل ولوج محطة حركة «التوحيد والإصلاح».

<sup>(1)</sup> لحسن كرام، الذئاب الملتحية الخديعة الكبرى، دار النشر: عين السبع الدار البيضاء، ط 1، 2014، وصدرت الطبعة الثانية عن منشورات آخر ساعة، الدار البيضاء، 2017.

قد يبدو هذا العنوان بعيداً عن الموضوعية والنقد والتقييم فالأحرى التقويم، لذلك مُهِمٌ الأخذ بعين الاعتبار الأسباب الذاتية والموضوعية التي تقف وراء صدور الكتاب بهذا العنوان، ومفادها أن مؤلفه، العضو السابق في «المَجرّة الإسلامية الحركية» التي نواتها حركة «التوحيد والإصلاح» وحزب «العدالة والتنمية»، تعرض لمضايقات من بعض أعضاء «المَجرّة»، طالت عائلته، انتهت إلى الطلاق، وطالت مصدر رزقه، انتهت إلى البطالة. [المُحرر]

<sup>(2)</sup> لحسن كرام، الذئاب الملتحية [الجزء الثاني]: تدمير البلدان الإسلامية عبر الجماعات الإسلامية، مطبعة «بريستيجيا برنت» [Prestigia Print]، 2016.

<sup>(3)</sup> انظ:

Mohamed Louizi, Pourquoi j'ai quitté les Frères musulmans ? Editeur : Michalon, Paris, janvier 2016

<sup>(4)</sup> في كتابه حديث الإصدار، وعنوانه: «نداء من أجل إسلام لا سياسي»، يرى الباحث المغربي محمد لويزي، أن بداية الإسلام السياسي لا تعود إلى منعطف تأسيس جماعة «الإخوان المسلمين» على عهد حسن البنا، أي أربع سنوات بعد أفول دولة «الخلافة العثمانية»، وإنها بالتحديد، مباشرة بعد البعثة النبوية، في منعطف السقيفة الشهير. [المُحرر] أنظر:

Mohamed Louizi, Plaidoyer pour un islam apolitique, Editions Michalon, septembre 2017, 250 pages.



والإصلاح»، في المغرب وفرنسا، وعلى هامش صدور كتابه، صرّح أن علاقته مع الإسلاميين، والإخوان المسلمين خاصة هي «علاقة عقيدة سياسية قائمة على أساس «السرد الإيهاني» للوصول إلى السلطة وفي النهاية إقامة دولة الخلافة»، وهو ما يذكره في بداياته مع التنظيم عندما كان في سن المراهقة. ويضيف: «منذ عام 2004 اعترت تفكيري أسئلة عميقة وتتمثل في المفارقة بين العنف واللاعنف في المجال الإسلامي وبخاصة ما يتعلق بنشاط جماعة الإخوان المسلمين»(1).

تميزت هذه الحقبة برحيل القيادي عبد الله باها، وزير الدولة وعضو المكتب التنفيذي لحركة التوحيد والإصلاح، ونائب الأمين العام لحزب العدالة والتنمية، في حادثة سير أسالت بدورها الكثير من المداد، بين قراءات تنتصر لعقل المؤامرة، وقراءات مضادة تدعى معطيات مضادة، وأن الحادثة تبقى حادثة عادية.

وتعود أسباب هذا التباين إلى أن الحادث وقع بالقرب من المكان نفسه (واد الشراط) الذي فارق الحياة به القيادي السابق في حزب الاتحاد الاشتراكي للقوات الشعبية، الراحل أحمد الزايدي.

<sup>(1)</sup> الباحث المغربي محمد لويزي: تركت الإخوان لأعود إلى الإسلام، العرب، لندن، 1 فبراير 2016، على الرابط: www.alarab.co.uk/?id=72015

هذا العنوان يُعتبر قاسماً مشتركاً في تجربة الإسلاميين سابقاً، من الذين أخذوا مسافة نظرياً وتنظيمياً، بشكل صريح، من المشروع الإسلامي الحركي (إخوان، سلفية، «جهادية».. إلخ)؛ وحتى «في حقبة ما بعد القطيعة المعرفية مع الخطاب الإسلامي الحركي، ومعها الطلاق التنظيمي، يبقى هذا الفاعل الإسلامي تحت تأثير مرحلة النهل من ذلك الجهاز المفاهيمي الذي كرّس «عقلاً طائفياً» داخل منظومة مجتمعية مفتوحة ومتعددة الثقافات والهويات والأعراف، ولا يتخلص هذا الفاعل الحركي [سابقاً] من آثار تلك الأدبيات إلا مع مرور الزمن، شرط أن يبذل جهداً نظرياً، يختلط فيه المُحدّد النفسي بالمُحدّد الروحي، على أمل العودة إلى مرحلة ما قبل الانتهاء، أو قل «اعتناق الإسلام من جديد» كها نقرأ بشكل صريح ودال في أعهال تطرقت للتجربة الإسلامية، سواء عبر أسلوب الرواية [كها هو الحال مع رواية «كنت إسلامياً» لعمر العمري]، أو عبر أسلوب البحث [كها هو الحال مع كتاب «لماذا انفصلت عن الإخوان المسلمين؟» لمحمد لويزي]، حيث نقرأ في العملين معاً، عبارة «انفصلت عن الإسلام من جديد».

أنظر: منتصر حمادة، الضرائب النفسية للتجربة الإسلامية الحركية، موقع «مؤمنون» [.mominoun] وoo.gl/aLxqeG أكتوبر 2017، على الرابط المختصر: goo.gl/aLxqeG



واستبعد الكثير من المتتبعين أن يكون الحادث مدبراً، كها حاول أتباع العدالة والتنمية أن يروجوا لذلك بهدف كسب التعاطف الشعبي، على اعتبار أنه لا يحوز أي ملفات حساسة يمكن أن تدفع جهة ما إلى السعي لاغتياله، «فالملفات الحساسة كها يعلم الجميع كلّها بيد الملك ولدى أجهزة الأمن»، حسب الإعلامي المخضرم الجامعي، والذي اعتبر أنه ليس من مصلحة أي جهة استهداف حزب العدالة والتنمية عبر اغتيال عبد الله بها الذي كان إبان حياته من أبرز قياديي التنظيم وأنجعهم، «لأن الذي سيحصل لو أن جهة ما وقفت خلف الحادث، هو أن هذه الجهة المفترضة ستقدم لحزب العدالة والتنمية شهيداً، وفرصة لكسب تعاطف الرأي العام الوطني والدولي، وبالتالي تكون قد قدمت له هدية على طبق من ذهب»(1).

لكن عبد الإله بنكيران عاد من جديد وبعد مرور أزيد من سنة على وفاة عبد الله باها، إلى النبش في ظروف وملابسات وفاة عبد الله بها على سكة القطار، مشككاً في الموت الغامض لرفيق دربه، وقال بنكيران: «يظهر لي أنهم قاموا بشي مؤامرة» (2).

من بين القضايا التي ارتبطت بقيادات المشروع، مجموعة من حالات تدخل بعض القياديين لإدماج أعضاء المشروع في مؤسسات الدولة، الرسمية أو في القطاع الخاص، من قبيل تلك التي كشفت عنها بعض وسائل الإعلام في مارس 2016، حيث صادق على تعيين عضو ديوانه المنتمي إلى حزب العدالة والتنمية، محمود عبد السميح، في منصب مدير الوكالة الوطنية لمحاربة الأمية، دون أن يكون اسمه ضمن لائحة المرشحين للمنصب، ودون إجراء أي مقابلة للانتقاء مع لجنة الترشيحات (ق)، أو استفادة امحمد الهلالي، عضو المكتب التنفيذي لحركة التوحيد والإصلاح، من منصب مدير الشؤون القانونية بوزارة السكني وسياسة المدينة، بسبب التحالف السياسي بين حزب التقدم والاشتراكية والعدالة والتنمية تقضى بتعيين المنتمين للحزبين في

<sup>(1)</sup> الجامعي في التصريح نفسه، الذي نشر بتاريخ 8 دجنبر في موقع هسبريس».

<sup>(2)</sup> في يومية الأخبار، الدار البيضاء، 14 أبريل 2016.

<sup>(3)</sup> الأخبار، الدار البيضاء، 22 مارس 2016.



المناصب العليا ومناصب المسؤولية بالوزارات التي يُسيرها الحزبان(١)، وتصب مثل هذه المبادرات في سياق تغلغل مشروع حركة التوحيد والإصلاح وحزب العدالة والتنمية في مؤسسات الدولة ومنظات المجتمع المدني، ما دام الأمر يتعلق بحركة إسلامية معترف بها من طرف الدولة المغربية، ولذلك من الطبيعي أن نعاين استغلال الحركة لكل الفضاءات الرسمية والجمعوية لكي تمرر خطابها، على غرار السائد مع باقي الفصائل السياسية والإيديولوجية(١)، ومن ذلك مثلاً، بعض أسباب الترويج للشروع جمعوي على صعيد جهات الوطن، فبعد «كتائب البيجيدي» يعد «إخوان المغرب» العدة لإخراج «كتائب الجمعيات» لتُظهر في العلن، بعد أن تستفيد في هذا المجال من طرف الوزارة الوصية التي يُسطر عليها العدالة والتنمية منذ سنة 2011 نظراً لأهميتها وفق مخططاتها، خصوصاً أن هذه الجمعيات تلعب دوراً مهاً في تحقيقه لما يحققه من نتائج في الانتخابات المحلية والجهوية والتشريعية، حيث أعلن مصطفى الحليفي، الوزير المنتدب لدى رئيس الحكومة، المكلف بالعلاقات مع البرلمان والمجتمع المدني، الناطق الرسمي باسم الحكومة، إطلاق «برنامج تقوية قدرات الجمعيات في المدني، الناطق الرسمي باسم الحكومة، إطلاق «برنامج تقوية قدرات الجمعيات في المدني، الناطق مع المنظومة الأعمية لحقوق الإنسان»، مشيراً إلى أن هذه الخطوة تندرج في «بالما رينامية وطنية، ويروم البرنامج تأهيل 2000 فاعل جمعوى»(٤).

## الحضور الإعلامي والبحثي للإسلاميين المغاربة

يُحيلنا موضوع الانتشار المجتمعي للحركات الإسلامية، سواء على الصعيد المؤسساتي أو الجمعوي، على أحد أهم طرق الانتشار والتأثير والدعاية، أي البوابة

<sup>(1)</sup> الأخبار، الدار البيضاء، 17-18 يناير 2015، ولذلك عين الهلالي في منصب مدير الشؤون القانونية، مقابل موافقة بنكيران على تعيين أنس الدكالي في منصب مدير «لانابيك» [ANAPEC].

<sup>(2)</sup> مع فارق جوهري، يكمن في أن فكرانية [إيديولوجية] الحركة، تبقى فكرانية إسلامية حركية، أو إسلاموية، بخلاف فكرانية باقى الفرقاء، وبالتالى فكرانية تتمحور حول المقدس الديني المشترك بين المغاربة. [المُحرر].

qushq.] «كشك» مصطفى وشلح، بعد «كتائب البيجيدي» الخلفي يطلق «كتائب الجمعيات»، موقع «كشك» [com يستمبر 2017، على الرباط المختصر: goo.gl/ZqZ3DW



الإعلامية، لأن وسائل الإعلام، التقليدية والعصرية، الورقية والرقمية (1)، تعتبر من أهم المحطات التي عرفت انتشاراً كبيراً للأقلام الإسلامية الحركية، سواء تعلق بالمنابر الإعلامية الناطقة باسم هذه المشاريع، أو المنابر الإعلامية التي تُصنف في خانة المنابر الخاصة أو المستقلة، ولكنها تابعة إيديولوجياً للمشروع الإخواني، أو المنابر المنافسة، التي لا علاقة لها بالمشروع الإسلامي ولكنها تعرضت لاختراقات من طرف إعلاميين إسلاميين. ويصعب إحصاء عدد الحالات، لأننا إزاء ظاهرة متفشية، ولكن يكفي التوقف عند بعض النهاذج:

أ - ففي الحالة الأولى، يتعلق الأمر بجميع الصحف الورقية والرقمية والمجلات والمنصات والكتائب الإلكترونية، الناطقة باسم المشروع الإسلامي، ويوجد في مقدمة هذا الحضور، الواجهة الإعلامية لمشروع حركة التوحيد والإصلاح وحزب العدالة والتنمية، كالموقع الإلكتروني للحركة والحزب وباقي المؤسسات.

- وفي الحالة الثانية، وهي حالة صحف مستقلة أو خاصة، لكنها محسوبة في خطها التحريري على المشروع الإسلامي الحركي (2)، يمكن أن نتوقف على سبيل المثال، عند حالة صحيفة «أخبار اليوم»، والتي تدافع في خطها التحريري عن مشروع حزب العدالة والتنمية، لاعتبارات عدة، منها (3) أن الجريدة تحفل بمجموعة من الإعلاميين الإسلاميين، بها فيها مدير الجريدة الذي لديه تجربة إسلامية حركية مع «الحركة من أجل الأمة».

<sup>(1)</sup> للاطلاع على محددات العمل الإسلامي الحركي [الإخواني نموذجاً]، في التعامل مع الثورة الرقمية، وتوظيفها في سياق خدمة المشروع، أنظر: منتصر حمادة، الغزو الإسلامي الحركي للثورة الرقمية: نموذج الإسلاميين المغاربة، مكتبة الإسكندرية، نشر سلسلة مراصد، العدد 32، 8 يونيو 2016. [المحرر] يمكن تحميل الدراسة على الرابط:

www.bibalex.org/Attachments/Publications/Files/2016060813181052822\_201678232.pdf

<sup>(2)</sup> بإقرار بعض العاملين فيها، بها في ذلك من ينتمي إلى المرجعية الإسلاموية. [المُحرر]

<sup>(3)</sup> ومن الاعتبارات أيضاً، أن التحالف مع الحزب الذي يقود الحكومة، يُخُول للجريدة الظفر بالدعم المالي عبر بوابة الإشهارات، على غرار السائد مع صحف أخرى، مع فارق أن الأمر هنا يتعلق بحالة مشروع إسلامي حركي.



ويتضح ذلك في مضامين الملفات الأسبوعية للجريدة، حيث غالباً ما يتم استدعاء باحثين إسلاميين من حركة التوحيد والإصلاح وحزب العدالة والتنمية للإدلاء بآراء في موضوع الملف، ولكن دون الإشارة إلى الانتهاء السياسي لهؤلاء الباحثين، وإنها التوقف عند الصفة البحثية، وهذه ظاهرة نُعاينها في عدة صحف، يومية وأسبوعية، محلية وأجنبية (أ)، ومنها على سبيل المثال، مضامين ملف نشرته صحيفة «المساء» بعنوان: «بين حراك 20 فبراير وحراك الريف: باحثون يشرحون أوجه الاختلاف والتشابه ويطرحون سؤال: القطيعة أم الاستمرارية» (أ)، نعاين أن الملف تضمن مساهمة تسعة باحثين، من عدة حقول علمية، ولكن قراءة المرجعية الإيديولوجية للمشاركين، تفيد الاعتمان أن تسعة منهم ينتمون إلى حركات إسلامية (حركة «التوحيد والإصلاح» وجماعة الاعدل والإحسان»)، دون الإحالة على هذه المرجعية في الصفة المصاحبة للملف.

ج-وفي الحالة الثالثة، نعاين حضور مجموعة من الإعلاميين الإسلاميين في صحف مستقلة [أو ما يُصطلح عليه بـ«الصحف الخاصة»]، حيث يتكلفون بالدفاع عن وجهة نظر المشروع في قضايا الساحة، ونُعاين ذلك في الصحف اليومية والأسبوعية، وفي المواقع الإلكترونية.

<sup>(1)</sup> أنظر على سبيل المثال الملفات التالية:

<sup>-</sup> الجنس والمخدرات والتمويل الأجنبي: أسلحة الدمار الشامل ضد المعارضين، ملف من إعداد: إسماعيل حمودي ومنير أبو المعالي [بمشاركة ما يُصطلح إعلامياً بتيار «يسار الإخوان»]، أخبار اليوم، عدد 27-28 غشت 2016.

<sup>-</sup> القصر والإسلاميين: هل رجعنا إلى منطقة سوء الفهم؟ ملف من إعداد إسماعيل حمودي، بمشاركة الباحث عز الدين العزماني، أخبار اليوم، عدد 10-11 دجنبر 2016. [مُعد الملف، هو أحد أعضاء اللجنة التنفيذية سابقا لمنظمة التجديد الطلابي -التخصص الطلابي للحركة- والصحفي السابق بجريدة الحركة (التجديد)، وذلك حسب مقال رأي صدر في موقع حركة التوحيد والإصلاح بتاريخ 21 أبريل 2014، بعنوان «هل حركة التوحيد والإصلاح حركة سلفية؟»]

<sup>-</sup> كواليس إعفاء بنكيران: ماذا وراء بلاغ الديوان الملكي؟ ملف من إعداد: إسماعيل حمودي، يونس مسكين وعبد الحق بلشكر، بمشاركة الباحث محمد مصباح، أخبار اليوم، عدد 18-19 مارس 2017.

<sup>-</sup> الملك وبنكيران: نهاية التعايش، ملف من إعداد يونس مسكين، بمشاركة الباحث محمد مصباح والباحث مصطفى بوكرن، أخبار اليوم، عدد 25-26 مارس 2017.

<sup>(2)</sup> المساء، الدار البيضاء، السبت - الأحد، عدد 29-30 يوليو 2017، أي في نهاية الأسبوع التي تتزامن مع احتفالات المغرب بذكرى عيد العرش.



ما ينطبق على الواقع الإعلامي، ينطبق على الواقع البحثي، مع انتشار الباحثين الإسلاميين الذين ينتمون إلى حركة «التوحيد والإصلاح» وحزب «العدالة والتنمية» في مراكز دراسات مغربية أو عربية (1) أو دولية (2)، حيث يستغلون هذا الانتشار من أجل الدفاع عن مشروع الحزب، كها هو الحال مع مجموعة من الأسهاء البحثية التي يتم استضافتها في الصحف والمواقع الإلكترونية المغربية، ومنها الأسهاء البحثية المقيمة على الخصوص في الخليج العربي، وخاصة في قطر، والتي ينتمي أغلبها إلى هذا المشروع.

ويُعتبر «المركز المغربي للأبحاث والدراسات المعاصرة» بمثابة الواجهة البحثية لمشروع حركة «التوحيد والإصلاح» وحزب «العدالة والتنمية»، وأسس المركز مصطفى الخلفى، عضو المكتب التنفيذي للحركة ووزير باسم الحزب في الحكومة الحالية.

وسواء تعلق بلائحة المشاركين في المبادرات الصادرة عن المركز، من قبيل الندوات، أو المجلة التي يصدرها المركز، فنلاحظ أن أغلب المشاركين ينتمون إلى المشروع الإخواني، أي ينتمون إلى حركة «التوحيد والإصلاح» وحزب «العدالة والتنمية»، من جهة، أو ينتمون إلى جماعة «العدل والإحسان» من جهة ثانية، ولكن



<sup>(1)</sup> هناك مفارقة علمية وأخلاقية في اشتغال العديد من الباحثين الإسلاميين المغاربة، من التيار الإخواني بالتحديد، في المراكز البحثية العربية، وخاصة المراكز الخليجية، أي في دول تمنع الترخيص لأحزاب سياسية ونقابات عمالية، حيث نجد أن مجمل هؤلاء يطبقون الصمت عن الأداء السياسي للأنظمة الخليجية، مقابل نقد الأنظمة المغاربية مثلاً، وهي أنظمة على مآزقها السياسية، تبقى أفضل أداءً مقارنة مع الأنظمة الخليجية، لاعتبارات عدة، أهمها أنها حققت تراكهات إصلاحية، إضافة إلا أن مجالها السياسي يسمح بالتعددية الحزبية والسياسية والنقابية، بخلاف السائد في التداول الخليجي، باستثناء الحالة الكويتية. [المحرر]

وعيث لا تدري، ونذكر منها، على سبيل المثال لا الحصر، ما تعرض له "مركز نهاء للبحوث والدراسات الإنسانية" [http://nama-center.com]، والذي كنا نعاين في أولى الإصدارات البحثية التي حَرِّرها باحثون [إسلاميون] مغاربة، أنهم كانوا في غالبيتهم من حركة "التوحيد والإصلاح" وحزب "العدالة والتنمية"، ولكن توصل مدير المركز، ياسر المطرفي بملاحظات نقدية في هذا السياق جعلته يُعيد النظر في التفاعل البحثي المغربي مع المركز، عيش اتضح أن مُمثلي المركز في المغرب كانوا ينتمون إلى حركة "التوحيد والإصلاح" وحزب "العدالة والتنمية"، فكانت النتيجة، المساهمة في تقويم هذا المأزق، واتضح ذلك من خلال عناوين الإصدارات اللاحقة، أو من خلال مضامين المجلة البحثية التي تصدر عن المركز، أي دورية "نهاء" لعلوم الوحي، بأفق معرفي يجتهد في أخذ مسافة من الخطاب الفكراني/ الإيديولوجي. [المُحرر]



الغلبة في لائحة المشاركين في ندوات المركز، أو عبر المجلات التابعة للمشروع، ونذكر منها مجلة «الفرقان» ومجلة «تحولات معاصرة».

وبالنسبة للباحثين الذين ينتمون إلى مشروع جماعة العدل والإحسان، وإضافة إلى «المركز المغربي للأبحاث وتحليل السياسات»، و«مركز ابن غازي للأبحاث والدراسات الاستراتيجية»، يمكن إضافة «شبكة ضياء للمؤتمرات والدراسات»(1)، التي ينشر فيها باحثون من الجهاعة.

ومن تطبيقات هذا التوجه البحثي الذي يُسلط الضوء على الباحثين الذين ينتمون للمشروع بالدرجة الأولى، نلاحظ على سبيل المثال، أنه من أسهاء المشاركين في المؤتمر السنوي للباحثين في العلوم الاجتهاعية والإنسانية، في موضوع «الديني والسياسي في السياق المعاصر: بين سؤال الاتصال وجدل الانفصال»، الرباط 20 و 21 ماي 2017، كان أغلب المشاركين من حركة «التوحيد والإصلاح» وحزب «العدالة والتنمية»، وكذلك الأمر مع الانتهاء الإسلامي الحركي للمشاركين في العدد المزدوج 2-3 لمجلة «تحولات معاصرة»، والصادر في شتنبر 2017، وتضمن ملفاً حول «القيم والسلطة في السياق الإسلامي المعاصر».

ومقابل ذلك، نرى أن أغلب الباحثين المشاركين في التقرير السنوي الصادر عن «المركز المغربي للأبحاث وتحليل السياسات» [التابع لجماعة «العدل والإحسان»]، والذي يتطرق لحالة المغرب السياسية والاقتصادية والثقافية والدينية<sup>(2)</sup>، ينتمون إلى جماعة «العدل والإحسان».

<sup>(1)</sup> رابطها الإلكتروني كالتالي: http://diae.net

<sup>(2)</sup> أخذاً بعين الاعتبار المرجعية الإسلامية الحركية للمركز، أي الانتهاء إلى جماعة «العدل والإحسان»، فإن الخيط الناظم في التقارير السنوية الصادرة عن المركز والتي تتناول حالة المغرب في الحقل السياسي والاقتصادي والديني وغيره، لا يخرج عن تمرير صورة سوداء عن الوضع، بها يُزكي تصنيف هذه التقارير في خانة «التقارير الفكرانية/ الإيديولوجية»، على غرار وصف الباحث محمد ضريف، تقارير المركز البحثي الإخواني التابع لحركة «التوحيد والإصلاح» [«المركز المغربي للأبحاث والدراسات المعاصرة»]، والخاص بالحقل الديني، بأنه «تقرير إيديولوجي». [المُحرر]



هذا الحضور البحثي لأعضاء المشروع الإخواني المغربي في المراكز البحثية للخارج<sup>(1)</sup>، هدفه الدفاع عن المشروع، سواء تعلق الأمر بالدفاع عن المشروع في مواجهة الدولة، أو في مواجهة باقي المشاريع الإسلامية الحركية<sup>(2)</sup>، سواء كانت إخوانية أو سلفية، وهناك عدد كبير من الأمثلة المرتبطة بهذه السياقات، ونتوقف في هذه الجزئية عند مثالين فقط:

أ - في الحالة الأولى، وفي إحدى مقالات الرأي الموجهة للرأي العام البريطاني، تطرق أحد الباحثين، من المحسوبين على المشروع، إلى أداء حزب العدالة والتنمية، وصراعه مع القصر، وخلُص في خاتمة المقال إلى أن «الحدود المؤسساتية بين الطرفين [القصر والإسلاميين المعترف بهم] قد أنتجت حالة توازن ستجبر القصر والحزب [الإسلامي الحركي] على التعايش في المستقبل المنظور»(٥).

ب - بالنسبة للحالة الثانية، فتهم مضامين «تقدير موقف تحليلي» حول انتخابات 6 أكتوبر 1006 التشريعية، وصدرت عن «المركز العربي للأبحاث ودراسة السياسات»، ومقره قطر، في موقع إلكتروني لندني (٤)، تابع لقطر، ولكن مضمون التقرير، كان دعاية إعلامية لحزب «العدالة والتنمية» الإسلامي الحركي، فكانت النتيجة أن صدرت انتقادات في مواقع التواصل الاجتهاعي تندد بهذا التدخل الخارجي عبر البوابة البحثية



<sup>(1)</sup> الباحث المغربي كمال القصير، باحث في مركز الجزيرة للدراسات «مسؤول منطقة المغرب العربي»، ولذلك فإنه كثير الحضور في الإعلام الإسلامي الحركي في المغرب أو الإعلام الموالي له (مقالات رأي الباحث تنشرها صحيفة «أخبار اليوم»، المحسوبة على حزب «العدالة والتنمية»).

<sup>(2)</sup> واضح أن اشتغال الباحث المسلم [chercheur musulman] على ملف الحركات الإسلامية [الإسلاموية] مختلف عن اشتغال الباحث الإسلامي الحركي [chercheur islamiste] على نفس الملف. [المُحرّر]

 <sup>3)</sup> أنظر: محمد مصباح، القصر يكسب نقاطاً في الصراع على السلطة الدستورية، أخبار اليوم، الدار البيضاء،
 عدد 28 مارس 2017، والمقال مُترجم عن «معهد شاتام هاوس».

وواضح أن مثل هذا الخطاب، كان في دائرة اللامفكر فيه، في حقبة ما قبل أحداث «الربيع العربي»، أي في الحقبة التي كان فيها الطلب الوحيد للرجل الأول في المشروع، الظفر بلقاء وزير الداخلية الأسبق، إدريس البصري، الذي أشرف في الكواليس، على إدماج الإسلاميين في العمل السياسي، دون أن يتوقع أن يصل هذا الإدماج إلى درجة أن تُصبح فيه أقلام المشروع، تتحدث عن منافسة ندية بين القصر والحزب الإسلامي. [المحرر]

<sup>(4)</sup> أنظر: انتخابات المغرب التشريعية، صراع على إعادة تشكيل المشهد السياسي، موقع «العربي» [.alaraby] و goo.gl/5FhorL على الرابط المختصر التالي: goo.gl/5FhorL



في الشأن الانتخابي، بها تطلب صدور بيان عن المركز المعني، أكد فيه أن المركز «ينأى بنفسه عن التدخل في أي شأن داخلي، في المغرب أو غيره»، وأنه «مركز بحثي وأكاديمي عربي مستقل لا يمثل أي جهة في أي دولة عربية، بها فيها مقره الرئيس في قطر، ولا يهارس أي دور سياسي، وليس طرفًا في أي صراعات سياسية داخلية عربية»(١)، دون أن يؤكد البيان أن الأولوية للباحثين الذين يتعاونون معه، ومع باقي المراكز في قطر، ينتمون إلى الحركات والأحزاب الإسلامية، وهي الملاحظة نفسها حول الإعلاميين المغاربة الذين يقيمون هناك، فأغلبهم ينتمون إلى الحركات الإسلامية(2).

وحتى بالنسبة للمقالات والدراسات التي ينشرها الباحثون الإسلاميون في الخارج، وإضافة إلى دفاعها عن مشروع الحركة الإسلامية التي ينتمون إليها، فإنها لا تتحدث عن الحركة أو الجماعة الإسلامية المنافسة (٤)، ونتوقف عند نموذج تطبيقي ودال:

يتعلق الأمر بتقرير جاء تحت عنوان: «التحولات السياسية والاجتهاعية بالمغرب خلال 2016-2017 في ضوء الحراك الاحتجاجي»، ونشر في صيف 2017 على موقع «مركز برق للأبحاث والدراسات» (4)، ولأن محُرر التقرير ينتمي إلى نواة المشروع الإسلامي [حركة «التوحيد والإصلاح» وحزب «العدالة والتنمية»]، فقد كانت المادة عبارة عن دعاية للمجرة، كها يتضح مثلاً في تأمل لائحة مراجع المادة؛ وحتى في

<sup>(1) «</sup>المركز العربي» ينفي تدخله في شؤون المغرب، موقع «هسبريس، 16 مارس 2017، على الرابط: www.hespress.com/orbites/342979.html

<sup>(2)</sup> يجب أن نأخذ بعين الاعتبار في هذه الجزئية أن أغلب الانتخابات التشريعية التي جرت في دول شمال إفريقيا بعد اندلاع أحداث «الربيع العربي»، لم تكن انتخابات محلية / وطنية خالصة، وإنها كانت انتخابات محلية وأجنبية في آن، وعاينا ذلك بشكل جلّي في الاستحقاقات المصرية والتونسية، وأيضاً في الحالة المغربية، وهذه جزئية دقيقة لم يتم التفطن إليها في التناول الإعلامي المغربي، فالأحرى التناول البحثي، ولو أنه كان متوقعاً ألا تتحدث الأقلام البحثية الإخوانية (المحلية والخارجية) عن الموضوع، بل هذا تحصيل حاصل بتعبير المناطقة. [المُحرر]

 <sup>(3)</sup> هذا أمر متوقع لأنه يرتبط بجهاز مفاهيمي يدافع عن مشروعه التديني، وهذا الاعتقاد يُؤسِّس مجموعة للمارسات التي يُصبح الانتباه إليها، مسألة لا مفكر فيها. [المُحرر]

<sup>(4)</sup> رابط موقع المركز: http://barq-rs.com/barq/



المجال الحقوقي، تم الاستشهاد ببيان صادر عن «منتدى كرامة لحقوق الانسان» في 21 فبراير 2017، والمنتدى جمعية حقوقية تابعة لحزب «العدالة والتنمية» (1)، وحديث العهد في التأسيس مقارنة مع عدد كبير من الجمعيات الحقوقية، أو في من خلال وصف حركة «التوحيد والإصلاح» على أساس أنها «حركة إسلامية مقربة من حزب العدالة والتنمية»، مع أنها نواة هذا المشروع، وليس مجرد حركة مقربة من الحزب؛ وأخيراً وليس آخراً، وصف البرلماني السابق عبد العزيز أفتاتي بأنه «قيادي بارز في صفوف حزب العدالة والتنمية معروف بمواقفه القوية تجاه التحكم ورموز الفساد وانتقاده للدولة» (2).

انتظر الرأي العام مرحلة الخلافات التنظيمية بين عبد الإله بنكيران وسعد الدين العثماني، حتى يكتشف أن ما كانت تقوم به «الكتائب الإلكترونية» ضد الخصوم (٤)، في

<sup>(1)</sup> بسبب تبعية «منتدى الكرامة» لحزب «العدالة والتنمية»، تأسست حركة تصحيحية، وأعلنت انفصالها عن المنتدى من أجل تأسيس منتدى حقوي بديل، وصرح محمد حقيقي، المسؤول الأول في هذه الحركة بأن رئيس المنتدى ارتكب خروقات قانونية قائلاً: «لم يلتزم وقيادة المنتدى بمسطرة عقد الجموع العامة بعدم إخبارنا...»، مضيفاً: «كنا ننتظر مساعي رأب الصدع وتدارك الأخطاء، لكن تبين أن هناك نية مبيتة لإقصائنا وتعمد تسييس المنتدى وتجريده من استقلاليته التي تؤكدها كل الوثائق التأسيسية». أنظر: طارق بنهدا، حقوقيون يعلنون «خطاً تصحيحياً» داخل «الكرامة»، موقع «هسبريس» 14 فبراير 2016، على الرابط:

www.hespress.com/politique/permalink/294775.html?desktop=1&output\_type=rss

<sup>(2)</sup> أنظر:

الحسن حما، التحولات السياسية والاجتماعية بالمغرب خلال 2016-2017 في ضوء الحراك الاحتجاجي»، موقع مركز «برق» [barq-rs.com]، على الرابط المختصر: goo.gl/TtSzkU

<sup>(3)</sup> هناكُ دراسة صدرت ضمن عمل جماعي، عن مركز بحثي، اشتغلت على أهم المُحدِّدات التي تثير تفاعل الخطاب الإسلامي الحركي، مع الاستحقاق الانتخابي، ليس على الصعيد الميداني، أي في الحملات الانتخابية التقليدية التي تتميز بتنظيم لقاءات جماهيرية وجولات في الأحياء والشوارع، وإنها طبيعة هذا التفاعل في الإعلام وبالتحديد الإعلام الرقمي (أو قل الإلكتروني)؛ وتُسلط الدراسة الضوء على دور الواقع الافتراضي، الذي لا يقل أهمية عن الواقع المادي بالنسبة للفاعل السياسي بشكل عام، بها في ذلك الفاعل الإسلامي الحركي موضوع الدراسة من خلال نموذج حزب «العدالة والتنمية» الإسلامي، الذي راهن بشكل كبير على دور مواقع التواصل الاجتهاعي في إطار التفاعل مع الاستحقاق الانتخابي الذي جرى يوم 4 شتنبر 2015. [المُحرر]

أنظر: منتصر حمادة، الإسلاميون المغاربة والاستحقاق الانتخابي: الفضاء الرقمي نموذجاً، ضمن كتاب: الاستحقاقات الانتخابية بالمغرب: مقاربات لفهم الانتخابات الجماعية والجهوية للرابع من شتنبر 2015، رشيد مقتدر (إشراف)، مركز مغارب للدراسات في الاجتماع الإنساني، سلسلة كتب جماعية، الرباط، ط1، 2016.



المجتمع والدولة والنظام، أصبح يطال المشروع ذاته أيضاً، مما دفع الأمين العام لكي يصدر بلاغاً، يوم الثلاثاء 10 أكتوبر، يعلن فيه براءتة مما تتضمنه بعض الصفحات على موقع «التواصل الاجتهاعي» (1)، وقد عمقت الاستقالة «تباين وجهات النظر بين قيادات الحزب في تعاطيهم مع حادث الاستقالة، وأخرج تياري «الاستوزار» (2)، و «الولاية الثالثة» للمواجهة من جديد» (3).

في نهاية هذا المحور المُخصص لموضوع انتشار المشروع الإسلامي الحركي في مؤسسات الدولة ومنظهات المجتمع المدني<sup>(4)</sup>، سبق لأحد أعضاء المشروع أن توقف عند الإعاقات التي تطال تحقيق هذا الانتشار المرجو، والذي أشرنا إليه أعلاه، عندما تحدث عن انتشار أعضاء الحركة والحزب، حيث أشار إلى وجود عديد إعاقات، لا تصب في تفعيل مشروع «التمكين» الذي يُهمين على المخيال [imaginaire] الجمعي للمشروع الإسلامي الحركي بشكل عام، معتبراً أن «من يتحدث عن الانتصار في الانتخابات المغربية، يصدر الوهم للناس، ويبالغ كثيراً، [لأنه] ممكن أن تكون عندك أغلبية مطلقة، المخربية، وزارة الداخلية، القرار الاقتصادي»، وأن «السلطة لا تعرض في الانتخابات، الحيني، وزارة الداخلية، القرار الاقتصادي»، وأن «السلطة لا تعرض في الانتخابات، السلطة في مكان آخر» (5).

<sup>(1)</sup> إساعيل حمودي، نائب بنكيران: صفحات تمارس ما هو أسوأ من الكولسة؛ «الفيسبوك» يشعل حروب «كولسة» في العدالة والتنمية، أخبار اليوم، الدار البيضاء، عدد 13 أكتوبر 2017.

<sup>(2)</sup> إن مجرد الحديث عن «تيار الاستوزار» يُعتبر معضلة أخلاقية قبل أن يكون معضلة تنظيمية في «المَجَرة الإسلامية» المعنية، حيث كشف هذا الحدث عن مآزق ساهمت في تراجع شعبية الحزب لدى الرأي العام، بعد أن اتضح مثلاً، أن أغلب أعضاء «تيار الاستوزار»، وصلوا إلى ما وصلوا إليه بمباركة الأمين العام السابق الذي قاد عملية الإدماج في مؤسسات الدولة ومنظات المجتمع المدني، وفي الأخير كان مصيره النكران من قبل هؤلاء. [المُحرر]

<sup>(3)</sup> سارة الطالبي، استقالة جبرون تخرج تياري «الاستوزار» و«الولاية الثالثة» للمواجهة من جديد، موقع «اليوم 24»، 4 نونبر 2017، على الرابط: www.alyaoum24.com/980984.html

<sup>(4)</sup> يُلاحظُ أن العديد من مشاريع «التنمية الذاتية» محسوبة على المرجعية الإسلامية الحركية، في نسختها الإخوانية على الخصوص، سواء تعلق الأمر بإسلاميين سابقاً، أخذوا مسافة نسبية من المشروع الإسلامي الحركي، أو بإسلامين حالياً. [المحرر].

<sup>(5)</sup> مصطفى بوركن، هذا ما ينقص الإسلاميين في المغرب للوصول إلى الحكم، [العنوان من اختيار الموقع]



### الإعفاء الدستوري لعبد الإله بنكيران من رئاسة الحكومة

من المشاكل التي طالت مشروع حركة التوحيد والإصلاح وحزب العدالة والتنمية، تلك المرتبطة بزلات اللسان المرتبطة ببعض مواقف الرجل الأول في المشروع، عبد الإله بنكيران، سواء كانت تهم الوضع الداخلي أو الإقليمي أو الدولي، بل إن بعضها كاد أن يتسبب مراراً في اندلاع أزمات دبلوماسية مجانية، من قبيل انتقاداته ذات الصلة بموضوع تقنين زراعة الكيف والحشيش، قائلاً «هؤلاء يريدون تحويل المغرب إلى الحالة الكولومبية ودولة العصابات»، وهو ما جعل سفارة كولومبيا بالرباط تدخل على الخط وتقوم بالتحقيق في هذه التصريحات غير المسؤولة، من خلال البحث عن شريط فيديو للقاء الحزبي الذي انعقد بمقر حزب العدالة والتنمية نهاية الأسبوع الأول من شهر أبريل 2016. بل تطور الأمر إلى صدور رد على لسان رئيس البرلمان الكوبي الذي أكد أن برلمان بلاده قرر الاستهاع في جلسة عمومية لممثلين عن جبهة البوليساريو الانفصالية، وقال «إن هذا القرار اتخذه المجلس بإجماع كافة أعضائه بطلب من مجموعة من النواب المتعاطفين مع الجبهة الانفصالية، موضحاً «أن البرلمان الكولومبي يناقش من النواب المتعاطفين مع الجبهة الانفصالية، موضحاً «أن البرلمان الكولومبي يناقش القضايا الوطنية وكذلك الدولية التي تعتبر ذات أهمية» (أن البرلمان الكولومبي يناقش القضايا الوطنية وكذلك الدولية التي تعتبر ذات أهمية) (أن البرلمان الكولومبي يناقش القضايا الوطنية وكذلك الدولية التي تعتبر ذات أهمية)

تصريحات الرجل الأول في المشروع طالت المؤسسة الملكية، في أكثر من مناسبة، لعل أهمها تلك المرتبطة بسياق مغربي استراتيجي مرتبط بالانفتاح على القارة الإفريقية، مقابل أخذ مسافة من الصراعات القائمة في المشرق العربي، حيث سبق له في هذه الجزئية، أن صرح بنكيران في كلمته خلال الجمع العام العادي لنقابة الاتحاد الوطني للشغل بالمغرب التابعة لحزب العدالة والتنمية، وبالتالي التابعة للمشروع: «لا يمكن أن يذهب الملك إلى تفريج كربات بعض الشعوب الإفريقية، ونهين الشعب المغربي،



موقع «إسلام مغربي» [islammaghribi.com]، و أكتوبر 2017، على الرابط المختصر التالي: goo.gl /zRHjuN

<sup>(1)</sup> العلم، الرباط، عدد 23500 الصادر بتاريخ 15 أبريل 2016.



هذه إهانة للشعب المغربي» قبل أن يتدارك ويقول «هذه إهانة للشعب المغربي إذا لم نحترم إرادته في تشكيل الحكومة»(١).

ومن غير المستبعد أن تكون هذه المواقف الصريحة الصادرة عن قيادات المشروع، ومعها قضايا وأحداث جرت في الكواليس لم يتم الكشف عنها للرأي العام، وأيضاً بعض قلاقل قضايا المشرق، قد عجلت بإعفاء عبد الإله بنكيران من قبل المؤسسة الملكية، عندما أصدر الديوان الملكي في 15 مارس 2017، بياناً جاء فيه أن قرار عزل بنكيران يأتي بعد خمسة أشهر من قيادته للتشاور من أجل تشكيل أغلبية حكومية، وغياب أي مؤشرات توحي بقرب تشكيلها، ويضيف البيان أن الملك محمد السادس "سبق أن حث رئيس الحكومة المعين، عدة مرات، على تسريع تكوين الحكومة الجديدة»، ولكنه بعد العودة من جولة إفريقية «أخذ علماً بأن المشاورات التي قام بها السيد رئيس الحكومة المعين، لمدة تجاوزت الخمسة أشهر، لم تسفر إلى حد اليوم، عن البيان أنه بموجب الدستور المغربي فإن الملك محمد السادس قرر أن «يُعين كرئيس حكومة جديد، شخصية سياسية أخرى من حزب العدالة والتنمية»، وهو ما يؤكد البيان أنه سيتم "ضمن كل الاختيارات المتاحة التي يمنحها له نص وروح الدستور»، وفق نص البيان، مشيراً إلى أن الملك سيستقبل الشخصية التي ستخلف بنكيران في وقق نص البيان، مشيراً إلى أن الملك سيستقبل الشخصية التي ستخلف بنكيران في رئاسة الحكومة، «وسيكلفها بتشكيل الحكومة الجديدة».

بعد ذلك، سيقدم بنكيران، الأمين العام لحزب العدالة والتنمية، بصفته نائباً برلمانياً منتخباً بدائرة سلا برسم الاقتراع الذي أجري يوم 7 أكتوبر 161 20، استقالته من البرلمان، وحسب ما نقله الموقع الرسمي للحزب، فيعتبر هذا الإجراء تصحيحاً

<sup>(1)</sup> تصريح لبنكيران: «لا يمكن أن يذهب الملك إلى تفريج كربات الشعوب الافريقية ونهين الشعب المغربي!»، موقع «أخبارنا المغربية»، 18 فبراير 2017، على الرابط: http://www.akhbarona.com/politic/199196.html#ixzz4eFLtknQq

<sup>(2)</sup> بلاغ للديوان الملكي يعلن عن تعيين العثماني رئيسا للحكومة، موقع «ماروك بولس» [marocplus.info]، 17 مارس 2017، على الرابط المختصر: goo.gl/Nvjht



لوضعية ترتبت بعد تعيينه رئيساً للحكومة مكلفاً بتشكيلها عقب الانتخابات التشريعية الأخيرة، مما جعله في وضعية التنافي مع الصفة البرلمانية، وسوف تقف هذه التطورات وراء اندلاع بعض الخلافات التنظيمية (1) بين ما قد نصطلح عليه تيار عبد الإله بنكيران وتيار سعد الدين العثماني (2) في المشروع، واتضحت معالم هذه الخلافات في عدة محطات، نذكر منها، التداعيات التي طالت المؤسسة التشريعية، لأن حزب المشروع يقود الحكومة المغربية الحالية، حيث أعطى بنكيران الضوء الأخضر لفريق حزبه بمجلس المستشارين لتوجيه انتقادات إلى حكومة سعد الدين العثماني، حيث كانت «لمسة بنكيران حاضرة في كلمة فريق حزب العدالة والتنمية أثناء مناقشة التصريح الحكومي أواخر شهر أبريل 2017 (20 وعاينا المعطى نفسه في تفاعل حركة التوحيد والإصلاح مع الثنائي بنكيران – العثماني (4).

مباشرة بعد هذه التطورات، سوف يمر المشروع الإسلامي الحركي الذي نواته حركة «التوحيد والإصلاح» وحزب «العدالة والتنمية» من أزمة تنظيمية، وصراع تيارات، بسبب مصادقة لجنة الأنظمة والمساطر، التابعة للمجلس الوطني للحزب بالأغلبية على تعديل المادة 16 من النظام الداخلي، ما يمهد لولاية ثالثة لعبدالإله بنكيران، وتنص المادة 16 في صيغتها القديمة على أنه «لا يمكن لعضو أن يتولّى إحدى المسؤوليات الآتية لأكثر من ولايتين متتاليتين كاملتين: الأمين العام، رئيس المجلس الوطني، الكاتب الجهوي، الكاتب الإقليمي، الكاتب المحلي».

<sup>(1)</sup> حسب القيادي سليمان العمراني، نائب الأمين العالم لحزب العدالة والتنمية، فإن إعفاء بنكيران كان بحق زلزالاً أصاب الحزب وأحدث فيه أزمة ما تزال آثارها قائمة. عنوان حوار أجراه معه محمد كريم بوخصاص، الأيام، الدار البيضاء، عدد 766، 6-12 يوليو 2017.

<sup>(2)</sup> يجب أن نُفُرق بين وزن بنكيران ووزن العثماني في ميزان المشروع، فالعثماني، يبقى رجل تنظير وليس رجل تنظيم، على عكس بنكيران، الذي يتحكم عملياً، وبشهادة أبناء التنظيم، في معالم المشروع وفروعه التابعة له. [المحرر]

<sup>(3)</sup> الأخبار، الدار البيضاء، عدد 27 أبريل 2017.

<sup>(4)</sup> من ذلك، ما جرى يوم 15 أبريل 2017، عندما زار سعد الدين العثماني، رئيس الحكومة الحالية مقر الحركة بالرباط والتقى بمكتبها التنفيذي، ومباشرة بعد ذلك، قام المكتب التنفيذي بزيارة عبد الإله بنكيران في منزله في نفس اليوم، وهذا أمر متوقع، لأن مؤسسات المشروع، تدين بالولاء التنظيمي للرجل الأول في المشروع.



تمّ التعديل يوم «الأحد 15 أكتوبر 2017، حيث كشفت لجنة التصويت السري عن ميل عارم يزيد على الثلثين نحو التمديد لبنكيران لولاية ثالثة على رأس الحزب» (1)، وتوقف موقع محسوب على المشروع عند بعض حُجج التيار المعارض لتمديد ولاية الرجل الأول في المشروع، منها أن «تعديل القانون من أجل الأشخاص هو مسألة تخالف ثقافة الحزب، الذي يقوم على قيادة جماعية، ويحترم قوانينه ولا يعدلها من أجل الزعامات؛ أن بنكيران متحفظ على الحكومة الحالية ويرفض حضور اجتهاعات الأغلبية، وصعوده من جديد لقيادة الحزب، من شأنه أن يؤثر على عمل الحكومة، ويعتبر رسالة من الحزب لإنهاء المشاركة في الحكومة؛ أن بنكيران نفسه، كان يقول إنه لا يمكن أن يكون رئيس حكومة ومرؤوسا داخل الحزب، وبالتالي، فمن غير المنطقي أن يقبل بهذه القاعدة لنفسه ويرفضها بالنسبة إلى العثماني؛ أن الدول والهيئات التي تعتمد الديمقراطية حددت ولايتين للمسؤولين، كإجراء ضد تغول المسؤولين الأقوياء؛ أن ولاية ثالثة لبنكيران، تعني تحدي الدولة والدخول في مواجهة معها، خاصة أن بنكيران المعروفة لا تدعم المواجهة، وإنها التوافق والإصلاح في وتوجهات ومواقف بنكيران المعروفة لا تدعم المواجهة، وإنها التوافق والإصلاح في طلى الاستقرار» (2).

وبسبب التفاعلات التنظيمية لواقعة التمديد، والتي تسببت في صدور عدة أخبار حول الصراعات الداخلية في المشروع<sup>(3)</sup>، كشف الباحث امحمد جبرون [عضو سابق في الحركة] أن «الخلاف والصراع الواضح الذي يعيشه حزب العدالة والتنمية اليوم

<sup>(1)</sup> إسماعيل حمودي، بعد 6 أشهر: العدالة والتنمية يرد على قرار إقالة بنكيران من رئاسة الحكومة، أخبار اليوم، 17 أكتوبر 2017.

<sup>(2)</sup> معارضو الولاية الثالثة لبنكيران من هم؟ وما حُججهم؟ موقع «اليوم 24»، 9 أكتوبر 2017، على الرابط: www.alyaoum24.com/962260.html

<sup>(3)</sup> ومن ذلك حديث متابعة إخبارية عن انخراط «قياديين في حركة التوحيد والإصلاح، الذراع الدعوية لحزب العدالة والتنمية، في حملة شرسة ضد تمكين الأمين العام لحزب العدالة والتنمية، عبد الإله بنكيران، من ولاية ثالثة على رأس الحزب الذي يقود الحكومة». أنظر: محمد بلقاسم، التوحيد والإصلاح تضغط لمنع بنكيران من ولاية ثالثة في العدالة والتنمية، موقع «هسبريس»، 8 نونبر 2017، على الرابط:

www.hespress.com/politique/370684.html



هو أسوأ صراع عاشه منذ عشرين سنة، بل أسوأ خلاف منذ دخول هذا الجيل من الإسلاميين مجال الدعوة والإصلاح. وترجع بشاعة هذا الخلاف والصراع (1) إلى كونه ينال من المصداقية الأخلاقية للرموز المؤسسة لهذا المشروع، الذين يظهر عدد منهم في ضوء ما ينشر ويتداول في مختلف الوسائط أنهم وصوليون، مصلحيون، انتهازيون، غير أوفياء»، وأوضح أن «المشكلة الكبرى، التي سيعاني منها حزب العدالة والتنمية وبسبب حملة التدمير الذاتي التي يعيشها منذ شهور، ليست شبح الانشقاق، بل تبديد رصيد المصداقية السياسية والشرعية الإصلاحية التي راكمتها أجيال من العاملين تحت شعار الإسلاميين، فإذا أمسى هذا الجيل من الساسة/ الرموز الذي يشارك في الحكم، ويسير المدن الكبرى والصغرى فاقداً للمصداقية الأخلاقية وجماعة من الانتهازيين» (2).

وتأكدت النزعة النقدية لامحمد جبرون في العديد من المحطات، خاصة في بعض الحوارات التي أجرتها معه الصحف الورقية والرقمية، كشف فيها عن نمط من التفكير متداول في الحركة والحزب، ولو أنه يصعب معرفة نسبته، كأن يكون أقلية أو أكثرية، ومن ذلك، تأكيد أنه على حزب «العدالة والتنمية» التنازل عن بعض الديمقراطية في الراهن من أجل كامل الديمقراطية في الأجل (٤)، أو أن «بنكيران لم يعدر جل المرحلة» (٩).

<sup>(1)</sup> كان الإسلاميون المغاربة من «المَجرّة الإسلامية» المعترف بها، على قلب واحد قبل الانخراط في العمل السياسي/ الحزبي، ولأن العمل السياسي غالباً ما ينتصر للعقل البراغهاتي، وليس للعقل الأخلاقي، كها هو جاري به العمل في مختلف المجالات التداولية، فقد تطورت الأحوال عند قيادات وأتباع هذه «المَجرّة» فأصبحنا أمام صراعات مواقع وتوزيع اتهامات وتصفية حسابات و «كتائب إلكترونية»، بين ساسة وجمعويين وإعلاميين وباحثين، وغيرهم، قاسمهم المشترك الدفاع عن «الفكرة الإخوانية»؛ ومع أننا تُعاين نفس الآفات لدى باقي الفاعلين السياسيين/ الحزبيين، بشكل أو بآخر، إلا أن ما لم ينتبه إليه العقل الإسلامي الحركي، أنه هنا يرفع شعار «المرجعية الإسلامية»، وهذا سبب واحد ضمن أسباب أخرى، يقف وراء افتتاح هذا العمل الجماعي بمحور مُحصّص للتدقيق في الفوارق الجوهرية بين مفهومي «الدين» [religiosité] و «الدين» [religiosité]. [المُحرر]

<sup>(2)</sup> جبرون: العدالة والتنمية يعاني من حملة التدمير الذاتي، موقع «الأحداث المغربية»، 17 أكتوبر 2017، على الرابط: https://ahdath.info/331834

<sup>(3)</sup> جبرون: هكذا يجب أن نفهم استمرار التحكم مع وجود ملك ديمقراطي، حاوره منير أبو المعالي، أخبار اليوم، الدار البيضاء، عدد 24 نونبر 2016.

<sup>(4)</sup> جبرون: بنكيران لم يعدر جل المرحلة، حاوره يونس دافقير، الأحداث المغربية، الدار البيضاء، عدد 19 يناير 2017.



وقد أفضت هذه المواقف إلى مطالبته بتقديم استقالته، وهو المطلب الذي تكرر مراراً، وكان يُواجهه جبرون بالإشارة إلى أن المعنيين بالانتقادات هم «شباب ليست لهم دراية بالوضع السياسي في المغرب» (1) في إحالة على ما صدر عما يُصطلح عليه إعلامياً به «الكتائب الإلكترونية» (2) لحركة التوحيد والإصلاح وحزب «العدالة والتنمية» (3) وتسببت له هذه المواقف في تسليط بعض الأضواء الإعلامية، ومنها استضافته في أحد البرامج الإذاعية، لتوضيح عديد آراء ومواقف، ولتمرير عديد ردود على «الكتائب الإلكترونية» للمشروع ولمن يقف وراءها، ومن ذلك، إشارته إلى أنه يتفهم «ردود الفعل من طرف البعض الذي ما زال قاصراً في الوعي، لكن أن يأتي ذلك من بعض القيادات البارزة، فهذا أمر غير مفهوم»، وأن «بلادنا تحتاج إلى نقاش صعب، فلم نعد نقبل فرقاء سياسيين يهارسون السياسة في جو من الحقد والكراهية، فهذا يُسيء إلى المغرب» (4).

أفضت الانتقادات المتتالية ضد امحمد جبرون إلى تقديم استقالته من الحزب وليس من الحركة، حيث نقرأ في رسالة الاستقالة: «أنا لا زلت مستمراً في القيام بها من موقعي الجديد كمثقف»، وأكدت الرسالة أيضاً أن الاستقالة «هي احتجاج على

<sup>(1)</sup> كوثر زكي: جبرون ك»الجريدة 24»: الذين طالبوا باستقالتي من العدالة والتنمية لا دراية لهم بالسياسة، موقع «الجريدة 24»، 28 نوفمبر 2016، على الرابط: www.aljarida24.ma/p/politique/193170

<sup>(2)</sup> يتعلق الأمر بـ «مجموعات رقمية» مكلفة بمهام داخل الحزب، أو متعاطفة مع المشروع الإسلامي الحركي، تنخرط في حملات الدفاع عن المَجرّة الإسلامية الحركية، مقابل نقد وشيطنة المنافسين، سواء تعلق الأمر بفاعلين في الدولة أو الأحزاب السياسية أو منظهات المجتمع المدني، ولو تطلب الأمر اللجوء إلى ممارسات معادية للأخلاق، من قبيل تشويه السمعة، فبركة الأخبار، الاتهام في الأخلاق والملة. وما لم ينتبه إليه العقل المدبر لأداء هذه الكتائب، أنه إن كان عملها قد تميّز بالكفاءة والنجاح النسبي في كسب عدة «جبهات»، إلا أنه فشل في كسب أهم «جبهة»: ثقة المجتمع، فالأحرى ثقة الدولة. [المحرر]

<sup>(3)</sup> وبسبب استفحال الظاهرة، شرعت بعض الصحف الورقية والرقمية في نشر ملفات حولها، مقابل صمت الصحف والمنابر المحسوبة على المشروع الإسلامي أو المقربة إليه.

أنظر على سبيل المثال، سلسلة تحقيقات موثقة نشرتها صحيفة «الأحداث المغربية»، في صيف 2016، وافتتحتها بمقالة: تعرف على جنرالات الكتائب الإلكترونية لحزب البيجيدي: اللعبة الخطيرة!، موقع «الأحداث المغربية»، الدار البيضاء، 23 سبتمبر 2016، على الرابطّ: http://ahdath.info/219667

 <sup>(4)</sup> من داخل القفص: العدالة والتنمية والتحكم: وشهد شاهد، حوار مع امحمد جبرون، أجراه رضوان الرمضاني، أعده للنشر: هشام الفرجي، الأحداث المغربية، الدار البيضاء، 5 ديسمبر 2016.



السقوط الأخلاقي الفظيع لكثير من أبناء هذا الحزب، وشذوذهم عن منهجه، وكيلهم التهم لشخصي، وطعنهم في عرضي، دون أن يكلف أحد نفسه من قيادة هذا الحزب استنكار هذه الهجومات المتكررة التي تنال مني، وأمست تؤثر على محيطي العائلي»(1).

وانتهت الصراعات التنظيمية بين بنكيران والعثماني، بانتخاب هذا الأخير، أميناً عاماً جديداً للحزب على هامش اختتام أشغال المؤتمر الوطني الثامن للحزب، فبعد «أكثر من 6 ساعات من التداول، من طرف 131 متدخلاً، من أعضاء المجلس الموطني الجدد والقدامي، أعلن رئيس المؤتمر جامع المعتصم، عن اختيار العثماني أميناً عاماً جديداً لحزب العدالة والتنمية، بعد حصوله على 1006 صوتاً من أصل 1943 صوتاً أي بنسبة 51,8 في المائة» (2)، وتحقق ذلك رغم مبادرات الجناح الحزبي والدعوي للمشروع، من أجل التمديد لو لاية ثالثة لعبد الإله بنكيران، وكانت أهم محطة في هذا السياق، مصادقة المجلس الوطني لحزب العدالة والتنمية، على رفض تعديل المادة 16 من النظام الأساسي للحزب، حيث كانت نتيجة التصويت ما يلي: مجموع المصوتين: 132؛ المصوتون بعدم التعديل: 126؛ الملغاة: 4) (3) قبل أن يتحول الثقل الدعوي للمشروع في مواقفه ويُعلن عن تأييده العلني لسعد الدين العثماني، فكانت النتيجة النهائية سالفة الذكر: إزاحة عبد الإله بنكيران من منصب رئاسة الأمانة العامة.

من بين مبادرات الحركة الإسلامية الوحيدة المعترف بها في المغرب، ما تضمنه بلاغ صدر على هامش اجتماع للمكتب التنفيذي للحركة يوم السبت 30 سبتمبر 2017 م، واستعرض وتدارس عدداً من المستجدات الوطنية، ومستجدات الحركة،



<sup>(1)</sup> أمينة السليماني، جبرون: استقالتي احتجاج على السقوط الأخلاقي الفظيع لكثير من أبناء «العدالة والتنمية»، موقع «إسلام مغربي»، 6 نوفمبر 2017، على الرابط المختصر: goo.gl/x37ucZ

<sup>(2)</sup> خالد فاتيحي، العثماني يخلف ابن كيران على رأس الأمانة العامة لحزب «المصباح»، موقع حزب العدالة والتنمية، [pjd.ma]، 10 ديسمبر 2017، على الرابط المختصر: goo.gl/ndUxvo

<sup>(3)</sup> برلمان العدالة والتنمية يرفض تعديل المادة 16، موقع حزب «العدالة والتنمية» [pjd.ma]، 26 نوفمبر (3) goo.gl/zMyRzf



حيث توقف البلاغ عند «العمل السياسي لأعضاء الحركة»، معتبراً أن المتدخلين «في هذا الموضوع بعض الوقائع والمؤشرات السلبية والمقلقة في هذا المجال، سواء ممن هم في قيادة حزب العدالة والتنمية، أو على مستوى بعض الأعضاء هنا وهناك، وقد انتهى النقاش في هذا الموضوع إلى توصية «المكتب التنفيذي كافة أعضاء الحركة بأن يلتزموا بمتطلبات السلوك الأخلاقي الرفيع في كل أعماهم وأقوالهم، وألا يفرطوا في شيء من هذا الجانب الأساس في عمل الحركة والانتهاء إليها»، كما أكد «المكتب التنفيذي امتناع الحركة التام والشامل عن أي تدخل أو توجيه سياسي أو تنظيمي في مواقف أعضاء الحركة المنخرطين في أي عمل أو منصب سياسي، ولكنها لن تتساهل ولن تتغاضى عاقد يظهر من اختلالات خلقية وتربوية وسلوكية» (1)، مع الإشارة إلى أن ثلاثة من أعضاء المكتب التنفيذي، هم أيضاً أعضاء في الأمانة العامة لحزب «العدالة والتنمية»، أعضاء أي حكومة سعد الدين العثماني (يتعلق الأمر بمحمد يتيم، محمد الخمداوي ومصطفى الخلفي).

هذه الحقبة الزمنية تميزت أيضاً بحدث أسال بعض المداد الإعلامي والرقمي، ويتعلق الأمر بمؤتمر «السيرة النبوية وتعزيز فكر الوسطية والاعتدال»، الذي نظمته جمعية «المسار» بتعاون مع «المنتدى العالمي للوسطية»، في 28 و 29 أكتوبر 2017، وتميز بحضور سعد الدين العثماني، رئيس الحكومة المغربية، في ظرفية زمنية كان المغرب يمر فيها مما اصطلح عليه إعلامياً بحدث «الزلزال السياسي» (2)، ولو أن المدافعين عن مقام سعيد الدين العثماني في الحركة والحزب، أكدوا أن مشاركته في المؤتمر، ذات صلة بصفته البحثية، وغير ذات علاقة بصفته السياسية، وقد لوحظ أن العديد من المشاركين في أشغال المؤتمر، محسوبون على «التنظيم الدولي للإخوان المسلمين».

<sup>(1)</sup> الحركة قلقة من الاضطراب في لغة التدريس وتشيد بسلوك أعضائها، موقع حركة «التوحيد والإصلاح» [alislah.ma]، 30 سبتمبر 2017، على الرابط المختصر التالي: goo.gl /ug4Foh

<sup>(2)</sup> الإحالة على قرار إعفاء العديد من الوزراء بعد صدور بلاغ عن الديوان الملكي بتاريخ 24 أكتوبر 2017، في إطار التفاعل الملكي مع التحقيقات التي أمر بها، وذات الصلة بمشروع «منارة المتوسط» بالحسيمة والضواحي.



ونُنهى هذه الوقفات مع أداء المشروع الإسلامي الحركي الذي نواته حركة «التوحيد والإصلاح» وحزب «العدالة والتنمية»، خلال الفترة الممتدة بين 2015 و2017، عبر أهم حدث عرفه، ويتعلق بمقالة حررها القيادي بالحزب المصطفى الرميد الذي دبج بياناً حمل مواجهة مباشرة مع الأمين العام، عبد الإله بنكيران، الذي تفوه بكلام بمناسبة اللقاء الوطني لمنتخبي مجالس الجماعات، المنعقد يوم السبت 21 أكتوبر 2017، اعتبره وزير حقوق الإنسان في حكومة العثماني مقصوداً به وموجهاً إليه، حيث قال الرميد في بيان نشره على صفحته الرسمية بموقع التواصل الاجتماعي «فيسبوك»: «لقد فات الأخ الأمين العام أن يذكر رأيي الذي دافعت عنه حينئذ ولم أفلح في إقناعه به، وهو أن الحزب يحتاج إلى جرعة أخلاقية يُجسدها عدم ترشيح بعض الإخوة القياديين ليكونوا قدوة للمناضلين الآخرين»، كما أن «الصيغة التي أورد بها بنكران موضوع نضاله الكبر خلال انتخابات 2011 استصغر معها نضال الآخرين من إخوانه في قيادة الحزب، حتى بدوا وكأنهم متخاذلين ومفرطين وغير مكترثين باستحقاقات مرحلة حاسمة من تاريخ الحزب والوطن، وتمجيده لنفسه بشكل جعله وكأنه هو الحزب والحزب هو »، مُذكراً الأمين العام بأنه «دعا إلى صيانة الأعمال من العبث ونهى عن تخريب البيوت بالأيادي، لكنه للأسف الشديد أبي إلا أن يخالف ما دعا عموم الأعضاء إليه»(1).

### الشبيبة الإسلامية: عودة منفيين من الخارج

على غير العادة مقارنة مع السنوات السابقة، كانت الحقبة الزمنية الممتدة بين 2015 و2017 حافلة بالأحداث التي تخص حركة الشبيبة الإسلامية، نذكر منها عودة ستة أعضاء منتمين إلى المغرب بعد أزيد من ثلاثين سنة قضوها في المنفى في دول أوربية فروا إليها وعاشوا فيها طيلة هذه المدة بعيداً عن الوطن والعائلة، بسبب تبعات نشر مذكرات بحث صدرت في حقهم بعد عمليات البحث عنهم



<sup>(1) «</sup>زلزال سياسي» ينذر بزعزعة «بيت الإخوان»، الرميد يهاجم بنكيران، موقع «هسبريس»، 27 أكتوبر 2017، على الرابط: www.hespress.com/politique/369382.html



التي باشرتها عناصر الأمن، عقب توقيف جماعة منتمية إلى الشبيبة الإسلامية سنة 185 معروفة بـ «حكيمي بلقاسم ومن معه»، والتي صدر فيها 14 حكم بالإعدام حضورياً وغيابياً.

وقد جاءت عودة هؤ لاء بتاريخ 26 أبريل 15 20، بعدما سقطت قضاياهم بالتقادم الجنائي بعد مضي أزيد من 15 سنة، وهو المخرج القانوني الذي سمح للجهات المعنية بتسوية أوضاع كل المنفيين السياسيين الإسلاميين، بمن فيهم زعيم الشبيبة الإسلامية عبد الكريم مطيع، في الوقت الذي يرى أغلب المتبعين أن هذه التسوية جاءت متأخرة مقارنة مع التسوية التي حظي بها ملف اليساريين، الذي تم طيه بشكل نهائي قبل قرابة عقد ونصف من الزمن.

يتعلق الأمر بستين جبارة، وجامع إشاعن، وعبد المجيد حليمي، وشوقي رفاعي، ومحمد اعهاجو، رافقهم أثناء دخولهم المغرب القيادي السابق في الشبيبة الإسلامية السيد ولد الحبيب، الذي سبق أن عاد إلى البلاد سنة 2014، بعد تصفية ملفه القضائي الثقيل من أحكام الإعدام ومذكرات البحث الصادرة في حقه، عكس العائدين سالفي الذكر، الذين كانوا ضمن عشرات ممن ذكرت أسهاؤهم خلال التحريات الأمنية التي ارتبطت بمحاكهات الإسلاميين، إذ كانوا يخالطون في نهاية السبعينيات وبداية الثهانينيات العناصر المتورطة والمتهمة، وأخبروا من قبل عائلاتهم، بأن الشرطة تبحث عنهم في منازلهم، فكان أن احتاطوا من الدخول إلى المغرب طيلة هذه المدة التي تبحث عنهم في منازلهم، فكان أن احتاطوا من الدخول إلى المغرب طيلة هذه المدة التي تبحث عنهم في منازلهم، فكان أن احتاطوا من الدخول إلى المغرب طيلة هذه المدة التي تبحث عنهم في منازلهم، فكان أن احتاطوا من الدخول إلى المغرب طيلة هذه المدة التي تبحث عنهم في منازلهم، فكان أن احتاطوا من الدخول إلى المغرب طيلة هذه المدة التي تبعث عنهم في منازلهم، فكان أن احتاطوا من الدخول إلى المغرب طيلة هذه المدة التي تبحث عنهم في منازلهم، فكان أن احتاطوا من الدخول إلى المغرب طيلة هذه المدة التي المؤرث عنهم في منازلهم، فكان أن احتاطوا من الدخول إلى المغرب طيلة هذه المدة التي المؤرث عنه المؤرث المؤرث

وواضح أن عدم تفاعل صناع القرار مع ملف المعتقلين الإسلاميين من تيار «الشبيبة الإسلامية»، يُفسر توجيه أغلب المعتقلين نداءات من أجل الإفراج عن كل المعتقلين والمنفيين الإسلاميين، رافعين شعار «إن الوطن غفور رحيم»، منذ سنة 1994، أي السنة التي استفاد منها جل المعتقلين والمنفيين السياسيين اليساريين.



<sup>(1)</sup> المشعل، الدار البيضاء، 7 - 13 ماى 2015.



ولهذا الغرض تأسست جمعية «التجمع من أجل كرامة الإنسان»، التي يطلق عليها اختصاراً «تمكين»، وساهمت في التوسط بين الدولة والمعتقلين، حيث تمّ الإفراج عن عدد من معتقلي الشبيبة الإسلامية سنة 2004، بعد إصدار عفو ملكي شامل استفاد منه حكيمي وعقيل وبوصوف وآخرون من المدانين في محاكمة 1994، لكن ملف المنفيين بقي عالقاً إلى أن تم طي جزء منه متعلق بمن أسقطت المتابعات عنهم بقوة «التقادم الجنائي»، لكن البعض ممن ترتبط أسهاؤهم بها يعرف بقضية «أطلس آسني»، التي تعود إلى سنة 1994، مازالوا متخوفين من الدخول، ولم يتأكدوا بعد من طي ملفاتهم.

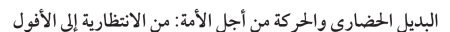
من بين العائدين أيضاً، خمسة من أعضاء «الشبيبة الإسلامية»، حطوا الرحال بمطار محمد الخامس بالدار البيضاء، يوم 19 أكتوبر 2017، من الذين حالت بينهم وبين العودة الى المغرب –منذ سنة 1994 – ورود أسمائهم ضمن التحقيقات الأمنية في قضية أطلس أسني بمراكش، وكان في استقبالهم أعضاء من المجلس الوطني لحقوق الإنسان والمعتقل الإسلامي السابق عبد الرحيم مهتاد (1).

أداء تنظيم الشبيبة الإسلامية تميز أيضاً بإصدار بلاغات وبيانات تصدر بين الحين والآخر، واستجوابات يجريها عدد من قياداتها سواء الحالية أو التي كانت، مع الصحافة الوطنية والأجنبية، ومن البيانات التي أصدرتها الشبيبة الإسلامية، البيان التضامني مع جماعة الإخوان المسلمين بالأردن بتاريخ 17 أبريل 2016؛ كما بقيت الشبيبة الإسلامية وفية للخيار النقدي ضد الإخوان سابقاً في التنظيم، وفي مقدمتهم الأمين العام لحزب العدالة والتنمية، حيث السائد في خطاب التيار، وخاصة في الكواليس، أن «الشبيبة الإسلامية» تعرضت لما يُشبه الخيانة من داخل التنظيم، كما اتضح ذلك مع التطورات التي تسارعت مباشرة بعد اغتيال عمر بنجلون في 18 دجنبر 1975.



<sup>(1)</sup> أوردنا هذه المعطيات، نقلًا عن الصفحة الرسمية للفاعل الحقوقي والمعتقل الإسلامي السابق، عبد الرحيم مهتاد، على موقع التواصل الاجتماعي «فيسبوك»، ورابطها:

www.facebook.com/aderrahim.mouhtad



نسجل بداية أن تداعيات أحداث خلية بلعيرج الإرهابية ما تزال مسيطرة ومؤثرة وما تزال فصولها تنعكس سلباً على أداء كل من الحركة من أجل الأمة والبديل الحضاري، وإجمالاً، يمكن الجزم بأن الحركة من أجل الأمة والبديل الحضاري، كانتا ضحيتي صراعات داخلية شخصية انطلقت بعد الانفصال التدريجي عن تنظيم «الاختيار الإسلامي»، وبالضبط عندما فشلا في تأسيس تحالف الوحدة مع «رابطة المستقبل الإسلامي»، انتهى بدخول حركة الإصلاح والتجديد على الخط واستحواذها في شخص بنكيران على تفاصيل هذه التحالف، وتأسيس بالتالي حركة التوحيد والإصلاح سنة 1996، وبالنتيجة، انهار تنظيم الاختيار الإسلامي وتفرق أعضاؤه شيعاً وتوزعوا إلى فئتين متصارعتين، كل فئة تحمل المسؤولية للأخرى وتلقي باللائمة عليها.

وقد أصبح حضور الحركة والبديل اليوم مجُسداً في العالم الرقمي، أكثر منه في الواقع المادي، بفعل الأفول التنظيمي، بالصيغة التي تزكيها العديد من المؤشرات، أقلها الغياب الإعلامي والاقتصار على اختزال الحضور في توقيع مقالات رأي، مع مصطفى المعتصم بالنسبة للبديل الحضاري وإدريس مستعد بالنسبة للحركة من أجل الأمة.

#### خلاصات تركيبية

ثمة تباين كبير في أداء إسلاميي الساحة المغربية، أي التباين في أداء مشروع حركة «التوحيد والإصلاح» وحزب «العدالة والتنمية» من جهة، ومشروع جماعة «العدل والإحسان» المحظورة من جهة ثانية.

فمقابل استمرار المشروع الأول في الانتشار المؤسساتي والمجتمعي، وهو الانتشار الذي أغلب مؤسسات الدولة، ومنظات المجتمع المدني، يمر مشروع جماعة «العدل والإحسان» المحظورة رسمياً، من حالة انتظارية، كانت قائمة في مرحلة مؤسسها



الشيخ عبد السلام، وازدادت في مرحلة ما بعد وفاته، ولو أنها لا زالت حاضرة في عدة محطات مجتمعية، ذات صلة بقطاعات حيوية كالتعليم والعمل الديني، إضافة إلى الحضور في المحطات الاحتجاجية التي مرّ منا المغرب خلال العقد الأخير، سواء مع النسخة المغربية من أحداث «الربيع العربي»، أو مع أحداث الحسيمة سالفة الذكر، مع التأكيد أن الانتشار المجتمعي للمشروع الثاني، يتم موازاة مع الانتشار المؤسساتي والمجتمعي للمشروع الأول.





276





# الشيعة والتشيع في المغرب: الحضور والأداء

|| إبراهيم الصغير ||

صحفي وكاتب متخصص في ظاهرة التشيع.





#### الشيعة والتشيع في المغرب: الحضور والأداء

لقد ظل الحديث عن الشيعة والتشيع في المغرب، وعدد المتشيعين، وتحدي التديّن الشيعي، في وسط سني، حديثاً مبالغاً فيه ومضخها بشكل كبير، عند عديد باحثين وكتاب، بله الفاعلين الشيعيين، على قلتهم في الساحة المغربية، إلا أن تطورات الساحة الدينية والسياسية في المنطقة، منذ أحداث «الحراك العربي»، كشفت أن موضوع التشيع والظاهرة الشيعية في الدول المسلمة السنية، أكبر من مسألة اشتغال بحثي أو متابعات إعلامية، متواضعة أو نوعية، وإنها موضوع مركب، تتداخل فيه عدة عوامل، منها على الخصوص الأبعاد الاستراتيجية والأمنية والسياسية، قبل الأبعاد الدينية والعقدية والمذهبية، خاصة مع استحضار طبيعة المشروع «الصفوي الفارسي» (1) والأطهاع التوسعية الإيرانية، وهي أطهاع مشروعة عند أصحابها ولكنها ذات تداعيات لا تبعث على الاطمئنان عند الدول المستهدفة بهذه الأطهاع والمشاريع.

<sup>(1)</sup> ينبغي التفريق بين التشيع العربي الأصيل، وبين المشروع الفارسي الإيراني الذي يتخذ التشيع غطاء لتنفيذ أجندته التوسعية وفق مؤامرة دولية بدأت تتكشف بعض أوراقها في العديد من البلدان المستهدفة، بعدما صبغ التشيع بالصبغة الباطنية وألبسه لبوس الطائفية.



في هذا السياق العام إذاً، يأتي الاشتغال على محور واقع الشيعة والتشيع في المغرب، مواكبة وتتمة لما اشتغل عليه التقرير في نسخة سابقة (١)، مع الإشارة إلى أن التقرير يشتغل على تفاعل الشيعة المغاربة في الفترة الزمنية الممتدة بين مطلع 2015 وصيف 2017.

## تاريخ التشيع في المغرب

لقد عرف المغرب منذ وصول الإسلام إليه بأنه بلاد أهل السنة والجماعة على مستوى العقيدة والسلوك، اختار أهله المذهب المالكي في الفقه مذهباً رسمياً، مؤسسين بذلك دولة سنية فريدة، تعتز بدينها وتحافظ على ثوابتها.

ثوابت توارثها المغاربة جيلاً بعد آخر، في شكل أمانة ثقيلة هي أساس الهُوية المغربية الأصيلة، التي تقتضي صيانتَها والحفاظ عليها. وهذا جوهرُ ما دعا إليه ملك البلاد في عدة مناسبات (2).

وهي ثوابت تختلف في جذورها الدينية والتاريخية والقواعد المؤسسة للتشيع، ولهذا لم يستقر التشيع بالمغرب ولم يدم مقامه، منذ تاريخ الدولة العبيدية (٤) التي فرضت تشيعها بالقوة، بها مهد لزوالها لاحقاً. والتي يحاول المتشيعون الجدد إحياء تاريخها.



<sup>(1)</sup> الإحالة على مضامين محور الشيعة والتشيع في المغرب: الرؤى، الاستراتيجيات والمرجعيات، الصادر في الإصدار الأول تقرير الحالة الدينية بالمغرب، الصادر عن مركز المغرب الأقصى للدراسات والأبحاث - الرباط، وحرره الباحث محمد بوشيخي، ط 1، 2015.

<sup>(2)</sup> منها مثلًا عندما قال: «وخير ما أختم به خطابي لك، شعبي العزيز، أن أذكرك بصيانة الأمانة الغالية التي ورثناها عن أجدادنا، وهي الهوية المغربية الأصيلة التي نحسد عليها. فمن واجبك الوطني والديني الحفاظ على هويتك، والتمسك بالمذهب السني المالكي الذي ارتضاه المغاربة أبا عن جد» (مقتطف من نص الخطاب السامي الذي وجهه جلالة الملك محمد السادس إلى الأمة بمناسبة الذكرى 16 لعيد العرش المجيد، يومه الخميس 30 يوليوز 2015).

<sup>(3)</sup> يروج بعض الشيعة المغاربة أن دولة الأدارسة هي أول دولة شيعية بالمغرب، والحال أن التشيع في هذه المرحلة كان قضية سياسية، وانتهاء لعسكر المطالبين بحق آل البيت في الخلافة، ومناهضة للتسلط الذي بدأ ينشأ في رحاب الملك العباسي.



لا بد من العودة إلى عام 2009، هذا التاريخ المفصلي في ذاكرة المد الشيعي بالمغرب، عندما قطعت المملكة المغربية علاقاتها بإيران، بعد ثبوت ضلوعها في نشر التشيع والتبشير به، وزرع خلايا شيعية في البلاد، وما صاحبها من حملة اعتقالات للمتشيعين وتجفيف منابع التشيع بالمملكة.

منذ ذلك الحين طرأت العديد من المتغيرات الدولية، أبرزها حصول تقارب إيراني – أمريكي توج برفع العقوبات التي كانت مفروضة على إيران ورفع اليد عن برنامجها النووي، وكذا بعض المستجدات الداخلية كإقرار دستور 2011، مما أحدث تغييراً نسبياً في مسار الحالة الشيعية بالمغرب.

هذا عن الصعيد المغربي، أما على الصعيد الإيراني، فهناك سياقات أصبحت مكشوفة اليوم، ومُعلن عنها، بل صدرت بشكل صريح عن السفير الإيراني محمد تقي مؤيد، في لقاء مفتوح جمعه بمجموعة من الإعلاميين المغاربة في صيف 2016، معتبراً أن المرحلة السابقة (1)، تميزت بـ «سوء التفاهم» بين البلدين، فيها شدد على أن الموانع التي حالت دون استمرار علاقات طبيعية بين المغرب وإيران انتفت حالياً، قائلاً: «نتوق حالياً إلى علاقات أفضل بين البلدين»، مضيفاً أن «هذه هي الخطوة الأولى؛ أي قرار العودة، وستليها خطوات أخرى أكثر أهمية في المستقبل»، وموضحاً أن من بين تلك الخطوات «تعريف الشعب المغربي بها لإيران من ثقافة وتراث ومقومات على جميع الأصعدة، والأمر سيان بالنسبة للشعب الإيراني في علاقته مع المغرب»، ومن ذلك، «رفع عدد السياح الإيرانيين في المغرب إلى 100 ألف سائح إيراني في السنة الواحدة»، مشيراً إلى أن العدد الحالي لا يتجاوز الألف سائح، وقال: «أكثر من 7 ملايين إيراني يغادرون التراب الإيراني صوب العالم سنوياً للسياحة، ويجب أن يكون للمغرب يغادرون التراب الإيراني صوب العالم سنوياً للسياحة، ويجب أن يكون للمغرب نصيب من هذه السياحة» (100 ألسياحة، ويجب أن يكون للمغرب

<sup>(1)</sup> يقصد مرحلة 2009 - 2015، أي مرحلة القطيعة الدبلوماسية بين الرباط وطهران.

<sup>(2)</sup> طارق بنهدا، إيران تشكر «حكومة بنكيران» وتنشد تعاوناً سياحيّاً مع المغرب، موقع «هسبريس»، 1 يوليوز 2016 على الرابط: www.hespress.com/orbites/312447.html

نقرأ في نفس المتابعة الإخبارية أن «المعلومات التي قدمها محمد تقى مؤيد تشير أيضاً إلى تردد عدد قليل من



وكما كان متوقعاً، لم يتطرق السفير الإيراني من قريب أو بعيد لمشروع الشيعة المغاربة، وعلاقتهم بإيران وسوريا ومشاريع التشيع الإيراني الذي طال مغاربة أوربا، وعلاقات التوتر بين المشروع السياسي/ الديني الإيراني والسعودي وغيرها من القضايا المسكوت عنها في الخطاب الرسمي الإيراني، الموجه للتداول العربي.

والحال أن المغرب، ولاعتبارات عدة، منها ما هو استراتيجي وما هو ديني وما هو التيعي، هو اقتصادي أيضاً، يوجد في مقدمة الدول المستهدفة بهذا المشروع الإيراني – الشيعي، ضمن الخطط التي تستهدف المغرب العربي ودول شال إفريقيا، حيث شهد محاولات اختراق عديدة على المستوى الداخلي والخارجي، حيث استطاعت البعثات الدبلوماسية الإيرانية بالمغرب ابتعاث مغاربة للدراسة في الحوزات الشيعية وتكوينهم مشاريع دعاة، والسهر على عودتهم لتكوين خلايا صغيرة بنت فيها بعد الحالة الشيعية بالمغرب، ساندتهم باستهداف الجالية المغربية في الخارج، وخاصة في بلجيكا وألمانيا وهولندا وإسبانيا، عبر المراكز الثقافية والحسينيات والمساجد. كها عضدت اختراقهم هذا باختراق آخر عبر الجنوب من بوابة دول جنوب غرب إفريقيا، عبر الحدود مع الجزائر وموريتانيا.

وقد أحصى أحد الباحثين المتخصصين في الشأن الديني، على هامش اشتغاله على واقع التشيع في المنطقة العربية أو ما يُصطلح عليه إعلامياً بـ«الخطة الخمسينية لآيات الشيعة في إيران، أربعة أضلع ميدانية تكرس واقع التغلغل الشيعي في المجالات التداولية غير الشيعية، ومنها المجال التداولي الإسلامي المغربي، ولخصها كالتالي:

- يكمن الضلع الأول في محاولة الانتشار البطيء لأتباع المذهب الجعفري، الذين غالباً ما يتم استقطابهم، بالنسبة لدول المغرب العربي، أثناء زيارتهم لإحدى دول الخليج أو عن طريق منظومة وسائط التواصل الاجتهاعي. ويشتغل هؤلاء «الأتباع»

المغاربة على مقر السفارة الإيرانية بالرباط لنيل تأشيرة دخول إيران، ليضيف أن رؤية بلده الحالية في علاقتها مع المغرب هي «تطوير التعاون في المجالات السياحية والاقتصادية والتجارية»، مورداً: «نأمل أن يكون تعيين سفير المغرب الجديد في طهران مساهماً في هذا الأمل».



على اختيار «أهدافهم»، لتبدأ بعدها مهمة البرمجة الفكرية عن طريق طرح أسئلة محرجة تجد مبرراتها الفقهية في كتب التراث».

- يتجلى الضلع الثاني في «استراتيجية الاختراق والانتشار التي يعتمدها أتباع المذهب الجعفري في الدول والبلدان التي يتم زرعهم، ومحاولة ربط تحالفات مع السلطة الحاكمة وكسب ودها وتعاطفها والظهور بمظهر الحليف الاستراتيجي، الذي يمكن التعويل عليه في ظروف الأزمة؛ وبعد مرحلة الانتشار الجماهيري والاختراق المؤسساتي، تصل هاته التجمعات إلى مستوى من التنظيم الهيكلي يدفعها للمطالبة بالنشاط العلني (المغرب) عن طريق المطالبة بتأسيس هيئات سياسية وجمعوية في ظل ضعف الخطاب الديني السني الرائج، وعدم قوته، خاصة مع التطور التكنولوجي والانفتاح الإعلامي الذي كشف كثيراً عن عورات هذا الخطاب، ومكامن ضعفه وتناقضاته»، ولو أن هذا الانفتاح يحتمل سوط الإعلام في الجهل بالظاهرة (١٠)، والتضخيم من حالات فردية وظواهر، تصب في خدمة المشروع الشيعي.

- نأتي للضلع الثالث في الاستراتيجية الإيرانية، ويتضح في محاولة الركوب على الأزمات الداخلية ومحاولة إذكائها وتمويلها وتوجيهها. هذا المعطى تؤكده الزيارات المتكررة للساسة الإيرانيين لكل من ليبيا وتونس، وعرض النموذج الإيراني في السياسة والحكم. وهنا يتقاطع المشروع الإيراني مع استراتيجية التنظيات التكفيرية، وليس صدفة أن أغلب «المناطق التي تستهدفها التنظيات التكفيرية إلا ونجد بها آثاراً للوجود الإيراني».

- يعتمد الضلع الرابع من الاستراتيجية الإيرانية «تكتيك المواجهة الإيديولوجية من خلال التركيز على بعض «سقطات» الخطاب السني، الذي تحفل به كتب التراث، من أجل وصف الدول العربية والسنية على أنها دول حاضنة ومصدرة للفكر الجهادي

<sup>(1)</sup> امحمد خيي، «الشيعة المغاربة يخُططون الإسقاط بنكيران في 2016»، الصباح، الدار البيضاء، عدد 11 غشت 2015، عنوان من عناوين صحيفة يومية، يكشف عن تواضع المتابعة الدقيقة للظاهرة. [المُحرر]



في مقابل المذهب الإمامي الإثنى عشري، الذي تحاول طهران أن تُصرفه وتقدمه على أنه خطاب المسالمة والموادعة والمظلومية»(١).

#### تيارات التشيع في المغرب

ينشط في المغرب بصورة علنية تياران شيعيان هما: «الخط الشيرازي» المتشدد، و«الخط الرسالي» الذي يصفه بعض الباحثين بأنه تيار شيعي معتدل، وقد تفرعت عنهما بعض التنظيمات الصغيرة، إضافة إلى ما يُشبه خلايا شيعية تشتغل خارج التيارين سالفي الذكر<sup>(2)</sup>.

#### الخط الشيرازي

نتحدث عن «الخط الشيرازي» نسبة إلى المرجع الشيعي محمد الشيرازي العراقي، المعروف بكونه لا يتقي على عقائده والتصريح بها، من قبيل تكفير الصحابة واتهام أمهات المؤمنين، ومنه أخذ تسميته بـ«هيئة الإمام محمد الشيرازي» سنة 2012 بعدما كان اسمه «هيئة شيعة طنجة». نسبة إلى المدينة التي يتمركز بها أغلب أتباعه.

يدين أتباع هذا التيار بالولاء العقدي الصريح لإيران، ويرتبطون تنظيمياً بمشروع الداعية الشيعي الكويتي ياسر الحبيب المعروف بالسب واللعن والتكفير، ولذلك يُصنف عند الباحثين بأنه من غلاة الشيعة (ق)، حيث يتصلون به دورياً على قناة «فدك»، ويطلبون منه تلقين الشهادة لمن أقنعوهم بالدخول في التشيع ممن يسمونهم «مستبصرين» (4)، فيرددون وراءه الإقرار بولاية على والبراءة من الصحابة، ولعن الخلفاء الثلاثة المتقدمين، وعائشة أم المؤمنين.



<sup>(1)</sup> عبد الحق الصنايبي، استراتيجية الاختراق والانتشار والتوغل الشيعي، آخر ساعة، الدار البيضاء، عدد 6 و 7 ماى 2017.

<sup>(2)</sup> لمزيد من التفصيل في الفوارق بين التيارين، أنظر تقرير محمد بوشيخي سالف الذكر.

<sup>(3)</sup> أو قل داعية ينتصر للمرجعية الداعشية في نسختها الشيعية، في الاتجاه المضاد للداعشية السنية. [المُحرر]

<sup>(4)</sup> رابط موقع المستبصرين، المتخصص في التعريف بمعتنقي التديّن الشيعي في نسخته الطائفية: /www.agaed.com/mostabser



وقد قدر بعض الباحثين أن عددهم يتجاوز الألف شيعي، وتتضح معالم التشدد العقدي في خطاب ومشروع هذا التيار من خلال تأمل مضامين منابره الإعلامية، الفضائية والرقمية، وعلى («فيسبوك» و«تويتر» على الخصوص، وأيضاً مواقع «يوتيوب») من قبيل «شبكة زاوية المعلوماتية»(١) والتي أصبح اسمها لاحقاً «زاوية بريس»، و«هيئة الإمام محمد الشيرازي»(٤)، ولا يتردد خطاب عديد أتباع هذا التيار في الإفصاح عن العداء للمغاربة، ملكاً وحكومة وشعباً، ومن ذلك نقد وشيطنة تدين المغاربة السنى المالكى الأشعري.

ونجد من رموز المشهد الشيعي: هشام الأشقر (مكناس) وصديقه هشام الزواوي، اللذين ظهرا في حلقة مطولة على فضائية «فدك»، بعنوان «دهاء النظام المغربي في محاربة التشيع» في 16 غشت 2015، وأطلقا ألسنتها باللعن والتكفير للصحابة وأمهات المؤمنين، وسب ولعن ملك البلاد. قبل أن يشتغلا في الخدمة الإخبارية للمنبر الإعلامي نفسه، كما نجد أيضاً، الكاتب والباحث الشيعي إدريس هاني (مكناس)، وهو أيضاً صاحب دراسات باسم مستعار، هو إدريس الحسيني، تكشف عن نزوع شيعي طائفي، ونخص بالذكر، «الخلافة المغتصبة» و «لقد شيعني الحسين»، وقد صدر للباحث إدريس هاني، عمل بعنوان «سراق الله: الإسلام السياسي في المغرب» (ق) مصاحبته جلسة تقييم، شارك فيها محمد ضريف، أحد أهم المتخصصين في الشأن الديني، والباحث والكاتب حسن أوريد، الذي شغل عدة مناصب رسمية من قبل، وقميزت الندوة (4) بصدور عدة انتقادات حول مضامين العمل، وصدرت أغلبها عن محمد ضريف، لتمكنه من الموضوع.

<sup>(1)</sup> رابطها: www.zawyah.org

<sup>(2)</sup> رابط الهيئة: https://chiatanger.wordpress.com/

<sup>(3)</sup> إدريس هاني، سراق الله: الإسلام السياسي في المغرب، تأملات في النّشأة والخطاب والأداء، مؤسسة دار الوطن للصحافة والطباعة، الرباط، ط 1، 2017.

<sup>(4)</sup> هذا رابط أحد المواقع الشيعية التي واكبت الحدث، دون التوقف عند تلك الانتقادات التي يعج بها الكتاب، بمقتضى المرجعية الشيعية الطائفية لمؤلفه:

كهال الغزالي، سراق الله الاسلام السياسي في المغرب للكتاب الاستاذ هاني ادريس، موقع «المواطن الرسالي» [almowatenarrissali.net]، 24 يناير 2017، على الرابط المختصر: goo.gl/7z9e7b



وقد تفرعت عن هذا الخط «مؤسسة المواطن الرسالي للدراسات والأبحاث الإسلامية بالمغرب» التي تنشط في العالم الافتراضي، ويديرها «أبا الفضل المغربي»، يُلقبه أتباعه بـ «سهاحة السيد»، كان قد ظهر في بعض المقاطع لتوضيح منهجه ودعوة بعض المغاربة الأمازيغ لمناصرته.

وأعلنت هذه المؤسسة على صفحتها الرسمية على موقع التواصل الاجتهاعي «فيسبوك» بتاريخ 5 مارس 2016، عن قرب أجل افتتاح مكتبها التنسيقي بتطوان التي أسمتها «العاصمة المهدوية»، وأعلنت عن نيتها تعميم فروع للمؤسسة في باقي المدن المغربية، وجعلت المكتب تحت إشراف الشريف الصديقي، وحَمِّلت الحكومة المغربية «عواقب أي اعتداء تعسفي ضد فروع المؤسسة» التي اعتبرتها غير حكومية، حسب نص بلاغ موقع من طرف المكتب الإعلامي للمؤسسة، تنسيقية المغرب.

وبعد ظهور صفحات لتنسيقيات هذه المؤسسة بكل من تطوان، الرباط، الدار البيضاء، مراكش، عُلم أن لهذه المؤسسة نشاطاً في لبنان حيث درس مؤسسها، والعراق وغيرهما، كما اتضح أن أغلب بيانات المؤسسة تصدر من لبنان، وبالتحديد من المكتب الإعلامي الذي يديره المتشيع المغربي أنس الحمدي من تطوان، كإعلان الحملة الأخيرة التي أطلقتها لجمع التبرعات تحت مسمى «حملة أم البنين للإمداد» في 27 فبراير 2017.

وبخصوص الهيكلة التنظيمية، فقد جاءت كالتالي: عبد الرحمان بنشرقي (ولقبه «أبو الفضل المغربي»)، رئيس مكتب التوجيه والإرشاد العقائدي، الأمين العام للمؤسسة؛ الشريف الصديقي: رئيس فرع المؤسسة بتنسيقية تطوان؛ محمد الحسني: تنسيقية مراكش؛ امحمد أبو باقر: تنسيقية الدار البيضاء؛ أنس الحمدي: المدير الإعلامي، والمسؤول عن تنسيقية بيروت لبنان، كها أعلنت المؤسسة عن قسم آخر يعنى بالشق الحقوقي يتزعمه المحامي أبو زهراء الطنجي (1).



<sup>(1)</sup> طارق بنهدا، شيعة مغاربة يطالبون من لبنان والعراق بحرية المعتقد في المملكة، موقع «هسبريس»، 26 فبراير 2017، على الرابط: www.hespress.com/orbites/340387.html



أعلنت المؤسسة على صفحتها الرسمية على موقع التواصل الاجتهاعي "فيسبوك" في 20 مارس 2017، عن مرجعيتها الدينية، وجاء فيها تبني "المؤسسة سهاحة المرجع الديني آية الله الشيخ محمد جميل حمود العاملي حفظه الله كمرجعية معتمدة للمؤسسة"، ليكون "أول مرجع معتمد لنهج المؤسسة، ومعلوم أن الشيخ محمد جميل حمود العاملي، مرجع شيعي إثنا عشري لبناني معاصر، مشهور بمواقفه التكفيرية ضد أغلب الصحابة، وهو صاحب كتاب "خيانة عائشة بين الاستحالة والواقع"، ومن الرافضين لما يُصطلح عليه بـ "التقريب بين المذاهب"، بخلاف آية الله التسخيري أو محمد حسين فضل الله، أي المراجع الشيعية المصنفة في خانة الاعتدال والوسطية. وبخصوص عقائد المؤسسة فهي نفسها عقائد التيار الشيرازي الذي انبثقت منه.

#### الخط الرسالي

يُعتبر هذا التيار الذي أسسه عصام احميدان<sup>(1)</sup> في 19 يناير 2012، امتداداً للخط الرسالي الشيعي الذي ينشط في بلجيكا وقبله «الحركة الرسالية» التي ظهرت في العراق 1967، وهو امتداد أيضاً لما وضعه اللبناني محمد حسين فضل الله الذي يُعتبر مرجعية الشيعة المغاربة «الرساليين».

يتمركز أتباع هذا الخط في العديد من المدن المغربية، ويتفاعلون رقمياً من خلال موقعهم الرسمي، أي موقع «الخط الرسالي»<sup>(2)</sup>، والعديد من صفحات مواقع التواصل الاجتهاعي، التي يبثون فيها عقائدهم وآراءهم الدينية ورؤاهم السياسية، وكذا العديد من المنتديات، من قبيل «منتديات غرفة الغدير المباركة» و«منتديات العترة الطاهرة»، بله لائحة من المجموعات المغلقة والمفتوحة في مواصل التواصل الاجتهاعي.

استطاع أتباع هذا التيار بعد سنوات من العمل السري، الخروج للعلن بعدما تمكنوا من الحصول على ترخيص من المحكمة التجارية بمدينة فاس لإنشاء مؤسسة

<sup>(1)</sup> رابط مدونته الشخصية: https://ahmidan.wordpress.com

<sup>(2)</sup> رابط موقع «الخط الرسالي»: www.ressali.com



اقتصادية تجارية خاضعة لقانون الشركات باسم «مؤسسة الخط الرسالي للدراسات والنشر»، بتاريخ 17 مارس 2014، تحمل السجل التجاري رقم 43423، يديرها خالد بن تحايكت، من منطلق أنها مؤسسة ثقافية قبل نقل مقرها إلى مدينة طنجة، وقد انتدبت المؤسسة حسب بلاغ صادر عنها بتاريخ 13 غشت 2015، عبدو الشكراني لتشكيل المرصد الرسالي لحقوق الإنسان، التابع تنظيمياً للمؤسسة، والذي قالت عنه بأنه «سيشكل خطوة نوعية في مجال رصد الخروقات التي تطال حقوق الإنسان المغربي وتولي أهمية استثنائية لقضيتي «حرية المعتقد» التي صادق المغرب على البروتوكول الإضافي المتعلق بها في مجلس حقوق الإنسان بجنيف، ومناهضة كافة أشكال التمييز على أساس المعتقد، وهو ما نص عليه تصدير دستور 2011»، كما أعطت الرئيس صلاحية ومهمة إعداد التقارير التي ينجزها بمعية فاعلين وحقوقيين مهتمين ورفعها إلى الجهات الخارجية المعنية بهذا الملف.

وقد كلفته أيضاً بقيادة المحاولة التأسيسية الثانية لجمعية «رساليون تقدميون» في 16 من أبريل 2016، التي عقد جمعها التأسيسي ضداً على الدولة المغربية وقوانينها التنظيمية بمقر الجمعية المغربية للدفاع عن حقوق الإنسان، قبل أن تتدخل السلطات وتمعنها.

وقد خرج عن هذا التيار تنظيم «المواطن الرسالي»، الذي يقوده كمال الغزالي وحمد الوالي من وجدة، له موقع رسمي بالإسم نفسه<sup>(1)</sup>، كما صدر العدد الأول من جريدة ورقية اسمها «صوت المواطن»، في 24 فبراير 2016<sup>(2)</sup>، وهي جريدة شهرية، مديرها كمال الغزالي، وهو أيضاً صاحب موقع «المواطن الرسالي» الشيعي، بينما يرأس التحرير محمد الوالى، أحد أعضاء اللجنة التحضيرية للمحاولة الأولى لجمعية

<sup>(1)</sup> على الرابط: www.almowatenarrissali.net

<sup>(2)</sup> جدير بالذكر أن مؤسسة «سابريس»، إحدى مؤسسات توزيع الصحف والمجلات والكتب في المغرب، والتي كانت مكلفة بتوزيع جريدة «صوت المواطن»، امتنعت عن توزيع هذه الجريدة الشيعية بالمغرب بتاريخ 22 مارس 2016، بعدما أخبرت إدارة الجريدة بأن طلب التوزيع لم يعد مقبولاً، كما أشار إلى ذلك كمال الغزالي في مضامين تدوينة له على صفحته الرسمية على موقع التواصل الاجتماعي «فيسبوك».



«رساليون تقدميون» 2013، وتصدر عن دار الوطن التابعة لعبد النبي الشراط الذي اشتهر في وسائل الإعلام المغربية بالدفاع عن الشيعة المغاربة والتشيع بشكل عام، وهي الدار نفسها التي نشرت كتاباً بعنوان «التغلغل الوهابي في المغرب»(1)، لإعلامي محسوب على المرجعية الشيعية، والكتاب عبارة عن حوار جرى بين المؤلف والباحث إدريس هاني سالف الذكر، ينتقد فيه الحركات الإسلامية، الإخوانية والسلفية.

#### النسبة العددية للشيعة المغاربة

لقد شكل العمل السري، وعقيدة التقية أهم العوامل التي ساهمت في استمرار الغموض حول ملف الشيعة والتشيع في المغرب، ولذلك يصعب إحصاء العدد الحقيقي للشيعة المغاربة، وقد أقر أغلب الباحثين المتابعين لهذا الملف بصعوبة اقتراح عدد الشبعة المغاربة بالتحديد.

وهكذا، يرى الباحث في العلوم السياسية محمد بوشيخي: «لا أحد يستطيع الجزم برقم محدد حتى الشيعة أنفسهم لا يعرفون عددهم»، ويوافقه رأي آخر جاء فيه أنه «لا توجد دراسات دقيقة عن عدد الشيعة في المغرب، وإن وُجدت بعض الأرقام أو التوقعات فلن تخرج عن دائرة التكهن والتخمين لعدة اعتبارات»(2).

في حين حصر تقرير الخارجية الأمريكية حول الحريات الدينية في العالم، عدد الشيعة المغاربة فيها بين 3 آلاف (3000) و 8 آلاف (8000)، بزيادة ألف شيعي سنوياً ابتداءً من سنة 2009.

كما أفاد التقرير الذي صدر في 14 يناير 2014، بأن المغاربة مسلمون سنيون بنسبة تقارب 99 في المائة، منهم ما بين 3 آلاف و8 آلاف شيعي، يتحدر أغلبهم من شيعة لبنان وسوريا والعراق، يشكلون مع باقى الطوائف نسبة 1 في المائة المتبقية،



<sup>(1)</sup> إدريس عدار، التغلغل الوهابي في المغرب، دار الوطن للصحافة والطباعة والنشر، الرباط، ط 1، 2015.

<sup>(2)</sup> حسن الأشرف، محللون يرصدون حقيقة عدد وقوة الشيعة في المغرب، موقع «هسبريس»، 24 أبريل www.hespress.com/orbites/261559.html على الرابط:



واعتبر باحث في الدراسات الأمنية، أن العدد أكثر من ذلك بكثير، حيث قال في تصريح تلفزيوني لقناة الميادين، بتاريخ 23 فبراير 2014، أن هناك 600 ألف شيعي بالمغرب<sup>(1)</sup>، وهو رقم اعتبره كثير من المراقبين مبالغاً فيه بشكل كبير، في إشارة إلى محدودية الوجود الشيعي بالمغرب.

وعلى هامش «أحداث الحسيمة» التي اندلعت بعد وفاة محسن فكري في 28 أكتوبر 2016، واستمرت لأشهر حتى صيف 2017، انخرطت بعض وسائل الإعلام المحلية والأوربية في الإحالة على الحضور الشيعي وعلاقته بتطورات الأحداث، ولو أن الأحداث في الواقع لا علاقة لها بتشيع محلي، دون التقزيم من حضور الحسابات الإيرانية في توظيف الأحداث لخدمة مشروعها الشيعي في المنطقة، وفي هذا السياق، انخرطت بعض المواقع في التضخيم من الحضور الشيعي في منطق الريف، من خلال الحديث عن تعرض أكثر من 10 آلاف شيعي ريفي للخطاب الجمعوي العنصري في المغرب.

أحداث الحسيمة كانت مناسبة لدخول عدة أصوات شيعية في الخارج، محسوبة على الخطاب الشيعي الطائفي المتشدد، للإدلاء بمواقف وآراء في الموضوع، نذكر منها على الخصوص الداعية الشيعي ياسر الحبيب، والذي عبّر عن «تفاؤله من الحراك الذي تشهده الساحة المغربية، قائلاً: لعل هذا الحراك الذي تشهده الساحة المغربية يفضي إلى خير؟ لأننا نعلم أن مستوى الرقي لدى المغاربة يمكن التعويل عليه، مثلها حدث في تونس، فهي البلد الوحيد الذي خرج مما يسمى ثورات الربيع العربي على الجادة الصحيحة، فلم يتدهور الأمن تدهوراً فاحشاً ولم



<sup>(1)</sup> رابط المقطع: www.youtube.com/watch?v=HNTwazWABJo

<sup>·</sup> bil (2)

Belgique: Plus de 10.000 rifains chiites «soummis à un discours associatif séparatiste», 4 mars 2017, in : http://maroc-leaks.com/belgique-plus-de-10-000-rifains-chiites-sou mmis-a-un-discours-associatif-separatiste/



تتحول البلاد إلى ميليشيات كم هو الحال في ليبيا. لا نقول إن هناك استقراراً سياسياً كاملاً؛ لكن هناك أمن نسبى لا بأس به يحقق الاطمئنان»(١).

# أداء الشيعة المغاربة في العام 2015

مع بداية العام 2015، بدأت دواليب الملف تتحرك نسبياً، وبدأ «الخط الرسالي» وذراعه المؤسساتي يستقطب ويعلن انضهام أعضاء جدد ممن تم تكوينهم في الحوزات الشيعية في الخارج، حيث أعلن عصام احميدان الحسني في صفحته على موقع التواصل الاجتهاعي «فيسبوك» بتاريخ 31 يناير 2015، عن انضهام المُعمم الشيعي من أصل مغربي باسل بنخضرا الحسني، الذي أصبح عضواً بالهيئة المركزية للخط الرسالي في انتظار عودته إلى أرض الوطن حسب عصام احميدان، إضافة إلى بعض الكتاب والباحثين من داخل المغرب.

وبدأ التيار في إصدار البيانات بنبرة أقوى، كالبيان من أجل دولة الإنسان الذي أصدره في 20 من مارس 2015، والذي طرح فيه تصورات الشيعة المغاربة للدولة التي يريدون العيش تحت ظلها.

لتأتي أحداث «عاصفة الحزم» في الخليج العربي، التي انطلقت في 26 مارس 2015، وهي العملية العسكرية التي قادت فيها السعودية تحالفاً دولياً يضم عشر دول من بينها المغرب، للتصدي لمشروع الحوثيين «أنصار الله» في اليمن، وقوات الرئيس اليمني السابق علي عبد الله صالح، بهدف إعادة الشرعية لقيادة البلد، والوقوف في وجه تقسيمه واحتلاله من طرف جهات خارجية.

أظهرت هذه الأحداث جانباً كبيراً من ولاء الشيعة المغاربة للخارج، وارتباطهم الوثيق بمنبع مشروعهم ومصدر تشيعهم، ليعلنوا رفض مشاركة المغرب في هذه



<sup>(1)</sup> أنظر: شيخ شيعي "ينصح" محتجي الريف: لا تبدّلوا الفاسد بالأفسد، موقع "هسبريس"، 19 يونيو 2017، على الرابط: www.hespress.com/orbites/354710.html



العملية، معتبرين ذلك «عدواناً» (1) مصر حين بوقوفهم مع الحوثيين والمشروع الإيراني باليمن، عبر تنظيم مظاهرات ومسيرات احتجاجية، وقد قوبلت هذه المواقف الشيعية المغربية بمبادرات علمية، من قبيل تنظيم أيام دراسية ومحاضرات توقفت عند المشروع الشيعي في المنطقة، نذكر منها اليوم الدراسي الذي نظمته جمعية «الصفوة لحماية السائح والدفاع عن حقوق التجار والمهنيين» بالمسرح الملكي، بمدينة مراكش، يوم 26 أبريل جاء فيه: «الخصوصية المغربية والحفاظ على المكاسب رهينة بمحاربة ظاهرة التشيع» جاء فيه: «الخصوصية المغربية والحفاظ على المكاسب رهينة بمحاربة ظاهرة التشيع» والأساتذة، والذين أثروا النقاش بمداخلاتهم النافعة والتي تمحورت حول مجموعة من القضايا والمسائل توزعت كالآتي: الشيعة وإمارة المؤمنين؛ الولاء عند الشيعة؛ الشيعة والمرأة؛ الشيعة والإعلام؛ عقيدة الشيعة في الأئمة الأربعة؛ مواجهة التشيع مسؤولية الجميع؛ المشروع الصفوي في بلاد الإسلام؛ خطورة فتح المجال الدعوي للشيعة»، وقد خرج المجتمعون بقرارات وتوصيات نذكر منها ما يلى:

- 1 التأكيد على سنية المغرب، ووجوب الحفاظ على هويته السنية من أن تمس.
- 2 التأكيد على المنهجية العلمية في مواجهة الشيعة، والتي تقوم على ضوابط
   الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر.
  - 3 إقامة دورات تأهيلية لإعداد دعاة متخصصين في كشف شبهات الشيعة.
- 4 إقامة دورات تحصينية تستهدف قطاعات الطلاب والإعلاميين وغيرهم من شرائح المجتمع  $^{(2)}$ .

موازاة مع هذه اللقاءات، شنّ عبد الكريم الشاذلي، أحد الوجوه البارزة في التيار السلفي هجوماً على منظر إيراني، يسعى إلى نشر التشيع بالمغرب، وقال، في لقاء فكري



<sup>(1)</sup> كما عاينا ذلك في مواقفهم التي نشروها في صفحاتهم الرقمية على مواقع التواصل الاجتماعي.

<sup>(2)</sup> هشام بلبشير، تغطية اليوم الدراسي المنظم بمراكش تحت شعار: «التشيع... الخطر القادم: موقع «هوية بريس»، 28 أبريل 2015، على الموقع: 2- http://howiyapress.com/8274/



رعاه حزب الحركة الديمقراطية الاجتهاعية: «لن أسمح بانتشار بدع التشيع إلا على جثتي، وسنتصدى لأحد المنظرين الإيرانيين، الذي اعتقد أن التشيع لا بد أن ينتشر بالمغرب، وأنا أرد عليه أن إيران ستصبح سنية»(1).

وقد قوبلت أشغال هذا اللقاء بانتقادات التيار الشيعي، ولكن صدرت انتقادات عن مرجعيات سياسية وحقوقية يسارية، من قبيل ما أفصح عنه فرع الجمعية المغربية لحقوق الإنسان بمراكش، والذي أعرب عن استهجانه مما اعتبره «خطاباً تحريضياً على الكراهية والتعصب»، مدافعاً عن «الآراء والمعتقدات المخالفة للتوجه الرسمي»<sup>(2)</sup>.

كما استطاع شيعة «الخط الرسالي» تأسيس «مرصد رسالي لحقوق الإنسان للدفاع عن حقوق الشيعة» بتاريخ 16 غشت 2015 من رحم مؤسسة «الخط الرسالي للدراسات والنشر» وجعله تكتلاً تابعاً لها، مستقلاً تسييراً وتوجهاً، وانتدبوا رئيس اللجنة الحقوقية في الخط الرسالي عبد الرحمان الشكراني لترأسه.

في ما يُشبه جس نبض صناع القرار، صرح زعيم الشيعة الرساليين عصام احميدان لموقع «بديل» الرقمي بتاريخ 19 غشت 2015، حيث كشف فيه العديد من الحقائق عن ملف الشيعة والتشيع بالمغرب، من قبيل إشارته إلى أن «خطاب العرش الأخير» لا يعنيه وشيعته، وأنه «يتبع قراءة علي بن أبي طالب للدين لأنها أصح من قراءة غيره من الصحابة»، كما انتقد حزب «العدالة والتنمية» الإسلامي، ونوّه في المقابل بجماعة «العدل والإحسان» المحظورة وبعض الأحزاب اليسارية التي تشاركه التصورات والرؤى نفسها على حد تعبيره، مضيفاً أن «الشيعة المغاربة متغلغلون في جميع الأحزاب المغربية وداخل جماعة العدل والإحسان، وغيرها»(ق).

<sup>(1)</sup> الشاذل: لن يتشيع المغاربة، مهم فعلت إيران، الصباح، الدار البيضاء، 12 يوليو 2015.

www.hespress.com/permalink/262330.html : على الرابط (2)

<sup>(3)</sup> رابط الحوار على موقع "يوتيوب": www.youtube.com/watch?v=VNl977YKGJI أنظر أيضاً: تحليل مثير لزعيم الخط الرسالي الشيعي في المغرب لطبيعة الخلاف الإيراني المغربي، موقع "بديل" [badil]، 19 غشت 2015، على الرابط: goo.gl/i0wyc9



كما أعلن شيعة الخط الرسالي بشراكة مع جمعية الدفاع عن حقوق الإنسان، عن تنظيم ندوة فكرية تحت شعار «العيش المشترك ومناهضة العنف» يوم 26 دجنبر 2015، مع استدعاء لائحة من الفاعلين الحقوقيين، ينهل أغلبهم من مرجعية يسارية، إلا أن السلطات تدخلت لمنع الندوة والتي كانت تترجم ما يُشبه الخروج الحقوقي للشيعة المغاربة.

# أداء الشيعة المغاربة في العام 2016

إلا أن الحدث الرئيس الذي ميّز أداء الشيعة المغاربة خلال العامين الماضيين، وبالتحديد في مطلع العام 2016، جاء من خلال لقاء سري جمع قياديين في «الخط الرسالي»، بمسؤولين من السفارة الأمريكية في الرباط، أعلن عنها في وسائل الإعلام في 5 ماي 2016، بينها تم اللقاء في الأيام الأخيرة من دجنبر 2015، حيث كشفت أسبوعية «الأيام» عن لقاء امتد لساعات طوال جمع مسؤولي السفارة الأمريكية بالرباط بقياديين من تنظيم «الخط الرسالي» الشيعي بالمغرب، وحسب الأسبوعية ذاتها، فقد تسلمت السفارة الأمريكية تقريراً من قيادات الشيعة خلال اللقاء، ورغم أنه لم يُعرف الكثير عمّا حمله التقرير من معطيات، إلا أن الأنباء تحدثت، عن تقرير رصد فيه شيعة المغرب، ما يعتبرونه انتهاكات يتعرضون لها، وما يعتبرونه تمييزاً ضدهم.

تميزت سنة 2016 عند بعض الشيعة المغاربة بتسطير برامج لمشروعهم التبشيري، والتمهيد له بخطوات علمية، مع رهان جلي على المنابر الإعلامية، الرقمية على الخصوص، بله مواقع التواصل الاجتهاعي، كها جرى عملياً مع إصدار جريدة «صوت المواطن» (عدد 25 فبراير 2016)، قبل إيقاف التوزيع كها سلف الذكر.

في سابقة أمنية من نوعها، تحدثت وسائل إعلام مغربية عن «تلقي الشيعة المغاربة تدريبات عسكرية على يد الحرس الثوري الإيراني قبل الزج بهم في الحروب التي يشارك فيها الحرس الثوري في عدد من البلدان»، وأن «أغلب هؤ لاء الشيعة المغاربة قدموا من الدول الأوربية (بلجيكا وهولندا بالخصوص)، ويحمل أغلبهم جنسيات مزدوجة

**(** 

سهلت تنقلهم من القارة الأوربية»، كما أوردت اليومية التي انفردت بالخبر، معلومات مفادها أن «عشرات الشيعة المغاربة خضعوا لتدريبات عسكرية في معسكرات الحرس الثوري الإيراني، قبل انضمامهم إلى جبهات القتال، التي تشارك فيها قوات الحرس الثوري في اليمن حيث يواجه الحوثيون قوات التحالف العربي بقيادة السعودية، وفي سوريا لدعم قوات نظام بشار الأسد في مواجهة التنظيمات المعارضة. وكشف القائد العام للحرس الثوري الإيراني اللواء محمد على جعفري عن تدريب إيران لما يناهز 200 ألف مقاتل يرتبطون بالحرس الثوري، وينتشرون في عدد من بلدان المنطقة، حيث يتم تدريبهم في معسكرات توجد في مناطق متفرقة من العاصمة طهران»(1).

وفي 22 يناير 2016، اعتقلت السلطات المغربية المواطن البلجيكي من أصل مغربي، جلال العطار بمدينة المحمدية، وبناءً على ذلك، اتهمت فضائية «فدك» المغرب بنشر ما أسمته «الإرهاب»؛ كها راسل بعض الشيعة المغاربة ملك البلاد عبر الديوان الملكي في 27 فبراير 2016، لنفي التشيع والطائفية عن جمعية «رساليون تقدميون» التي يعتزمون تأسيسها أياماً قبيل المحاولة الثانية في 16 أبريل 2016.

مراسلات الشيعة المغاربة واستنجادهم بالمنظات والهيئات الدولية، أتت أكلها أكثر من مرة، حيث عبرت أغلب من جهة أجنبية عن دعمها ومساندتها لهم، فيها يعتبرونه اضطهاداً من صميم عقيدة المظلومية التي يؤمن بها الشيعة عموماً.

وفي هذا الإطار يأتي تقرير منظمة «شيعة رايس ووتش» [H.R.W] التي يوجد مقرها بواشنطن والتي تقدم نفسها بأنها أول منظمة شيعية تعنى بالدفاع عن حقوق الشيعة في العالم، وذلك في فاتح مارس 2016، حيث تحدثت فيه عن «انتهاكات لحقوق الإنسان تطال الشيعة في العديد من الدول» بها فيها المغرب.

كما تفاعل العديد من الشيعة المغاربة مع مصادقة دول مجلس التعاون الخليجي على تصنيف حزب الله منظمة إرهابية، بتاريخ 7 مارس 2016، خاصة بعد تأكد موافقة

<sup>(1)</sup> صحيفة «المساء»، الدار البيضاء، عدد 15 يناير 2016.



المغرب على القرار، حيث كشف العديد منهم عن التأييد المطلق لـ «حزب الله»، مقابل نقد وسب وشتم أنظمة المنطقة، بها فيها المغرب، بالصيغة التي جاءت في لائحة من التدوينات في مواقع التواصل الاجتهاعي.

في إطار تكريس الحضور العلني أمام الدولة والمجتمع، نظم «الخط الرسالي» جمعه العام التأسيسي لجمعية «رساليون تقدميون» في 14 أبريل 2016، بمقر جمعية الدفاع عن حقوق الإنسان، في محاولة ثانية بعد محاولة سنة 2013 الفاشلة، التي منعت السلطات جمعها التأسيسي العام، حيث نشر عبدو الشكراني مقالا على صفحته في موقع التواصل الاجتهاعي «فيسبوك» تطرق فيه لحيثيات الحدث، إلا أن السلطات أجهضت هذه المحاولة كسابقتها، مما دفع أعضاء التيار إلى جر رئيس الحكومة عبد الإله بنكيران للقضاء (1).

وعلى هامش الحدث، أجرت أسبوعية «الأيام» حواراً مطولاً مع رئيس الجمعية المحظورة، عبدو الشكراني، تحت عنوان: «لأول مرة بوجه مكشوف: حوار مطول مع عبدو الشكراني رئيس أول تيار شيعي منظم في المغرب»، مرفق بعنوان آخر جاء فيه: «الإعلان عن تأسيس «حزب الله» مغربي» (2)، حيث تطرق فيه إلى واقع التديّن الشيعي في المغرب، ولم تمض إلا خمسة عشر يوماً على هذا الحوار حتى اعتقلت السلطات المغربية الشكراني في مدينة فاس، وتم تقديمه للقضاء بتهم تتعلق باختلاس أموال من وكالة بريدية كان يديرها في تاونات، يوم 27 ماي 2016، وعلى إثر ذلك، أصدر الناطق باسم الجمعية عصام احميدان الحسني، بياناً بتاريخ 27 ماي 2016، ولم يتأخر اتهم من خلاله السلطات بـ«محاولة فبركة ملفات وتلفيقها ضد الشكراني؛، ولم يتأخر بيان مديرية الأمن في الكشف عن مغالطات بيان احميدان الذي اعتبر الأمر اختطافاً، حيث أصدرت المديرية العامة للأمن الوطني بياناً تكذب فيه بيان عصام، وتكشف طرأي العام سبب اعتقال الشكراني، حيث أكد البيان أنه تم توقيفه بأمر قضائي،

<sup>(1)</sup> تطرقت صحيفة «المساء» للموضوع في عدد 2 ماي 2016.

<sup>(2)</sup> نشر الحوار في أسبوعية «الأيام»، الدار البيضاء، 12 ماى 2016.



للاشتباه بتورطه في قضية اختلاس أموال عمومية، موردة جميع الإجراءات المتعلقة بالضبط والاستجواب والوضع تحت الحراسة النظرية كانت تحت إشراف النيابة العامة المختصة.

ضمن تطورات القضية، سلطت الضوء على الانتهاء السياسي/ الحزبي للمعتقل المغربي الشيعي، حيث أثير موضوع انتهاء عبدو الشكراني إلى «الحزب الاشتراكي الموحد» [حزب يساري المرجعية]، وقد صرّح محمد بولامي، عضو المكتب السياسي للاشتراكي الموحد، «أن عبد الرحمن الشكراني طُرد من الحزب منذ سنة لسبين: أولها مالي، والآخر لأنه ينتمي لتيار سياسي طائفي»، مضيفاً أيضاً أن الحزب «رفض طلب الانخراط في الحزب كتيار رسالي»(1).

وبعد جلسات متعددة تم الحكم على الشكراني بالسجن سنة نافذة في 2 نونبر 2016، وهذا منعطف دفع بالناشط الشيعي عصام احميدان إلى مغادرة أرض الوطن والرجوع إلى بلجيكا، حيث يشتغل حالياً [2017] إماماً بمركز الرضا ببروكسيل، ليدخل تنظيم الخط الرسالي فيها يُشبه مرحلة كمون من جديد.

# أداء الشيعة المغاربة في العام 17 20

نأتي لأهم معالم أداء الشيعة المغاربة في غضون العام 2017، ونتحدث عن الشيعة الذين خرجوا للعلن، ونتوقف عند ثلاث محطات أساسية:

- الخروج الإعلامي الذي يُزكي مراسلة بعض الشيعة المغاربة للملك محمد السادس، وهذه مبادرة تمت في غضون 2016، ولكن لم يتم الكشف عنها إعلامياً إلا في العام 2017<sup>(2)</sup>.



<sup>(1)</sup> في تصريح لجريدة الصباح المغربية، بتاريخ 1 يونيو 2016، نشر ايضا في الرابط التالي:

http://assabah.ma/119172.html

<sup>(2)</sup> أنظر مثلًا: الشيعة المغاربة يراسلون الملك، موقع ماروك بلوس [marocplus.info]، 20 يوليو، 2017، على الرابط المختصر: goo.gl/W9n9Fx



- تمكن بعض شيعة المغرب من ولوج مجلس حقوق الإنسان بجنيف، إذ كشف عبد الحفيظ بلقاضي، أمين مال جمعية «تقدميون رساليون»، أن أعضاء الجمعية، نقلوا معركتهم مع السلطات المغربية إلى «أروقة الأمم المتحدة، وبالضبط لدى مجلس حقوق الإنسان التابع لها، بعدما قالوا إن مضايقات في الحقوق المدنية والدينية طالتهم من لدن السلطات المغربية»(1).

- أما أحدث المناسبات التي أسالت بعض المداد بخصوص النشاط الشيعي في المغرب، فجاءت مع محاضرة للباحث المغربي الشيعي إدريس هاني، المعروف بزياراته إلى سوريا وإيران والعراق ولقائه بقيادات مرجعية شيعية، ضمن ندوة ثقافية نظمها حزب النهضة والفضيلة، وهي محاضرة أثارت موجة من الجدل في أوساط عدد من السلفيين المغاربة الذين انهالوا على الحزب وضيفه باتهامات بـ«نشر التشيع وسط المغاربة من خلال العمل السياسي».

ففي إحدى الصفحات الإسلامية الفيسبوكية، التي يُسيرها نشطاء سلفيون ويتابعها أزيد من 137 ألف شخص، نشرت صورة من اللقاء وأرفقتها بتعليق يقول: «حزب النهضة والفضيلة استضاف قبل يومين العميل الإيراني المتشيع إدريس هاني ليحاضر حول أوضاع الأمة ومستقبلها»، على حد نعتها، مضيفة أن الأمر يتعلق بـ«مصيبة وكارثة بكل المقاييس».

وانتهزت التعليقات المتابعة للندوة، خاصة من قبل سلفيين مغاربة، الفرصة للهجوم من جديد على الشيعة المغاربة، ووصفهم بأن غايتهم «زعزعة استقرار البلاد من أجل المال»، فيها ذهب البعض إلى القول إن الخطوة ترمي إلى «إشعال الفتنة وانتشار الطائفية والقبلية في المغرب»، على حد تعبيرهم؛ أما محمد خليدي، الأمين العام لحزب النهضة والفضيلة، فكشف أن الموعد يندرج ضمن سلسة من الندوات الفكرية التي يحتضنها الحزب، وتناولت في وقت سابق قضايا مثل الاتحاد الإفريقي والبنوك



<sup>(1)</sup> أنظر: الشيعة المغاربة ينقلون صراعهم مع السلطات إلى الأمم المتحدة، موقع كشك [qushq.com]، 5 غشت 2017، على الرابط المختصر: goo.gl/XybRYp



الإسلامية، وقال: «استضافة ادريس هاني جاءت لمناقشة موضوع الربيع العربي ومآلاته من رؤيته كباحث مغربي وليس كشيعي»(1).

بعد هذه الجولة البانورامية في واقع الشيعة والتشيع في المجال التداولي المغربي، وبالتحديد خلال السنين الأخيرة، نورد بعض المقترحات ذات الصلة بالتفاعل النوعي مع الظاهرة، انطلاقاً من مقترحات ذاتية، ومقترحات موازية توقف عندها المصطفى شنضيض، الباحث والداعية المغربي المقيم في الدنهارك(2)، ونلخصها في النقاط التالية:

- دعوة المؤسسات الدينية إلى القيام بواجبها في التحذير والتصدي لهذا الفكر الدخيل، وعدم ترك الساحة للفراغ، والاعتبار بها يجري في الدول التي استهانت بحضوره وأهدافه.

- مطالبة الدولة بسن قوانين زجرية لكل من يسب الصحابة ويطعن في عرض رسول الله على والثوابت الدينية والوطنية للمملكة.

- تنظيم دورات علمية في المساجد ودور الشباب وقاعات المحاضرات، بهدف التأكيد على المذهب المالكي، وبيان الفروق الجوهرية بين عقائد السنة والشيعة.

- مراقبة الزوايا والطرق الصوفية وتنبيه شيوخها إلى مأزق التغلغل الشيعي في صفو فها.

- توجيه الإعلام العمومي وخطباء الجمعة إلى نقد التشيع وبيان بطلان معتقداته والرد عليه بالتي هي أحسن.

- انخراط المراكز البحثية الوطنية في مناقشة ونقد الخطاب الشيعي، وبيان تهافت الخطاب وتحدياته على الأمن الروحي والوحدة الدينية والوطنية للمغاربة.

<sup>(1)</sup> طارق بنهدا، اتهام «النهضة والفضيلة» بنشر التشيع، وخليدي: انفتاح على الجميع، موقع «هسبريس» www.hespress.com/orbites/360218.html ]، 5 غشت 2017، على الرابط:

islammaghribi]، 13] المصطفى شنضيض، بيان عن أمر التشيع في المغرب، موقع «إسلام مغربي» [13] goo.gl/pTyqsv مارس 2015، على الرابط المختصر:



- تنسيق وتوحيد الجهود بين الباحثين والمهتمين بظاهرة التشيع في المغرب، وتنظيم مؤتمرات لتسليط الضوء على المشروع الإيراني الصفوي في أبعاده الدينية وأجنداته السياسية.
- ديمومة الجامعات الشرعية المغربية ومدارس التعليم العتيق وعلى رأسهم القرويون على تخريج الأفواج من العلماء المحافظين على الأصول الدينية للمغرب واختياراته المذهبية، وهذا أكثر من كاف لتمتين الانتهاء الديني وترسيخ الاتباع السني المتزن.
- تعميم الخطب في المساجد حول بعض المواضيع الدينية ذات الصلة بظاهرة التشيع، في سياق الوعظ والإرشاد والتوجيه، بالتالي هي أحسن، بعيداً عن خطاب التكفير والشيطنة.
- عدم التحرج من النقد الذاتي حول بعض المواقف التاريخية، بشكل هادئ غير مثير للفتن، لتقوية النفس البحثي للأساتذة والطلبة الباحثين، مع تمكينهم من المادة العلمية والإمكانات المادية المناسبة لذلك.
- إعادة النظر في أداء بعض دور القرآن، حتى تنسجم مع الخصوصية الدينية المغربية، وتصد باب الاختراقات التي يمكن أن تطالها.
- التعامل بحكمة وأخلاقية ودراية علمية مع المعتنقين الجدد للتشيع، عبر تبني خيار الحوار والحجاج العلمي الرصين والنافع.

#### خلاصات تركيبية

تبقى الظاهرة الشيعية في المغرب حاضرة أكثر في الواقع الإعلامي وعبر حالات فردية، ولكنها تحظى بمتابعات محلية وإقليمية ومشرقية، وخاصة من طرف الإعلام اللبناني والإيراني والأوربي، بمقتضى الارتباط الديني والعقدي والوجداني للشيعة المعنيين بهذه المواكبة الإعلامية مع شيعة المشرق، بينها نعاين العديد من الشيعة المغاربة





الذين يشتغلون في صمت، ويرفضون هذه التوظيفات أو الحملات الدعائية، المحلية أو الخارجية.

كما نعاين أن صوت بعض الشيعة المغاربة، وخاصة عبر نافذة «التيار الرسالي»، ارتفع بشكل أكبر خلال السنين الأخيرة، بمقتضى مساحة الحرية التي وفرتها أحداث «الربيع العربي».

وأخيراً، نعاين أن التفاعل النقدي مع الحضور الشيعي، حاضر بشكل أكبر مع الخطاب السلفي، وبدرجة أقل مع الخطاب الديني في المؤسسات الدينية.













# الرافد العبري في الدستور والهوية المغربية: عناصر معرفية

|| محمد المدلاوي ||

المعهد الجامعي للبحث العلمي، جامعة محمد الخامس بالرباط، elmedlaoui@yahoo.fr





#### الرافد العبرى في الدستور والهوية المغربية: عناصر معرفية

# لمحة عن تاريخ اليهودية بالمغرب

تظل مسألة بداية ظهور الجهاعات اليهودية و/ أو الجهاعات المتهوّدة في شهال إفريقيا عامة وفي المغرب خاصة موضوعاً لكثير من الفرضيات التاريخية. فبعض النصوص والروايات، التي تتداخل مع ما يتخلل بعض تفاسير ديوان التلموذ اليهودي من تأويلات إسقاطية بعدية، تُرجع تلك البدايات إلى فترة تخريب الهيكل الأول للملة اليهودية الذي تحدث عنه العهد القديم، وذلك على يد نبوخذ نصر البابلي في منتصف القرن السادس قبل الميلاد (أنظر 1954 و195 المدلاوي 2012، ص:2013) القرن السادس قبل الميلاد (أنظر 1954) ثاثر جدية من الوجهة التاريخية (تيرتوليان اللاتيني مثلاً، في القرن 2 ق.م) تشير إلى أن بعض الجهاعات الأمازيغية في شهال إفريقيا لعهد الإمبراطورية الرومانية «كانوا يهارسون طقوس يوم السبت، ويصومون، ويراعون مسائل الحرام والحلال من الأطعمة والأشربة» (أنظر 1998 Chouraqui)،



<sup>(1)</sup> عنوان النص المحال عليه في الكتاب: «صورة المغرب في بعض المكتوبات العبرانية واليهودية» (نشر عدة مرات منذ سنة 1995).



أي ما يشكل أهم ما كان مشتركاً بين نحتلف أوجه اليهودية الأولى في عهد الهيكل الثاني (515قم – 71م) على اختلاف لغات معتنقيها (عبرية، آرامية، إغريقية) الثاني (515قم – 71م) على اختلاف لغات معتنقيها (عبرية، آرامية، إغريقية) حسب الدراسة التاريخية، الديموغرافية، والسوسيو- ثقافية واقتصادية لبوتيتشيني وأبشتاين (ص:311هـ36 من الترجمة الفرنسية:1066 من المنجمة الفرنسية:1066 من الإهداء المنقوش على ضريح الملك أن من بين حوالي 50 كلمة التي يتضمنها نص الإهداء المنقوش على ضريح الملك الأمازيغي النوميدي ما سينيسا، الذي عاش في القرن الثالث قبل الميلاد (Galand 2002)، وهو إهداء منقوش بلغتين (الأمازيغية القديمة بالحرف الليبيكي الذي تفرع عنه حرف تيفيناغ، والبونيقية بالحرف البونيقي المتفرع عن الحرف الفينيقي)، قد وردت الكلمة الكنعانية –العبرية ساءوه بلفظها (شوفيط) في النصين معا وبالحرفين المذكورين، كلقب وظيفة سوسيو –سياسية لأسلاف ذلك الملك المذكورة أسهاؤهم في ذلك الإهداء (أنظر 2013) وأن الفترة الأولى للحكم الثيوقراطي المفط «شوفيط» يعني في العبرية معنى «القاضي»، وأن الفترة الأولى للحكم الثيوقراطي اليهودي بعد عهدي كل من موسى ويوشع بن نون كانت معروفة بحقبة «حُكم القيفاة» (مراوم ساويوم).

كما أن مؤرخي الإسلام، ومن بينهم ابن خلدون، قد تحدثوا في نوع من الغموض والإبهام حول الملكة الأمازيغية الجراوية التي تصدت بقوة لجيش الفاتح الإسلامي حسان بن النعمان، قبل أن ينتهي قومها بالدخول في الإسلام، والتي أطلق عليها الفاتحون لقب «الكاهنة» وسمّوها «داهية»، واختلفوا كما اختلف المؤرخون من بعدهم في نوعية وطبيعة ملة قومها ما بين الوثنية واليهودية كما يستشف ذلك من أطلاق لقب «كاهنة» عليها.

غير أن قول بعضهم "إنها كانت وثنية تعبد صنهاً من خشب، وتنقله على جَمَل، وقبل كل معركة تبخّره وترقص حوله"، قولٌ يثير في الذهن سؤالا حول علاقة ذلك بوجه بارز من أوجه اليهودية الأولى التي انطلقت من مصر الفكر التوحيدي لعهد أخناتون وأمينحوطيب (أنظر 1976 Lichtheim)، تلك اليهودية الأولى التي يصنفها



مقارنو تطور الملل والنحل التوحيدية كمرحلة «الوثنية التوحيدية» Monolatry (انظر Lichtheim 1976) والتي تعود عند العبرانيين إلى فترة سيناء وما بعدها، ومن بين ميزاتها الأساسية تنقل كهنتهم الترحالي عبر سيناء ثم في فلسطين بتابوت خشبي يسمى «ثابوت العهد»، أو «ثابوت الحضرة [الإلهية]»، أو «تابوت السكينة» (بهرا بهرا بهرا بالمراب المراب الحديث عنه في سفر تثنية التشريع من التوراة، والذي أشار إليه القرآن الكريم في الآية 248 من سورة البقرة.

ومن بين الجهاعات والقبائل التي كان على أول دولة إسلامية بالمغرب عُني بها تاريخ الإسلام، أي الدولة الإدريسية، أن تحاربها من أجل توسيع رقعة حكمها في شهال المغرب، كان هناك، حسب المؤرخين «بعض القبائل الوثنية وبعض القبائل النصرانية».

أما إمارة البرغواطيين المسناويين (Baccuates mmacenites) التي دامت من القرن 8 إلى القرن 11 الميلاديين في سهول تامسنا ما بين جنوب طنجة ومدينة آسفي، والتي يتحاشى المؤرخون المعاصرون البحث في تاريخها، فلا يمكن، بسبب ذلك التحاشي، تكوين فكرة واضحة عمّا يشار إليه في اقتضاب من بعض عناصر الملة اليهودية في بناء مذهبها الديني، الذي يبدو أنه كان تلفيقاً توليفياً من عدة مرجعيات دينية ومذهبية (إسلامية خوارجية، يهودية، وثنية) غايتُه الحصانة ضد نفوذ كل من المشرق والأندلس (أنظر 1973 Talbi).

وحتى في البدايات الأولى لقيام الدولة العلوية، كان من بين الخطوات التأسيسية الاستراتيجية التي قام بها السلطان مولاي رشيد من أجل بسط حكم الدولة، الناشئة حينئذ، نحو سهول المغرب الأطلنتيكي هو القضاء على القوة العسكرية والنفوذ السوسيو – اقتصادي لليهودي هارون بن مشعل في ناحية تازة التي يعتبر مضيقها البرى الممر الطبيعي نحو السهول الغربية من البلاد.

وعلى مر القرون المتأخرة للعهد الإسلامي، وبموازاة واستمرارية فيها بعد الجلاء من الجزيرة الأيبيرية لِما كان قائماً بالأندلس كذلك، برز كثير من مشاهير البيوتات



والشخصيات اليهودية التي لعبت أدواراً بارزة ونافذة في ميادين الاقتصاد والعلم والثقافة والسياسة في ظل الدولة المغربية إلى يومنا هذا.

#### يهودية اليهود المغاربة، واليهودية التاريخية، والصهيونية الحديثة

خلافاً لما كان عليه الأمر بالنسبة لبعض الجهاعات اليهودية أو المتهودة في شرق إفريقيا أو في جنوبها مثلاً، التي لبثت منقطعة منبتّة لحين من الدهر عن مراكز المرجعيات اليهودية، حافظت الجهاعات اليهودية عبر التاريخ، في المغرب والغرب الإسلامي عامة (شهال إفريقيا والأندلس)<sup>(1)</sup>، على روابط متينة ومتصلة في الزمان والمكان مع اليهودية المشرقية بفلسطين وبابل التي ظلت تشكل بالنسبة لتلك الجهاعات مرجعاً مثالياً لأساس الشرعية الدينية وحتى العلمية واللغوية، إلى درجة أن البعض من تلك الجهاعات كان يؤلف الكتاب فينحله إلى اسم من أسهاء المشارقة ليكتب له الرواج كها حصل لكتاب «الزوهار» في القبّالة والتصوّف (ספר הזוחר) الذي نحله صاحبه إلى الربي شمعون بار – يوحاي الصفوي بينها مؤلفه الحقيقي هو موسى بن ليئون الأندلسي.

كانت تلك الروابط تتم عن طريق رفع أسانيد محتلف أوجه الاجتهادات الدينية والمعرفية (علوم اللغة على الخصوص) إلى الأقطاب المشرقية، وذلك بالرغم من أن حجة اليهودية الذي أرسى صرح العقيدة ووفقه العبادات بدون منازع هو موسى بن ميمون الذي عاش ودرّس ما بين قرطبة وفاس وانتهى إلى القاهرة (بخصوص



<sup>(1)</sup> ثمة عدة أسماء تشتغل عن بعد عن واقع الطائفة اليهودية في المغرب، ونذكر منها الباحث المغربي المقيم في أمريكا، عمر بوم، وهو باحث مساعد في عدة جامعات أمريكية، وتتمركز أبحاثه حول مواضيع الأقليات الدينية والعرقية في شمال إفريقيا والعالم العربي، والإسلام واليهودية، والمسيحية والبهائية، ومن أعماله: «يهود المغرب وحديث الذاكرة»، ترجمة خالدة بن الصغير، الناشر: كلية الآداب والعلوم الإنسانية بالرباط، سلسلة نصوص وأعمال مترجمة رقم 18، ط 1، 2015. [المحرر] أنظر:

Pablo Munoz, Associate professor explores history, reality of Moroccan Jewish community, September 22, 2017, in: http://dailybruin.com/2017/09/22/associate-professor-explores-history-reality-of-moroccan-jewish-community/



هذه التبعية، انظر Elmedlaoui 2008). بل إن تلك الروابط كانت تتم باستمرار حتى على مستوى الحركية البشرية، حركية حج بعض اليهود المغاربة إلى الأراضي المقدسة وحركية المبعوثين الدعاة المعروفين بالشدّاريم (שזרים) الذين كانوا يفدون من فلسطين والشام في بعثات دعوية يوزعون خلالها تراب تلك الأمكنة للتبرك، ويجمعون من خلالها في الوقت نفسه الزكوات والتبرعات.

وتبعاً لذلك، فإن أبرز الأحداث والتطورات الدينية والفكرية التي تحصل في أوساط اليهودية المشرقية (القرّائية، الظواهر المهدوية، إلخ)، تجد لها دائماً أصداء في صفوف جماعات اليهود المغاربة. من ذلك مثلاً، صدى حركة المتنبئ اليهودي ساباطاي تصفى שִּבְתִי אָבִי الذي عاش في تركيا (1626-1676) حيث ادعى أنه المسيح المنتظر (قبل أن ينتهي باعتناق الإسلام) والذي وُجد له صدى مكتوب في أعماق قرية إليغ بالأطلس الصغير على سبيل المثال (بعض التفاصيل حول حركة هذا المتنبع: Elmedlaoui 2008). وعلى العكس من ذلك، فلم تكن هنالك علاقة من ذلك القبيل مع يهود أوربا، وخصوصاً أوربا الشرقية، وما كان يستجد لديهم من تطورات (مختلف المذاهب الحديثة، مما عدا المذهب الحاسيدي «حاباد» Chabad الذي وُجد له صدى متأخر بالدار البيضاء ابتداءً من منتصف القرن العشرين)، وذلك إلى ما بعد عقدين أو ثلاثة من ظهور الصهيونية السياسية الحديثة بعقود (Sionisme politique في مقابل Sionisme messianique «الصهيونية المهدوية» الدينية القديمة). وحتى هذه الحركة العالمية نفسها كانت قد فشلت في البداية في أن يكون لها أثر ذو بال في أوساط جماعات المغاربة اليهود لعدة أسباب، منها أسباب تاريخية، ومنها حاجز اللغة نظراً لأن مؤتمرات وأدبيات حركة الصهيونية السياسية لذلك العهد كانت تتم إما بالألمانية وإما بالبيديش (Yiddish)، بينها المتعلمون من اليهو د المغاربة تعليهاً عصرياً لذلك العهد يتراوحون في معرفتهم باللغات ما بين الإسبانية، واللادينو (Ladino) والفرنسية لاحقا بعد إقامة شبكة مدارس الرابطة اليهودية العالمية بالمغرب ابتداءً من ستينيات القرن التاسع عشر.



تأسست أول مدارس الرابطة اليهودية العالمية بمدينة تطوان سنة 1862، وكانت ذات اتجاه فكري فرانكوني يعتمد اللغة الفرنسية كلغة للتكوين قصد فتح أذهان المتعلمين فيها على آفاق الأزمنة المعاصرة من خلال «فكر الأنوار» بدل الاستمرار في نظام الحيدير والييشيفا (חדר/שיבה) التقليدي الذي كان يناظر نظام «المسيد» والمدارس العتيقة عند المسلمين المغاربة. ثم إنه قد انتشرت تلك المدارس، بعد ذلك، في كبريات الحواضر ثم امتدت مع بدايات منتصف القرن 20 - لتتوغل في المغرب القروي العميق في الجبال وتخوم الصحراء (دمنات، إيليغ، أو لاد برحيل، الخ).

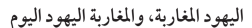
ولقد شكّل خريجو تلك المدارس، إلى جانب ما كان قد عرف بعد إبرام عقد الحماية بـ «مدراس الأعيان»، معينا لتوفير الأطر الصغرى من الأهليين العارفين بوسطهم، في الإدارة والمصالح والمرافق والمهن الحرة الحديثة التي أصبح يستلزمها نمط «تحديث البلاد» من طرف سلطات الحماية.

وبموازاة مع ذلك، وعلى صعيد آخر، مكن توفير أجيال من نخبة يهودية عصرية منخرطة في قضايا العصر من خلال الثقافة واللغة الفرنسية من توفير قنوات تبليغ ما بين حركة الصهيونية السياسية الأوربية وبقية فئات وطبقات الجهاعات اليهودية المغربية، خصوصاً بعد سهاح سلطات الحهاية لليهود المغاربة بالانخراط في تلك الحركة عبر فروعها الفرنسية. كل ذلك، مجتمعاً ومتضافراً، جعل لتلك المدارس في النهاية مفعولاً حاسماً في إحداث هوّة سوسيو - ثقافية وسوسيو - سياسية عميقة في المجتمع المغربي من بين ما تميزت به، حصول شرخ تاريخي نوعي بين المغاربة اليهود ومواطنيهم المسلمين وبداية فقدان الثقة من الجانبين؛ وهو شرخ ما فتئ يتعمق عبر مرحلة العمل التأويل النوعي الجديد، في أذهان الجهاعات اليهودية، عبر مضامين التربية والإعلام والنشرات الداخلية، لتقاليد الصهيونية المهدوية الدينية القديمة، تأويلاً سياسياً على شكل انخراطات خلوية في الحركة الصهيونية السياسية القومية المنظمة من جهة ثانية.



هذا الشرخ زاد من تغذيته وتعميقه بداية وفود، ثم انتشار، ثم تجذّر خطاب الأيديولوجية القومية المضادة، أي القومية العربية، في أوساط المغاربة المسلمين عبر قنوات «مكتب المغرب العربي» بالقاهرة أولاً، وخصوصاً بعد إعلان قيام دولة إسرائيل، ثم بعد حرب السويس التي تزامنت مع حصول المغرب على الاستقلال، وأخيراً بعد حربي 1967 و 1973. لقد استتبّت بذلك دينامية قوية للقطيعة تغذي اليتها نفسها بنفسها، مهيئة بذلك المغاربة اليهود لتحريك موجة الهجرة الكبرى، إلى فلسطين خاصة بعد إعلان قيام دولة إسرائيل (1)، ولكن كذلك إلى أوربا وأمريكا، لأن تلك الهجرة لم تكن في النهاية كلها من أجل قناعات إيديولوجية (قلق سوسيو التصادي، وعدم اطمئنان سوسيو – سياسي بعد كل ما حصل من تحولات). وقد تواصلت حركية الهجرة وتقوّت بُعيد الاستقلال بفعل تدخل أجهزة خارجية أحرى، إسرائيلية هذه المرة، في تعاملها المعقد وغير الواضح المعالم والقنواتِ لحدّ الآن مع أطراف داخلية من خلال ما سمّاه المؤرخ والمحقق الصحفي الإسرائيلي ذو الأصل المغربي سامويل سيغيب (Segev 2008) بـ «الرابط المغربي» لجهاز الموساد، وذلك في كتابه الذي يحمل العنوان نفسه، أي: «الرابط المغربي» (הקשר المعاره).

<sup>(1)</sup> على هامش احتفال إسرائيل بالذكرى السنوية الـ56 لهجرة اليهود المغاربة إلى الدولة العبرية، صدرت تصريحات رسمية عن خارجيتها، مفادها أن المملكة المغربية كانت عقب حصولها على الاستقلال منعت اليهود من الخروج عن حدودها، قبل أن تورد بأن المغرب كانت «الدولة الأساسية التي قدم منها اليهود في شهال إفريقيا». ونشرت وزارة الخارجية الإسرائيلية، على صفحتها الرسمية بموقع «فيسبوك»، تقريراً غتصراً أوردت فيه أنه في مثل يوم الثلاثاء، 28 نونبر عام 1961، بدأت ما وصفتها بـ «عملية ياخين» لاستقدام يهود المغرب إلى إسرائيل، حيث أورد المصدر أن المغرب كان تضم أكبر جالية يهودية في البلدان الإسلامية، «التي بلغ تعدادها في ذروة ازدهارها نحو 260.000 يهودي في منتصف سنوات الـ50»، مضيفاً أنه في بداية العام 1961 كان في المغرب نحو 164.000 يهودي «جرى تنفيذ «عملية ياخين» بين السنوات 1961 – 1964، وقدم خلالها إلى إسرائيل من المغرب نحو 80.000 يهودي». [المُحرّر] أنظر: طارق بنهدا، إسرائيل تصنف المغرب أبرز مُصدّري اليهود منذ استقلال المملكة، موقع «هسبريس»، 28 نونبر 2017، على الرابط: www.hespress.com/orbites/372993.html



على الرغم من الضمور الديموغرافي الحاد الذي أصاب جماعات المغاربة اليهود بسبب سلسلة الهجرات الجهاعية المذكورة إلى أن أصبحت اليوم تلك الجهاعات تشكل نسبة 1 % فقط مما كانت عليه في بداية الخمسينيات، حيث كانت تمثل 250.000 نسمة من أصل ما يقل عن تسعة ملايين مواطن مغربي، فإن هذه الفئة من المواطنين، التي تغيرت بالطبع وضعيتها المدنية عها كانت عليه في الأجيال السابقة بحكم الدستور من الذمية إلى المواطنة وذلك منذ زمن، ظلت محتفظة بظهورية مُعتبرة ومتنامية في مختلف قطاعات الاقتصاد والسياسة والدبلوماسية الرسمية والموازية. أما في ما وراء البحار، فإن دياسبورة اليهود المغاربة تعد أكثر الدياسبورات تنظيها وهيكلة في العالم عبر مختلف فيدرالياتها وكونفيدرالياتها التي تحتفظ بروابط قوية مع الوطن الأم، أي المغرب، وذلك من خلال ما تنظمه من أنشطة ومناسبات إحيائية للثقافة المغربية في بلدان الاستقبال عبر المعمور، ومن ملتقيات علمية حول تاريخها وتراثها المغربي (آداب مختلفة، علوم، مهارات تقليدية، فنون موسيقية، مطبخ، لباس، عادات وتقاليد)، وكذلك من خلال ما تنظمه دوريا من زيارات تبرّكية واحتفالية إلى مقرات رموزها الدينية والثقافية المعديدة المنتشرة عبر مختلف ربوع البلاد حواضر وبوادي (مواسم أولياء، أضرحة، العديدة المنتشرة عبر مختلف ربوع البلاد حواضر وبوادي (مواسم أولياء، أضرحة، بع، مقابر، إلخ).

ولقد جاء دستور 2011 ليكرس كل هذه الأبعاد بها هو كامن وراءها من تاريخ ضارب في القدم كها تمت الإشارة إلى بعض أبعاده أعلاه، وذلك من خلال التنصيص على «الرافد العِبري»(١) كبُعد من أبعاد الهوية المغربية التاريخية والحاضرة الغنية بتعددية



<sup>(1)</sup> جدير بالذكر، أن مؤسسة أرشيف المغرب، تسلمت يوم الخميس 16 نوفمبر 2017، وثائق عن ذاكرة اليهود المغاربة الموجودة في مراكز أرشيف فرنسية، ويتعلق الأمر بنسخ من الوثائق تروم إثراء أرشيف المغرب، وتم ذلك عبر تسليم وفد فرنسي هذا الرصيد خلال حفل أقيم بمؤسسة أرشيف المغرب. وتأتي هذه المبادرة تفعيلاً لمقتضيات القانون المنظم للأرشيف (القانون رقم 69/ 30 نونبر 2007) الذي يضع على كاهل مؤسسة أرشيف المغرب مهمة جمع مصادر الأرشيف المتعلقة بالمغرب والموجودة في الخارج، ومعالجتها وتيسير الاطلاع عليها، كما تأتي انسجاماً مع روح الدستور المغربي لسنة 2011، الذي يكرس التعددية في البلاد في إطار الوحدة، ويعتبر الرافد العبري ضمن مكونات المغرب وهويته. [المُحرر] =



مقوماتها «التي لا تقبل التجزيء». هذا التكريس جاء منطقياً مع نوعية مختلف صيغ الدستور المغربي، الذي هو من النوع الذي تنص ديباجته على عناصر الهوية، مع التطورات التي حصلت في فضاء الفكر المغربي في تصور تلك المقومات خلال العشرين سنة الأخرة.

فمع الضمور الديموغرافي المذكور للمكون اليهودي المغربي في عين المكان، أصبح اليوم التراث المغربي اليهودي، المادي منه وغير المادي، محط اهتمام الجميع، باعتباره شأناً من الشؤون الوطنية. فالتعهد به لم يعد مقصوراً بحكم العرف والعادة على هياكل الجهاعات اليهو دية، التي أسّست، على سبيل المثال وليس على سبيل الحصر، «متحف التراث اليهو دي المغربي» بالدار البيضاء، الذي يُعتبر المتحف الوحيد من نوعه في كامل شهال إفريقيا والشرق الأوسط. فلقد تم كذلك إنجاز كثير من البرامج وتم الشروع في برامج أخرى من طرف مختلف الوزارات (خصوصاً وزارة الثقافة، والأوقاف والشؤون الإسلامية) من أجل ترميم وإعادة تأهيل كثير من الأماكن ذات الرمزية السوسيو - ثقافية مما له تعلق بمقوم الرافد العبري (بيَع، مقابر، أضرحة، الخ.). كما أن الجامعة كانت قد دخلت على الخط منذ عقود فكونت اليوم ثلاثة أجيال من الباحثين المتوفرين على الأداة اللغوية (اللغة العبرية) اللازمة للتعرّف المتخصص على مختلف أوجه هذا التراث بها في ذلك امتداداته الحية في الزمن الحاضر، وللتعريف مها على نطاق واسع بعدما طالها الإهمال ثم النسيان منذ أجيال بينها كان قد حال حاجز اللغة منذ البداية دون دخول أوجه كثيرة من ذلك التراث إلى حيز الوعى المشترك في أبواب كثيرة من أبواب الفكر والثقافة والفنون والعادات. (أنظر المدلاوي 2006؛ وElmedlaoui .(2012

كما أن المجتمع المدني قد بدأ بدوره يكتشف هذا الميدان من ميادين الفعل الثقافي وينخرط فيه، وذلك بظهور مجموعة من الجمعيات الثقافية التي تضع نصب أعينها

<sup>=</sup> أنظر: المغرب يتسلم مجموعة من الوثائق عن ذاكرة اليهود المغاربة، موقع «إسلام مغربي» 14 نوفمبر 2017، على الرابط المختصر: goo.gl/kX7J5V



العناية بالتراث الثقافي المغربي اليهودي (1)، وآخرها، على سبيل المثال فقط، هي «جمعية أصدقاء متحف التراث الثقافي اليهودي المغربي» (رابط موقعها الإلكتروني: www. وaamjm.org) وهي جمعية نصف أعضاء مكتبها التأسيسي مسلمون ونصفهم يهود وقامت سنة 2016 بنشاطين ثقافيين كبيرين في المغرب ونشاط ثالث بالعاصمة الألمانية.

أنظر: محمد الراجي، باحثة إسرائيلية ترصد حنين المسلمين إلى التراث اليهودي في المغرب، موقع «هسبريس» [hespress.com]، 30 يونيو 2017، على الرابط:

http://www.hespress.com/societe/355974.html

<sup>(1)</sup> من اللحظات التي أثرت في الباحثة الإسرائيلية عينات ليفي [باحثة إسرائيلية في المجال السياسي والاجتهاعي، ومهتمة بتوثيق التراث اليهودي المغربي]، لقاؤها بمجموعة من الشباب المغاربة المسلمين، الذين أسسوا سنة 2007 جمعية سموّها «ميمونة»، بهدف تعريف جيل الشباب في المغرب بقصة اليهود المغاربة. وهذه التسمية هي لعيد يُحتفل به في إسرائيل، ويُعتبر بالنسبة للجاليات اليهودية المقيمة وسط أكثرية من المسلمين مناسبة للتواصل معهم ونقل رسالة الصداقة وحُسْن الجوار، حسب الباحثة الإسرائيلية. وتعمل «جمعية ميمونة» على مقاومة «ظاهرة النسيان»، ويعتقد أعضاؤها، حسب ما ترويه عينات ليفي، «أنَّ اليهودية تشكل جزءا لا يتجزأ من التراث المغربي؛ ويعترف بذلك دستور الدولة منذ عام 2011»، وتضيف أنّ الهوية المغربية متعددة وكثيرة الثقافات، وزادت: «وتُعتبر التشكيلة الثقافية التي تميّز الهوية المغربية أفضلية وإحدى القيم المغربية الهامة، غير أنها تشير إلى أنَّ جيل الشباب في المغرب لم يتعرّف بها يكفي على التراث اليهودي». [المُحرر]



- المدلاوي، محمد (2006) «من عناصر الثقافة اليهودية في التهازج الثقافي المغربي محاكاةً وحكيا؛ نهاذج للتناصّ بين العبرانية والأمازيغية والعربية». الحكاية الشعبية في التراث المغربي. موضوع لجنة التراث؛ بالمشاركة مع الجمعية المغربية للتراث اللغوي. مطبوعات أكاديمية المملكة المغربية الرباط. سلسلة «الندوات». ص: 229–264.
- المدلاوي، محمد (2012) رفع الحجاب عن مغمور الثقافة والآداب؛ مع صياغة لعروضي الأمازيغية والملحون. منشورات المعهد الجامعي للبحث العلمي الرباط.
- Botticini, Maristella et Zvi Eckstein (tr. fr. 2016). La poignée d'élus. Comment l'éducation a façonné l'histoire juive. 70-1492. Tr. Fr. par Pierre-Emmanuel Dauzat. Albin Michel.
- Chouraqui, André (1998) Histoire des Juifs en Afrique du Nord. En exil au Maghreb. Tome 1. Editions du Rocher.
- Elmedlaoui, Mohamed (2008) «Les deux 'al-maghribi', Ben Quraysh et as-Samaw'al (un souvenir refoulé par une mémoire sélective)». Etudes et Documents Berbères. 27 (2008). pp. 27-46.
- Elmedlaoui, Mohamed (2012) «Le patrimoine immatériel, lieu de mémoire et de dialogue interculturel» in Abecassis Frédéric, Direche Karima et Aouad Rita (sous la direction de). La bienvenue et l'adieu. Migrants juifs et musulmans au Maghreb (XVe-XXe siècles) ; volume II. Coédition Karthala / La Croisée des Chemins (Casablanca Maroc).
- Elmedlaoui, Mohamed (2013) «Les judéo-berbérophones revisités à la lumière du lexique et de la philologie berbère «. Etudes et Documents Berbères; Paris. N° 32 / 2013: 165-192.
- Galand, Lionel (2002) Etudes de linguistique berbère, Collection linguistique publiée par la Société de Linguistique de Paris; t. LXXXIII, Paris, Peeters,
- Laredo, Abraham I. (1954) Berberes y hebreos en Marruecos: sus orígenes, según las leyendas, tradiciones y fuentes hebraicas antiguas; Instituto de Estudios Africanos, Consejo Superior de Investigaciones Científicas; Madrid 1954.
- Lichtheim, Miriam (1976) Ancient Egyptian Litterature. Volume II. The New Kingdom. University of California; Los Angeles; London.
- Schroeter, Daniel J. (2008). «The Shifting Boundaries of Moroccan Jewish Identities». Jewish Social Studies. New Series, Vol. 15, No. 1, Sephardi Identities (Fall, 2008), pp. 145-164.
- Segev, Samuel (2008); en hébreu :





- רטמ תאצוה י«ע רואל אצי .וקורמל לארשי ןיב םייאשחה םיעגמה .ינקורמה רשאה (2008). רטמ תאצוה י«ע רואל אצי .וקורמל לארשי ויב מייאשחה ביעגמה . 2008
- Talbi, Mohammed (1973) «Hérésie, acculturation et nationalisme des berbères Bargawata». Pp. 217-233 in Premier congrès des cultures Méditerranéennes d'influence arabo-berbère, SNED. Alger. 1973,









# السياسات العامة اتجاه تديّن مغاربة الخارج

|| عبد الفتاح نعوم ||

باحث في العلوم السياسية، Naoum.abdelfattah@gmail.com





#### السياسات العامة اتجاه تديّن مغاربة الخارج

#### مقدمة

يقتضي الخوض في هذا المحور الخاص بواقع الأداء المؤسساتي المغربي مع تديّن مغاربة الخارج، الإحالة أولاً على سياقات الظرفية الزمنية الراهنة، ومن ذلك أن ما أصبح يُطلق عليه بـ«النموذج الديني المغربي» أو «النموذج المغربي في تدبير المسألة الدينية»، والذي بدأ يحظى بتفاعل نسبي ولكن بوتيرة متصاعدة، في المحيطين العربي والإفريقي، وأيضاً المحيط الأوربي والمتوسطي.

يرتبط هذا الاهتهام الإقليمي والدولي بمعالم تدبير الحقل الديني الذي انتهجه المغرب منذ أحداث الدار البيضاء لسنة 2003، حيث انخرط صناع القرار في إطلاق مشاريع تروم التصدي للتطرف الديني، ومشاريعه الرامية إلى غزو الفضاءات الدينية الشعبية، فكانت سياسة المغرب في هذا الصدد قائمة على إعادة تدبير العلاقة مع المسألة الدينية، وتجسير الفجوات بينها مؤسساتياً (في الحقلين الأمني والمدني)، حيث اتجهت الدولة المغربية صوب دمج المواطنين المغاربة المقيمين في بلاد المهجر في صلب هذه الاستراتيجيات، وواضح أن الحالة الدينية لهذه الفئة هي ما يهم هذا التقرير بشكل

300



أدق، والذي يتفرع على محورين: حالة التديّن لدى الجالية المغربية المقيمة بالخارج؛ ومعالم السياسة الدينية للمغرب خارج حدوده.

نقول هذا أخذاً بعين الاعتبار أن الإسلام اليوم في القارة الأوربية، خاصة في أوربا الغربية، إلى جانب كونه يمر من «دينامية أوربية جلية»، فإننا نعاين أيضاً أن قضايا الحجاب، المطاعم «الحلال»، تشييد المساجد، وقضايا أخرى (1)، تُخُوّل للباحثة الاجتهاعية نيلوفر غول، التأكيد أن «مسلمي أوربا يكشفون عن ممارسات إسلامية أكثر انفتاحاً مقارنة مع الأجيال الأولى، مُخترعين يوماً عن يوم، ما يمكن الاصطلاح عليه بـ«الإسلام الأوربي»»(2).

### حالة الدين والتديّن لدى الجالية المغربية المقيمة بالخارج

يُشكل عدد المغاربة المسلمين في الخارج حوالي أربعة ملايين، أي ما يُمثل 10 % من المغاربة. وفي الفترة الزمنية الواقعة بين عامي 2007 و 2014 شهدت أعداد أفراد الجالية المغربية المقيمة بالخارج تزايداً ملحوظاً، وتبقى القارة الأوربية المجال الجغرافي الذي يضم أكبر عدد من مغاربة المهجر، علماً بأن فرنسا لوحدها تتوفر على حوالي المليون والنصف من المغاربة، ومعلوم أن فرنسا تضم أكبر عدد من المسلمين في القارة الأوربية، برقم يُناهز ستة ملايين.

يكاد يكون تواجد الجالية المغربية في فرنسا متميزاً عن غيره في باقي بلدان أوربا والعالم، فقد وصلت تلك الجالية إلى جيل رابع، مما يعنى أن مستوى الاندماج الثقافي



<sup>(1)</sup> حضور الإسلام في التداول الأوربي، سواء تعلق الأمر بالإسلام الثقافي/ «الفطري» أو الحركي/ الفكراني [الإيديولوجي]، يقف وراء صدور كتاب يشتغل على تفاعل المقاولات في الساحة الفرنسية مع الظاهرة. أنظر:

Denis Maillard, Quand la Religion s'invite dans l'entreprise, Fayard, Paris, octobre 2017,232 pages.

<sup>(2)</sup> انظر:

Nilüfer Göle : « L'islam est devenu un ingrédient actif des dynamiques européennes », Propos recueillis par Cécile Chambraud, Le Monde, Paris, 6 juin 2015.



للمغاربة ضمن الثقافة ونمط العيش الفرنسيين أصبح واضحاً بشكل كبير، وهذا يجعل الحديث عن صيغة تديّن المغاربة في ظل ظروف كهذه آخذا بعين الاعتبار للتطور الحاصل في السلوك الديني للمغاربة المنتمين إلى الجيل المذكور، حيث إن معالم تدينهم مالت نحو الأخذ بالنمط الفرنسي للتدين عموماً، أي ذلك النمط الذي يجعل حضور الدين في الحياتين الفردية والجهاعية ضئيلاً ومختز لا في عدد قليل من السلوكات التي لا تؤثر في الاختيارات الفردية والاجتهاعية للفرد.

ولأن الدولة المغربية تركت فراغاً منذ عقدين تقريباً، على صعيد تدبير الشؤون الدينية لأفراد الجالية المغربية المقيمة في الخارج، فإن هذا الفراغ شجع بعض التيارات الإسلامية الحركية، سنية وشيعية، على تعويض هذا التراجع في تدبير القطاع في أفق ما هو متاح، خصوصاً وأن بعض أجيالها المحدثة في أوربا لم يكن يربطها بالدين الإسلامي سوى النزر اليسير من المعرفة الممزوجة بمقومات الحياة الأوربية المعاصرة، وبالتالي نمت السلفية الوهابية (1) والحركات الإسلامية الإخوانية والتيار الشيعي في شقيه الرسالي والشيرازي، بين أوساط الشباب خصوصاً من تلك الجالية، وإلى حدود بديات 2016، كان التطرف قد بدا ينمو وسط التنظيات الشبابية المغربية في بلاد المهجر (2).

يرتبط معظم المغاربة المتأثرين بالتيارات الدينية المشرقية بعلاقات وولاءات مع دول مشرقية، لأنها تسهر على تمويل وتدبير المؤسسات الدينية الخاصة ببعض أفراد

<sup>(1)</sup> يُعتبر الباحث الفرنسي جيل كيبل في مقدمة الأقلام البحثية في التداول الفرنسي التي سلطات الضوء على تأثير الخطاب السلفي الوهابي على تديّن مسلمي فرنسا، وصدرت له عديد أعهال (مؤلفات ومقالات) في هذا السياق، بله ما تعج به عديد حوارات أجرتها معه المنابر الإعلامية. أنظر على سبيل المثال لا الحصر، الحوار المطول الذي أجرته معه صحيفة «لوفيغارو» على محاكمة عبد القادر مراح، شقيق محمد مراح، المتورط في اعتداءات تولوز 2015. [المحرر]

Gilles Kepel : « Le procès Merah, une radiographie de la contre-société salafiste », Le Figaro, Paris, 27 octobre 2017.

<sup>(2)</sup> محمد الإدريسي، إشكالية التأطير الديني للشباب المغربي تعود للواجهة بإيطاليا، موقع هسبريس الالكتروني، الاثنين 29 فبراير 2016.



الجالية المغربية سواء تعلق الأمر بمساجد أو مراكز ثقافية إسلامية. ولهذا فإنه ليس من السهل تحديد المسجد المغربي من غير المغربي. فقد نصادف مساجد أغلب المصلين والمترددين عليها مغاربة، بينها ينتمي أئمتها والقائمون على إدارتها إلى جنسيات أخرى أن وربها من مذاهب أخرى غير المذهب الذي يعتنقه المغاربة، كها قد نصادف مساجد ذات أقلية مغربية، لكن أئمتها من المغاربة.

### السياسة الدينية المغربية خارج الحدود

في مرحلة سابقة، على الأقل قبل اعتداءات نيويورك وواشنطن في 11 سبتمبر 2001، لم تكن الدولة المغربية مهتمة كثيراً بحالتي الدين والتديّن لدى الجالية المغربية المقيمة بالخارج، بقدر ما كانت مهتمة بجعل مسألة التعاون في الحقل الدين حاملاً من حوامل السياسة الخارجية المغربية، وهذا ما سنعاينه بشكل لافت خلال السنين الأخيرة، وخاصة بعد اعتداءات شارلي إيبدو الفرنسية في 7 يناير 2015، حيث انخرط المغرب في التنسيق الأمني<sup>(2)</sup>، بناءً على ارتفاع الطلب الأوربي والإفريقي على هذا النوع الدقيق من التعاون، من دول أوربية وإفريقيا لمكافحة التطرف في بيئاتها، على أساس أن تفعيل ذلك الدعم وتعميم ونشر النموذج الديني المغربي سيكون موجهاً للجالية المغربية المقيمة في تلك الدول.



<sup>(1)</sup> ومرد ذلك إلى ما أصبح يُصطلح عليه بـ «إسلام القنصليات»، أي ولاء مساجد ومراكز إسلامية وثقافية لبعض القنصليات العربية (خاصة الجزائر والمغرب وبدرجة أقل تونس) أو التركية، بله الخليجية (السعودية مع التيار السلفى الوهابي، والقطرية مع التيار الإخواني). [المُحرر]

<sup>(2)</sup> نقراً في هذا السياق، تأكيد خوان إينياسيو زوادو، وزير الداخلية الإسباني، أن "تعاون المغرب مع إسبانيا في مجال الحرب على الإرهاب، لا يُقدر بثمن» أما كوين غينس، وزير العدل البلجيكي، فكشف عن "عجر مصالح الأمن في أوربا، عن إحباط مجموعة من الهجهات الإرهابية منذ يونيو 2017».

أنظر: بدر الدين عتيقي، المغرب يُفكك شفرة جهاديين في بلجيكا، الصباح، الدار البيضاء، عدد 6 أكتوبر 2017؛ ويمكن الجزم في هذا السياق، أن المساهمة المغربية في صيانة تديّن مغاربة الخارج، متميزة في الشأن الأمنى، ولكنها لا زالت متواضعة في الحقلين الديني والثقافي مقارنة مع ما هو مطلوب أو مُنتظر.



وفي هذا السياق تأتي مبادرات بعض مؤسسات الدولة المعنية بمتابعة واقع الدين والتديّن الإسلامي في أوربا، ومنه تديّن الجالية المغربية، وفي إطار سعي المغرب لمحاربة التطرف بين صفوف أبناء الجالية بالخارج، «تم رفع عدد الوعاظ من 60 سنة 1998، إلى 220 سنة 2017، وفق ما صرح به رئيس الحكومة سعد الدين العثماني، خلال الجواب الذي تقدم به في فاتح غشت 2017 أمام مجلس المستشارين عن السؤال المتعلق بحصيلة السياسة العمومية المتعلقة بمغاربة العالم، مضيفاً أن المغرب حرص على انتقاء عدد من الوعاظ المشهود لهم بالكفاءة العلمية اللازمة، لمحاربة الفكر المتطرف، بالإضافة إلى دعم الجمعيات والمساجد المغربية بالخارج لتنظيم ندوات تتناول المعالجة العلمية للقضايا المستجدة التي تستأثر باهتهام الجالية المغربية (نحو 22 تنفي سنوياً)»(۱).

ومن هذه المبادرات أيضاً، المؤتمرات والندوات التي أشرف عليها مجلس الجالية المغربية بالخارج، وتفاعلاً مع التطورات الأوربية سالفة الذكر، نظم المجلس عدة لقاءات تشاورية خلال السنين الأخيرة، نذكر منها على الخصوص اللقاء الذي احتضنته مدينة مراكش يوم السبت 30 ماي 2015 على مدى يومين حول موضوع «الإسلام في أوربا وتحديات العيش المشترك، ودور الأئمة في أوربا، وكان الهدف منه، حسب عبدالله بوصوف، الأمين العام لمجلس الجالية المغربية في الخارج، «محاولة بحث الإشكاليات التي يُواجهها الشباب في أوربا عامة، والشباب المغربي على وجه الخصوص، وتحديداً الأسباب الحقيقية التي تقف وراء التحاق الشباب المغربي ببؤر النزاع في الشرق الأوسط، سواء بسوريا أو العراق، والقتال إلى جانب التنظيات المتشددة»، كما ركز على «دراسة الخطاب الديني الذي تستعمله هذه الحركات لاستقطاب الشباب عبر الإنترنت، ومواقع التواصل الاجتماعي، والعمل على دحضه، وتقديم خطاب بديل عن التعايش والسلم والعيش المشترك، واحترام الآخر حتى لا يقع شبابنا في فخ تجار

<sup>(1)</sup> سكينة بنزين، العثماني: 220 واعظ لمحاربة التطرف بين صفوف الجالية المغربية بالخارج، الأحداث المغربية، الدار البيضاء، عدد الأربعاء 2 أغسطس 2017.



الموت (1)، ومن الأئمة المشاركين في اللقاء، هناك من لديه خبرة 20 سنة في المارسة، وعدد منهم يحملون جنسيات أوربية، أو يقيمون بصفة دائمة في أوربا، وبينهم أيضًا أئمة شباب وُلِدوا في أوربا، وهؤ لاء الأئمة، بتعبير بوصوف، لديهم مكانتهم ومنابرهم، وينتمون إلى مؤسسات معروفة في عدد من الدول الأوربية، ومنخرطون في مكافحة التطرف والإرهاب (2)؛

ومنها أيضاً، اللقاء التشاوري حول البحث الجامعي وقضايا الإسلام والجالية المغربية في أوربا يوم الأحد 13 دجنبر 2015 حول موضوع «البحث الجامعي وقضايا الإسلام والجالية المغربية في أوروبا»، ومن بين المبادرات كذلك، وتهم مؤسسة دينية تعنى بقضايا الجالية، وهي الوحيدة في الساحة، ما يصدر عن «المجلس الأوربي للعلماء المغاربة»، والذي نظم بالتنسيق مع مجلس الجالية المغربية بالخارج، دورة علمية، تكوينية لفائدة مسؤولي المؤسسات الإسلامية والأئمة تحت عنوان: «دور المؤسسات الإسلامية في السياق الأوربي: الواقع والتحديات»، وذلك بمدينة فرانكفورت، يومي 17-18 دجنبر 2016.

كان الهاجس الأهم بالنسبة للدولة المغربية، المساهمة في تغذية صلة مغاربة الخارج عموماً بإمارة المؤمنين وبالتمسك بالشرعية التقليدية المتمثلة في شخص الملك<sup>(3)</sup>، فهي التي تعوض أي نقص في تدبير الشأن الديني للجالية المغربية المقيمة بالخارج.

<sup>(1)</sup> في هذا السياق، نقرأ تصريحاً لعبد الله بوصوف، جاء فيه أن «التيارات المتطرفة تستقطب مغاربة الخارج بالمئات والتأطير الديني للجالية أولى أولويتنا». أنظر: 3 أسئلة على عبد الله بوصوف، الأمين العام لمجلس الجالية المغربية بالخارج، حاوره: النعمان اليعلاوي، الأخبار، الدار البيضاء، عدد 2 يونيو 2015.

<sup>(2)</sup> لطيفة العروسني، 60 إماماً مغربياً من أوربا يبحثون في مراكش سبل مواجهة خطاب التطرف: تركيز على استخدام مواقع التواصل الاجتماعي لتجنيب الشباب الالتحاق بـ «داعش»، موقع صحيفة الشرق الأوسط [aawsat.com]، 29 مايو 2015، على الرابط الإلكتروني: goo.gl/7Gn47K

<sup>(3)</sup> صدرت مجموعة من المتابعات البحثية والإعلامية ذات الصلة بهذه الجزئية، أي ثقل ودور مؤسسة إمارة المؤمنين في تأطير الشأن الديني لمغاربة الخارج، نذكر منها على سبيل المثال لا الحصر مضامين ملتقى نشرته صحيفة «لوموند» الفرنسية، بعنوان: «الطموحات الدينية للمغرب»، معتبرة أن الملك محمد السادس، باعتباره أمير المؤمنين، ينتقد «الجهاديين»، ويطلب من الجالية المغربية بالخارج رفض هؤلاء. أنظر:

Charlotte Bozonnet et Youssef Ait Akdim, Mohammed VI se voit en chantre de l'islam modéré, Le Monde, Paris, 24 aout 2016.



والملاحظ في هذا السياق أن الحضور المغربي "يبقى محتشاً على مستوى التأطير الديني في إيطاليا، فباستثناء جماعة العدل والإحسان، التي استطاعت أن تفرض نفسها في إطار خاص بها، فإن باقي الفعاليات الدينية المغربية لم تستطع تجاوز الصراعات، وحسب العديد من التقارير التي تم كشفها عن مضامينها (1)، فإن جُل العناصر القيادية داخل «UCOII» مصنفه في دائرة «الاحتياط في التعامل معها»، لارتباطاتها بتنظيات إسلامية دولية، مثل الإخوان المسلمين، كما تكاد تعتبر منظمة «الشباب المسلمون بإيطاليا» المنظمة الشبابية الوحيدة العاملة في مجال التأطير الديني الإسلامي بإيطاليا، وتخصص لها إمكانيات لوجيستيكية ومالية هائلة من قبل اتحاد الجاليات الإسلامية (2)، الذي تموله دولة قطر، تحت غطاء منظمة الإغاثة القطرية (3).

نأتي لأحد هذه المبادرات التي تصب في تقوية الحضور الديني المغربي في القارة الأوربية، تهم الأولى إيطاليا، وتهم الثانية ألمانيا؛

- فقد وقعت جامعة القرويين في فاس وجامعة سيينا في إيطاليا الثلاثاء 26 سبتمبر 2017 على اتفاقية شراكة تقضي بإحداث شعبة لتكوين الأئمة بكلية العلوم الإنسانية والتواصل بين الحضارات التابعة لهذه الجامعة بمدينة أريتسو (إقليم توسكانا)، وتهدف الاتفاقية إلى إحداث الشعبة لتكوين الأئمة خلال الموسم الجامعي، والتي ستنطلق ابتداء من يناير 2018، بهدف تحصين الشباب من الوقوع في براثن

325

<sup>(1)</sup> حضور المسألة الدينية في شقها الإسلامي، طال حتى المؤسسة العسكرية في فرنسا، ولم يكن هذا الحضور في السابق، بهذا الهاجس القائم اليوم، والمرتبط بنزعات «التطرف العنيف». [المُحرر] أنظر:

La «question musulmane» au sein des forces armées, entretien avec le capitaine Mohamed-Ali Bouharb, propos recueillis par Vincent Geisser, 2017/3 N° 169, pages 103 à 110, in: www.cairn.info/revue-migrations-societe-2017-3-page-103.htm

<sup>(2) [</sup>المُحرر]: تأخر الغرب البحثي كثيراً في الاشتغال على الفرق بين الإسلام والإسلاموية، وفي هذا السياق، يأتي صدور كتاب يشتغل على بعض هذه الفوارق. أنظر:

Hasni Abidi, Petit lexique pour comprendre l'islam et l'islamisme, Editeur : Erick Bonnier ; Édition : 2e édition revue et augmentée, février 2017,120 pages.

<sup>(3)</sup> كشفت تقارير إعلامية أن هذه المنظمة قد تكون حولت إلى خزائن UCOII حوالي 25 مليون أورو». أنظر: محمد الإدريسي [إيطاليا]، إشكالية التأطير الديني للشباب المغربي تعود للواجهة بإيطاليا، موقع «هسبريس»، 29 فبراير 2016، على الرابط: www.hespress.com/marocains-du-monde/296692.html



التطرف ومحاربة الأفكار المتشددة، وبموجب هذه الاتفاقية، الأولى من نوعها على الصعيدين الوطني والأوربي، ستقوم جامعة القرويين بإرسال أساتذتها المتخصصين في الدراسات الإسلامية إلى هذه الكلية الإيطالية لتأطير دروس في الشريعة الإسلامية تهم القرآن الكريم والسنة النبوية والأحاديث الشريفة، وكذلك فقه المعاملات والعبادات، بالإضافة إلى حوار الحضارات والديانات وتاريخها(1).

- في اليوم نفسه الذي تم فيه التوقيع على اتفاقية مغربية إيطالية تهم أئمة جامعة القرويين هناك، تم في مدينة فرانكفورت الألمانية لقاء لتقديم حصيلة مشروع التكوين والتأهيل اللغوي والثقافي للأئمة المغاربة في ولاية هيسن الألمانية (2015 - 2017)، ونظمه مجلس الجالية المغربية بالحارج بشراكة مع معهد غوته الألماني والمجلس الأوربي للعلماء المغاربة يوم الثلاثاء 26 شتنبر 2017، ويأتي هذا اللقاء بعد توقيع اتفاق تعاون بين المؤسسات الثلاث بالعاصمة البلجيكية بروكسيل في يناير 2015 يقضي بتنفيذ مشروع «التأهيل الثقافي للأئمة» والذي تلقى بموجبه 40 إماماً تكويناً من شقين، يتعلق الأول باكتساب معلومات حول الدولة تهدف إلى التعريف بألمانيا سياسياً واجتماعياً، بينها يركز الشق الثاني على تقديم دروس في اللغة الألمانية من أجل الرفع من المستوى اللغوي للأئمة في ألمانيا<sup>(2)</sup>، وتأتي هذه المبادرة تفاعلًا مع جلسات وندوات من المستوى اللغوة والدعاة المغاربة الذين يُقيمون في القارة الأوربية، من الذين ذهب العديد منهم إلى ثقل أعطاب ذاتية تهم الخطاب الديني في القارة، ومنها عطب عدم التمكن من لغات بلدان الإقامة، وتأتي أيضاً، تفاعلاً مع التحذيرات التي كانت تصدر التمكن من لغات بلدان الإقامة، وتأتي أيضاً، تفاعلاً مع التحذيرات التي كانت تصدر بين الفينة والأخرى، عن بعض المسؤولين الأوربيين (ق)، نذكر منها حالة مسؤول أوربي بين الفينة والأخرى، عن بعض المسؤولين الأوربيين (ق)، نذكر منها حالة مسؤول أوربي الفينة والأخرى، عن بعض المسؤولين الأوربيين (ق)، نذكر منها حالة مسؤول أوربي



<sup>(1)</sup> اتفاقية شراكة بين جامعتي القرويين وسيينا في إيطاليا بهدف تكوين الأئمة، الاتحاد الاشتراكي، الدار البيضاء، عدد 28 سبتمبر 2017.

<sup>(2)</sup> مشروع التأهيل الثقافي للأئمة: آليات علمية لمواجهة التحديات المطروحة على الإسلام في ألمانيا، موقع مجلس الجالية المغربية بالخارج، 26 شتنبر 2017، على الرابط:

www.ccme.org.ma/ar/activites-ar/53374

<sup>(3)</sup> موازاة مع استراتيجيات المشاريع الإسلامية الحركية في التداول الأوربي، سواء تعلق الأمر بالتيار السلفي الدعوي أو نظيره الجهادي، أو التيار الإخواني، ومع استحضار ولاءات هذه المشاريع للخارج المشرقي،

**(** 

من أصل مغربي، وهو أحمد بوطالب، عمدة روتردام الهولندية (١)، والذي يرى أن «الأئمة الأجانب غير المقيمين في هولندا ليس لهم اطلاع على ما يحدث في الأراض المنخفضة (2).

وبالعودة إلى فيديو لخطاب ألقاه المستشار الملكي فؤاد عالي الهمة في مهرجان خطابي، يمكن استشفاف القدرات التي يملكها المغرب في تدبير الشأن الديني، والتي تقيه تمدد موجات التطرف والفكر الإسلامي المتشدد إلى بيئاته الدينية الشعبية المحمية، والسبب في ذلك يعود إلى ما توفره خطاطة إمارة المؤمنين من فرص وإمكانيات ثقافية وقانونية ومؤسسية لتحصين المؤسسات الدينية من التطرف، ويضرب فؤاد علي الهمة مثالاً بمسألة تدبير مساجد المدينتين المغربيتين المحتلتين، حيث إن رفض إسبانيا تأطير الشأن الديني (3) فيهما من طرف منطوق إمارة المؤمنين جعلهما ملجأ للتطرف العنيف.

http://middle-east-online.com/?id=220089

علينا أن نأخذ بعين الاعتبار أيضاً حسابات صناع القرار الأوربي في تدبير هذا الملف، عبر توظيفه في حسابات سياسية أو ثقافية أو غيرها. [المحرر]

أنظر في هذا الصدد: ماجد عبد الحكيم قروي، إستراتيجيات التيار السلفي في الإستقطاب وإستراتيجيات الغرب في توظيفه، موقع «ميدل إيست. أو نلاين»، 13 يونيو 2016، على الرابط:

<sup>(1)</sup> الحضور الشيعي في هولندا، لا يُنافسه إلا الحضور السلفي الوهابي، كما تزكي ذلك مضامين متابعة إخبارية مفصلة حول تأطير الأئمة في هولندا من طرف العربية السعودية. [المُحرر] أنظر:

Les imams formés en Arabie Saoudite (Médine), retournent aux Pays-Bas et propagent le salafisme, Selon Rasit Bal du CMO. https:///2017/04/21/gratis-studeren-in-medina-om-hier-de-ware-islam-te-prediken-8352907-a1555564

<sup>(2)</sup> أنظر: عزيز اجهبلي، إتقان اللغات الأوربية يضع وزارة التوفيق على المحك؛ بوطالب يتساءل عن مهمة أئمة ومر شدين في بلد لا يتقنون لفته، العلم، الرباط، عدد 22 يونيو 2015.

<sup>(3) «</sup>الإسلام في إسبانيا: الوضع القانوني، النموذج تكوين الأطر الدينية»، كتاب صدر في 2017، وهو عبارة عن إسهامات لعدد من الخبراء والباحثين الذي شاركوا في الندوات العلمية التي عقدها مجلس الجالية المغربية بالخارج حول المسألة الدينية في أوروبا. وتضمن هذا المؤلف الصادر في 130 صفحة باللغة الإسبانية، مقالات تقارب موضوع الإسلام في إسبانيا منها: التشريع الإسباني والمهارسة الدينية، التشريعات الأوربية وخصوصيات الدين الإسلامي: حالة إسبانيا، تمثيلية الإسلام في إسبانيا، وتدريس الإسلام في الدولة الإسبانية، والتجربة الإسبانية وم اكز تكوين الأطر الدينية بإسبانيا.

El Islam En España, Estatuto jurídico, modelo y formación de los dirigentes religiosos, le conseil de la communauté marocaine à l'étranger (CCME), Rabat, 2017.



ولهذا السبب وغيره، لا تتردد بعض الدول الأوربية التي تتوفر على جالية مسلمة كبيرة لديها وضمنها جالية مغربية أعدادها في تزايد كبلجيكا وفرنسا وإسبانيا، في طلب استشارة المغرب في الشؤون الدينية، حيث إن نصائح المغرب في محاربة التطرف وتجفيف منابعه في غاية الأهمية بالنسبة لهذه الدول(1)، وهو ما يظهر من خلال أسلوب المراقبة والتوجيه المحكمين للدولة المغربية للمساجد والخطباء والخطب، مما يُساهم، ولو بشكل نسبي، في التضييق النظري والعملي على أنهاط مشرقية من التديّن، تسببت في إثارة عدة مشاكل ثقافية ودينية واجتهاعية لمُسلمي أوربا الغربية.

وباعتبار السياسة الدينية المغربية خارج الحدود تعتبر خادمة للسياسة الخارجية المغربية التي تهدف إلى تحصين ثوابت المملكة مُمَثلة في «الملكية والدين الإسلامي والوحدة الترابية»، فإن المغرب يقوم أيضاً بتأمين الأبعاد الدينية عن طريق إرسال الأئمة إلى أوربا، كما نعاين على الخصوص في البعثات الدينية الخاصة بمناسبة شهر رمضان، أو إعادة النظر وإعادة الاعتبار لمساجد ومراكز ثقافية ودينية في القارة الأوربية، كانت تابعة للدولة المغربية أو للجالية المغربية، ولكنها تعرضت للاختراق، من دول مشرقية (2) أو من مشاريع إسلامية حركية (3)، سنية أو شيعية، وفي هذا السياق،

<sup>(1)</sup> بلجيكا تطلبُ نصائح المغرب في مواجهة التطرّف وتجفيف منابعه، موقع «هسبريس»، الأربعاء 29 يناير 2014. ولو أن ذلك قد لا يخلو من مشاكل في بعض الأحيان، يراجع: اللجوء إلى المغرب لتكوين أئمة المساجد يثير انقساماً ببلجيكا، موقع «هسبريس»، الخميس 19 مارس 2015.

<sup>(2)</sup> منذ عقود، وفتاوى «فقه الأقليات» تصدر عن علماء وفقهاء من المشرق، يجهلون الشيء الكثير عن السياق الأوربي، حضارةً وديناً وثقافةً وهويةً. [المُحرر]

<sup>(3)</sup> لم تنتبه دول المنطقة المغاربية، المعنية بصيانة تديّن الجاليات المسلمة في أوربا الغربية، أن الجماعات الإسلامية، أصبحت تحظى بتأييد مجموعة من الفاعلين السياسيين والإعلاميين والباحثين، سواء في إطار الدفاع عن حقوق الإنسان، أو في إطار الاستفادة من تبادل مصالح مالية ورمزية، بل أصبحت هذه الأصوات أشبه بورقة ضغط على حكومات وأنظمة أوربا الغربية، توظفها تلك الجماعات في عدة صراعات وقضايا، حيث لا يتم الانتباه إلى الفوارق بين الإسلام والإسلاموية. [المحرر]

لمزيد تفصيل حول الظاهرة، أنظر على سبيل المثال لا الحصر:

Judith Waintraub, Politiques, journalistes, intellos: enquête sur les agents d'influence de l'islam, le Figaro, Paris, 6 octobre 2017, ou, in: http://www.lefigaro.fr/actualite-fra nce/2017/10/06/01016-20171006ARTFIG00069-politique-journalistes-intellos-enquete-sur-les-agents-d-influence-de-l-islam.php



تولى المغرب مثلاً، تسيير بعض المساجد في أوربا كإدارته في مطلع سنة 2016 لمسجد «عثمان» ومقره بلدية مانت لاجولي الفرنسية (١٠).

نقول هذا أخذاً بعين الاعتبار أن تطورات الساحة الدينية/ الإسلامية خلال السنين الأخيرة في أوربا، أفرزت ظاهرة تورط العديد من المغاربة في عدة اعتداءات (2)، إلى درجة حديث العديد من وسائل الإعلام الأوربية، ومعها بعض الباحثين الغربيين، عن الموضوع، وإثارة نقاش، ولو أنه كان عابراً ولكن ملحاً في صيف 2017، على هامش اعتداءات برشلونة (3)، ونقرأ في ورقة بحثية صدرت في هذا السياق عن «معهد واشنطن»، أن اعتداءات السنين الأخيرة التي عرفت تطور بعض الأوربيين من أصل مغربي، تقتضي توطيد التنسيق الأمني بين واشنطن والرباط؛ وتتطلب من الخبراء الأوربيين والأمريكيين والمغاربة الحفر أكثر لمعرفة أهم أسباب هذا التطرف المستجد، مع الاستفادة من التجربة المغربية في التعامل مع «السلفية الجهادية» (4).

لا يمكن نفي معطيات ميدانية من قبيل أن «العمليات الإرهابية الأخيرة في فرنسا وبلجيكا وألمانيا، كانت لها آثار سلبية على الجالية المسلمة وشكلت وقفة تأملية للإنسان الأوربي استرجع فيها كل ذلك الخطاب والسلوك المملوء بالحقد والضغينة والتكفير الذي كان يسمعه ويراه لعقود أو تنقله وسائل الإعلام، ومادام هذا الإنسان لا يملك من المعرفة والوعي من أن يُميز بين الإسلام [السلفي] الوهابي المتعارض

<sup>(1)</sup> المغرب يتولى تسيير مسجد بـ «مانتلاجولي» الفرنسية، موقع «كشك»، 27 يناير 2016.

<sup>(2)</sup> تختلف مآلات اعتناق الإسلام في أوربا عبر بوابة العمل الصوفي، مقارنة مع اعتناقه عبر بوابة باقي أنهاط التديّن، ومنها التديّن «الجهادي»، بل لا نجد أتباع العمل الصوفي، ضمن لائحة الأسباب المُغذية لظاهرة «الإسلاموفوبيا» [أو قل العنصرية] هناك، بينها نجد باقي أنهاط التديّن الحركي في اللائحة، السلفي الوهابي والإخواني. [المُحرر]

<sup>(3)</sup> تعرضت مدينة برشلونة يوم الخميس 17 غشت 2017 لاعتداءات إرهابية، بعد أن صدم سائق شاحنة صغيرة حشداً ما أوقع عشرات الضحايا، من القتلي والجرحي.

<sup>(4)</sup> انظر:

Sarah Feuer and David Pollock, Terrorism in Europe: The Moroccan Connection, August 24, 2017, in: www.washingtoninstitute.org/policy-analysis/view/terrorism-in-europe-the-moroccan-connection



مع الإسلام [التديّن] المغربي والمغاربي بصفة عامة فإنه يلقي باللائمة على الجالية المغربية، خاصة إذا رأى أن المغاربة أنفسهم من يتبنون هذا التكفير والإرهاب<sup>(1)</sup>.

هذه الصورة نفسها تكاد تتكرر مع المغاربة في تداول أوربي مُركب (٤)، مما دفع أحد الباحثين للإقرار بأن صناع القرار أو السلطات العمومية، يبحثون اليوم عن «مسلمين مثاليين (٤) [متميزين]» لمواجهة الانحرافات التي تطال تديّن مُسلمي القارة بشكل عام، ومُسلمي فرنسا بشكل الخاص، أخذاً بعين الاعتبار أن فرنسا تضم أكبر عدد من المسلمين في أوربا الغربية، وأخذاً بعين الاعتبار أيضاً أن الفرنسيين «اكتشفوا فجأة أن أخبار الاعتداءات والانتحاريين التي كانت حصراً على منطقة الشرق الأوسط، أصبحت تهم الجميع مباشرة بعد اعتداءات 13 نوفمبر 2015 بباريس، حينها أصبح كل فرد فرنسي هدفاً محتملاً، وحينها اكتشفنا جميعاً هشاشة الروابط الجماعية، تعدد

<sup>(1)</sup> هناك عمل بحثي اشتغل على الظاهرة «الجهادية» في الحالة الفرنسية، حالت دون أن يذهب المؤلف بعيداً في تفكيك الظاهرة. أنظر: وليد كاصد الزيدي [باحث عراقي]، الإسلاموية المتطرفة في أوربا: دراسة حالة الجهاديين الفرنسيين في الشرق الأوسط، المركز العربي للأبحاث ودراسة السياسات، الدوحة، ط 1، 2017. [المُحرر]

<sup>(2)</sup> سفيان الحتاش: تفجير المغاربة وثقافتهم بالخارج وأسئلة الحقل الديني المغربي، على موقع أنفاس بريس، www.anfaspress.com/index.php/en/item/37090-2016-08-05-14-21-23

<sup>(3)</sup> موازاة مع تسليط الضوء الأوربي على التديّن الإسلامي القتالي [«الجهادي»] لدى الشبان المغاربة، لم يتم بعد تسليط الضوء على التحولات التي طالت تديّن المغاربة، حيث نجد المغاربة ضمن الناشطين مع التيار الإخواني ومع الشيعة وتنظيم «الطلائع» الإسلامي الحركي، بل نجدهم حتى في طائفة «الأحباش» [في فرنسا مثلاً، بباريس ومونبولييه]، ومشروع «حزب التحرير» [في برشلونة (إسبانيا) ولندن (بريطانيا) وكوبنهاغن (الدنهارك) ومدن أوربية أخرى]، مقابل مبادرات إيجابية محسوبة على المغاربة، ولكنها لا زالت متواضعة أمام ما هو مطلوب، نذكر منها تأسيس بعض المعاهد الدينية/ الشرعية لتأهيل الأثمة، من قبيل معهد ابن سينا للعلوم الإنسانية (ليل فرنسا)، ومعاهد أخرى في جامعة روتردام بهولندا وألمانيا.

<sup>(4)</sup> انظر:

Franck Frégosi [spécialiste du gouvernement de l'islam en France]: «Les pouvoirs publics français sont toujours en quête de musulmans idéaux», Le Monde, Paris, 18-19 septembre 2016, Propos recueillis par Cécile Chambraud.



الانحرافات الطائفية، جسامة الفوارق الاجتهاعية، ومقابل ذلك، بزغ مصطلح واحد في هذا التخبط والاستفهامات المرتبطة بالمستقبل: الإسلام»(1).

من جهته، اعتبر عبد الحق الخيام، مدير المكتب المركزي للأبحاث القضائية [BCIJ]، وهي المؤسسة الأمنية المعنية بالتصدي للإرهاب باسم الدين، أن العمليات «التي هزت أوربا تورط فيها أشخاص من أصول مغربية (2)، تبين أنهم ترعرعوا في البلدان الأوربية وليس في المغرب»، وأكد أن هذا «التحول يظهر أن الإرهاب لا يمكن حصره في حدود ضيقة من قبيل الوطن أو الهوية أو العرق، بل إنه لا يستثني أحداً، ما لم تكن هناك سياسات أمنية حازمة ومقاربات ناجعة »(3).

#### خلاصات تركيبية

واضح أن الوضعية الحالية للدين والتديّن لدى الجالية المغربية تتقاسمها ثلاثة تأثيرات، الأول يتمثل في التأثير الثقافي والمؤسساتي للدول الأوربية المضيفة، حيث تكون هذه الدول معنية بإدارة التعدد الديني والثقافي الناشئ عن توالي موجات الهجرات إلى أراضيها من البلدان الإسلامية ومن المغرب تحديداً؛ والتأثير الثاني يتمظهر



<sup>(1)</sup> انظر:

Robert Bistolfi et Haoues Seniguer, Islam de France : défis collectifs, in : Confluences Méditerranée, N° 95, 4/2015, p 5.

<sup>(2)</sup> ما لم تنتبه إليه هذه القراءات البحثية والإعلامية، أن العقل الإسلامي الحركي، لا ينتصر لهاجس الوطن، بقدر ما ينتصر لهاجس «الجهاعة»، الدينية أو الطائفة، بمقتضى أدبيات «الولاء والبراء» و «الطائفة المنصورة» و «المفاصلة الشعورية»، حتى إنه إلى وقت قريب، كان الحديث عن «بطاقة التعريف الوطنية»، يُترجم في الجهاز المفاهيمي الإسلامي الحركي بعبارة «بطاقة التعريف الوثنية». وبالنتيجة، عوض الحديث عن مسببات «التطرف العنيف» أوربياً واختزاله في جنسية عربية أو أمازيغية، كان أولى الاشتغال على طبيعة التديّن الإسلامي الذي يُميز مجمل الفاعلين الإسلاميين الذين تورطوا في الاعتداءات التي طالت العديد من دول المعمور، منذ منعطف 11 سبتمبر 2001، حتى خريف 2017. هذا عن الشق الخاص بالمُحدد الديني في الاعتداءات، أما المُحدد السياسي والاجتهاعي والاقتصادي، فيرتبط بالحكومات الأوربية التي ترعرع تحت ظلال سياساتها، كل شاب تورط في ظاهرة «التطرف العنيف». [المُحرر].

<sup>(3)</sup> عبد الرحيم العسري، الخيام: التهديدات الإرهابية تزامنت مع «الشبيبات الإسلامية» بالمغرب، موقع «هسريس»، 20 أكتوبر 2017، على الرابط: www.hespress.com/orbites/368627.html



في الاتجاهات الدينية المشرقية خصوصاً [من سلفية، شيعة، إخوان<sup>(1)</sup>، جهادية.. إلخ]<sup>(2)</sup>، والتي تسعى إما إلى استغلال الفجوات التي تتركها سياسات البلدان المضيفة بحكم هيمنة قيم حرية الاعتقاد والتعبد في الفضاءات الثقافية الأوربية، أو الفجوات التي تتركها السياسات الدينية للدول التي لديها جاليات في أوربا والمغرب من بينها؛ أما التأثير الثالث، فإنه لصيق بالدول التي تضم جاليات في أوربا، ومعلوم أن للمغرب سياسة دينية في هذا السياق، يتضح أنها تهتم بتجسير العلاقات مع الدول الأوربية وغير الأوربية خدمة لتحصين مبادئها الناظمة لها (الملكية، الدين، الوحدة الترابية)، موازاة مع تأطير الوعي والسلوك الدينيين (التديّن) لدى الجالية المغربية المقيمة في الخارج.

ولكن في المقابل، لا تزال مُقتضيات تفعيل الرؤية المغربية في تدبير تديّن الجالية المغربية بالخارج، في حاجة إلى مزيد تفعيل وأجرأة، أخذاً بعين الاعتبار هول التحديات المُركبة والمُتشعبة التي تطال تديّن الجالية.

<sup>(1)</sup> انظر:

Didier Leschi, Tariq Ramadan fait «de la défense du dogme un axe politique», Le Monde, Paris, 25 mai 2016.

<sup>(2)</sup> في كتابها حديث الإصدار وعنوانه: «المرأة [هي] مستقبل الإسلام»، خلُصت الباحث الدنهاركية المسلمة شيرين خانكان، (من أب سوري وأم دنهاركية وزوج باكستاني) إلى أن الخطاب الإسلامي في التداول الأوربي موزع على ثلاثة اتجاهات: الخطاب الديني التقليدي، وهو السائد منذ عقود، والخطاب الإسلامي الحركي؛ ثم الخطاب الإسلامي النقدي، الذي تتبناه المؤلفة. [المُحرر]. أنظر:

Sherin Khankan, La femme est l'avenir de l'islam, éditions Stock, Paris, octobre 2017.





## تديّن الهامش في المغرب

|| فاطمة حاتم ||

باحثة وإعلامية، fatima\_s40@hotmail.com

**(** 



•





### تديّن الهامش في المغرب

هذا محور مُخصص لما نصطلح عليه بتديّن الهامش في المجال التداولي المغربي، أي تديّن مجموعة دينية، يصعب أو يستحيل إحصاء عددها بالضبط، ولكن يمكن تقريب عدد الأرقام، والحديث عن مجموعات من بضع عشرات أو بضع مئات، ويتعلق الأمر بالأحمدية والبهائية والمغاربة الذين اعتنقوا الديانة المسيحية.

#### 1 - المسيحيون المغاربة

الحديث عن المسيحيين المغاربة، حديث يختلط فيه البعد الديني بالبعد الأمني، ونتحدث عن مسيحيين كانوا مسلمين، ولكنهم اعتنقوا المسيحية، أو ارتدوا حسب المدونة الفقهية عند المسلمين، مع الإشارة إلى أن المجلس العلمي الأعلى في المغرب، حيث تبنى المجلس الذي يترأسه الملك محمد السادس بصفته أميراً للمؤمنين<sup>(1)</sup>، وثيقة

<sup>(1)</sup> صّرح محمد ضريف، أحد رموز الاشتغال البحثي على الحقل الديني في المغرب، أن «مفهوم أمير المؤمنين لا يعني المغاربة السنة فقط، بل حتى المنتسبين لباقي الديانات»، مضيفاً أن «المغرب ليس بلداً مغلقاً على العالم، بل هناك تأثيرات ترد من الخارج ومن المنتظم الدولي الذي يدافع عن ضمان حرية المعتقد في البلاد، وأكد أن



سميت بـ «سبيل العلماء»، فهماً جديداً للردة وحكم المرتد في الإسلام، حيث ذهب المجلس إلى أن الردة التي تحدث عنها الإسلام «سياسية وليست فكرية».

لا زالت ظاهرة المسيحيين المغاربة، ظاهرة إعلامية بالدرجة الأولى، ولو أنهم خرجوا للعلن خلال السنين الأخيرة، وجاءت إحدى أهم خرجاتهم الميدانية، من خلال رسالة مفتوحة وجهتها "تنسيقية المغاربة المسيحيين"، إلى كل من رئيس الحكومة سعد الدين العثماني، ووزير الداخلية عبد الوافي لفتيت، ووزير الدولة المكلف بحقوق الإنسان مصطفى الرميد، والمدير العام للأمن الوطني عبد اللطيف الحموشي، ورئيس المجلس الوطني لحقوق الإنسان إدريس اليزمي، أوضحت فيها أن بعض مصالح وزارة الداخلية في بعض المدن أقدمت على منع بعض المغاربة المسحيين من وثائق إدارية لا لشيء إلا لكونهم معروفين أن عقيدتهم مسيحية، بالرغم من أنهم لا يعلنون عنها ولا يهارسونها علناً، حسب الرسالة، ولو أن المستهدف بالرسالة على الخصوص، الأجهزة الأمنية قبل المؤسسات السياسية والحزبية والحقوقية، إلا أن بوابة الغطاء السياسي والحقوقي تشفع للتنسيقية لطلب تأييد من الخارج.

التنسيقية أكدت أيضاً في رسالتها، أنه تم «التضييق على بعض الترخيص لأنشطة إنسانية نظراً لكون أحد أعضائها البارزين معروف أن عقيدته مسيحية»، مشيرة إلى أن هؤلاء «مشهود لهم بدورهم الإنساني والتنموي في أقاليمهم منذ سنين والجميع يعلم دورهم في مجال التعليم والصحة والأعمال الخيرية والتنمية»، مؤكدة كذلك أن أعضاءها «سواء مسلمين منهم أو مسيحيين ليس لهم أي نشاط دعوي أو تبشيري»، وقد عنونت صحيفة «العلم» لسان حزب الاستقلال هذا اللقاء كالتالي: «ظاهرة جديدة تستفز الشعور الديني للمغاربة: مغاربة غير مُحرجين من الإعلان عن مسيحيتهم وهذه مطالبهم»(1).

فلسفة الدولة الحديثة تقتضي وجود ضمانات للتنوع الديني دون المساس بالعقيدة السائدة». [المُحرر] أنظر: عبد الرحيم العسري، ضريف يُدافع عن حرية المعتقد من داخل «الحقل الديني المغربي»، موقع «هسبرس»، 8 نونبر 2017، على الرابط: www.hespress.com/orbites/370697.html

<sup>(1)</sup> أنظر: العلم، الرباط، عدد 6 أبريل 2017.



وكما أشارت إحدى المتابعات الإعلامية، فقبل لقاء «تنسيقية المغاربة المسيحيين»، بالأمين العام للمجلس الوطني لحقوق الإنسان، بحوالي شهرين، أقدم المجلس العلمي الأعلى على إصدار فتوى تضمنتها وثيقة «سبيل العلماء»، لذلك لم يتردد المغاربة المسيحيون في أن يعلنوا «إننا أصبحنا لا نجد حرجاً في الاعتراف بأننا مواطنون مغاربة نعتنق المسيحية، ولم نعد نشعر بالغربة في وطننا، رغم التضييقيات المستمرة علينا، لكننا ممنوعون من القيام بشعائرنا الدينية في الكنائس التي هي حكر على الأجانب فقط»(1).

وشهدت سنة 2017، واقعة توقيف شاب وشابة يوم الأحد 15 أكتوبر 2017 يعملان في قطاع التعليم بالرحامنة، أثناء ولوجها مقر كنيسة بالحي الشتوي بمراكش، وحسب ما كشفت عنه صحفية التي أوردت الخبر، فإن سبب الإيقاف هو «اعتناقها المسيحية وأداؤهما الشعائر الدينية المسيحية بالكنيسة ذاتها»(2).

حضور المسيحيين المغاربة، يتم إعلامياً، عبر أحد البرامج الحوارية لمسيحي مغربي يُدعي «الأخ رشيد»، ومقالات الكاتب محمد سعيد<sup>(3)</sup> في الصحف الورقية<sup>(4)</sup> ومواقع شبكة الإنترنت<sup>(5)</sup>، وهذه بعض عناوين مقالات محمد سعيد، ويصبُّ أغلبها في التعريف بالظاهرة التي تعتبر مُستجدة في الساحة المغربية:

- رداً على اتهام المسيحيين المغاربة بالتنصير (6)؛

<sup>(1)</sup> مخمد الطاهري، 5 مظلات يحتمي بها «المغاربة المسيحيون» للخروج للعلن، موقع [haberler.com]، 12 ماي 2017، على الرابط: https://ar.haberler.com/arabic-news-1058261/

<sup>(2)</sup> إيقاف أستاذين اعتنقا المسيحية أمام كنيسة بمراكش، موقع «كشك» [qushq.com]، 14 أكتوبر 2017، 2017 على الرابط: goo.gl/DpgyT1

<sup>(3)</sup> باحث في مقارنة الأديان، وعضو المكتب التنفيذي لمركز الدراسات والأبحاث الإنسانية. [mada]

<sup>(4)</sup> الأحداث المغربية على الخصوص.

<sup>(5)</sup> خاصة موقع «هسبريس» وبدرجة أقل موقع «الإسلام في المغرب» [أو «إسلام مغربي»].

<sup>(6)</sup> محمد سعيد، رداً على اتهام المسيحيين المغاربة بالتنصير، موقع «هسبريس»، 24 يوليو 2017، على الرابط: www.hespress.com/writers/358824.html



- شذرات من سيرتي المسيحية<sup>(1)</sup>؛
- دفاعاً عن المسيحية وليس دفاعاً عن التنصير (2)؛

مما عايناه في متابعة هذه الظاهرة التي شرعت بعض وسائل الإعلام في تسليط الضوء عليها، محاولة التضخيم ونشر المغالطات والمعطيات غير الدقيقة من طرف أقلام مشرقية أو غربية، ويصعب حصر هذه المتابعات المسيحية الصادرة في المشرق أو في أوربا.

هذا التضخيم الإعلامي، أكدته الباحثة كريمة نور عيساوي، المتخصصة في علم مقارنة الأديان. وترى أن «الحديث عن عدد معتنقي المسيحية في المغرب لا يخلو من تهويل مبالغ فيه قد تروجه جهات معينة للإيحاء بأن الإسلام مهدد في عقر داره»، مضيفة أنه «يُخطئ من يعتقد أن المسيحية طارئة على فضاء الثقافة المغربية، وأنها وفدت إليها فقط إبان العصر الحديث تزامناً مع بداية الاحتلال الفرنسي لأجزاء من شهال أفريقيا. فالمسيحية ضاربة بجذورها في التاريخ القديم، وكانت تُشكل مكوناً أساسياً من مكونات الثقافة المغربية القديمة. وليس صدفة أن يُنتج سكان هذه المنطقة مسيحية ذات صبغة أمازيغية تُعرف بالدوناتية ارتدت ثوباً احتجاجياً تمثل في إعلان تمردها على الحكم الروماني، ورفضها القاطع لتعاليم الكنيسة الرسمية. وليس صدفة أن تكون شهال أفريقيا في الوقت نفسه هي موطن بعض كبار آباء المسيحية أمثال القديس أغوسطين المدافع القوي والشهير عن المسيحية الرسمية»، لولا أن «مجيء الفتوحات الإسلامية سيسهم بشكل كبير في وضع حد لنمو وتطور وانتشار المسيحية. لا نعرف، على وجه التحديد، كيف تم هذا الأمر، ولا ندري لماذا لم يتمسك بعض السكان بهذا الدين مثلها هو الحال في الشرق العربي. هي أسئلة محيرة يصعب أن نجد لها جواباً مقنعاً. الدين مثلها هو الحال في الشرق العربي. هي أسئلة محيرة يصعب أن نجد لها جواباً مقنعاً. الدين مثلها هو الحال في الشرق العربي. هي أسئلة محيرة يصعب أن نجد لها جواباً مقنعاً.

www.hespress.com/writers/347802.html



<sup>(1)</sup> محمد سعيد، شذرات من سيرتي المسيحية، موقع «هسبريس»، 26 أبريل 2017، على الرابط:

<sup>(2)</sup> محمد سعيد، دفاعاً عن المسيحية وليس دفاعاً عن التنصير، موقع [richah.com]، 28 مارس 2016، على الرابط المختصر: goo.gl/MCPFwX



إن المهم بالنسبة للباحث أو المؤرخ هو أن المسيحية انسحبت تدريجياً من فضاء الثقافة المغربية إلى أن اختفت تماماً»(1).

من علامات هذا التضخيم، أن نقرأ في هذه التقارير الإخبارية ما مفاده أن «التقديرات تقدر عموماً المسيحيين المغاربة بخمسة آلاف مواطن كحد أدنى، و40 ألف مواطن كحد أقصى» (2)، ومن علامات المغالطات، أن يكون عنوان التحقيق نفسه كالتالي: «مسيحيو المغرب: مجرمون في نظر الدولة، ويجب قتلهم في نظر شيوخها»، والحال أن المتابعة لم تدقق في طبيعة هؤلاء الشيوخ، لأن الفتوى في المغرب، تصدرها مؤسسة تعنى بها، وليس أي جهة أخرى، سواء كانت سلفية أو إخوانية، كما أن المؤسسة المعنية بإصدار الفتوى (3)، أكدت في وثيقة «سبيل العلماء» سالفة الذكر، أن موضوع الردة مرتبط بمحددات سياسية بالدرجة الأولى.

مع أن المغرب بلد مسلم في غالبيته، بمقتضى التاريخ والوثيقة الدستورية، فإنه يضم بعض الطوائف الدينية، وخاصة الطائفة اليهودية، ومنذ قرون، ولكن الأمر مختلف نسبياً مع موضوع المسيحية، والذي أصبح مرتبطاً خلال العقود الأخيرة، ومن باب أولى السنين الأخيرة، بظاهرة التبشير. لذلك، كان من المتوقع أن نعاين بين الفينة والأخرى، صدور متابعات إعلامية لتفكيك خلايا مرتبط بالتنصير، ولذلك اضطرت السلطات الأمنية، في إحدى المحطات إلى الإقرار بوجود «تزايد كبير في انشاط مجموعة من شبكات التنصير التي تستهدف بشكل مكثف مناطق شعبية يكون معظم سكانها من أسر في وضعية مادية هشة»، مضيفة أنها «تعمل على وضع خطة معظم سكانها من أسر في وضعية مادية هشة»، مضيفة أنها «تعمل على وضع خطة

<sup>(1)</sup> كريمة نور عيساوي: هناك تضخيم في موضوع «المسيحيين المغاربة»، حوار أجراه يوسف العزوزي، موقع «goo.gl/oEBXCt : وإسلام مغربي» [islammaghribi.com]، 5 أكتوبر 2017 على الرابط المختصر:

<sup>(2)</sup> محمد عزت، «مسيحيو المغرب: مجرمون في نظر الدولة، ويجب قتلهم في نظر شيوخها»، موقع «ساسة بوست» 5 ماي 2016، على الرابط: www.sasapost.com/moroccan-christians

<sup>(3)</sup> صحيح أن تاريخ صدور التقرير، جاء قبل صدور وثيقة «سبيل العلماء»، ولكن صحيح كذلك أننا لا نعاين في المغرب هذا التهويل من موضوع لا يهم سوى بضع مجموعات في الساحة المغربية، وبإقرار أعضاء هذه المجموعات. [المُحرر]



متكاملة للتصدي لهذه الظاهرة التي تستهدف فئة معينة من الشباب المغربي، ويجني من ورائها «الجواسيس الأجانب» الذين يقيمون في المغرب والناشطون في عمليات التنصير، مبالغ مالية كبيرة في حالة نجاحهم في استقطاب مغاربة جدد إلى الديانة المسيحية».

كها «أبانت مجموعة من المعطيات الميدانية عن وجود مجموعة من الشباب الأجانب المنتمين إلى جنسيات مختلفة، ضمنهم أسيويون ومصريون على وجه الخصوص، إضافة إلى مغاربة، يلعبون دور الوسيط بين المنصرين والشباب المستهدف ممن تقل أعهارهم عن 17 سنة، حيث تعمد هذه الشبكات إلى توفير مساكن في الأحياء الشعبية بمدينة الدار البيضاء، عبارة عن غرف أو شقق سكنية صغيرة يتم كراؤها بمبالغ تتراوح ما بين 800 و1600 درهم في الشهر»، وأكدت المصادر ذاتها أن «المراهقين المغاربة، الذين يسقطون في شباك هذه الشبكة، يخضعون لعملية غسيل دماغ حقيقي، لأن العمل يتم بإشراف مباشر من طرف «مُنصرين» محترفين ناشطين بقوة في هذا النشاط الديني على المستوى العالمي» (1).

## 2 - البهائيون في المغرب

تعرف الباحثون المغاربة على البهائية في المغرب خلال السنوات الأخيرة، من بوابة المقالات التي يُحررها جواد مبروكي، ويُعرف نفسه أنه «طبيب ومحلل نفساني كاتب وفنان تشكيلي»، وينشر في عدة صحف ورقية (2) أو مواقع إلكترونية (3)، والذي يُعبر فيها إجمالاً عن مواقفه من بعض قضايا الساحة ذات الصلة بالدين والاجتماع، ونذكر هنا بعض عناوين هذه المقالات:



340

<sup>(1)</sup> محمد لديب، شبكات تنصير توظف «مبشرين وجواسيس» لتغيير دين المغاربة، موقع «هسبريس»، 21 يوليو 2017، على الرابط: www.hespress.com/societe/358412.html

<sup>(2)</sup> الأحداث المغربية على الخصوص.

<sup>(3)</sup> خاصة موقع «هسبريس» وبدرجة أقل موقع «إسلام مغربي»، ومن هذه المقالات، نقرأ: «ما هي غايتي كبهائي مغربي؟»، بتاريح 26 سبتمبر 2017، على الرابط المختصر: goo.gl/4hHKe5



- خادمات مغربيات خلف قناع الحياة الزوجية.
- إعلان: قد أتى دين جديد و يجب الدخول فيه أفو اجاً.
- علاقة المغاربة بالحلال والحرام: نفاق يومي وتناقض سلوكي.
  - المغربي «مُدمر» لذاته ومجتمعه ودينه.

كما يُراسل مبروكي الصحف الورقية والرقمية المغربية عندما يتعلق الأمر بمواقف الطائفة البهائية في المغرب، أو الطائفة البهائية في المغرب، أو ما يصطلح عليه بـ«الجامعة البهائية في المغرب»(١).

كما اطلع الباحثون المغاربة على مرجعية ممثل الطائفة البهائية، وهي مجموعة من بضع أفراد، من خلال مقال رأي للكاتب نفسه، ونشره في موقع «سي. إن. إن» الأمريكي، تفاعل في مضامينه مع بيان لمنظمة العفو الدولي الصادر في 18 يناير 2017 وعنوانه «اختطاف بهائيين يمنيين، السيد حشمت الله سرفيستاني والسيد نديم السقاف واختفاؤهما بعد القبض عليها تعسفاً يوم 11 يناير دون السماح للتواصل معها من قبل ذويها أو محاميها»، متسائلاً: «لماذا بعض الدول العربية ترفض التعايش مع وزعزعة عقيدة المسلمين بينها نرى للأقليات الدينية كامل الحرية في البلدان غير العربية مثل وسط إفريقيا وجنوبها وفي أوربا وأمريكا وآسيا وحتى في الدول الإسلامية غير العربية (ما عدا إيران). هل العرق العربي هو السبب أم الإسلام؟»، مضيفاً أيضاً: «أن بهائي ومواطن مغربي وأعرف جيداً أن الإسلام دين التسامح والتعايش وأرضه أرض السلام، يحث على احترام الأقليات الدينية وحرية العقيدة. فكيف نفسر إذاً هذا التعامل التعسفي والظالم تجاه البهائيين في اليمن، دولة عربية وإسلامية، وفي إيران كذلك دولة فارسة اسلامية ،

https://arabic.cnn.com/middleeast/2017/01/21/jaouad-mabrouki-opinion

<sup>(1)</sup> رابطها الإلكتروني كالتالي: www.bahai-ma.org

<sup>(2)</sup> أنظر: جواد مبروكي، رأي: لماذا ترفض بعض الدول العربية التعايش مع البهائيين؟ موقع «سي. إن. إن» [CNN] ، 21 يناير 2017، على الرابط:



ومعلوم أن البهائية تتواجد في التداول المغربي، ولكن لا توجد معطيات موثقة حول العدد الحقيقي، على غرار الحالة الشيعية، ولو أن عدد البهائيين في المغرب، أقل بكثير مقارنة مع عدد الشيعة، وحتى التحقيق الوحيد الذي صدر في موقع رقمي محلي، فبالكاد توقف عند حالة بهائي مغربي<sup>(1)</sup>، ولم يتوقف عند جماعات أو تيارات، لأن عدد البهائيين في المغرب كما أشرنا في مطلع المحور، قد لا يتجاوز بضع عشرات أو بضع مئات، على الأقل حسب ما تكشف عنه وسائل الإعلام وما توصلنا إليه، وإن كانت تقارير وزارة الخارجية الأمريكية حول وضع الحريات الدينية في العالم، تفيد أن عددهم لا يتعدى ألف شخص.

وتميز أداء البهائيين المغاربة في عام 2017، بواقعة المنع التي طالت احتفالاتهم في نهاية الأسبوع الثالث من شهر أكتوبر، بمناسبة مرور 200 سنة على ولادة من يصطلحون عليه بـ «بهاء الله»، حسب ما أورده الموقع الرسمي للبهائيين في المغرب على الإنترنت، وهو عين ما أكده مصدر من وزارة الداخلية، وكشف أن السلطات منعت في مختلف المدن المغربية إقامة احتفالات للبهائيين، وأشار إلى أنهم «لا يتوفرون على أي ترخيص أو تنظيم قانوني»، وأضاف أن «عدداً منهم قام بحجز قاعات للاحتفال في كل من مكناس وطنجة قبل أن تتدخل السلطات وتمنع تلك الخطوة»(2).

## 3 - الأحمدية في المغرب

ما قيل عن البهائية في المغرب، صالح أيضاً في معرض الحديث عن الأحمدية في المغرب، أي أننا إزاء بضع مجموعات، حاضرة في العالم الرقمي، وقد توقف أحد المواقع الإلكترونية عند حالة هذه المجموعة، نورد هنا أهم ما جاء في التحقيق:



<sup>(1)</sup> أنظر: إسماعيل عزام، هِسبريس تنفذُ إلى عُمق «البهائية» في المغرب وتُحُاور مُعتنقِيها، موقع «هسبريس»، 15 يوليو 2014، على الرابط: html.235811/ زووم/ http://www.hespress.com

<sup>(2)</sup> عبد الرحيم العسري، السلطات الأمنية تمنع مغاربة من الاحتفال بذكرى ميلاد «بهاء الله»، موقع «هسبريس»، 26 أكتوبر 2017، على الرابط: www.hespress.com/societe/369101.html



- هناك أحمديون مغاربة، اعتنقوا عقيدة تؤمن بوجود رسول ثانٍ مبعوث للمسلمين بعد الرسول محمد على "يُدعى «ميرزا غلام أحمد»، الذي توفي عام 1908، يعتبرونه «المسيح الموعود والمهدي المنتظر»، بالرغم من احتفاظهم بكافة العبادات والمعتقدات الإسلامية، بها فيها نظام «الخلافة».

- وجود عدد قليل من الأحمديين في بعض المدن المغربية، الذين يعتقدون بالديانة الأحمدية بشكل فردي دون القيام بالتعبئة لها أو نشرها وسط المجتمع المغربي، ويهارسون طقوسهم سراً ويشتغلون في الخفاء.

- «العربي الفخاض»، أحد هؤلاء المغاربة الذي سرد قصته مع اعتناق الأحمدية، كاشفاً أنها بدأت في صيف 2008 حين مشاهدته، إحدى الفضائيات.

- يسرد المغربي ذاته كيف أنه قبل اعتناق الأحمدية كان «إنساناً عادياً، أصلي أحياناً وأترك أحياناً، أدخن، وأبحث عن إيجاد أي فرصة كيفها كانت لكي أعيش (...) الفكر الذي أحمله يحثني على كره كل مخالف لي في المعتقد والسلوك، وأتصور نفسي أنني على صراط مستقيم».

- تبقى الخطوة الحاسمة، بحسب الأحمدي المغربي، حين «أرسل إليّ الإخوة بالمكتب العربي، بناء على طلبي عبر الهاتف، السيد مصطفى أبو شيهاء؛ فأخذ مني البيعة وأعطاني كتابين هما: القول الصريح في ظهور المهدي والمسيح ونور الحق، بالإضافة إلى عدد من مجلة التقوى»(1).

#### خلاصات أولية

لا تخرج أهم خلاصات هذا المحور عما جاء في مقدمته، من أن تديّن الهامش في المجال التداولي المغربي، والذي يهم ظاهرة الأحمدية والبهائية والمغاربة الذين اعتنقوا

<sup>(1)</sup> طارق بنهدا، مغاربة يعتنقون الديانة الأحمدية، ويبايعون «المهدي المنتظر» بلندن، موقع «هسبريس»، 27 فبراير 2017، على الرابط: http://www.hespress.com/societe/340629.html



الديانة المسيحية، لا يعدو أن يكون تديّن مجموعات دينية متواضعة الحضور الميداني، فالأحرى الحضور الإعلامي والجمعوي، ولا زالت في مقام «أقلية الأقلية الدينية»، لأنها لا تهم سوى بِضع مجموعات متواضعة العدد.









# التديّن الشبابي: أشكاله ومصادره

|| يوسف الكلاخي ||

•

elkalakhi.youssef@gmail.com أستاذ باحث في الفلسفة،

**(** 



•





### التديّن الشبابي: أشكاله ومصادره

#### مدخل

تُعتبر الظاهرة الدينية من أعقد الظواهر التي يمكن الخوض فيها ومحاولة فهمها وتحليلها وتأويلها وصبر أغوارها. ويرجع هذا المشكل أو العائق إلى تداخل الوظائف التي يقوم بها الدين في مجتمعاتنا العربية الإسلامية. فتاريخياً، يُعتبر الدين ملاذاً للأفراد والجهاعات من خلاله يفسرون وجودهم ومختلف الظواهر التي تحدث من حولهم سواء كانت طبيعية أو بشرية، ومن جهة أخرى يُعتبر الدين ضهاناً لوحدة الجهاعة والحفاظ على أمنها وانسجامها الداخلي، كها يلعب الدين في المجتمعات المتدينة دوراً في استقرار الأفراد نفسياً ووجدانياً.

إن تداخل وظائف الدين داخل المجتمع هو ما دفع العديد من الباحثين بالاهتمام بالظاهرة الدينية، وبهذا تناسلت المقاربات في محاولة فهم الظاهرة الدينية.

فالمقاربة الاستشراقية مثلاً تعتبر أنه من أجل فهم العالم الإسلامي في كل أبعاده (التاريخ، المجتمع، الفن، الحياة، السياسة....) لابد من دراسة الإسلام، ولذلك فهي



تهتم بدراسة النصوص المؤسسة (القرآن والسنة) والتاريخ الاسلامي. يُصبح الإسلام، في نظر هذه المقاربة، المفسر الأساسي بل الوحيد للعالم الإسلامي»(1).

أما المقاربة الأنثروبولوجية فإنها تضع في الحسبان خصوصية الثقافة الإسلامية، ومن هنا أهمية العمل الذي قام به أرنست غيلنز [E.Gelner]، إنه يحلل فكرة «مجتمع مغربي له طبيعة دينية وصوفية تقدس الأولياء، وهذا يعود إلى طبيعة السكان الذين يأخذون صورة إيجابية للولي أو رجل الدين تتجاوز المجال الديني لتمس الجانب الاجتماعي والسياسي، المتمثل في دور التحكيم في الصراعات القبلية، هذا الشخص يُصبح محترماً جداً إلى حد التقديس. و[واضح أن] الأمية التي يعرفها هؤلاء السكان تساهم في هذه الظاهرة»(2).

هناك مقاربة تعتمد على البعد الثقافي وعلى الهوية مُعتبرة الظاهرة الإسلامية أعقد ما نتصور، حيث تُركز على الاحتجاج القائم على التشبث بالهوية الإسلامية ومناهضة الإمريالية.

بالنسبة لفرانسوا بورغا، فإن «الاستعهار هو السبب في إحياء هذه الهوية الإسلامية بسبب فرضه لنموذج غربي يغزو مختلف الميادين، وحتى بعد الاستقلال فإن النخب الحاكمة الوطنية لم تتميز كثيراً عن المستعمر في أنهاط حياتها الاجتهاعية والثقافية، لقد سرعت من مسلسل الحداثة انطلاقاً من النموذج الغربي وفرضت اللغة الفرنسية لغة الترقي الاجتهاعي ولغة الإدارة والعلهانية ومرجعاً ونمط حياة شبيه بها هو موجود في الغرب» (3).



<sup>(1)</sup> انظر:

Olivier Roy. « Les islamologues ont-ils inventé l'islamisme ». Esprit. Aout-septembre 2001. P.116-138.

<sup>(2)</sup> عكاشة بن المصطفى، الإسلاميون في المغرب، در توبقال للنشر، الدار البيضاء، ط 1، 2008. ص9.

<sup>(3)</sup> انظر:

Burgat François. L'islamisme au Maghreb, Paris, Karthala, 1988, p 264. هذا الخطاب الصادر منذ عقدين تقريباً، هو نفسه الذي لا زال يُكرره الباحث الفرنسي فرانسوا بورغا، رغم التحولات التي طالت المنطقة، ونُعاين هذا الإصرار على ترير نفس الخطاب، أو قل نفس «النموذج



هناك أيضاً المقاربة السيكولوجية، وترى في الإسلاميين أنهم «عُصابيون [-nevr] فالخوف من المشاكل الجديدة للمجتمع تؤدي بهم إلى الهروب والالتجاء إلى الدين. كما أن الإنسان المقهور يلجأ إلى الدين وإلى الماضي للهروب من واقعه ومن إخفاقه ويصبح إذن مريضاً نفسانياً»(1).

وبالنسبة للمقاربة الاقتصادية، فإنها تسلم بأن «ظهور الحركات الاسلامية هو نتيجة لرد فعل الطبقات الشعبية ضد إقصائها من مسلسل الحداثة». والدليل على ذلك، حسب هذا التصور الماركسي، هو أن «الحركة الإسلامية تلقى صداها في أوساط

التفسيري»، في أحدث أعاله، والإحالة على كتاب « فهم الإسلام السياسي» [2016]، فقد ظل المؤلف متشبثاً بنموذجه التفسيري الخاص بقراءة الظاهرة الإسلامية الحركية، سواء السياسية أو القتالية [«الجهادية»]، حيث غالباً ما يُلخص أهم أسباب الظاهرة في السياسات الاستعارية من جهة، وفي فشل مشروع الدولة الوطنية العربية في حقبة ما بعد الاستقلال، ومعه مُحدد المواقف والتوجهات العلمانية المعادية للهوية العربية الإسلامية، وهو دائم التصدي للنموذج التفسيري الأكثر شيوعاً للظاهرة الإسلامية في نسختها «الجهادية»، أي النموذج الذي يرى أننا إزاء «متطرفين»، أو «متعصبين»، لأنه يؤمن بأن هذا الحُكم يغطي على المتلقي التعامل مع الظاهرة على أساس أنها أيضاً ظاهرة سياسية، لأن الإسلاموية من جهة، لا تجسد قطيعة مع الحركات السياسية المعارضة التي عرفتها المنطقة العربية من قبيل التيارات العلمانية أو القومية، ولأنها على صعيد آخر، خارجية هذه المرة، ذات صلة بعلاقات الهيمنة بين الشهال والجنوب، بها يتطلب الاشتغال على الظروف [الخارجية] التي أنتجت الإسلاموية. أما باقي المحددات والأسباب، الذاتية والموضوعية، فلا نجد لها أي أثر في أعهال بورغا. [المحرر]

François Burgat, Comprendre l'islam politique, Une trajectoire sur l'altérité islamiste 1973-2016, édition : La Découverte, octobre 2016, 310 pages.

(1) مصطفى حجازي، التخلف الاجتهاعي، سيكلولوجية الإنسان المقهور، بيروت، مركز الإنهاء العربي، 1980.

أنظر أيضاً، كتاب الباحث التونسي المتخصص في علم النفس، فتحي بنسلامة:

Fethi Benslama, Un furieux désir de sacrifice: Le surmusulman, Le Seuil, Paris, 2016. حيث يتحدث عن نموذج «المسلم الأعلى» أو «المسلم الفائق» [Surmusulman]، على هامش تفاعله البحثي مع الظاهرة الإسلامية الحركية في التداول الفرنسي، انطلاقاً من أدبيات علم النفس، وواضح أن مفهوم «المسلم الأعلى» أو «المسلم الفائق» يُحيل على أطروحة «الإنسان الفائق» [Superman] لنيتشه: إنها نفس عقلية الاستعلاء، بين التداول الفلسفي الألماني، والذي أفرز لاحقاً النزعة النازية، والتداول الإسلامية الحركية «الجهادية»، وإن كنا نؤاخذ على الإسلامية الحركية «الجهادية»، وإن كنا نؤاخذ على بنسلامة، النهل بشكل كلي من أدبيات عالم النفس جاك لاكان، ومعلوم أن هذه الأدبيات تواجه بعدة اعتراضات، وصادرة عن عدة مرجعيات. [المُحرر]





الشعوب الأكثر تهميشاً، الهجرة القروية نحو الحواضر ومسلسل التحديث كان من وراء ظهور هذا النوع من درجات التديّن. يؤدي هذا التصور بنا إلى نتيجة منطقية بتعبير أحد علماء الاجتماع، وتكمن في «زوال الظاهرة باعتبار أنها مرتبطة بعوامل وشروط تزول هي الأخرى بمجرد زوالها. وهناك تصور آخر يربط إقبال الأفراد على الدين هو الخوف من الموت والقلق والفراغ الروحي»(1).

إن أشكال التديّن مختلفة الأسباب التي تدفع الأفراد للرجوع إلى الإسلام، وكذلك الأمر مع أسباب الانتهاء إلى جماعات إسلامية مختلفة، فإذا كان البعض يرى في الإسلام مبدأ الخلاص ووسيلة لتأكيد الهوية الذاتية، فإن البعض الآخر ينتمي للحركات الاسلامية من أجل التصدي للغرب والتنديد بالنظام العالمي غير العادل، والبعض الآخريرى في الإسلام قواعد أخلاقية ضد انحراف المجتمع. وهذا ما يجعلنا نطرح العديد من الأسئلة ذات العلاقة بالظاهرة الدينية وما مدى ارتباطها بالواقع الاجتهاعي والسياسي والتحولات القيمية التي يعرفها المجتمع المغربي.

إذا كان الدين ظاهرة من الظواهر الاجتماعية التي عرفها تاريخ البشرية والتي تؤثر في سلوكات الأفراد والجماعات بشكل كبير، فهذا معطى يقتضي الاشتغال على لائحة أسئلة، من قبيل: ما الدين؟ لماذا هناك عودة للديني خصوصاً لدى فئة الشباب خلال العشرية الأولى من القرن الحادي والعشرين؟ هل هذا مرده إلى أزمة قيم وهوية يعرفها المجتمع المغربي، وبالتالي يصبح الدين هو الملاذ الوحيد للتعبير عن وجود الأفراد والجماعات؟ ماهي أنهاط التدين لدى الشباب المغربي؟ وماهي المصادر والمراجع التي ينهل منها الشباب تدينهم؟ هل ممارسة الأجيال الحالية للدين أكبر من والإرهاب في صفوف الشباب المغربي؟

F. Khosrokhavar. L'islam dans les prisons, Paris, Editions Balland. 2004, p. 22.

<sup>(1)</sup> انظر:



الدين على نحو ما عرفه قاموس «روبير» [Le Robert] هو «مجموعة أفعال طقوسية تؤطر علاقة الإنسان بالمقدس» أو «مرتبطة بتصور مجال مقدس متميز عها هو دنيوي وموجه إلى إقامة علاقة بين الروح الإنسانية والإله»(1). وواضح أن هذا التعريف للدين ليس هو التعريف الذي اعتمده المسلمون في تطبيقهم للإسلام، بحيث لا يتم التمييز بين ما هو دنيوي وما هو مقدس. إذ أن الرأي [doxa] لا يريد أن يكون ديناً بالمعنى الحصري فحسب، بل مجموعة كاملة من المعتقدات والنظريات وصالح لكل زمان ومكان. وبالتالي لم يؤثر انتقال المجتمعات المسلمة من النظام الديني إلى النظام الدنيوي، في أعقاب تطوير وتحديث الهياكل الاقتصادية والاجتماعية والعقلية، وما حدث هو العكس، بل أدى ميلاد التيارات الإسلامية الحركية [أو الإسلاموية] وما حدث هو العكس، بل أدى ميلاد التيارات الإسلامية الحركية [أو الإسلاموية] تحملها تلك التيارات نفسها.

وتجد مشروعية هذه الحركات وشعبيتها في المجتمعات الإسلامية الحالية أسسها في ذلك الرأي الذي يكون فيه «الدين ديناً ودنيا ودولة»: هذا الشعار تلوح به الحركات الإسلامية التي ليس مشروعها الاجتماعي والسياسي شيئاً مغايراً سوى تفعيله.

ويُعرّف محمد الهرماسي الدين بأنه «مجموع العقائد والتشريعات التي جاءت من كل دين، وبالنسبة إلى دين الإسلام فهو ذلك القانون المقدس أو الشريعة، وهو مجموع كوني من الواجبات الدينية؛ أي مجموع أوامر الله التي توجه وتقنن حياة كل مسلم من كل جوانبها، وهو يحتوي على واجبات تهم طقوس التعبد وعلى قواعد سياسية وقانونية، أما التديّن، هو ذلك التقمص من طرف الفرد أو الجهاعة للدين في مستواه النفسي والطقوسي، وما يمكن أن يكون طريقة فهم الفرد الشخصية للدين والتزامه العملي به، وهنا يجب أن نُميز بين الدين والتديّن» أما الثقافة الدينية، فهي «تراكم العملي به، وهنا يجب أن نُميز بين الدين والتديّن»

www.larousse.fr/dictionnaires/francais/religion/67904 ) أنظر: 1)

<sup>(2)</sup> الهرماسي محمد، مقاربة في إشكالية الهوية بالمغرب العربي، دار الفكر المعاصر، ط1، 2001، ص 27.



تاريخي في فهم الدين وتمثل عقائده وتشريعاته، التي تُصبح لاحقاً ضمنية أكثر مما هي صريحة يتمثلها أفراد المجتمع انطلاقاً من تصورهم المشترك الضمني للطبيعة والسلوك اليومي، وإلى مجموعة من المفاهيم المحمولة لدى الأفراد يتبناها المجتمع حول الدين وهي وتصبح جزءًا من عبادتهم وأفكارهم الدينية وعقيدتهم؛ أي جزءًا من الدين، وهي تطابق الفكر الديني في كونها أصبحت ساكنة في ذهنية العامة»(1)؛ أما الظاهرة الدينية فإنها «تلك الملازمة للمجتمع، وتشمل أنهاط التديّن والثقافة الدينية والتجربة الدينية التي تتشابه في سياقها العام بها يرى ظاهرياً، كها تضم أشكال المأسسة والتنظيم وآليات إعادة إنتاج الجهاعات الدينية، وأبعاد الدين الفردية والجهاعية وروابطه بالثقافة والسياسة والاقتصاد والأخلاق والعائلة.. إلخ»(2).

ينتمي الدين إلى حقل المعرفة الدينية، المعرفة المباشرة التي لها صلة بالوحي، حيث يقدم الدين، في المتن القرآني، تعريفاً منهجياً ومعرفياً لمعناه ومبناه. فيما ينتمي التديّن إلى حقل المعرفة الإنسانية وحقل التجربة الاجتهاعية، إنه حقل الانفعال والتمثل والعلاقات. لذلك يستعصي التديّن على التعريف والتحديد الصارمين، لأنه ثمرة لمجمل الحياة الاجتهاعية بتوتراتها والتباساتها بها يضمره الضمير وتقتضيه إكراهات العيش المشترك وما إلى ذلك من الحيثيات.

ليس الدين هو التديّن (٤)، وحيث تترسخ بنية المجتمعات عن الدين في الزمان كما في التمثل، تظهر عوامل غير متوقعة في إعادة صياغة علاقة المجتمعات بالسؤال الميتافيزيقي. وكلما اعتقد المتدين أنه أكثر قرباً من إلهه المعبود، كلما ابتعد عن الدين وازدادت العلاقة بينه وبين الدين تعقداً وغموضاً. يُمثل الدين رهان جذب وساحة صراع بين القوى السياسية والاجتماعية، وهو على مدى التاريخ العربي مصدر قوة

<sup>(1)</sup> إيكلمان، ديل، الاسلام في المغرب، ترجمة محمد أعفيف، ط 1، 1989، الدار البيضاء، دار توبقال للنشر، ج 1، ص 42.

<sup>(2)</sup> الهرماسي محمد، نفس المرجع، ص 27.

<sup>(3)</sup> للتفصيل أكثر في ثنائية الدين والتديّن، أنظر المحور الأول من هذا التقرير، بعنوان «الدين والتديّن: مدخلٌ نظريّ» واشتغل عليه الباحث عادل الطاهري. [المُحرر]



وإلهام يستعمله الجميع من أجل الإطاحة بخصم ديني أو سياسي، وضخ منسوب المشروعية في رصيد هذا الطرف مقابل نزعها من الطرف الآخر: أي الخصم المفترض. والدين بهذا المعنى لا يمثل قيمة أخلاقية أو روحية بحد ذاته لدى المتنافسين، بقدر ما يُمثل زخماً ورصيداً للكتلة الاجتهاعية التي تقع خارج مدارات التأطير المدني والسياسي»(1).

إن التديّن المغربي «يحمل في كل جوانبه شوائب صوفية، وإن كانت بشكل غير واع، لأن الموروثات مثل البقايا التي تقبع في العقل الباطن، تحملها الثقافة البشرية ولا تشعر بها. ففي حالة دين، مثل الإسلام يقع تبادل بين الإيديولوجيات الصريحة والإيديولوجيات الضمنية التي تتعايش معاً، وتؤثر كل مجموعة منها في الأخرى، وفي حالة الثقافة الدينية بالمجتمع المغربي فإيديولوجية الزوايا والصلحاء ضمنية أكثر مما هي صريحة»(2).

## 2 - عودة الديني

عودة الدين (3) بشكل لافت خلال العشرية الأخيرة من القرن الواحد والعشريين لا ترتبط فقط بالمجتمعات المتدينة التي لعب فيها الدين دوراً مركزياً ومحورياً عبر تاريخها، وإنها حتى في مجتمعات الحداثة والعلمانية التي شهد فيها الدين انحصاراً. فـ «رغم تنبؤات ماركس الذي اعتبر الدين يُمثل حالة من الاغتراب الإنساني. فالدين، في نظره هو بمثابة «القلب في عالم لا قلب له»، وهو الملاذ في قسوة الواقع اليومي. ويرى ماركس أن الدين بشكله التقليدي سوف يختفي بل لا بد من أن يختفي. فالدين يرجئ السعادة والجزاء إلى الحياة الأخرى، ويدعو الناس إلى القناعة والرضى بأوضاعهم في السعادة والجزاء إلى الحياة الأخرى، ويدعو الناس إلى القناعة والرضى بأوضاعهم في

<sup>(1)</sup> محمد الغيلاني، سؤال الدين والتديّن في المجتمعات العربية، ملاحظات منهجية ومعرفية، موقع مؤسسة «مؤمنون بلا حدود للدراسات والأبحاث» [mominoun.com]، بتاريخ 17 أبريل 2014، على الرابط المختصر: goo.gl/bMncBU

<sup>(2)</sup> إيكلهان، ديل، الإسلام في المغرب، مرجع سابق، ص 41.

<sup>(3)</sup> أو قل «عودة الديني». [المُحرر]



هذه الحياة. ويؤدي ذلك إلى صرف الانتباه عن المظالم ووجوه التفاوت واللامساواة في العالم، وإلهاء الناس بها يمكن أن يكون نصيبهم في عالم الآخرة. وينطوي الدين، حسب ما يرى ماركس، على عنصر أيديولوجي قوي: إذ إن المعتقدات والقيم الدينية تستخدم في كثير من الأحيان، لتبرير جوانب اللامساواة في مجالات الثورة والسلطة. إن عبارة مثل «الضعفاء سيرثون الأرض» على سبيل المثال تحمل معنى الخنوع، وعدم التصدي للقمع»(1).

خلافاً لكارل ماركس، أمضى إميل دوركهايم جانباً كبيراً من أعهاله في دراسة الدين مع التركيز بصورة خاصة على الاعتقاد الديني في المجتمعات التقليدية الدين مع التركيز بصورة خاصة على الاعتقاد الديني في المجتمعات التقليدية الصغيرة. ويمكن اعتبار مؤلفه الشهير «الأشكال الأولية للحياة الدينية» [elémentaires de la vie religieuse الموترة في علم الاجتماع الديني. ولا يربط دوركهايم الدين بالتفاوت الاجتماعي أو السلطة، بل يدرس علاقته بطبيعة المؤسسات المجتمعية. ويُشدد دوركهايم على أن «الديانات لا تنحصر في المعتقدات فحسب، بل تتجاوزها لتشمل مجموعة من الأنشطة الطقوسية والاحتفالات الجمعية، يتأكد ويترسخ الإحساس بالتضامن الاجتماعي، في مثل هذه التجمعات، ينأى أفراد الجماعة بأنفسهم إلى مرتبة عليا يشعرون معها بالتواصل مع قوى علوية» (2).

ومن منظور دوركهايم، فإن هذه الشعائر والاحتفالات «تربط أفراد الجماعة بعضم ببعض. ولا يتمثل ذلك في تجمعات العبادة المنتظمة فحسب، بل يتجلى في مراحل الانتقال والأزمات المتنوعة التي تمر بها حياة الأفراد والجماعات مثل الميلاد؛ والموت». وفي «الثقافات التقليدية الصغيرة يتغلغل الدين في جميع جوانب الحياة. كما أن الاحتفالات الدينية تكون مجالاً لتوليد أفكار جديدة أو تكريس القيم القائمة، وليس الدين سلسلة من المشاعر والأنشطة؛ بل هو القالب الذي تتحرك فيه

<sup>(1)</sup> أنتوني غيدنز، علم الاجتماع، ترجمة وتقديم فايز الصياغ، المنظمة العربية للترجمة، الطبعة الرابعة، ص 569.

<sup>(2)</sup> المرجع، نفسه، ص 570.



أنهاط التفكير لدى الأفراد في الثقافات التقليدية»(1). ويعتقد دوركهايم أن «تأثير الدين سينحصر مع تطور المجتمعات الحديثة، وسيحل مكانه التفكير العلمي». ويشترك دوركهايم مع ماركس في الرأي بأن الدين التقليدي، أي الايهان بآلهة أو قوى علوية، هو على وشك الاختفاء. ويقول دوركهايم في إحدى عباراته المشهورة: «لقد ماتت الآلهة القديمة»(2).

تختلف كتابات ماكس فيبر عن الدين عما وضعه دوركهايم من ناحية تركيزها على الترابط بين الدين والتغير الاجتماعي -وهو المجال الذي لم يتطرق إليه دوركهايم-. كما أن فيبر يُعارض الموقف الذي اتخذه ماركس، إذ يرى أن «الدين لا يُمثل بالضرورة قوة محافظة، بل إن بعض الحركات والتوجهات الدينية التي تستلهم جانباً من تعاليم الدين قد أحدثت تحولات اجتماعية مثرة في المجتمعات الغربية. فقد كانت البروتستانتية، المنبع الأساسي للنظرة الرأسهالية في المجتمعات الغربية الحديثة»(ف). ويشير فيبر إلى أن «الحضارات التقليدية في الصين والهند شهدت في مراحل معينة من تاريخها مستويات عالية من النمو في مجالات التجارة والتصنيع وانتشار المراكز الحضرية، لولا أنها لم تسفر عن إحداث أنهاط من التغيير الاجتماعي الجذري الذي نشأت في أحضانه الرأسالية الصناعية في الغرب. لقد عملت الديانات الآسيوية الشرقية على إبطال عجلة التغيير». ويرى فير أن الهندوسية على سبيل المثال، تمثل دين «العالم الآخر»؛ أي إن القيم العليا فيها تؤكد على ضرورة الهروب من متاعب العالم المادي والتحليق إلى مستويات عالية من الوجود الروحي. وبالمثل دعت الكونفوشية أيضاً إلى العزوف عن التنمية الاقتصادية كما يفهمها الغرب، وشددت على ضرورة الانسجام مع العالم لا إلى السعى النشيط للسيطرة عليه، وعلى الرغم من أن الصين كانت تمثل لعهود طويلة الحضارة الأقوى والأغنى ثقافة في العالم، فقد كانت للقيم

<sup>(1)</sup> نفسه، ص 572.

<sup>(2)</sup> نفسه، ص 576.

<sup>(3)</sup> نفسه، ص 580.



الدينية المهيمنة فيها، الكابح الذي يلجم الالتزام القوي بالنهاء الاقتصادي بوصفه هدفاً بحد ذاته»(1).

ترى النظريات المعاصرة أنه «لا يمكن إقصاء الدين من الحياة العامة حتى في مجتمعات ما بعد الحداثة، الدين لم يختف أو لم يعاني تراجعاً في ظل الحداثة الأوربية بل ما يزال «نابضاً بالحياة» كما كان في الماضي. ويمكن القول إن المجتمعات الأوربية التي كانت مثالاً أصيلاً لنظرية العلمانية – أصبحت تعيش الآن مرحلة عودة ظهور الدين، ومن هنا، ووفقاً لهذا المدخل، تتضح استمرارية وجود الدين وتزايده في الحياة العامة. ومن بينها المجتمعات الأوربية، التي أصبحت تعيش مرحلة عمومية الدين أي حضور الدين في المجال العام» (2).

لقد كانت أطروحة التحول نحو العلمانية من أكثر الأطروحات قبولاً بلا منازع ضمن الدراسات والبحوث التي تناولت الدين؛ حيث سيطرت على المناقشات الأكاديمية عن الدين حتى السبعينيات من القرن الماضي. وفي سياق النقاش حول التحول نحو العلمانية، يُعد كل من بيتز. ل. بيرغر [Peter. L. Berger] وتوماس لوكمان التحول نحو العلمانية، يُعد كل من بيتز. ل. بيرغر [Thomas Luckmann] من أبرز الباحثين الذين سلطوا الضوء على مفهوم خصخصة المعتقد الديني، الذي يُقصد به وجود الدين وانحساره داخل المجال الخاص للفرد، حيث يفترض بيرغر أن «التنميتين الاجتماعية والاقتصادية سوف يترتب عليهما إبعاد الدين في المجال العام. أما بالنسبة إلى المجال الخاص فسيظل بمنزلة المجال الأخير المتاح للمهارسات الدينية، فالدين عندئذ سيصبح شأناً خاصاً». أما توماس لوكهان فقد أكد أن «الدين سوف يصبح أمراً كامناً بدلاً من تأكيده لانحسار دوره في المجتمع، ويشير إلى أن الدين أصبح ذا طابع خاص وفردي؛ أي إن ارتباطه بالفرد وليس بالمجتمع» (ق.).

<sup>(3)</sup> نفس المرجع، ص 21.



<sup>(1)</sup> نفسه، ص 583.

<sup>(2)</sup> أرماندو سالفاتوري، المجال العام: الحداثة الليبرالية والكاثوليكية والإسلام، ترجمة، أحمد زايد، المركز القومي للترجمة، 2012، ص 19.



وتصبّ العديد من الدراسات المعاصرة، باختلاف الحقول العلمية، من قبيل علم الاجتماع، والعلوم السياسية، وعلم اللاهوت، والفلسفة، في حضور الدين في المجال العام للمجتمعات الحديثة، وبالنتيجة، يمكن توحيد جميع الإسهامات تحت مظلة واحدة أطلق عليها «مداخل الدين العام» مع العلم بأن الافتراضات التي تدور حول الدين العام قد تختلف وفقاً للنظرية المطروحة، ومن تم يمكن تحديد الافتراضات المشتركة على النحو التالى:

- 1 يمكن ملاحظة وجود الدين إمبيريقياً في المجال العام للمجتمعات الغربية.
  - 2 الحضور المتزايد للدين في المجتمعات الحديثة.
  - التأثير الكبير والفعال للدين في المناقشات السياسية العامة<sup>(1)</sup>.

ويمكننا تصنيف مداخل «الدين العام» إلى عدة اتجاهات:

يتمثل الاتجاه الأول في تأكيد وجود الدين في المجال العام؛ حيث يزعم يورغن هابرماس أن عصراً جديداً قد بدأ في عصر «ما بعد العلمانية» أو كها أطلق عليه «مجتمع ما بعد العلمانية»، إذ أنه من الآن فصاعداً، سوف «يُشكل الدين شريكاً مها في المناقشات العامة ذات الصلة بهذه المجتمعات، وعلاوة على ذلك، يقدم هابرماس أطروحة معيارية عن الدين العام، من خلال ضرورة توضيح المجتمعات ما بعد العلمانية للإسهامات الدينية في المجال العام، حيث يُمكن للفكر الديني في الإسهام في المناقشات العامة حول القيم الأخلاقية في المجتمعات المعاصرة والمستقبلية»، ويعتقد هابرماس أن «المجتمعات الحديثة قد تجد بعض الإجابات عن أسئلة ذات صلة بالنواحي الأخلاقية في العصر الحالي من خلال الاستماع لرأي رجال الدين في المناقشات السياسية العامة» (2).



<sup>(1)</sup> نفسه، ص 24.

<sup>(2)</sup> أرماندو سالفاتورى، مرجع سابق، ص 29.



ويتخذ عالم الاجتهاع الفرنسي ويليام جان بول [William Jean-Paul] موقفاً ماثلاً لموقف هابر ماس؛ معتبراً أن «المجالات العامة والسياسية ذات الطابع العلماني قد أصبحت تتخذ في الوقت الحالي اتجاهاً أكثر انفتاحاً على الدين، كما سوف تثير الاتجاهات المتزايدة للعلمانية في فرنسا إعادة التشكيل البنائي للدين، فالدين يمكن أن يُشكل مصدراً مهماً للمناقشات العامة، ويشارك في عملية بناء الهوية للأفراد والجهاعات. ومجمل القول إن إسهامات أصحاب هذا الاتجاه تؤكد على الدور الإيجابي الذي يمكن أن يؤديه الدين في المناقشات العامة السياسية لمجتمعات ما بعد العلمانية، وذلك على نحو منطقي (1).

كها يشير كازا نوفا في كتابه: «الأديان العامة في العالم الحديث» إلى أن «الدين في المجتمعات الحديثة ما يزال يحتل مكانة في المجال العام»؛ ومن تم يرفض خصخصة الدين ويطرح في المقابل أطروحته التي أطلق عليها «عمومية الدين»؛ أي حضور الدين في المجال العام الذي يقصد به «أن التقاليد الدينية في جميع أنحاء العالم ترفض قبول فرضيات نظريات الحداثة والتحول نحو العلمانية التي تؤكد تهميش دور الدين وحصره داخل المجال الخاص بالفرد»(2).

وقد أوضحت جريس ديفي التي تعد من أبرز علماء الاجتماع الديني، أن «هجرة الأفراد من مناطق مختلفة من العالم جعلت النموذج الأوربي للتحول نحو العلمانية موضع تساؤل، ففي الوقت الذي يروج فيه النموذج الأوربي لخصخصة الدين، يوجد لدى العديد من الوافدين الجدد أفكار مختلفة فيما يتعلق بالمكانة المناسبة للدين في المجتمع، ونتيجة لذلك، فإن الأوربيين لا يملكون إلا أن يُطلقوا نقاشاً حول الدور العام للدين، ولكن الدين أصبح حاضراً أيضاً على نحو متزايد في شعوب أوربا،

نفس المرجع، ص 33.

<sup>· 1::1 (2)</sup> 

Jose Casanova, Public Relations in the Modern World, Chicago2, University of Chicago Press, 1994.

**(** 

وتستطرد ديفي قائلة: «سوف يخترق الدين المجال العام بصورة متزايدة، وهو ما يعتبر اتجاهاً مدفوعاً بحضور الإسلام في أنحاء مختلفة من أوربا»(1).

هناك اتجاه واضح لتطور الأديان والمهارسات الدينية، انطبع في مرحلة أولى بتراجع الدين، أو ما يسميه علماء الاجتهاع بـ «علمنة المجتمع». ثم في مرحلة ثانية (خلال العقود الأربعة الأخيرة) عودة الديني. ورغم ما يبدو داخل هذين الاتجاهين من تعارض؛ فهما حاضران جنباً إلى جنب، كما يمكن تأوليهما كمؤشرين لتحول يعكس مفاعيل التديّن في المجتمع، بل يمكن عدهما من عوامل تغير اجتهاعي في طور التعقيد، ولربها هذا ما كان يقصده كليفورد غيرتز [Clifford Geertz] عندما اعتبر أن «العثور على الدين أهم من تعريفه، وإن كان هذا التأويل يطرح أكثر من إشكال، ذلك أن العثور على الشيء يقتضي بالضرورة تعريفه، لأن السوسيولوجيا تنظر إلى الظاهرة الاجتهاعية بوصفها شيء [Chose]» (2).

«عودة الدين» [عودة الديني] خلال العقود الأخيرة كانت لها عدة تجليات، منها مثلاً: صعود الأقليات الدينية من جهة، وبروز الحركات الدينية من جهة ثانية. غير أن بعض السوسيولوجيين لا ينظرون إلى العودة باعتبارها ظاهرة نقيضة للعلمنة التي مست المجتمع، بل هي تأكيد لها. فالدين اليوم أصبح، أكثر فأكثر، اختياراً فردياً وخاصاً، وهو يندرج في الحياة الشخصية للأفراد. بالأمس كان للدين دور أساسي في المأسسة الجهاعية المندمجة ودور المنظم. أما اليوم، فهو أكثر فأكثر، مصدر ومورد للمعنى بتعبير كوفهان.

ففي سياق الفردنة المهيمنة في المجتمعات الغربية المعاصرة، يحاول كل شخص أن يرتجل تديّناً يستند إلى عدة متنوعة من المعتقدات المتاحة. فالمبادرة الدينية اليوم تأتي

<sup>(1)</sup> انظر:

Jens Koehrsen «Haw Religious is the Public Sphere? A Critical Stance on the Debate about Public Religion and Post-secularity», Acta Sociologica, vol. 55, no.3, p.273.

<sup>(2)</sup> انظر:

Durkheim Emile «considérer les faits sociaux comme des choses». 1987, Les règles de la méthode sociologique (1895) PUF.



من الأفراد أكثر منها من المؤسسات. إن التقدم الذي حققته الفردانية يدفع الأفراد إلى البحث عن معنى لحياتهم، ما يؤدي إلى منطق هوياتي جديد، فمثلاً، لا يمكن تفسير ارتداء الحجاب في أوربا فقط انطلاقاً من دوافع دينية.

البحث عن الهوية، أمر في غاية الذاتية، ولأنه كذلك فهو ملازم للاستقرار، وهذا بدوره يُفسر تبدل التديّن، فردنة الديني لا تعني عدم مطابقته للأشكال والطقوس الدينية الجهاعية التي بدأت تعرف نشاطاً وصعوداً مثيراً، لأنها تأكيد معتقداتهم الدينية. لم يعد ممكناً الآن الحديث عن «أفول الدين»، إذ هناك عدة أشكال وأنهاط من التديّن، بل للأديان، ولعل ما تغير هو موقع الدين ودوره في المجتمعات الحديثة.

التحليل السوسيولوجي للدين يعكس، أكثر فأكثر، مدى التعقد الاجتهاعي: إذ يُصبح الانتهاء إلى دين ما لا يتطابق بالضرورة مع ممارسته؛ فالمعتقدات تختلف عن المهارسات لأن هناك عدة فوارق بين المعتقد والسلوك. كها تعكس الأديان، بشكل عام، المجتمعات الإنسانية التي تحتضنها، وبهذا المعنى يمكن فهم المجال الديني بوصفه تمظهراً للتغيير الاجتهاعي.

يتوقع الإنسان من الدين أن يقدم أجوبة عن تساؤلاته المرتبطة بحياته ووجوده، تساؤلات في الغالب قضايا ما وراء الطبيعة، لكنه يتوقع أيضاً تساؤلات حول التدبير اليومي للحياة، ومقتضيات العيش المشترك. هذه العودة إلى الدين، وهذا الاطمئنان إلى الغيب يكون قوياً وملحاً في كل مراحل الحياة، لكن هذه العودة لا تعني بالضرورة بحثاً عن تفسير منطقي للوجود وأسراره وألغازه، إنها يمكن أن تكون عودة تُبرر أيضاً عجز الإنسان أمام الطبيعة وإكراهاتها: حيث يتحول الدين هنا إلى ملجاً يحتمي به الإنسان، لا فقط من الضغوط التي تأتي من الخارج، بل من التوترات التي تنطلق من ضميره أيضاً، ما يُفسر دعوة ماكس فيبر إلى ضرورة «عقلنة الدين»، حتى تقود مارسته إلى الاستقامة، وحتى يكون ممكناً للدين أن يمنح العالم والإنسان معنى بتعبير كليفورد غيرتس، لأن تفسير الدين للعالم يُيسر تنظيم المجتمع برأي بيتر بيرغز.





كانت الأجيال السابقة في العقود التي مضت، تعيش أشكالاً من التديّن مرتبطة بالمنطق الشفوي والقراءة المحلية للدين المتمثلة في المذهب المالكي والنزعة الصوفية والاعتقاد الأشعري، وفي فترة السبعينيات والثمانينيات، سوف نعاين ولادة الحركات الإسلامية، والذي كان الشكل السائد في البناء الديني لذلك الجيل.

أما اليوم، ومع كل التغيرات العميقة التي نشهدها على كافة المستويات المحلية والعالمية وعلى مستوى الحقل الديني أيضاً، فقد «طرأت الكثير من التغيرات على مستوى الخطاب الديني حيث ظهر مثلاً، «دعاة جُدد» على منابر الفضائيات يحاولون تقديم خطاب ديني جديد ينسجم مع العصر، كما ظهرت مجموعات دينية جديدة كالسلفية. هناك تطور لأنهاط التديّن عند الشباب حالياً يتم في إطار تفشي البطالة في المراكز الحضرية والتراجع التدريجي للدولة عن التزاماتها الاجتهاعية الأساسية: التعليم، التشغيل، الصحة، وقيام قوى دينية صاعدة بتأطير الأحياء الفقيرة والمناطق الهامشية لتوسيع قاعدة شعبيتها. وهذا ما يجعل وضع الشباب غير المريح يرجع بالأساس إلى استمرار التجاذب غير المحسوم بين قيم الحداثة المفروضة وقيم التراث، التقليد والمحافظة» (1).

إن التديّن الشبابي، شأنه شأن الثقافة الشبابية بصفة عامة، ينطوي على تناقضات: تنوع المرجعيات والوجهات المعيارية للفعل مع تشكيلة قيم متنافرة [valeur] لا تأبه كثيراً بتجانس منظومتها أو البحث عن أصولها مادامت تجد هوى في النفس وحاجة ذاتية. و «يتسم التديّن الشبابي بمجموعة من الخصائص:

- أولها: الارتباط القوي بالمنظومة العقدية والقيمية وحتى الطقوسية، حيث يصير الدين المكون الأساسي للحياة الاجتهاعية للشباب، وهذا ما تؤكده مجمل الدراسات المحلية والعربية التي تناولت التديّن في المجتمعات العربية والإسلامية»(2).

<sup>.</sup>Hassan Rachik. Jeunesse et changement social, Rapport du cinquantenaire : انظر (1)

<sup>(2)</sup> الدين في المجتمع العربي، عمل جماعي، بيروت، مركز دراسات الوحدة العربية ط1، 1990 ص 32.



- وثانيها: الحضور القوي للمكون الديني في إنتاج مجال واسع من التصورات والمهارسات الدينية لدى فئة الشباب وأداء ببقاء واستمرارية المؤسسات التقليدية في تأطير الشباب وأداء مهام عمليات التنشئة الاجتهاعية للشباب، ومن أهم هذه المؤسسات، العائلة التي لا تزال تقوم بشكل أساسي وجوهري وحيوي بعملية التنشئة الدينية، من خلال تلقين المبادئ الأساسية للمنظومة الدينية، اعتقاداً وطقوساً.

- وثالثها: أن التديّن الشبابي منفلت من رقابة المؤسسات الرسمية؛ المتدين لا يتعلم دينه: إنه يتلقاه أو يصادفه، نحن نتعلم كل شيء تقريبا إلا التديّن؛ فهو نرثه أو نكتشفه من خلال الآخر، ولكنه ليس في كل الأحول نتيجة بحث أو دراسة أو علم. ينتمي تديننا للترات أكثر من انتهائه للوحي، وللتاريخ أكثر من انتهائه للعصر. إن صلة المجتمع بالدين ليست مباشرة وليست واضحة، وقد ينتمي الشخص في الوقت نفسه لأكثر من نمط تدين من دون أن يمثل له ذلك إحراجاً أو أي انفصام. وفي هذا السياق، تبدو محاولة الدولة الهيمنة على حقل التديّن من دون جدوى، لأن خطابها يحمل الكثير من الغموض إلى الحد الذي تبدو فيه دولة لا دينية، ولكنها ليست ضد الدين، ولذلك نجد أن الحياد الديني الذي تمارسه الدولة، حياد غير مُصرّح به»(۱).

# 5 - الدين وسؤال الهوية

في ظل التحولات التي يمر منها المجتمع المغربي، على المستوى الثقافي أو القيمي أو الاجتهاعي وتصاعد المد الهوياتي، يُعتبر الدين أحد أهم الأنساق والمعايير التي تجيب على سؤال الهوية، فتمسك الشباب بالهوية الدينية متقدم بالمقارنة مع الهوية الوطنية المغربية. التقييم الإيجابي للدين الإسلامي يظهر حتى بين أوساط الشباب غير المتدينين حيث ترتبط صورة «المسلم الصالح» بأي شخص يحترم الأخلاق الإسلامية بشكل عام بدل ممارسة كافة الطقوس بشكل حرفي (2).

<sup>(1)</sup> محمد الغيلاني، سؤال الدين والتديّن في المجتمعات العربية، مرجع سابق، ص 19.

<sup>(2)</sup> انظر:

Said Nassiri « Religion et violences urbaines à Casablanca Essai sur les représentations de l'orthodoxie Religieuse parmi les jeunes », Institut d'Etudes Politiques, Aix-en-Provence.



والمقصود بالهوية الذاتية عند الأفراد هو «نتاج عمل هوياتي يستند إلى خاصيتين أساسيتين هما إعطاء معنى للأنا والقدرة التعبيرية عنها عبر مختلف الأفعال والسلوكيات التي تتجلى في علامات هوية صريحة، حيث يُصبح كل تركيب للهوية يقوم على صيرورة تفاعلية تتضمن القطيعة وإعادة البناء، حيث يقف بها صاحبها عند مفترق طرق مختلفة من وجهات إعادة صياغة الذات على غير التنشئة الأولية التي حصلت مع مؤسسات العائلة والمحيط الاجتهاعي والمدرسة».

إنها صياغة جديدة في ضوء معطيات الواقع الموضوعية. فالمواظبة على الصلاة في مواقيتها قدر المستطاع والثقة في الدين –العبادات بصفة خاصة – والصوم طيلة شهر رمضان، والتخلق بالأخلاق الدينية المثلي مظهراً وسلوكاً، وأشكال التحجب وألوانه، كلها من العلامات التي تعلن عن شبه طقوسيات تنتقل بموجبها الشخصيي من حال إلى حال. ولذلك التقينا بشباب لهذا الغرض، في سياق قراءة تدينهم، ومن التفاعلات، تقول مريم، طالبة بشعبة الآداب: «أصبحت أشعر بالثقة في نفسي أكثر، أصبحت عندي شخصية»؛ أما حنان، طالبة، 24 سنة، تقول: «قبل ارتداء الحجاب كنت أشعر أن كل المفاهيم مختلطة في رأسي، وكوني تافهة، وكنت كثيراً ما أسأل نفسي لماذا جئت إلى هذه الدنيا ولماذا خلقني الله». وتقول إحدى المتحجبات، 27 سنة: «الدين عندي هو التمسك بالتعاليم القرآنية. إذا تغافلت عنها مدة من الزمن أشعر بفقدان التوازن وينعدم عندي الشعور بالراحة، فالدين هو طمأنينة القلب وقوة تدفع الإنسان لفعل الخير».

وتضيف طالبة أخرى، 25 سنة: «ارتداء الحجاب شيء مفيد في حياتي، يحميني من معاكسة الشباب وأنال به احترام الناس وقبل كل شيء، يبقى من رضا الله». كما تضيف إحدى الفتيات 23 سنة: «علاقتي بالله، علاقة محبة وطمأنينة، إنه قريب مني كلما دعوته، وأستطيع أن أناجيه مباشرة». ويقول شاب آخر، 29 سنة: «لقد تدينت من فترة كنت فيها محبطاً بسبب البطالة، فتوجهت إلى الله ليفرج عني كربي، فوجدت ما يُبعدني عن جو التوتر والضياع، وشعرت بالراحة».



توضح هذه الشهادات أن ما يُسمى «الرجوع إلى الدين» لا يأتلف تماماً مع نموذج تدين الآباء الذي تقرّره التقاليد المورثة؛ في المقابل يضع التديّن الشبابي عنان تدبر الهوية الذاتية بين يدي صاحبها. كما تبين أن التديّن يضمن أفعال الأفراد بمضامين نفسانية، حيث يكون الفرد المتديّن اليوم مستهلكاً للخيرات الروحانية مثل استهلاكه للخيرات المادية الأخرى، وهذه صفة حداثية، لأن كل سلوك مهما يكن دينياً أو فنياً أو عاطفياً سيتكثف أكثر حول الأنا. هذا الآنا، في نظر كوفهان، يسوغ لنفسه أن يحول كل ما هو متاح لاستعماله الخاص بها في ذلك «سعيه الدائم لاكتساب التعاليم الدينية وتطبيقها لصالحها الخاص». وبهذا يضع التديّن الشبابي عنان تدبر الهوية الذاتية بين يدي صاحبها مادامت مؤسسات المجتمع لا تكفل له الرعاية المطلوبة والحظوظ المنشودة في تأمين المستقبل.

### 6 - المعرفة الدينية لدى الشاب المغربي

يُقر غالبية الشاب أن معرفتهم بالدين أفضل حالاً من الأجيال السابقة، وهذا ما أقرته العديد من التقارير والأبحاث السوسيولوجية التي اهتمت بدارسة التديّن الشابي؛ فقد «صرح 56 % من المستجوبين أن الأجيال الشابة تعرف الدين أفضل من الأجيال السابقة. وما يُفسر سيادة هذا الرأي هو توفير المعرفة الدينية عبر تعميم التعليم في صفوف الأجيال الشابة ولا تنحصر المعرفة الدينية هنا في إعادة إنتاج الشعائر التي يرثها جيل عن جيل عن طريق التنشئة الاجتماعية التقليدية أو التعلم الذي يتم بالتقليد؛ فالمعرفة الدينية التي يتعلق بها هي معرفة نظرية لا تقف عند حدود ضبط بالتقليد؛ فالمعرفة الدينية التي معرفة يتم اكتسابها عبر المدرسة والكتاب ووسائل الاتصال العصرية الأخرى»(1).

إن كل فئة تحيل إلى جيلها السابق الخاص بها من أجل تقييم معرفتها الدينية مقارنة مع المعرفة الدينية للجيل الحالي. وهنا أيضاً تترجم التغيرات المعبر عنها في تقييم



<sup>(1)</sup> محمد العيادي، حسن رشيق، محمد طوزي، الإسلام في الحياة اليومية، بحث حول القيم والمارسات الدينية بالمغرب، مؤسسة فردريش إبيرت، ك 1، 2013، ص 119.



الفئات العمرية، التفاوت الموجود بين هذه الفئات المختلفة فيها يخص اكتساب المعرفة الدينية بواسطة ما هو مكتوب وعبر المدرسة؛ إذ لم يتمكن الجيل السابق من الأشخاص البالغين 60 سنة فها فوق، من الاطلاع على ما هو مكتوب وعلى المعرفة النظرية التي حصلت عليها الأجيال التي ولدت بعد ذلك بسبب التعميم التدريجي للتمدرس الذي يتقاسمه الجيل الحالي مع الجيل السابق له مباشرة، والذي يقيس معرفته مقارنة معه. ويمكن أن نسجل على هذا النحو أن تقييم المعرفة للأجيال السابقة، من طرف مختلف الفئات العمرية للمجموعة التي شملها بحثنا، بتناسب مع تقدم تمدرس السكان ومع الانخفاض التدريجي لنسبية الأمية في المجتمع المغربي<sup>(1)</sup>.

## 7 – مصادر التديّن الشبابي

- الدولة: الدولة فاعل أساسي في المسألة الدينية؛ فهي التي تنتج الخطاب الديني من خلال المؤسسات التي تشرف عليها ومن خلال الأجهزة والرموز (إمارة المؤمنين، أو وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية وباقي المؤسسات الدينية). هذه الرقابة تساعد إنتاج رموز دينية بالقدر نفسه الذي تعيق من خلالها نمواً طبيعياً لحقول وأنهاط تدين في مستويات اجتهاعية متفاوتة. وفي مقابل كل ذلك، هناك هويات دينية تتبلور على هامش المؤسسات الرسمية أو ما يسمى بـ «التديّن الشعبي» الذي لا ينضبط بالضرورة إلى معايير التديّن الرسمي، وله عدة مصادر ومرجعيات ومن بينها توجيهات الدولة ومؤسساتها ورموزها.

- العائلة: يتجلى تأثير التربية في الثقافة الدينية فيها يفعله الآباء أو الأمهات في أخد أبنائهم معهم إلى المساجد في نوع من التعلم الديني، وتسجيلهم في دور القرآن والتي تتبع للمساجد وللمؤسسة الرسمية لوزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية، أو لجمعيات تتبع لحركات إسلامية مسموح لها بنشر تعاليمها. إن التنشئة الاجتماعية والدينية داخل الأسرة تدشن احتكاك الشباب بالمقدس وتعمل على تلقين الطاعة

<sup>(1)</sup> نفسه، ص 120.



المطلقة كقيمة، وترسيخ السلبية وانعدام الحس النقدي لدى الأطفال، تبدأ التنشئة الدينية عموماً بشكل شفوي من جانب الأم عبر الالتزام بمختلف أشكال الإسلام الشعبي: زيارة الأولياء، الارتباط بالزوايا والطرق الصوفية، وبقايا المعتقدات السابقة للعصر الاسلامي. مرافقة الأم خلال الزيارات إلى المقامات الدينية ترسخ ارتباط المقدس الغامض المخيف والمثير للتساؤلات بصورة الولي لدى الأطفال. انتشار الأمية بشكل خاص بين النساء في المغرب يبقي التنشئة الدينية الأسرية بدائية وبعيدة عن تعاليم الإسلام. وتلعب الأسرة دوراً أساسياً في نقل القيم إلى الشباب بها تمثله في إطار اجتهاعي للتعليم الشفوي والتشاور والدعم المادي(1).

- المجتمع: لأن طبيعة الإنسان تبقى اجتهاعية، فقد جاء الإسلام ليُنظم مختلف العلاقات بين الناس، حتى فيها يخص العبادات: هناك دعوة إلى فعل ذلك جماعة، منها الصلاة في الجهاعة، وهي أفضل من الصلاة فرادى، والحج الذي يكون موسمياً منها الصلاة في الجهاعة، وهي أفضل من الصلاة فرادى، والحج الذي يكون موسمياً اجتهاعياً، لكن الإسلام لم يدع إلى الإيهان الجهاعي، إنه علاقة خاصة بين العبد وربه، فلا توجد مناجاة جماعية، وهذا الجانب الاجتهاعي في الدين هو ما جعل الباحث كلفورد جير تزينطلق من افتراض نظري يخص الدين الإسلامي مفاده أنه «مؤسسة اجتهاعية وأن العبادة نشاط اجتهاعي، وأن الاعتقاد قوة اجتهاعية. وعليه، فإن دراسة الحياة الدينية لمجتمع ما ينبغي أن تبدأ من تحليل أنساق الدلالة التي يستعملها الفرد داخل الحياة الاجتهاعية» (2). وهذا ما جعل أوغست كونت يقر بأهمية الوقائع الاجتهاعية وقوتها الإكراهية على الفرد (3).

366

<sup>(1)</sup> انظر:

Mounia Bennani-Chraibi, « Soumis et rebelles : les jeunes au Maroc », Le Fennec, Casablanca, 1994, p 230.

<sup>(2)</sup> عبد الغني منديب، الدين والمجتمع، دراسة سوسيولوجية للتدين بالمغرب، منشورات أفريقيا الشرق، الدار البيضاء، ط1، 2006، ص17.

<sup>(3)</sup> مسلان، علم الأديان، مساهمة في التأسيس، ترجمة عز الدين عناية، ط 1، 2009، المركز الثقافي العربي وهيئة أبو ظبي للثقافة والتراث، ص72.



- الزوايا والطرق الصوفية: وبجانب العامل الجهاعي في العبادة، نجد العامل الطقوسي، حيث شكل الجانبان أبرز نقاط التديّن الجهاعي، ومن هذين العاملين «تمكنت الزوايا أن تسود تاريخياً في الساحة الدينية المغربية التي تستمر في بعض أشكالها حتى الوقت الراهن، وإذا نظرنا في تاريخ المغرب الديني، فلا يخلو أي جزء من تاريخه وتراثه من ذكر الزوايا والصوفية، لهذا كانت المهارسة الصوفية هي الشكل السائد للتديّن في المجتمع المغربي»(1). فقد أسهمت العوامل السياسية في تجذر الزوايا ضمن المجتمع، فبرز دور وفعالية كل زاوية في فترتها الزمنية ضمن الحقل الديني والسياسي للمجتمع المغربي. فالناصرية مثلاً شكلت قوة دينية وسياسية في القرن الثامن عشر. أما الزاوية الدرقاوية فأمرها يختلف عن الناصرية خصوصاً من حيث بنيتها المذهبية.

- الحركات الاسلامية: ارتبط التديّن الشبابي بالمغرب بالإسلام الحركي والتيار السلفي على الخصوص، وذلك نتيجة «تصدير المشروع السلفي الوهابي من المشرق، الذي ينهل أسسه من نصوص وكتابات ابن تيمية ومحمد بن عبد الوهاب» وقد تمكنت الأفكار السلفية من التغلغل إلى التديّن المغربي، وأصبح التيار السلفي جزءًا لا يتجزأ من مظاهره، كها تمكن من التغلغل في عدة فئات اجتهاعية وعلى رأسهم الشباب، كفئة اجتهاعية أكثر تأثراً وقابلية للتديّن، والملاحظ أن التيار السلفي تعاطى مع مختلف الفئات. لهذا السبب اتخذ أشكال مختلفة ما بين السلفية المتشددة، والذي انتشر خاصة بين الفئات المهمشة منها وغير الحاصلة على قدر من الثقافة والعلم، وأخرى معتدلة، والذي نجده ضمن الخطاب الديني الرسمي المتجسد في فتاوى فقهاء. وعن أسباب انتشار هذا التيار ضمن التديّن الشبابي، كان للإعلام عدة أدوار، ومن ذلك متابعة شيوخ السلفية والحرص على تتبع فتاواهم والأخذ بها، وهذه ظاهرة لم تلازم الفئات المهمشة أو غير المثقفة وحسب، بل طالت الفئات الاجتهاعية المتوسطة والمثقفة، عبر استخدامه الخطاب العاطفي، دون إغفال الظروف الاجتهاعية والمادية للفرد،

<sup>(1)</sup> محمد ضريف، الإسلاميون المغاربة: حسابات السياسة في العمل الاسلامي، المجلة المغربية لعلم الاجتماع السياسي، الدار البيضاء، ط 1، ص 82.

<sup>(2)</sup> منتصر حمادة، الوهابية في المغرب، ط1، 2012، دار توبقال للنشر، الدار البيضاء، ص 21.



فضلاً عما يعيشه العالم الإسلامي من أحداث. و«ما يجعل الشباب يُساند الحركات الإسلامية، تنامي النزعات الفردية داخل الأسر لاعتماد قيم دينية بديلة كشكل من أشكال الاحتجاج والثورة على القيم الأبوية السائدة في المجتمع والداعمة لاستمرار الاستبداد السياسي»(1).

- الإعلام الديني: انفتاح الشباب على وسائط الاتصال والمعرفة الحديثة كالقنوات الفضائية والمواقع الدعوية على شبكة الإنترنت ومتابعة العلماء والدعاة الأجانب خارج الحقل الديني الرسمي، يرسخ تنوع المرجعيات الثقافية والدينية. ويسهم الإعلام الديني والانتشار الكبير حالياً الذي عرفه بأدائه الزهيد في خدمة ترسيخ التدين النفسي الجاهل بحقيقة الدين وجوهره، والاقتصار على طقوسيته وأداء واجباته، لا تكتفي بأدلجة الدين في مذهب أو تيار فقط، بل عملت على تقزيمه وتحجيمه إلى أقصى مستوياته، فألغت العقل من منظومة الدين وجعلته جسداً بارداً لا حياة فيه، والإشكال الأكبر في هذا -أن هذه القنوات تلقى إقبالا من طرف الجمهور، فقد تم الانتباه إلى أن حتى تلك الأسر التي لا تهتم بالدين كثيراً- بإدمانها على تلك القنوات.

وقد ترسخ هذا الخطاب بفعل الفراغ الديني والروحي، وبفعل إرادة سياسية كانت تنظر إليه بعين الرضا طالما يُحافظ على السكينة السياسية والدينية، لأنه في المطاف الأخير ينتج متديناً سلبياً وعاطفياً. إنه زبون أكثر من كونه مُتدين. سطحية الخطاب الديني هي ثمرة سطحية التفكير الذي يقود العقل الديني ويوجهه. في مجتمعاتنا يمكنك أن تحصل على فتوى لمجرد ما تزور حلاقك الشخصي، أو أحد جيرانك، أو أن تضغط على زر الشاشة لتشفي غليلك الديني من الفتوى والوعظ. الفتوى على الهواء أو الفتوى الافتراضية تصنع كتلة من المتدينين تعجز السوسيولوجيا بأدواتها التقليدية عن تحليل تكويناتها وتفسيرها.

عندما يحتاج المتديّن إلى فتوى فهو يحصل عليها كما يتسوق البضائع، فيحرص على اقتناص الرأي الفقهي الملائم لذوقه وانتمائه الاجتماعي، ولربما يحرص على فتوى ترضى

<sup>.</sup>Mounia Bennani-Chraibi, 1994, ibid, p283 : انظر (1)



زوجته، ونمط عيشه ومستواه المادي والثقافي، ووسطه الاجتهاعي. لكن مع ذلك، لا ينبغي التورط والإفراط في تأويل تبسيطي للمسألة. إن هناك استراتيجية دينية موجهة لتكثيف الموضوع الديني في الحياة اليومية للمتدينين والمؤمنين. تقوم هذه الاستراتيجية على ملء الفراغ، وتقريب الفتوى وتبسيط الولوج الديني من خلال سيولة البضاعة الدينية ورواجها ووفرتها(1)، وقد وضعت رهن هذه الاستراتيجية أموالًا طائلة لأننا أمام استراتيجيات محلية وإقليمية.

لذلك تم التعامل مع المؤمن كزبون، والإكثار من الزبائن يقتضي إخضاع الحاجات الدينية لمنطق التسويق. إنه النمط الجديد من التديّن الأكثر انتشاراً ومقبولية في العالم العربي، ولا يشذ عن هذه القاعدة أيا من المجتمعات العربية على اختلاف سياقاتها الثقافية والوجدانية، أما من حيث المضمون، فقد انبنت هذه الاستراتيجية على الترويج لخطاب ديني تاريخي وطائفي، لكن من دون استعمال القاموس الطائفي دائماً.

كما تمت مسرحة التاريخ الإسلامي، وأسطرة رموزه وإحاطتهم بنوع من القداسة التي تنفي عنهم طبيعتهم البشرية. وقاد هذا الخطاب المتدينين إلى تحييد العقل النقدي الذي تقوم وظيفته بالأساس على المراجعة المستمرة للمعرفة، سواء منها الدينية أو التاريخية (2). ومن أبرز ما يُميز (الدعاة الجدد) هو القدرة على تغيير الصورة النمطية لعالم الدين على مستوى الشكل، فحرصهم على اللباس بشكل عصري، واهتمامهم باختيار الأنواع الجيدة من هذا اللباس، والظهور بشكل أنيق، وتجاوزهم لمسألة اللحية، وهي نقطة في غاية الحساسية لأنها مرتبطة حسب بعض بنصوص حديثة صريحة، والحديث أمام الجمهور لا يعكس بالضرورة مظاهر التديّن بقدر ما يعكس فئات

<sup>(1)</sup> يمكن العودة لكتاب "إسلام السوق" للباحث السويسري باتريك هايني، الذي يُفصل ملياً وبشكل نوعي في موضوع "الدعاة الجدد"، ضمن ظواهر أخرى، تصب جميعاً في نهر الأسلمة [Islamisation] بشكل عام، و "إسلام السوق" بشكل خاص. [المحرر]. أنظر:

<sup>(2)</sup> محمد الغيلاني، سؤال الدين والتديّن في المجتمعات العربية، مرجع سابق، ص 20.



اجتهاعية تتلمس طريقها نحو الالتزام والتديّن، مثل ظهور نساء غير محجبات، وقد توفق «الداعية الجديد» [Le nouveau prêcheur] إلى حد كبير في «إيصال هذه الرسالة إلى داخل البيوت التي تستقبل هذه الصورة، كها نجح في استهداف فئات اجتهاعية جديدة ربها كانت في السابق بعيدة عن الالتزام والتديّن، فليس من الغرابة اليوم أن نرى الكثير من العائلات الميسورة في المغرب وفي العالم العربي، بدأت مسيرة التديّن بواسطة التأثير الكبير للداعية الشاب عمر و خالد أو الحبيب الجفري»(1).

# 8 - التديّن الشبابي وظاهرة التطرف

كيف تصل جماعات من البشر إلى درجة قطع الجسور مع الواقع القائم، ومواجهته بأساليب عنيفة؟ هذا هو السؤال الذي تواجهه المجتمعات المعاصرة في مسألة التطرف.

لنتوقف عند نموذج تطبيقي: إن الدافع وراء بحث الشباب عن الانضهام إلى جماعة حميمية بديلة للجهاعة الوشائجية المنهارة في ظل أزمة القيم التي يمُر منها مجتمعنا المغربي، الانضهام إلى جماعة تمنح المعنى البديل في هذه الحالة، هو الدافع لتبني الفكر المتطرف، والتهاهي مع الجهاعة يُعطل الروادع عن ارتكاب أفعال متطرفة لأنهم يؤمنون بأفكارهم فقط، بحثاً عن التهاسك الاجتهاعي والتضامن؛ والعكس صحيح؛ بمعنى أن من ينتمي إلى حركة كهذه غالباً ما يؤمن بأفكارها حتى لو لم يكن الفكر هو الدافع للانضهام إليها. وهنا يصبح المميز الأهم لهذه الحركات هو التضامن والتهاسك الداخلي الذي يؤدي وظيفة اجتهاعية بالضرورة تغدو معها الجهاعة مجتمعاً أخوياً مصغراً، والإيهان المشترك بأفكار «متطرفة»، سيها حين تكون الحركات «أخويات» عقائدية، أو حركات صغيرة تتبع نمط حياة محدداً. في مثل هذه الحالة يهمنا طبيعة النظام السياسي الاجتهاعي الذي يدفع الشاب إلى اللجوء إلى الجهاعة الجديدة أكثر من طبيعة الفكر



<sup>(1)</sup> حامي الدين، رؤية من المغرب: أنهاط التديّن وسؤال الدعاة الجدد، كتاب المسبار، مركز المسبار للدراسات والبحوث، دبي، ط 2010.



الذي تتبناه الجماعة؛ فالشاب يذهب إلى الجماعة ويتبنى فكرها، وليس [بالضرورة] إلى الفكر ليتبنى الجماعة التي تؤمن بها.

هنا يجب الفصل بين دوافع القادة في الحركات الإسلامية المتطرفة ودوافع الأتباع، فالدافع الرئيسي للأتباع هو التضامن والانتهاء. وقد يصل في الحالات الانتحارية إلى درجة الذوبان الذاتي في الجهاعة، وإضافة التهاهي معها والتخلي عن الاستقلالية الشخصية في مقابل التضامن والانتهاء إلى الجهاعة، ولا شك أن توقع الفعل الذي يؤثر أو يفيد في الوصول إلى الهدف النهائي، هو من أهم الدوافع للتضحية بالنفس. وبهذا المعنى، هناك أمر ما عقلاني في هذه الخطورة والعقلانية المقصودة هنا، حسابات العلاقة بين الهدف والوسيلة. ويؤدي التضامن إلى تقوية مشاعر الانتقام في حالة موت صديق أو رفيق أو قريب (1). والقدرة على تنفيذ فعل الانتقام بدعم جماعة تدفع لهذا و تبرره.

غالباً ما يكون الدافع إلى القيام بعميلة انتحارية في هذه الحالة موت صديق أو قريب أو قتله العدو الذي تنفذ ضده العملية. في هذه الحالة تعزز الجماعة القدرة على الثأر. وإيجاد معنى في الموت في الوقت عينه. ومعلوم أن «الأنظمة السلطوية، في غياب الديمقراطية، تبقى الأكثر قابلية لإنتاج الهروب إلى الجماعات المتطرفة المغلقة التي يتهاهى معها الشباب، وهي الأكثر قابلية لإنتاج الإرهاب الذي يستخدم العمليات الانتحارية. ومن هنا فإن الديمقراطية هي بالتأكيد إحدى الطرق لحل مشكلة التطرف داخل صفوف الشباب» (2).



<sup>(1)</sup> حول هذه الجزئية، اشتغل الباحث الأمريكي سكوت أتران في كتابه «الحديث إلى العدو: الدّين والأخوّة وصناعة الإرهابيين وتفكيكهم» للإجابة على سؤال: لماذا يؤمن الناس بقضية؟ ولماذا يموت البعض ويقتل من أجلها؟ حيث تتمثل الإجابة في أن الناس لا يقتلون ويموتون من أجل قضية. إنهم يقتلون ويموتون من أجل بعضهم البعض، كما يُبين هذا العمل كيف ولماذا حصل هذا: في التطور البشري وعبر التاريخ؛ من غابات جنوب شرق آسيا ومن بعض مناطق دول الشرق الأوسط إلى نيويورك ولندن ومدريد وتطوان. غابات جنوب شرق آتران، الحديث إلى العدو: الدّين والأخوّة وصناعة الإرهابيين وتفكيكهم، ترجمة طاهر لباسي، دار جداول، بيروت، مؤسسة «مؤمنون بلا حدود للدراسات والأبحاث»، الرباط، ط 1، 2015. [المُحرر]

Ronald Wintrob, Extremism, suicide terror, and authoritarianism, Public Choice, Vol128, 2006, No.1/2, p.170.



يرى سيمور ليبسيت أن «الديمقراطية مرتبطة بالعقلانية، وأن التطرف ينتشر حين تنخفض مستويات التعليم وتنتشر الثقافة غير العقلانية. وعليه، فإن الطبقات الفقيرة معرضة أكثر للفكر المتطرف، وأقل قدرة على استيعاب الفكر والمارسة الديمقراطيين»(1).

تتكرر في عصرنا التساؤلات بخصوص ما يدفع الشباب للتطرف والإرهاب، بها في ذلك الفئات المتعلمة والميسورة والسقوط في أحضان الفكر الراديكالي، وأحياناً الحركات المتطرفة. ويطرح هذا في العصر الراهن بشأن اكتشاف أن من نفذ عملية إرهابية هو شاب متعلم ينتمي إلى عائلة فقيرة، وأن من ينضمون إلى الحركات المتطرفة غالباً ما لا يكونون من الفقراء المسحوقين. وغالباً ما يستحضر هذا دليلاً نافياً نظرية أن مصدر التطرف والإرهاب المرتبط به هو الحرمان واليأس والإحباط. ولا يخطر ببال من يستخدم ذلك في التنفيذ أن عوامل الحرمان واليأس والإحباط لا تكون بالضرورة مادية، أو مقصورة على الفئات الفقيرة، بخاصة حين يتعلق الأمر بقضايا مثل الهوية الذاتية والجهاعية، والمعنى في الحياة. المسألة هنا متعلقة بملء الفراغ النفسي والروحي الناجم عن مقتضيات الحداثة وفقدان الغاية والمعنى في الحياة.

وهذا ما ينجم عنة تفكك الجاعة الوشائجية أو عن التغيرات السريعة الكارثية غير القابلة للاستيعاب والتي يرافقها تخلخل كل ما هو معهود ومألوف، أو عن ازدياد الفجوة بين المبادئ الأساسية التي يقوم عليها النظام السياسي الاجتهاعي القائم من جهة والمهارسات السائدة من جهة أخرى، فيها يمكن أن يُسمى «النفاق» والكذب العمومي. فقد يحصل الانهيار في الجهاعات «العضوية» في المجتمعات التقليدية، وكذلك ابتعاد نظام سياسي معين في سلوكياته عن المبادئ الأساسية التي تربى عليها الناس مصدر شرعية النظام، ونشوء التناقض الحاد بين أسس التنشئة الاجتهاعية ومبادئها والواقع الذي يعيش فيه الفرد من ناحية أخرى.

<sup>(1)</sup> انظر:

Seymour M.lipset, Political Man, Chap4 (Garden City, N.Y: Anchor Books, 1963



ثمة حالات تنجح فيها قوى سياسية في منح شعور المعنى والانتهاء إلى جماعات أكبر مثل الأمة والقومية والطبقة وغيرها، وكذلك في الأنظمة الشمولية بصورة عامة، حيث تمنح الأيديولوجية الشعبوية سعادة في مجموعات أكبر تخدم غاية أعلى من الوجود الشخصي ومن شروط إنتاجه المادية. ولا ينجذب أي شخص للحركة المتطرفة التي تقدم حلولاً جذرية قصوى للقضايا كافة. وينجذب البعض لفئة معينة دون سواها، كما يتحمس بعضهم من جراء الانفعال بالمشهد الإعلامي الذي ينتجه المشهد في النظام الشمولي، أي يجذبهم حين يخاطب غرائزهم ومخاوفهم، ويمنحها التماسك عبر بلاغته المحايثة للخطاب الشمولي.

لكن هناك أشخاص لديهم قابلية نفسية للانجذاب إلى هذه الأفكار منذ البداية، سيها من ذوي البنية النفسية «القابلة للتطرف»؛ فقد يدفع إلى التطرف عند ذوي النفوس الحساسة، سيها فئة الشباب، نفورهم من الفجوة القائمة بين القول والفعل، وغياب القدوة، ونسبية الأخلاق في تعامل الأوساط المهيمنة في المجتمع وبحث هؤلاء عن مرجعية مطلقة يستندون إليها ويتمسكون بها، وهذه حالات تنطبق على بعض الذين تربوا على أن الإسلام نمط حياة وطريقة حُكم، وهو أيضاً، مصدر شرعية للنظام في السعودية أو إيران مثلاً، ثم خلصوا إلى أن الحكام يتحللون من هذه المبادئ في حياتهم الشخصية، وفي إدارة الدولة أيضاً، وفي التعامل مع الدول الغربية.

ومن أهم مُميزات الموقف المتطرف الذي قد يكون براغهاتياً أيضاً، تحييد الأخلاق تماماً والاعتراف بحقيقة ما يقوم به فعلاً دون تجميل أو مواربة. ولهذا يبدو المتطرف بمعنى ما غير متناقض أو غير منافق. ويبدو أن هذا أحد أهم أسباب انجذاب أوساط الشباب تحديدا للتطرف، لأنها تنفر من التناقض بين القول والفعل، وترى المواقف المتطرفة استقامة وقولاً للحقيقة وابتعاداً عن النفاق. والمتطرف دينياً يجعل فكرته مُطلقة إلى درجة رفعها فوق كل العوامل الأخلاقية، وجعلها أكثر قدسية منها. وعليه، منح الذات حق تجاوز الأحكام الأخلاقية وعدها ثانوية، إن إطلاقية الهدف هي التي يفترض أن تحل محل الأخلاق هنا.



1 – يوجد الدين في جميع المجتمعات المعروفة اليوم، رغم تعدد العقائد والمارسات الدينية وتنوعها بين ثقافة وأخرى. وتنطوي جميع الديانات على منظومة من الرموز التي تستوجب الاحترام والاجلال، وترتبط بسلسلة من الشعائر الطقوسية التي تشترك فيها جماعة المؤمنين.

2 - تأثرت المقاربات السوسيولوجية لقضية الدين تأثراً كبيراً بالآراء التي طرحها ثلاثة من المفكرين الاجتهاعين هم: ماركس؛ ودوركهايم؛ وفيبر، حيث يرى هؤلاء الثلاثة أن الدين يمثل واقعاً موهوماً ومضللاً، رغم أنه بالغ التأثير على حياة المجتمعات.

كما اعتقد هؤلاء أن العالم «الآخر» الذي يصوره الدين هو، في آخر الأمر، عالمنا الواقعي الراهن مجسداً في الرموز الدينية. ويحتوي الدين، في نظر ماركس، على عنصر إيديولوجي، لأنه يُبرر أوضاع التفاوت المجتمعي في مجالات الثورة والسلطة؛ ويؤدي الدين، في رأي دوركهايم، دوراً وظيفياً مُهماً في تعزيز التماسك والتضامن الاجتماعيين، وبخاصة في تشديده على ضرورة التقاء الجماعة بصورة دورية لتأكيد العقائد والقيم التي يشتركون فيها؛ أما فيبر، فيؤكد على أهمية الدور الذي يقوم به الدين في إحداث التغير الاجتماعي، سيما تنمية النظام الرأسمالي في الغرب.

3 – تشير العلمانية إلى تضاؤل الدين في الحياة العامة في المجتمعات الغربية والصناعية، ومن الصعب قياس مستويات العلمانية أو درجاتها<sup>(1)</sup>، لأن ثمة متغيرات عديدة في القضايا المتصلة بالدين والتديّن، ومنها: مستوى العضوية أو الانتساب



<sup>(1)</sup> يمكن العودة إلى عمل مرجعي في هذه الجزئية الدقيقة، ذات صلة بـ «قياس» مؤشرات العلمانية في العالم، والإحالة على كتاب «المقدس والعلماني: الدين والسياسة عالمياً». [المُحرر] أنظر:

Pippa Norris and Ronald Inglehart, Sacred and Secular: Religion and Politics Worldwide (Cambridge Studies in Social Theory, Religion and Politics) 2nd Edition, Cambridge University Press; 2 edition, October 17, 2011, 392 pages.

وسبق للباحث يوسف أن ترجم أحدة فصول الكتاب. أنظر:

المقدس والعلمانية: الدين والسياسة عالمياً، بيبا نوريس. رونالد إنجيلهارت، ترجمة: يوسف بنشرفي، مجلة «أفكار»، الرباط، العدد 19، أكتوبر 2017.



للمؤسسات الدينية؛ ومكانة هذه المؤسسات؛ ووجود أنواع من التديّن الشخصي. ورغم أن نفوذ الدين وآثاره حافلة بالتناقض [كها هو الحال مع التديّن والأخلاق خلال شهر رمضان] إلا أن الدين ما زال يؤدي دوراً بالغ الأهمية في المجتمعات الغربية، كها أنه يُعتبر من المحاور المركزية التي تدور حولها الحياة الاجتهاعية والسياسية في كثير من البلدان النامية.

4 – انتشرت النزعات الدينية الأصولية في أوساط الكثير من الجهاعات الدينية في العالم، وانتشرت الأصولية المسيحية في الغرب رداً على القيم العلمانية وعلى ما يوصف بالأزمة الأخلاقية في مجتمعات ما بعد الحداثة. كها أن العالم الإسلامي يشهد تزايداً في النزعات التي تستلهم أصول الدين مع تعاظم الأصولية الدينية، على مستوى مؤسسات الدولة أحياناً، أو الحركات الدينية الاجتهاعية السياسية في أغلب الأحيان. كها تنامت الحركات الدينية في الحياة الاجتهاعية والسياسة وفي مؤسسات المجتمع المدني في أغلب المجالات التداولية الدينية، وخاصة الإسلامية.

5 – إن انتقال المجتمعات الغربية من الديني إلى الدنيوي، وهي مجتمعات دنيوية سلفاً، مسلسل يصون ذاتة بذاته عبر الأجيال في تلك المجتمعات، في حين الأمر مختلف بالنسبة لشباب المجتمعات الإسلامية، إنه تأكيد للأرضية القوية لمعتقدات الإسلام وممارساته التي تتوطد باستمرار، وقد حاولنا من خلال هذا المحور تسليط الضوء على تشبث الشباب المغربي [نموذجاً] المسلم بمهارسة للشعائر الدينية بدرجة أكبر من شباب الأمس، انطلاقاً من خلاصات دراسات اشتغلت على هذه الجزئية الدقيقة.

6 - إن الهوية الإسلامية، هوية سائدة للسكان، ويصدق ذلك على الفئات الشابة والفئات الأكثر سناً معاً. ذلك أن أغلبية المغاربة يعرفون أنفسهم كمسلمين أولاً ثم كمغاربة بعد ذلك.

7 - يعتبر أغلبية الشباب الدين الإسلامي بمثابة دين ممتاز أسمى، صالح لكل زمان ولكل مكان. والمسلمون، فقهاء في الدين وأتباع على حد سواء، يقدمون دائماً



هذا التعريف للإسلام؛ فانتقال المجتمعات الإسلامية من الديني إلى الدنيوي، باعتباره انتقالاً «لا يقبل المناقشة»، لم يُغير تصور المسلمين هذا عن دينهم. وعلى العكس من ذلك، أدى ميلاد التيارات الإسلامية الحركية وتطورها في هذه المجتمعات إلى تقويته، بإعطائه تعبيراً سياسياً حملته أغلب هذه التيارات والجهاعات.

8 - يُهارس الشباب المغربي اليوم الشعائر الدينية مثله في هذا مثل الفئات العمرية المتقدمة في السن. وهو في مقابل ذلك أكثر ممارسة للشعائر من شباب الأمس. وليس بإمكان العمر البيولوجي أن يُقدم مفتاحاً لفهم هذه الظاهرة لأن العمر المبكر يرتبط بالأحرى بعدم مراعاة المهارسات الدينية. وفي مقابل ذلك نجد أن تأثير الجيل وتأثير الحقبة أنسب لتوضيح عودة التديّن في المجتمعات الإسلامية وفي المجتمع المغربي على وجه الخصوص، والذي يبرز فيه التديّن بشكل كبير وتراعى فيه ممارسة الشعائر على نحو أكبر؛ فإحياء التديّن هذا يرتبط بشكل مؤكد بالظروف السياسية للوقت الراهن. وقد تمت معاينة هذه العلاقة بين الحدث السياسي والحدث الديني سلفاً في كافة أرجاء العالم الإسلامي وفي مختلف فترات الفوران السياسي؛ إذ تبين أن الفوران الديني والفوران السياسي في أرض الإسلام وجهان لعملة واحدة.







# حالة اللادينية في المغرب

|| مراد لمخنتر ||

باحث في علم الاجتماع. جامعة محمد الخامس. الرباط، moradcin7@hotmail.fr





#### حالة اللادينية في المغرب

تمهيد

نادرة الأبحاث التي تناولت موضوع اللادينية والإلحاد في العالم الإسلامي، بحيث يجد الباحث نفسه في أرض بكر لم تطأها أقلام كثيرة، فإذا استثنينا كتب الردود التي لا يمكن أن ندخلها في إطار البحث التاريخي أو العلمي، فلا نجد سوى عناوين متواضعة العدد، لعل أهمها عمل توقف بشكل صريح عند ظاهرة الإلحاد في المجال التداولي الإسلامي، وهو كتاب عبد الرحمان بدوي «من تاريخ الإلحاد في الإسلام»، وقد نشره في الأربعينيات من القرن العشرين.

أما الأبحاث الأخرى التي نجد فيها عناوين الإلحاد والزندقة، فهي كتب ردود صنفها كتاب مسلمون للرد على شُبهات تطعن في الدين الإسلامي، وتشبه كتب الردود القديمة في التاريخ الإسلامي. في المقابل نجد أبحاثاً لأقلام محسوبة على المرجعية الإلحادية، قادمة من خلفية إسلامية، لكنها تدخل في باب النقد الديني، ولا يمكن اعتبارها كتباً في التأريخ أو في باب دراسة الظواهر الاجتماعية، ولأن أغلبها لا

379



يجد طريقه إلى النشر الورقي، فإنه يطرق باب الفضاء الرقمي، وخاصة مواقع التواصل الاجتماعي أو بعض المواقع الرقمية.

بالنسبة للحالة المغربية (1)، لا يوجد أي بحث أو كتاب منشور يتطرق إلى اللادينية، رغم أن الأبحاث في التديّن في المغرب انطلقت منذ عقود مضت، وبدرجة نوعية منذ ستينيات القرن الماضي، حيث توجد دراسات كثيرة حول التديّن في الحياة اليومية قام بها في الغالب أساتذة في علم الاجتهاع، كما نُشرت عدة بحوث تحمل في الغالب صفة تقارير حول الحالة الدينية تصدر بصفة دورية، بما فيها التقارير الصادرة عن المشاريع الإسلامية الحركية (2)، وبالتحديد المشاريع الإخوانية (3)، ونجد أنها تتناول مواضيع تهم الإسلام والمسيحية واليهودية، لكننا نعاين غياباً كبيراً كلما تعلق الأمر بظاهرة اللادينيين المغاربة بي مناول الظاهرة، كما عاينا في سابقة مرفقة بالأرقام، جاء فيها أن «المغاربة يتصدرون قائمة اللادينيين في أول إحصائية رسمية بشمال إفريقيا»، بناءً على خلاصات عمل بحثى في علم

<sup>(1)</sup> هذا المحور فصل توصل به مركز المغرب الأقصى للدراسات والأبحاث، على هامش اشتغاله البحثي (النظري والميداني) على ظاهرة الإلحاد في المغرب، وقد تم نشر العمل في مطلع 2017، تحت عنوان: «لا دينيون مغاربة: دراسة في الإلحاد من خلفية إسلامية»، عن دار التوحيدي، الرباط، وجاء في 135 صفحة من الحجم المتوسط.

<sup>(2)</sup> في سياق التفاعل مع ظاهرة الإلحاد في التداول المغربي، أطلق بعض الفاعلين الإسلاميين - وخاصة من التيار السلفي الوهابي- مركزاً بحثياً يُعنى بمتابعة الظاهرة من منظور بحثي فكراني [إيديولوجي]، والإحالة على مركز «يقين»، وموقعه الرقمي «مركز يقين»، ورابط الموقع كالتالي: http://yaqenn.com، وهذا رابط صفحة المركز على موقع التواصل الاجتماعي «فيسبوك»: www.facebook.com/YaqennCenter [المُحرر]

<sup>(3)</sup> الإحالة مثلًا، على تقرير الحالة الدينية الصادر عن «المركز المغربي للدراسات والأبحاث المعاصرة»، وهو مركز بحثي، تابع لحركة «التوحيد والإصلاح» وحزب «العدالة والتنمية».

<sup>(4) «</sup>ما مدى انتشار الإلحاد في العالم العربي؟ كيف يشكل فضاء الإنترنت مجالًا يسمح للملحد بالتعبير عن ذاته ويضمن له في الوقت نفسه حماية من أي اعتداء بالنسبة للذين لا يجرؤون على المجاهرة بإلحادهم؟ ما هي الفئات الاجتهاعية التي يرتبط بها أكثر من غيرها تبني الاختيار الإلحادي؟ ما هي العوامل التي تؤدي بالبعض إلى تبني الإلحاد كموقف وجودي؟»، عن هذه الأسئلة، نقرأ إجابات أولية في دراسة للباحث المغربي عبد الصمد الديالمي، ونشرت في موقع بحثي. أنظر:

عبد الصمد الديالمي، سوسيولوجيا الإلحاد في العالم العربي، موقع مؤسسة «مؤمنون» [.mominoun] 19 ووميد الصمد الديالمي، سوسيولوجيا الإلحاد في العالم العربي، 2016 وومياً [.com



الاجتماع، أنجزته جامعة «كاسل» الألمانية، اشتغل على «أول إحصائية رسمية لمعرفة عدد اللادينيين في منطقة الشرق الأوسط وشهال إفريقيا، من خلال إطلاق استهارة إلكترونية تتسم بالسرية لتشجيع اللادينيين على المشاركة، من خلال تحديد جنسهم، وعمرهم والبلد الذي يتواجدون فيه، دون تحديد هويتهم مخافة التعرض للتضييق أو الاعتداء»، حيث اختارت الدراسة «تصنيف اللادينيين لتشمل مختلف الفئات التي اختارت عدم الانتهاء لأي دين، سواء كانوا ملحدين، أو لا أدريين، أو ربوبيين، معللة اللجوء إلى العالم الافتراضي بصعوبة البحث الميداني داخل الدول الإسلامية التي تضيق على اللادينيين، وإمعاناً من القائمين على الدراسة في طمأنة المشاركين، يقوم الموقع بمحو عناوين «الآي بي» [I.P] التي تعرف الحواسيب أو الهواتف المستعملة خلال الإحصاء، حتى لا يتم التوصل لهوية المصوتين في حال اختراق الموقع» (1).

بالنتيجة، لا زال موضوع اللادينية في العالم الإسلامي من المواضيع «اللامفكر فيها»، رغم أنه موضوع يرتقي إلى مستوى الظاهرة الاجتهاعية، فلم تشهد المنطقة الإسلامية صعوداً للادينيين في الإعلام ومواقع التواصل الاجتهاعي مثل ما نشهده في السنوات الأخيرة<sup>(2)</sup>، وخاصة بعد اندلاع أحداث «الحراك» في المنطقة [بين 2011

<sup>(1)</sup> بلغ عدد المصوتين لحد نهاية أبريل 2017، 57 ألفا و776 مشاركاً، أغلبهم من الذكور (34070)، مقابل 9562 أنثى، أما الفئات العمرية فتتوزع ما بين 17 و30 سنة، أغلبهم من العشرينيين برقم يفوق 13 ألف مصوت.

وتوزع المشاركون على 21 دولة، كان في مقدمتهم المغاربة بنسبة 11.91 في المائة، أي 6882 مشاركاً، يليه سوريا بـ4109 أصوات، العراق بـ3844 صوتاً، اليمن 3829 صوتاً، تونس 3509 أصوات، مصر 3093 صوتاً، السعودية 2766 صوتاً.

أنظر: سكينة بنزين، المغاربة يتصدرون قائمة اللادينيين في أول إحصائية رسمية بشيال إفريقيا، الأحداث المغربية، عدد 28 أبريل 2017، على الرابط الإلكتروني التالي: http://www.ahdath.info/285538

<sup>(2)</sup> طبيعي جداً أن نعاين متابعات منابر إعلامية غربية لظاهرة اللادينيين والإلحاد في الساحة العربية، ولو أنها تهم دول المشرق أكثر من دول المغرب، حيث لا زال الحضور الرقمي للمغاربة مثلاً، من المُصنفين في خانة اللادينية، متواضعاً، وإن كانت بعض المنابر الغربية تتحدث عن خلاف ذلك، كما هو الحال مع ما جاء في إحدى متابعات موقع «لاكروي» [La Croix] المسيحي الفرنسي. أنظر:

Anne-Bénédicte Hoffner, L'athéisme progresse dans le monde musulman » 4 aout 2017, in :http://www.la-croix.com/Religion/Islam/Latheisme-progresse-monde-musulman-2017-08-04-1200867683



و 2013 على الخصوص]، ونحستُ أن ذلك مرتبط بصعوبة تناوله في السياق الفكري والبحثي الراهن(١)، رغم أن هذا الموضوع لم يكن «طابوهاً» كما هو اليوم، بالأمس، في التراث الإسلامي، حيث نجد أن هامش الكتابة في هذا الموضوع كان كبيراً بالمقارنة مع العصر الحديث، بل إن أغلب أفكار من اصطلح عليهم بالزنادقة والملحدين في التاريخ الإسلامي، نجدها مبثوثة في كتب الردود التي كتبها المسلمون أنفسهم، وكُتب المِلل والنحل شاهدة على ذلك. بل إنهم كانوا ينقلون إلينا أفكار الزنادقة بأمانة مهم كانت تلك الأفكار تختلف مع مرجعية الكاتب، ونضر ب مثال الشهرستاني، حيث يقول في مقدمة كتابه «الملل والنحل»: «وشرطى على نفسى أن أورد مذهب كل فرقة على ما وجدته في كتبهم من غير تعصب لهم، ولا كسر عليهم، دون أن أبين صحيحه من فاسده، وأعين حقه من باطله، وإن كان لا يخفي على الأفهام الذكية في مدارج الدلائل العقلية لمحات الحق ونفحات الباطل، وبالله التوفيق»(2)، وتعتبر هذه الفقرة درساً في الكتابة والتأريخ الموضوعي، فالكاتب رغم أنه يعتقد أن فرقة واحدة من الفرق الإسلامية هي الناجية وصحيحة الاعتقاد، أو قل «الطائفة المنصورة»، إلا أنه ينقل لنا مئات الفرق والمذاهب بكل ما تحمل تلك الفرق من كفر وزندقة، أما رده أو رأيه الشخصي في تلك الأفكار فيؤجله إلى كتب أخرى خاصة بالنقد، مثل كتابه «مصارعة الفلاسفة»(3).



<sup>(1)</sup> في ظرف بضع أسابيع من صيف 2017، صدرت مجلتان في التداول العربي، قاسمها المشترك، الاشتغال البحثي على ظاهرة الإلحاد التي تهب على المنطقة خلال العقد الأخير، بها في ذلك حقبة ما بعد أحداث «الربيع العربي»: يتعلق الأمر بالعدد السابع لمجلة «الاستغراب»، متضمناً حواراً مع المفكر المصري مصطفى النشّار، بعنوان: «الفكر الغربي مزيج مضطرب بين الإلحاد والإيان»، إضافة إلى لائحة من الدراسات والمقالات (بعضها متواضع التناول، والبعض الآخر مُتميز)؛ ثم مجلة «المحجة» (التي تصدر عن معهد المعارف الحكمية، وهي مجلة مُتخصّصة في الفكر الديني والفلسفة الإسلامية)، مع عنوان جاء كالتالي: «الإلحاد واغتراب الإنسان»، وعيّز بمشاركة أسهاء مشرقية على الخصوص، إيرانية التداول المعرفي (عقيدة ومذهباً)، على غرار عدد كبير من المشاركين في ملف المجلة الأولى. [المحرر]

<sup>(2)</sup> الشهرستاني، عبد الكريم، الملل والنحل، تحقيق: محمد بن فريد، المكتبة التوفيقية، القاهرة، 2003. ج 2، ص 24.

<sup>(3)</sup> من يرغب في الاطلاع على موضوعية الكُتاب في التاريخ الإسلامي، معني بقراءة أدبيات «المناظرة» وقواعدها، وهي أدبيات تقدم عدة دروس علمية وأخلاقية لكتاب اليوم في مجالنا التداولي.



وفي شاهد آخر للكاتب نفسه مأخوذ من كتابه «مصارعة الفلاسفة» يقول في مقدمته: «فأردت أن أصارعه [ابن سينا الفيلسوف] مصارعة الأبطال، وأنازله منازلة الرجال، فاخترت من كلامه في الإلهيات «الشفاء» و «النجاة» و «الإشارات» و «التعليقات» أحسنه وأمتنه، وهو ما برهن عليه وحققه» (1)، ويضيف «وشرطت على نفسي ألا أفاوضه بغير صنعته، ولا على أعانده على لفظ توافقنا على معناه وحقيقته، فلا أكون متكلماً جدلياً أو معانداً سوفسطائياً (2). هذه هي قواعد المناظرة في التاريخ الإسلامي إذ كانت تقوم على احترام الخصم، رغم أن صاحبنا هنا يناظر الفيلسوف ابن سينا من خلال الكتب وليس مباشرة. وهناك كتاب مسلمون عديدون مثل الشهرستاني تميزت كتابتهم بالموضوعية والتسامح.

واقع التفكير الحر اليوم في العالم الإسلامي، يبدو أقل حظاً مقارنة مع الواقع نفسه بالأمس، أخذاً بعين الاعتبار السياق المعرفي بين الأمس واليوم، وقد أخبرنا القرآن الكريم بمواقف وآراء الكفار والمخالفين في فترة بداية الإسلام، بل عرضها كاملة، قبل نقدها، ولو كانت تعتبر خطراً على المسلم لما ضمنها القرآن أساساً، والأمثلة كثيرة، نذكر منها، على سبيل الاستئناس:

- ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُم مَّاذَا أَنزَلَ رَبُّكُمْ لَ قَالُوا أَسَاطِيرُ الْأَوَّلِينَ ﴾. [النحل، 24]
- ﴿ بَلْ قَالُوا أَضْغَاثُ أَحْلَامٍ بَلِ افْتَرَاهُ بَلْ هُوَ شَاعِرٌ فَلْيَأْتِنَا بِآيَةٍ كَمَا أُرْسِلَ الْأُوَّلُونَ ﴾. [الأنبياء، 5]
- ﴿ فَقَالَ إِنْ هَلَا إِلَّا سِحْرُ يُؤْثَرُ ۞ إِنْ هَلَا إِلَّا قَوْلُ الْبَشَرِ ۞ ﴾. [المدثر، 24 25]

لو كانت أقوال المخالفين تهدّد عقيدة المؤمن، أو تهدد ما يُصطلح عليه اليوم بـ «الأمن الروحي»، ما تضمنها القرآن، ومن الطبيعي أن يكون لكل فكرة عدة مخالفين، وما هو غير سوي ألا تواجه أي مشروع بمن يخالفه.

<sup>(1)</sup> الشهرستاني، عبد الكريم، مصارعة الفلاسفة، تحقيق: سهير محمد، ط 1، 1976. ص 16.

<sup>(2)</sup> نفسه، ص 16.



لقد أصبح تيار اللادينيين أشبه بظاهرة اجتماعية في المجتمعات الإسلامية، وقد برز إلى السطح مع ظهور وسائل التواصل الجديدة، حيث وجدوا فيها متنفساً للتعبير عن آرائهم سواء بالجهر والعلانية أو بالسرية، مع الإشارة إلى أن الأكثرية من اللادينيين في المجتمع المسلم يُحررون بطريقة سرية وبأسهاء مُستعارة، حيث يعتقدون أن الجهر بالإلحاد قد يُهدد سلامتهم، وقليل من هؤلاء من يُجاهر بإلحاده.

ومن غير المستبعد أن تعرف ظاهرة الإلحاد في المجتمع الإسلامي ما يُشبه «ثورة دينية مضادة» لم يشهد لها التاريخ الإسلامي مثيلاً من قبل، إذا بقيت معالم الخطاب الديني التقليدي، والحركي على ما عليه اليوم، بل إن بعض أسباب ظهور الإلحاد في دول مشرقية، وخاصة في السعودية ومصر، ذات صلة مباشرة بانتصار الخطاب الديني التقليدي للنصوصية والتشدد، ولذلك لم يعد التيار اللاديني يتردد في القيام بدعوات مضادة للدعاة المسلمين، خاصة أن المعرفة الدينية لم تعد حكراً على الفقهاء والمتخصصين، بل أصبحت متوفرة لكل من شاء الحصول عليها، كما أن البدائل أصبحت متاحة، ولا يمكن اليوم الحديث عن تأطير الخطاب وتوحيده، فاحتكار المعرفة ووسائل توزيعها، أما اليوم فالخطاب لم يعد له مركز للتوزيع، بل أصبح وسيلة للتنافس وتعدد المراكز.

# من الإسلام إلى اللادينية

شتان ما بين الخطاب الديني على المستوى الرسمي أو في المثالية الجمعية عند جماعة بشرية ما وبين المهارسة الواقعية؛ فعلى مستوى الخطاب يتحدث المغربي المسلم عن الدين وما يجب أن يكون، وعن الحلال والحرام، أما في مستوى المهارسة فنجد شيئاً آخر، فالمغربي قد يُهارس من حيث يدري أو لا يدري نوعاً من الازدواجية، وتتضح على سبيل المثال في التعامل مع شهر الصيام، الذي يتميز بارتفاع جلّي لنسبة ممارسة الشعائر الدينية، والالتزام الكبير بأداء الفرائض الدينية، دون أن ينعكس ذلك بالضرورة على المعاملة في الإدارة والشارع (1).

<sup>(1)</sup> هذه إشكالية مؤرقة، وتحُيلنا على حضور الهاجس الأخلاقي في الفرائض الدينية، ومعلوم أن المدونة الفقهية



يرى المسلم المغربي في اعتناق غير المسلم للإسلام حرية شخصية، في حين يرى في تغيير المسلم لدينه مسألة لا تتعلق بحرية شخصية، وتؤكد الدراسة التي نعتمد عليها هذا الأمر: «بالنسبة لمسألة اعتناق غير المسلم للإسلام أو العكس، فقد جاءت نتائج الأجوبة التي عبرت عنها المجموعة التي شملها البحث متغايرة؛ حيث اعتبر 68.9 % أن اعتناق غير المسلم للإسلام أمر يعود إلى الحرية الشخصية، في حين لم تبلغ نسبة المجموعة نفسها عمن يعتبرون الشيء نفسه عن اعتناق المسلم لدين آخر سوى 14.6 %. وتظهر بوضوح التفاوت بين الفئات العمرية بخصوص موضوع حرية المسلم في اعتناق دين آخر: 19.5 % من فئة 18 – 24 سنة مقابل 9 % من فئة 60 فها فوق»(1).

يحتل الدين بالنسبة للمسلمين مكانة هامة فيها يتعلق بالهوية الشخصية والجهاعية، وتعتبر الديانة الإسلامية من بين الديانات التي احتفظت بتأثيرها القوي على المجتمع والسياسة. بالنسبة للمغربي فهو يعرف نفسه أولاً كمسلم ثم ثانياً كمغربي، بمعنى أن الهوية الدينية سابقة على الهوية الوطنية (2). وحسب الدراسة نفسها التي نعتمد على أرقامها، فالمغربي يعتبر المسلم الأفغاني أقرب إليه من اليهودي المغربي، حيث أن 6.3 % يعتبرون أنفسهم أقرب إلى مسلم أفغاني منهم إلى يهودي مغربي أو إلى مسيحي فلسطيني 6.3 % (3).

السائدة في مجالنا التداولي، قامت بتقزيم الهاجس الأخلاقي، عبر تناول الأخلاق في مقام الفروع أو فروع الفروع. ومن هنا أهمية بعض الاجتهادات التي تدعو إلى رد الاعتبار لسؤال الاخلاق، ونذكر منها على سبيل المثال، اجتهادات الفيلسوف طه عبد الرحمن، وبالتحديد مضامين «النظرية الائتمانية: من الفقه الائتمازي إلى الفقه الائتماني»، والتي جاءت مفصلة في ثلاثية «دين الحياء»، الصادرة عن المؤسسة العربية للفكر والإبداع (بيروت، ط 1، 2017، جاء الجزء الأول في 284، مقابل 383 صفحة للجزء الثاني و 183 صفحة للجزء الثالث). [المحرر]

<sup>(1)</sup> محمد العيادي -حسن رشيق- محمد الطوزي، الإسلام في الحياة اليومية، بحث حول القيم والمارسات الدينية بالمغرب، دار ملتقى الطرق، 2013.

<sup>(2)</sup> نفسه، ص 147.

<sup>(3)</sup> نفسه، ص 184.



تتعلق الأرقام السابقة بالإسلام مقابل الديانات الأخرى، أما بالنسبة لرؤية المغاربة إلى غير المتديّن أو الملحد فإننا لا نتوفر على أرقام تزكي هذا الرأي أو آخر، لكن عموماً، فإنه من الواضح من خلال وسائل التواصل الاجتماعي أن التسامح يقل كلما كان الشخص بعيداً عن معتقد المسلم، فالتسامح يكون أكثر مع المسيحين واليهود، على اعتبار أن الإسلام يعترف بالمسيحية واليهودية كديانات سماوية، أو ديانات توحيدية، رغم أنهم يعتقدون أنها ديانات تعرضت للتحريف، كما أن جزءا من مبادئ الشريعة الإسلامية تعامل مع اليهودي والمسيحي كمواطن من الدرجة الثانية (۱)، حيث يفرض عليه الجزية، أما الملحد أو اللاديني فهو مستبعد ولا نعرف حكماً للشريعة في أمره.

يعود المد الإلحادي في المغرب إلى الفترة نفسها التي دخل فيها المد الشيوعي إلى المغرب، أما قبل ذلك فلا نعرف شيئاً عن اللادينين المغاربة، فقد اعتنق بعض الوطنيين المغاربة الفكر الشيوعي منذ ثلاثينيات القرن العشرين، ورغم ذلك ظلوا متحفظين في الجانب الديني، كما لو أنهم كانوا يهارسون ما يُشبه «التقية» التي نجدها عند غالبية الشيعة، وحتى عند الفاعلين الإسلاميين من المجال السني، ومن الواضح أن العامل الانتخابي كان له دور أساسي في ذلك الاختيار، فالحزب الذي يطمح إلى السلطة عبر استقطاب المواطنين الذين هم في غالبيتهم مسلمين، يصعب أن يصرح لهم بلادينيته، فإذا صرح لهم بها وبمذهبه الاشتراكي أو الشيوعي فسيكون مصيره الرفض، وهذه المفارقة ظلت بدون حل منذ نشأة اليسار في المغرب، وساهمت بشكل أو بآخر، في تراجع شعبية الخطاب/ المشروع اليساري. وقد تعزز المد الشيوعي مع بداية الستينيات وخصوصاً في القطاع الطلابي، حيث ظهرت حركات سياسية جديدة تعتنق الإيديولوجية الماركسية. ومع بداية الثمانينيات صعد فاعل سياسي جديد إلى الساحة هو المد الإسلامي الحركي و دخل في صراع مع التيار اليساري على المواقع الجامعية،



<sup>(1)</sup> مضامين "صحيفة المدينة" في الحقبة النبوية، تتعارض مع هذه الخلاصة، بصرف النظر عن موضوع الجزية، لأن التطورات السياسية لاحقاً، أفضت إلى ما نعاينه اليوم مثلاً، في مصر ولبنان. [المحرّر]



وقد راهن الإسلاميون بشكل كبير على الخطاب [نقطة قوتهم الأهم] من أجل سحب البساط عن الخطاب السياسي المضاد، وفي مقدمته الخطاب اليساري.

ومن المعلوم أن المد الشيوعي تراجع بقوة بعد انهيار الاتحاد السوفياتي نهاية الثهانينيات من القرن الماضي، ومن خلال ملاحظتنا لمواقع التواصل الاجتهاعي وحواراتنا مع الشباب المغاربة اللادينيين يتبين أن غالبيتهم ينهلون من مرجعية ليبرالية، حتى وإن لم يكن الفرد منهم يُصرح بذلك، فيصبُّ توجههم نحو المطالبة بحقوق الإنسان والديمقراطية على الطريقة الغربية الليبرالية (1)، وإن كان غالبيتهم يرفضون الجانب الاقتصادي فيها، عكس ذلك ارتبط الإلحاد في الماضي باليسار الاشتراكي والشيوعي.

ولكن في المقابل، وكما أشار إلى ذلك أحد المتتبعين، فإننا نعاين أيضاً قدوم ملحدين مغاربة من تجارب إسلامية حركية، وإذا أخذنا بعين الاعتبار أن «ما يُعرف بالإسلام السياسي، هو في طريقه إلى الانحدار»، فثمة مشكل يكمن في مصير بعض «معتنقي هذه الإيديولوجية خاصة من الشباب، إذ سيعانون من فراغ مرجعي مقلق، يُشبه ربها ما عانينا منه نحن ممن كنا مرتبطين بالمرجعة الماركسية قبل أن نستفيق على انهيار المنظومة الاشتراكية كاملة في بداية التسعينيات»، ولذلك لاحظ «البعض منا أن هناك موجة واسعة من الإلحاد بدأت تنتشر وسط الشباب العربي والمسلم كرد فعل على ما صدر عن هذه المشاريع» (عندنا في المغرب صرنا نلاحظ تجرؤ المزيد من الشباب على عن هذه المشاريع)



<sup>(1)</sup> في الواقع، الإحالة هنا على مرجعية مادية أساساً، أو قل نموذج معرفي مادي، قد يكون ليبرالياً، أو اشتراكياً، أو رأسهالياً، ولكن الأصل أنه نموذج معرفي مادي صرف، يأخذ مسافة من الدين، بل قد يوظف الدين، بله التدين، خدمة لمشروعه المعرفي المادي، كما هو جلّي مع توظيف الرأسهالية لما يُصطلح عليه بـ«البنوك التشاركية» أو قل «البنوك الإسلامية». [المحرر].

<sup>(2)</sup> في هذا السياق، حري بنا تأمل مضامين التدوينة التالية التي نشرها المدون المغربي مؤمن صويبي، في صفحته على موقع التواصل الاجتهاعي "فيسبوك" [facebook.com/mounim.souibi]، بتاريخ 11 ماي 7017، وجاء فيها:

<sup>«</sup>أغلب الملحدين الذين أعرفهم مروا من الحركات الإسلامية. السلفية والعدل والإحسان والإصلاح والتجديد. ألا يطرح هذا بعض التساؤلات؟» [المحرر]



المعتقد الديني والميل نحو الإلحاد أو على الأقل إلى القناعة الربوبية. (أي الاعتقاد في وجود قوة غيبية عليا، من دون أن يُصاحب ذلك أي طقوس دينية محددة)»(1).

# مقدمات تبنى بعض المغاربة لللادينية

سنحاول في الفقرات الآتية عرض نهاذج من الأسباب والظروف التي تدفع المسلمين المغاربة إلى ترك الدين<sup>(2)</sup>. سيبدو هذا الأمر عند البعض، خصوصاً بعض الفاعلين في المؤسسات الدينية، أقرب إلى الأمر غير السوي، لكننا لسنا هنا بصدد الدعوة إلى اللادينية، وإنها نروم مقاربة الظاهرة من منظور بحثي صرف، والهدف الأساسي يروم مساعدة المتلقى على أخذ فكرة عن اللادينيين المغاربة وظروفهم.

كانت مسألة المقابلات مع بعض الشباب المغربي المحسوب على المرجعية الإلحادية، مسألة مُعقدة، إذ لقيت تحفظاً وتخوفاً من طرف الكثير من اللادينيين، كنا في البداية ننوي أن نشتغل بطريقة الاستهارة الإلكترونية لكن بعد عدة محاولات تراجعنا عن ذلك، فمنهم من تحفظ على نوع الأسئلة ومنهم من رفض ملء استهارة إلكترونية على اعتبار أن ملأها وإرسالها قد يبعث معه معلومات حول حاسوب صاحبه ومكان تواجده إلخ، إضافة إلى عدم الثقة في الباحث وخلفياته الإيديولوجية [الفكرانية] أو خلفية الجهة التي يمكن أن تكون وراء هذا البحث. إضافة إلى عامل الإهمال، فالاستهارة الورقية التي تسلم من يد إلى يد، مما يجعل فالاستهارة الإلكترونية ليست كالاستهارة الورقية التي تسلم من يد إلى يد، مما يجعل ملئها أو رفض ملئها ضئيلاً جداً، أما إلكترونياً، فللمبحوث الاختيار بين إهمالها أو ملئها. لهذا كان من المفروض الاستغناء عنها وتعويضها بمنهج المقابلة وتتبع المواقع والصفحات الاجتهاعية الخاصة باللادينيين.



<sup>(1)</sup> حميد باجو، ما بعد أفول الإسلام السياسي: الأسئلة المحيرة، موقع «الإسلام في المغرب» [.islammaghribi 27،[com

<sup>(2)</sup> تعددت الأسباب والنتيجة واحدة، وتصب في أخذ مسافة من الدين، أي السقوط في مأزق الإلحاد، مع صعوبة الحسم في طبيعة هذا الإلحاد: هل هو إلحاد ديني أم إلحاد معرفي، لأنه شتان ما بين المقامين. [المُحرر]



وقد شملت المقابلة والتبع عشرات الصفحات على موقع التواصل الاجتهاعي «فيسبوك»، بالإضافة إلى «بروفيلات» [Profil] العشرات من الناشطين والاستهاع لغرف النقاش الخاصة بالمغاربة اللادينيين على البالتوك [Paltalk]. ونذكر من بين تلك الصفحات التالى:

- 1 صفحات موقع التواصل الاجتماعي «فيسبوك» Facebook:
  - صفحة «الملحدون المغاربة» athées marocain معجباً.
- صفحة «الملحدون المغاربة» 6929 maroccan atheists معجباً.
- صفحة «الملحدون المغارية» 1701 athées marocains معجماً.
  - صفحة حائط الملحدين المغاربة 2295 معجبا.
- صفحة مجلس المسلمين السابقين 2691 counncil of ex-muslims of morocco معجباً.
  - صفحة مغاربة بدون ديانة 50000 maroccans without religion معجباً.
    - صفحة مغاربة بدون ديانة 6598 maroccans without religion معجباً.
      - 2 «البالتوك» paltalk:

غرفة تحت اسم «علمانيون مغاربة من أجل الحرية» maghariba 3ilmaniyoun for غرفة تحت اسم «الله الله علمانيون مغاربة من أجل الحرية».

تجمع هذه الغرفة الخاصة باللادينيين المغاربة من أجل النقاش الصوتي، عدداً قد يصل إلى 300 متصل يومياً، وهو العدد الأقصى الذي يمكن للغرفة أن تقبله، حيث يستمر النقاش فيها حوالي 18 ساعة في اليوم<sup>(1)</sup>، إذ يبدأ منذ الصباح الباكر ويستمر طيلة اليوم إلى حدود ساعة متأخرة من الليل، وغالباً ما يحدد موضوع للنقاش حول



<sup>(1)</sup> قضينا ثلاثة أشهر في الاستماع إلى مضامين هذه الحوارات، وبشكل يومي.



أمور الدين والتاريخ الإسلامي والنقد الديني، تنظم الغرفة من طرف مجموعة من الشباب المشرفين على الغرفة [Admin]، ويتم الكلام بالتناوب «الريزهاند» يرفع طالب الكلام يده وينتظر دوره للكلام. وفي بعد الأحيان تنظم مناظرات بين أحد اللادينيين ومغربي مسلم المعتقد، حول مواضيع تتعلق بالدين والتاريخ الإسلامي.

#### شهادات للادينيين مغاربة

قبل التوقف عند بعض الخلاصات التي توصلنا إليها من خلال هذه المتابعة الرقمية لحضور المغاربة اللادينين في مواقع التواصل الاجتهاعي، وغرف «البالتوك»، نتوقف عند بعض الشهادات الصادرة عن شباب (من الذكور والإناث) مغاربة لادينين، كانوا ينتمون سابقاً إلى مجال المعتقد الإسلامي، وقد اقتصرنا في مقابلتنا على أسئلة محددة تخص السبب الذي من أجله ترك المبحوث الدين الإسلامي، وكذا الاستفسار عن علاقته مع أسرته، هل يعلمون بذلك أم لا؟ وكيف تعاملوا مع الأمر؟ إلخ.

- إلياس، 18 سنة، طالب: «السبب الرئيسي في تركي للإسلام هو مطالعاتي العلمية، وبالضبط عندما قرأت نظرية التطور وقارنتها مع قصة الخلق، بدت لي قصص القرآن مجرد أساطير. أما مسألة وجود إله من عدمه فليس لي علم بهذا الأمر ولا أهتم إن كان هناك خالق أم لا، فهذا لن يُغير نظرتي إلى الدين. بالنسبة لأسرتي فوالدتي وأختي الصغيرة تعلم أني لاديني، لكن أبي لا يعلم ولا أستطيع إخباره لأنه متشدد دينياً. في البداية صدمت والدتي من أفكاري لكن مع الوقت قالت لي إنها حياتك عشها كما تريد».

- سمية، 1 3 سنة، موظفة: «في البداية كنت ألاحظ أن زملائي في العمل لا يؤدون فريضة الصوم، وبدا الأمر لي غريباً، وعند النقاش معهم حول أمور الدين بدأت أبحث في التاريخ الإسلامي والسيرة النبوية، كها قرأت أيضاً بعض الأعهال المرتبطة بباقي المعتقدات الدينية [التوحيدية والوضعية]. السبب الآخر هو قراءتي للقرآن خصوصاً الآيات التي تركز على الشق المدني، فوجدت ما بدا لي أنه يتناقض مع القيم الإنسانية.



ومع ذلك أنا لا أعتبر نفسي مُلحدة. يمكن القول إنني لا أدرية [Agnostique] أو لا دينية، لأني لا أستطيع الجزم في قضية وجود إله من عدمه، وعموماً فإني أعيش حياتي ولا يهمنى البحث عن الإله، ولا أعتقد أن هناك حياة بعد الموت.

بالنسبة لعائلتي فهي تعلم أني لا دينية، وقد أخبرتهم أني لا أصوم في رمضان، كنت دائماً صريحة معهم، في البداية صدموا بآرائي لكن في الأخير أهملوا الأمر».

- هاجر، 18 سنة، طالبة: «بدأت أشك حينها قرأت السور القرآنية وتفسيرها في كتب التفاسير، خصوصاً الآيات المرتبطة بتطبيق الحدود أو الجهاد. كنت قبل ذلك متدينة، كنت أقرأ القرآن دائهاً، بل كانت لدي نية حفظه.

في البداية ظللت مؤمنة رغم أني لا أتفق مع آيات الحدود، لكن حينها قرأت السيرة وتاريخ الغزوات وقصة تحريم التبني بدأت أبتعد عن الدين شيئًا فشيئًا. إضافة إلى أنني درست في التعليم الثانوي عند أستاذ مُلحد رغم أنه لا يجهر بذلك، ولكن مع النقاش معه حسمت الأمر وأصبحت ملحدة. بالنسبة لأسرتي، فإنها تعلم بإلحادي تفاجأوا في البداية ودخلت معهم في نقاش عقيم، وفي الأخير طلبوا مني ألا أناقش معهم أمور الدين».

- ملحدة مغربية، 23 سنة إجازة: «كنت متدينة جداً في مرحلة الطفولة، وقد صمت رمضان وأنا في سن صغيرة، وكنت أصلي الجمعة في المسجد، وأصوم يوم الخميس وستة أيام في شوال.

ولكن في المقابل، كنت أحب أن أبحث وأطرح الأسئلة أيضاً، لو لا الخشية واعتبار ذلك أنه يقترب من الشرك بالله. كنت أريد ارتداء الحجاب وقبل ذلك بدأت في البحث عن سبب نزول آيات الحجاب، فوقعت صدفة على واقعة الإفك فصدمني الأمر، وجعلني أشك أن شيئاً ما ليس في محله.

بعد ذلك انتقلت إلى البحث في السيرة النبوية، وفي مرحلة موالية، انتقلت إلى قراءة رأى العلم في الديانات، ووجدت أن هناك أكثر من 5000 ديانة أخرى غير



الإسلام وأكثر من 2000 إله، وعرفت في تلك اللحظة أن مسألة إسلامي هي قضية وراثة فلو ولدت في أوربا لكنت مسيحية، ولو ولدت في إسرائيل لكنت يهودية.

ومن كل ما سبق عرفت أنني كنت أعبد الله لأني كنت أحبه وليس طمعاً في الجنة، وعندما تعرفت أكثر على الدين، استنتجت أنني أحترم الإنسانية ومنطق الأشياء، تركت الدين، وأنا الآن أعتبر نفسي مُلحدة من الدرجة الأولى.

بالنسبة لأسرتي، فقد علِمَ أخي الأكبر بإلحادي وخضت صراعاً معه، لكنه أصبح الآن ربوبي أو إلهي ولم يعد يهمه اعتقادي. أما أبي وأمي فإني أعتقد أنهم في شك من أمري، وذلك بسبب المواضيع التي أتناولها معهم بالنقاش كالجهاد وموضوع المرأة في الإسلام والإرث وأكون في كثير من الأحيان في الجانب الرافض لرؤية الإسلام.

باعتباري ملحدة، أشعر بنفسي في دولة حيث كل الناس يعتقدون أنهم أولياء أمرك ويتدخلون في شؤونك الدينية، ويفرضون عليك أن تكون مثلهم، فإنك تشعر أنك دائماً مُهدد».

- سعيد، 54 سنة: «أصبحت ملحداً في سن السادسة عشرة لكن دون علم، فقط تقليداً للموجة السائدة في الثانويات سنة 1978، ثم عدت للدين لكن الإسلام العادي أي مسلم بالعاطفة.

وفي سنة 1992 صرتُ إسلامياً متشدداً، حفظت القرآن، بل كنت ألقي بعض الدروس والمواعظ، إلى حدود سنة 2008 حيث بدأ الشك يداخلني وكلما زاد اطلاعي على المواد العلمية خصوصاً فيما يخص الفضاء، زائد التناقضات التي كنت أعرفها وأتغاضى عنها من باب «وما أوتيتم من العلم إلا قليلا»، ازداد يقيني أنه حتى لو كان هناك إله خالق للكون يستحيل أن يكون على شاكلة الإله الإبراهيمي. فأصبحت لا دينياً لا أدرياً. بالنسبة لأسرتي، ففقط ابني البكر من يشاركني اعتقادي أما بقية الأسرة فهم مسلمون عاديون ومع ذلك نتعايش».



- إكرام، 24 سنة، طالبة: «ترعرعت في أسرة كأغلب الأسر المغربية المعروفة باعتدالها الديني، فمثلاً لم يجبرني والداي ولا إخواني وأخواتي يوماً على الصلاة أو ارتداء الحجاب، كنا نصلى أحياناً ونتوقف أخرى انطلاقاً من رغبة شخصية. والدي لم يلتزم بالصلاة وقراءة القرآن كل فجر إلا في الخمسين من عمره. كنا أسرة منسجمة بسيطة وسعيدة إلى أن بدأ أخى الأكبر [كان ماركسياً] بالتأثر بالمنهج السلفي [الوهابي]. هذا التغير بالنسبة لي راجع إلى ظروف قاسية مر منها في فترة من عمره. فبدأ يتسلل ذلك التأثير إلى كل الأسرة، خصوصاً باعتباري حينها شابة صغيرة قابلة للتغير بسرعة؛ فصرت أتابع القنوات الدينية ومقاطع فيديو لبعض الشيوخ على «اليوتوب» [Youtube] بشكل مستمر. بدأت أصلي وارتديت الحجاب وكان تديني يزداد تشدداً يوماً بعد آخر. وبعد عام ونصف شاهدت بالصدفة مقطع فيديو للشيخ المصرى محمد حسان يتحدث فيه عن «رضاع الكبير» فقرأت عن الموضوع ووجدت نفسي تلقائياً أبحث في مواضيع أخرى لأكتشف حقائق كانت بالنسبة لي صادمة جداً، ابتداء بتعارض النصوص الدينية مع حقائق علمية كثيرة كتكون الجنين ومع قيم إنسانية، ما يتنافي تماماً مع ما يسمى بالحدود في الشريعة الإسلامية، مروراً بورود أخطاء تاريخية عديدة في القرآن، وصولاً إلى الأخطاء اللغوية والنحوية في القرآن ما زعزعني بشكل كامل لأنه أمر لا يحتمل أي تأويل. فكيف يكون كلام الله المبين الفصيح يحتوي كل تلك الأخطاء، أو ما افترض أنه كذلك. كانت مرحلة صعبة جداً دخلت على إثرها في حالة اكتئاب.

بالنسبة للأسرة، لا علم لها وأتمنى أن يظل الحال على ما هو عليه، لأن الأمر يتجاوز تقبلهم اختلافي ليصير تخوفاً من «سوء عاقبتي» ما قد يدفعهم إلى الجنون».

- محمد، 29 سنة، مجاز: «كانت تجربتي مع الدين جد مختلفة فقد ترعرعت في أسرة متدينة ومحافظة، قوامها الإسلام عهاد الدين، ومن لا دين له لا ملة له. فكان كل الهدف في حياتي هو طاعة الله وطاعة الوالدين، لأنه هكذا حدثتنا الكتب التي كنا ندرسها والتعاليم التي كنت أتلقاها في الكتب الدراسية. أتممت قراءة القرآن مرة



وحفظت أحكام التجويد، واعتبرت نفسي من المحظوظين لأني كنت من تلاميذ الشيخ المغراوي، وحصلت على عدة جوائز في تجويد القرآن وحفظ قواعد التجويد والبردة والممزية والأجرومية وغيرها من الكتب الدينية.

استمر الأمر على هذا الحال إلى أن ولجت الجامعة، حيث كانت بالنسبة لي النقطة الفاصلة، لأني بدأت أطرح العديد من الأسئلة، خاصة أني التحقت مباشرة بفصيل إسلامي [حركي] وشهدت من ممارسته ما لا يبث للإسلام بصلة.

غالباً ما كنت أتساءل عن دور الإله في موضوع الحروب والصراعات والفتنة، وعن ذنب من ازداد في بلاد غير إسلامية، عن حرية المعتقد، والتدين، وكنت كثيراً ما أخفى الكتب النقدية للدين عن الآخرين حتى لا أكون عرضة للازدراء.

ومما زاد من قناعتي اللادينية، تلك الحرب التي يقام لها ولا يقعد بسبب الدين الإسلامي و «الدولة الإسلامية» والتعاليم الإسلامية التي أصبحت أعتبرها شعارات للفتنة والشر بدل التسامح والتعايش، حروب باسم الإله وموت باسم الإله، ترغيب وترهيب. أما أسرتي، فأبي وأمي لا يعلمون شيئاً عن أفكاري، فقط إخوتي هم الذين يعلمون».

- مهدي، 23 سنة، طالب: «التخلي عن الدين لم يكن أمراً صعباً، هذا ما أتذكره جيداً، مع أني لم أطرح سابقاً على نفسي تلك الأسئلة التي تشك في الدين وحقيقته، يكفي أن تكون في مرحلة يأس وغضب لتكتشف أن الله ليس معك، غالباً ما يقال إنها مراحل لمعرفة حقيقة إيهانك ومدى صلابته، ولكن مع الوقت تجد نفسك لا تحتاجه، إن ترك الدين بالنسبة لي لا يعني عدم وجدود الله أو أن الدين أكذوبة، ولكن فقط لوصولي نسبياً لمعرفة أن الدين ليس ضرورياً.

بالنسبة لأسرتي، مازالوا لحد الساعة يطالبونني بالصلاة لكني أتهرب منهم في كل مرة، ولا أستطيع إخبارهم بها أفكر فيه».

- صفاء، 24 سنة، طالبة: «أول مسألة فكرت فيها وأنا في سن السابعة عشرة هي



مسألة القدر فلم تأتني منطقية، وكنت حينها أقرأ بعض الأفكار الفلسفية وأقرأ تاريخ الإسلام، فوجدت بعض الهفوات وقارنت الإسلام مع الديانات الأخرى فوجدت أن كل تلك الديانات هي اختراع بشري، أما فكرة الله فهي غامضة بالنسبة لي، يمكن القول إننى لا أدرية لكن قريبة من الإلحاد.

بالنسبة لأسري فأمي تعلم ذلك، أما أبي فهو يشك، بالنسبة لأخي الأصغر سناً مني فهو أيضاً ملحد ويعرف أني مُلحدة. ولكن أسري تركت لي الحرية بعد صراع طويل. أما بالنسبة لمحيطي فجل أصدقائي من فئة اللادينيين والباقي مسلمين متسامحين، وبالتالي فإني لا أشعر بأي اضطهاد».

- ياسين، 31، طالب: «حدث الأمر عندما كنت أعيش في الديار الإسبانية، وذلك بملاحظتي تناقض المسلمين وكذلك بالمعاناة التي كنت أعانيها بسبب الغربة والعيش بدون أوراق الإقامة. حينها كان الدين لا يشفي غليلي، لذلك، لجأت إلى كتب التنمية البشرية ككتب صلاح الراشد، قبل أن أتصفح كتب «أوشو» و«إيكارت تول»، وتفيد أنه ليست هناك آلهة وإنها ألوهية، وأنه لا وجود للجنة والنار، وأن الدين هو شيء يلتزم به الشخص لأنه لا يستطيع فهم الحياة ومواجهتها لوحده، وبعدها أصبحت أرى الحياة من منظور آخر.

لا تعلم أسرق بالأمر. لستُ مضطهداً من هاته الناحية، لأن لدي علاقة جيدة مع عائلتي ومع أصدقائي، وأحاول التأقلم مع الوضع والتعامل مع كل شخص على حسب وعيه».

- فاطمة، 22 سنة، طالبة: «لم أحس بأني كنت مسلمة من قبل أو بأني كنت أتبنى الإسلامي وما كنت أتبعه (الصوم مثلاً) لا يعدو أن يكون مجرد عادات وجدت عائلتي تقوم بها.

لم تكن تربيتي دينية، خاصة وأن جل أفراد الأسرة لم يكونوا يتبعون التعاليم الدينية بحذافيرها، بمعنى أن أبي وأمى مثلاً، لم يكونا يُصليان وكانت لنا خاصة الإناث حرية



اللباس، مع العلم أننا نتحدر من وسط قروي. أما ما جعلني أحسم بشكل نهائي في اعتناق الإسلام فهو دراستي واطلاعي على مجموعة من الكتب لكتاب ومفكرين عديدين».

- أيوب، 30 سنة، مياوم: «كان الإسلام علامة استفهام لي منذ صغري. حيث أني ترعرعت في جو لم يكن للإسلام مكان فيه إلا بالاسم. وحين بلغت 14 من عمري بدأت أبحث فيه. في البدء أعجبت به. لكني كلما تعمقت في شروحاته وأحكامه شككت فيه أكثر. وفي سنة 2007 حين كنت أسكن بالقرب من الجامعة تعرفت على مجموعة من الرفاق القاعديين [تيار شيوعي] وحصلت على كتب عديدة تبين تناقضات الإسلام. وبعدها أدمنت كتب ماركس ونيتشه، لتبدأ رحلتي الثانية لأدرس باقي الديانات السهاوية. وكان صعباً حينها أن تحصل عليها. سنة 2008 كنت دون سابق إنذار لا دينياً إذ ألغيت الأديان من قاموسي.

لم أفاتح أسرتي يوماً بالأمر. أما في العمل، فقد مررت بها يُشبه حالة اضطهاد حين علم زملائي في العمل بطريق الصدفة، أنني ملحد، فبدأت بعض المضايقات حتى قدمت استقالتي من العمل، ولكن عموماً، لا أهتم برأي الآخر مهها قال، ولا يهمني من يعلم بأفكاري».

#### مقدمات التحول نحو اللادينية

إن مسألة الردة عن الدين مسألة معقدة، حيث تتم القطيعة على مستوى الذهن بين الماضي وهو التربية التي تلقاها الفرد والتي تأسست على منظور ديني إسلامي لرؤية العالم والحياة والآخر، وبين الحاضر وهو الشكوك والأفكار الجديدة، ثم يعقد الفرد مقارنة بين تلك الأفكار الجديدة وثقافته التي ورثها عبر التربية.

تحدث القطيعة كنتيجة للصراع بين الماضي والحاضر، وما هو مؤكد هنا، أن المسألة ليست هينة، بل هي نتيجة لصراع الأفكار، فإما أن تأتي النتيجة على شكل قطيعة تامة مع الماضي الديني، أو تأتي بتسوية تضمن الاستقرار النفسي والذهني للشخص.





بالنسبة لجل النهاذج التي التقينا بها، لاحظنا مسألة أساسية، وهي مفارقة المثال لمثاله، بمعنى أن جل المبحوثين كانت لهم تربية دينية ورؤية مثالية عن الله وعن الدين، لكن عند مرحلة معينة من البحث وجدوا أن تلك المثالية الذهنية والقيمية لا تتطابق مع النصوص التي قرأوها عن الدين، [كها لو أنهم تجاوزوا مرحلة «الدوار الميتافيزيقي» بتعبير المفكر البوسنى الراحل على عزت بيغوفيتش].

بالنسبة للمرجعية التي تحكم نظرتهم إلى الدين فهي المرجعية الحقوقية، أي حقوق الإنسان كها هو متعارف عليها دولياً، وبالتالي فهم يخضعون الإسلام وأحكامه لمقياس حقوق الإنسان، فهم يخالفون الشريعة الإسلامية والحدود، ويرون أن الدين الإسلامي يتعارض مع تلك الحقوق، تقول هاجر: «ظللت مؤمنة رغم أني لا أتفق مع آيات تطبيق الحدود» وتقول إكرام: «أدافع عن قيم إنسانية، تتنافى تماماً مع الحدود في الشريعة الإسلامية» وتقول ملحدة مغربية: «أنا إنسان يحترم الإنسانية».

وردت أيضاً قضية مقارنة الدين مع العلم، فبالنسبة لهؤلاء، «الإسلام يتناقض مع الحقائق العلمية» [!]، يقول أحدهم: «قرأت عن الموضوع ووجدت نفسي تلقائياً أبحث في مواضيع أخرى لأكتشف حقائق كانت بالنسبة لي صادمة جداً، ابتداءً بتعارض النصوص الدينية مع حقائق علمية كثيرة كتكون الجنين» وأيضاً: «السبب الرئيسي هو مطالعاتي العلمية، وبالضبط عندما قرأت نظرية التطور وقارنتها مع قصة الخلق، بدت لي قصص القرآن مجرد أساطير».

يرى بعض هؤلاء أن «الدين هو سبب الحروب» (1)، وأن الفرق المقاتلة المتشددة هي ترجمة لمبادئ الإسلام. وقد عاينا هجوماً يومياً على الدين الإسلامي عبر مواقع التواصل الاجتهاعي، لكنهم يُبررون ذلك بأن الإسلام هو من يدفعهم إلى ذلك يقول

<sup>(1)</sup> واضح أن المقصود بالدين [Religion] هنا، التديّن [Religiosité]، أو قل نمط من أنهاط التديّن، ومرد ذلك عدم التفريق بين الدين والتديّن، وواضح أيضاً أن انتشار هذا الخلط، وتوظيفه، من بين أهم أسباب اختيار عنوان هذا التقرير، حيث الانتقال من الحديث عن «حالة الدين» نحو الحديث عن «حالة الدين والتديّن»، ولو أن التقرير، يشتغل بالتحديد عن أداء أنهاط من التديّن، أما واقع الدين، فأعقد بكثير من صدور تقرير وأداء مراكز بحثية، إقليمية أو عالمية. [المُحرر]



سمير: «نحن لا نعادي الدين و لا يهمنا أن يعبد الإنسان الحجر أو الشجر، لكن الدين هو الذي يعادينا فنضطر إلى انتقاده، فالإسلام يقول: «من بدل دينه اقتلوه»(1)، فهو يحث على اضطهادنا وقتلنا. نحن مضطهدون بسبب الأفكار الدينية، ولا نستطيع الإعلان عن أفكارنا بدون خوف، ولا نستطيع في رمضان العيش بحرية». يقول محمد: «ومما زاد من قناعتي اللادينية، تلك الحرب التي يقام لها و لا يُقعد بسبب الدين والدولة الإسلامية».

من بين الملاحظات التي خلصنا إليها، بعد متابعة مضامين النقاشات عبر موقع «البالتوك» أن للمتدخلين ثقافة إسلامية عالية، حيث يتم نقاش كل القضايا الدينية التاريخية، بل منهم من كانت لديه انتهاءات إسلامية حركية [سلفية وهابية، إخوان].

خلُصنا أيضاً إلى أن أغلب الناشطين اللادينيين هم من فئة الشباب أو المراهقين<sup>(2)</sup>، وربم يعود ذلك إلى قلة استخدام فئات أخرى لوسائل التواصل الاجتماعي، أو أنه يعود إلى أن موجة الإلحاد لم تكن بهذا الانتشار، ولكن ظهور الطفرة الرقمية، ساعدةت على تسليط الضوء عليها<sup>(3)</sup>.

من بين الملاحظات أن العديد من الناشطين اللادينيين ينهلون من مرجعية أمازيغية، ويوجهون النقد للعروبة، وقد تساعدنا الفقرة التالية للجاحظ على قراءة الظاهرة، وجاء فيها: «ربها كانت العداوة من جهة العصبية، فإن عامة من ارتاب بالإسلام إنها جاءه ذلك من الشعوبية، فإذا أبغض شيئاً أبغض أهله، وإن أبغض أهل تلك اللغة أبغض تلك الجزيرة، فلا تزال الحالات تنتقل به حتى ينسلخ من الإسلام، إذا كانت العرب هي التي جاءت به وكانوا السلف والقدوة»، والعكس صحيح.



<sup>(1)</sup> هناك اختلاف فقهي حول هذه الجزئية في الشريعة الإسلامية، والتي ترتبط باجتهاد فقهي، ولا تمثل بالضرورة «رأياً إسلامياً قطعياً، يُؤخذ منه ولا يُرد، بدليل صدور اجتهادات عن مؤسسة المجلس العلمي الأعلى في المغرب، تصب في هذا الاتجاه، أي إعادة النظر في موضوع الردة. [المحرر].

<sup>(2)</sup> ولذلك تصب بعض القراءات التي تطرقت لظاهرة الإلحاد في المنطقة، على قلتها، إلى أن الأمر قد يكون متعلقاً بإلحاد معرفي، أكثر منه إلحاد ديني. [المحرر].

<sup>(3)</sup> المؤكد أننا نعاين تواضعاً في الدراسات البحثية التي تتعرض للظاهرة، بصرف النظر عن أن الأمر يتعلق مأقلمة الأقلمات الدينية. [المحرر].



من أشد الأمور تعقيداً بالنسبة للاديني، نجد على الخصوص علاقته بأسرته، ويزيد الأمر تعقيداً إذا تعلق الأمر بالزواج، من المتوقع أن يختار الفرد قبل الزواج الزوجة أو الزوج الذي يُناسب ويتوافق مع معتقده، أما الأمر المعقد فهو اختلاف العقائد بعد الزواج، فكثير ممن تخلى عن الدين الإسلامي يجد صعوبة في مفاتحة زوجته بالأمر، وكذلك بالنسبة للنساء على حد سواء، حيث يحدث انفصال في القيم المشتركة وفي الخطة التي يجب تربية الأبناء وفقها.

أما بالنسبة لعلاقة اللاديني بالأب والأم، فهي معقدة أيضاً، حيث لا يقدر أغلب هؤلاء مجاهرة أسرهم بأفكارهم، لأن وصاية الآباء على الأبناء في المجتمعات الإسلامية ذات أولوية، ومفروغ منها، خصوصاً في المسائل الدينية، بل إن خروج أحد الأبناء عن دين الآباء يُعتبر فضيحة وصدمة لهم، لذلك يختار الكثير من الشباب الصمت، تقول إكرام: «بالنسبة للأسرة، لا علم لها وأتمنى أن يظل الحال على ما هو عليه، لأن الأمر يتجاوز تقبلهم اختلافي ليصير تخوفاً من «سوء عاقبتى» ما قد يدفعهم إلى الجنون».

# آراء عينة من المغاربة حول الإلحاد

نتوقف في خاتمة هذا المحور، عند بعض آراء المغاربة، وهم في العامة والخاصة مسلمون (باستثناء الطائفة اليهودية المتجدرة في التاريخ الهوياتي للمغاربة)، وقد استخدمنا تقنية الاستهارة، حيث عملنا بداية على إنشاء استهارة إلكترونية، ثم قمنا بتوزيعها في موقع التواصل الاجتهاعي «فيسبوك»، لكن المرجوع منها كان ضئيلاً، فقررنا استعهال استهارة ورقية والخروج للشارع العام قصد الظفر بأجوبة (1)، حيث طرحنا عليهم مجموعة من الأسئلة سنوزع نتائجها في مقالات هذا البحث حسب موضوعها، والأسئلة هي كالتالي:

1 - هل تؤيد إقرار حرية المعتقد (أن يختار المغربي دينه أو عقيدته) في الدستور
 والقانون المغربي؟

<sup>(1)</sup> لقد اقتصر نا على 200 عينة شملت بطريقة عشوائية مجموعة من أحياء مدينة الرباط.



- نعم: 48 %. لا: 15 %. بدون رأي: 34 %.
- 2 هل تقبل أو تتقبل أن يكون أحد أفراد أسرتك ملحداً؟
  - نعم: 23 %. لا: 75 %.
  - 3 هل تقبل(ي) أن تتزوج(ي) ملحد(ة)؟
    - نعم: 11 %. لا: 85 %.
- 4 ما موقفك من الملحدين المغاربة؟ هل يجب معاقبتهم أم هم أحرار؟
  - يجب معاقبتهم: 9 %. هم أحرار: 63 %. بدون رأى: 25 %.
  - 5 هل أنت مع قوانين علمانية في المغرب لا تفرق بين الأديان؟
    - نعم: 39 %. لا 53 %.
- 6 هل تؤيد فكرة فتح بعض المقاهي لغير المسلمين المغاربة في رمضان؟
  - نعم: 32 %. لأ: 66 %.

كانت الإجابات محسومة، ولم تفاجئنا النتيجة، فقد أصبحت العينة تؤيد بعضها البعض، وقد تحكمت العينة في العدد الذي استطعنا التواصل معه، وذلك للأسباب التالية:

- 1 تحولت مسألة ملء استهارة إلى ما يُشبه المقابلة، فكل مبحوث يُناقش معك الموضوع ويجب أن تشرح له ما معنى «عَلمانية» وما معنى «إلحاد» وماذا تعني «بحرية المعتقد»؛
- 2 لم يتعود الإنسان/ الفرد المغربي على مل الاستهارات خصوصاً إذا كانت تتعلق بالشأن الديني، بله موضوع الإلحاد، حيث لاحظنا مثلاً، أنه مع العديد من المستجوبين، كانت الأجوبة تصدر بسلاسة وعفوية عندما ترتبط بالسن والوظيفة وما إلى ذلك، ولكن، بمجرد طرق باب الإلحاد، يرفض أغلبهم الإجابة، وقد لاحظنا على صعيد آخر، أنه كلها انخفض مستوى التعليم كلها كان الأمر صعباً.







### خلاصات تركيبية

يقوم الإلحاد في المغرب وغيره من الدول الإسلامية، من «منظور تشكله كتصور، على أساس مركب، ذلك أن الملحد (منكر الألوهية والنبوة أو هما معا) لا يرث المعتقد كما يحصل في حالة المؤمن، بل يقوم، في الغالب الأعم، ببنائه بناءً خاصاً مبصوماً بخصوصيات تجربته الفردية فكراً ومعيشاً، وذلك بتقويض البناء الفكري-التيولوجي الذي نشأ في رحابه، والذي اكتسبه منذ طفولته عن طريق مؤسسات التنشئة الاجتماعية، ثم تشييد بناء آخر على أنقاضه، يجيب به ومن خلاله عن أسئلته الوجودية المختلفة»(١)، وواضح أن الظاهرة، وإن كانت تُصنف في خانة «أقلية الأقلية الدينية»، لا زالت متواضعة التناول البحثي، بله المتابعة الإعلامية، ومحاطة بعدة حساسيات متوقعة، أخذاً بعين الاعتبار السياق الاجتماعي والديني للمجال التداولي المغربي، وبالتالي، لا زلنا في أولى محطات التفاعل البحثي معها.

<sup>(1)</sup> جمال أبرنوص، الإلحاد المغربي المعاصر: من الوصم الاجتماعي إلى الوصم السياسي، مجلة أفكار، الرباط، عدد يوليو – غشت 2017، ص 85.





•





# قضايا «التطرف العنيف» في المراكز البحثية

|| عبد القادر فلالي ||

afila017@uottawa.ca جامعة أوتاوا، كندا،







# قضايا «التطرف العنيف» في المراكز البحثية

"على الرغم من مرور أكثر من عقد من التمويل الحكومي والآلاف من القادمين الجدد في مجال البحوث الإرهابية، ومع ذلك، لا زال جارياً البحث عن أجوبة مفصلية على سؤال مؤرق: "ما الذي يقود الشخص إلى اللجوء إلى العنف السياسي والإرهاب؟».

كانت هذه جملة مختصرة لكتاب عنوانه «الركود في بحوث الإرهاب» لكاتبه «مارك سيجمن» (2014). لنطرح السؤال بعبارة أخرى: إن كان «سيجمن» من يُقر بالركود والجمود في دراسات العنف والتطرف، وكان ذات يوم يعمل داخل أروقة الأجهزة الاستخباراتية، يعلم دواليب الجوانب الخفية في التعقب، المسح، التنميط والتقويم لأعقد الحالات الاستخبارية، وهو اليوم يرتدي حُلة الباحث في ميدان الدراسات الإرهابية، في عساه أن يقول باحث في مراكز الأبحاث أو مجموعات التفكير؟ نضيف التساؤل الأهم: إن كان هذا السياق الدولي في الجامعات ومراكز الأبحاث الغربية خاصة بدول أمريكا الشهالية يتسم بهذا التشخيص فيا هو حال مراكز الأبحاث والدراسات في ظواهر الإرهاب، العنف السياسي والتطرف الديني في المغرب؟









نطرح خمس فرضيات للإجابة على جملة من هذه الأسئلة التي تروم المساهمة في إثراء حقل الدراسات، ونبدأ بسؤال إشكالي: هل نحن نحتاج حقاً لمفهوم الإرهاب؟ هل بسبب أن الإرهاب استُعمل واستُغل من طرف وسائل الإعلام أو من قبل النخب، أو من قبل الأفراد الفاعلين فيه أنفسهم، يعني أن نتخلى عنه كمفهوم في العلوم الاجتماعية؟

لا بد من مساءلة المفهوم والنظر إليه من زوايا مختلفة. ولتجاوز حالتي الركود والجمود اللتين زينتا حقل البحث في ظاهرة الإرهاب وجب معرفة المنغصات التي تفرمل أي عملية تهدف خلخلة السكونية والراهنية في مراكز الأبحاث التي تشتغل على الظاهرة الإرهابية ونوجزها على الشكل التالي:

إختراق المراكز البحثية من قبل المؤدلجين سياسياً (يساريون مثلاً)؛ واختراقها أيضاً من طرف المؤدلجين دينياً (1)؛ ثالثاً الباحثون الأجانب الذين تخوفوا من السقوط في الاستشرافية وسقطوا فيها هو أعقد (الدراسات النقدية)؛ رابعاً بزوغ صناعة «الخبراء في مجال الإرهاب» والإساءة للعمل البحثي (خاصة الباحثون الزائرون من قبل مراكز غربية)؛ وخامساً، إن كان تقييم «مارك سيجمن» اتسم بنوع من التشاؤمية فإن باحثين آخرين من أمثال «جون هوركن»، «جيسيكا ستيرن»، «أليكس شميد» و«ماكس تيلور» قدموا أمثلة بالأدلة على تقدم البحوث في الحقل المعرفي المعني بدراسات العنف والتطرف. فالباحثون المحليون بالمغرب كانوا مستقلين أو في مراكز «تقنوقراطية» وهم من سنفرد لهم حيزاً في هذه الورقة، يساهمون في نثر وتلطيف غبار الركود، تُجابههم هذه المنغصات الأربع فتجدهم إما مُنزوون أو هُجوميون بحثياً.

# الواقع المفاهيمي

في عملية تقويمية عامة لتطور الجسم المعرفي لدراسات التطرف والإرهاب نجد أننا لم نراوح النسقين العالمين منذ ستينيات القرن الماضي، حيث صنفها باحثون

406

<sup>(1)</sup> سواء تعلق الأمر بالأقلام البحثية الإسلامية الحركية، أو المراكز التي أطلقتها الحركات الإسلامية.



من أمثال «ريد 1997» و «رانستورب 2009» بين حقبة «الإقلاع: نموذج السببية للجيل الأول»، إنه جيل الباحثين الأوائل منذ السبعينيات الذين انكبوا على التركيز على المسببات، ثم فترة التسعينيات والتي عُرفت بمرحلة «المقاربات الوصفية» التي هيمنت على مبحث التطرف العنيف والإرهاب.

تجدر الإشارة هنا أنه منذ أحداث الحادي عشر شتنبر 2001، تجدد الاهتهام بدراسات الإرهاب، بل بدت غزارة المقالات والدراسات التي تجاوزت المألوف في كل الظواهر. إلا أن السؤال الذي طُرح: هل بهذه الغزارة يمكن اعتبار حقل البحث في الإرهاب والتطرف وُضع على سكته الصحيحة؟ قد نكون عدميين إن أكدنا أنه لم يحدث فرق، بل جاءت دراسات من مختلف التخصصات من علم الإجرام وعلم النفس، وبطبيعة الحال، خصَّ علم الاجتهاع جانباً نقدياً من اهتهاماته للظاهرة، حيث تمت مثلاً الاستعانة بنظريات علم الإجرام في فهم «التطرف العنيف». إلا أنه على الرغم من هذا الزخم الهائل نجد أنفسنا بين التيه في التدقيق النوعي والجامع للمُسببات المركبة التي الزخم من بروز جيل الأول من «الجهاديين»، ووصيفه الجيل الثاني، أو الأجيال اللاحقة، على الرغم من بروز جيل التدابر للأزمات في السياسات الأمنية.

واضح أن المهمة الملحة اليوم تروم تطوير مناهج بحثية دقيقة والابتعاد قدر الإمكان عن المقاربات التجييشية والعاطفية والإعلامية، والأهم أن يقوم الباحث أو الأكاديمي بوظيفته المنوطة به: البحث والإبداع في المنهجيات واستنباط سبل جديدة لتجاوز الاجترار.

في تحليل للنقاط الواردة في هذا التقديم تعمدنا عدم ذكر أسماء المراكز البحثية والباحثين داخل المغرب أو ارتباطاتهم بمراكز وباحثين خارج البلاد. المهم أن نجيب عن هذا التساؤل: لما لا يجب أن نصبو أن تكون لدينا مراكز مساهمة في رسم السياسات الأمنية والعمومية كبعض المراكز المؤثرة والمعتبرة؟ لماذا عزوف القطاع الخاص عن الانجذاب والاستثمار في المراكز البحثية؟ كيف نفسر أن أغلب الباحثين في قضايا العنف والتطرف لم يسبق لهم مقابلة جهادين؟



تنطق هذه المراكز البحثية من مرجعية إيديولوجية [فكرانية] يسارية مادية، تنتصر لمُحدد «فكرة الصراع» كمنظور مؤسّس لنظم الكون. ويستند هذا النهج على افتراض أن السلوك الاجتهاعي هو أفضل تفسير وفهمه من حيث الصراع أو التوتر بين المجموعات المتنافسة. بل يرى هذا التأطير المفاهيمي أن موضوع الدين هو أداة تساعد على الحفاظ على وضع راهن ما في مجتمع ما من خلال جعل الفرد في الطبقات الدنيا يعيش وعود المكافآت الكبرى بعد الحياة.

ويرى هذا التوجه أن فكرة المكافآت التي وعد الدين بها «مُجرد أوهام»، بل وتساعد على الحفاظ على عدم المساواة الاجتهاعية من خلال تبرير أعباء المجتمع.

كيف يمكن «لتروتسكي» أن يمدح المسيحية، وأن يُحيلها موضوعياً على الشرط والواقع الاجتهاعي من أجل إنصافها في مجتمع عاش لقرون يؤمن في معاشه اليومي بالوصايا العشر؟، فيصبح التمرين سهلاً حيث يتم التنبؤ بفحوى دراسة ما أو اسم باحث ما لتلخيص الفكرة المحورية للموضوع قيد الدراسة، فتتأثث هذه البحوث في عناوين كبرى من قبيل العناصر البنيوية (الفقر، الهشاشة، البطالة، الفوارق الطبقية ثم الصراع).

نحن إزاء عناصر مهمة لكنها غير كافية لرؤية الزوايا الخفية، والأهم من ذلك أنه داخل العائلة الفكرية اليسارية ثار مفكرون استاؤوا من التقليدانية واجترار أدبيات ماركس. فنجد على سبيل المثال «لويس ألتوسير» و «ميشيل فوكو» و «بيير بورديو» يؤسسون نسقاً بحثياً تجاوز الطرح المادي للبيان الشيوعي، وتتعدد الأمثلة التي عاشت صراعاً فريداً داخل مبحث يجعل من الصراع أساس انطلاقه.

تأتي هذه التوطئة لتعمق الفجوة التي سوف يتضح مداها في الهوة بين مراكز دراسية أخرى تشتغل على أرضيات ومنطلقات مختلفة.

مُهم وفرة وتعدد المراكز ومجموعات التفكير، لكن مُهم جداً التفكير في جودة



البحوث والدراسات خاصة تلك المتعلقة بأعقد التحاليل الخاصة بغموض التشخيص لحالة المتطرف العنيف.

تجد هذه النسخة بعض الأصداء تحت تأثير ولاية الأمر المعرفية من مراكز غربية، حيث تنسج هذه الأخيرة علاقات مهمة مع مراكز في دول الجنوب لتصبح الوصاية لصيقة بمدى رضا «العراب الأكاديمي» في جامعة غربية ما، فتتم الدعوات للندوات والنقاشات عن طريق نواة تعارفية يلعب فيها الولاء والتيار دوراً رئيساً في القبول والصكوك، حيث تعمد كليات ومعاهد أكاديمية مثلاً دعوة شخصية من دول الجنوب للحديث عن مقاربة النوع في فهم التطرف، والخاصية العامة التي يرمقها الملاحظ أن جملة من الميزانيات رصدت لأبحاث لم تتزحزح من دائرة الحرب الباردة إلى حد الساعة.

# المراكز البحثية المؤدلجة دينيأ

تقدم المراكز البحثية المنطلقة من رؤية دينية للوقوف على الإشكالات والأزمات الملحة لتحديد إمكانية معرفة الفعل العنفي والسلوك المتطرف لدى من يصطبغون أنفسهم بنصوص دينية (1)، حيث تسعى لتبيان نُظُم الخطاب التي تقوم بتوليد المشروع الإرهابي أمام تناقضات الواقع الموضوعي والذاتي التي تجعل من الصعوبة بمكان الفصل بينها وبين ما تعانيه البنى الاجتهاعية من تناقضات واضحة في الاحتكاك اليومى لحظة بلحظة.

هنا نعاين إنتاج الجديد في الأبحاث بعيداً عن نمطية الدفاع والهجوم وفي أحيان أخرى قدحاً لكل مخالف، فتتوزع «صكوك الغفران» والتهم الجاهزة من قبل «الزندقة»، والمروق لكل عمل مخالف، وهي أمور تجعل من الرهان على إمكانية التغيير وإنتاج المعرفة بشكل مختلف ومتطور عن السائد في الساحة البحثية حملاً على عاتق هذه



<sup>(1)</sup> يقصد الباحث إصرار هذه المرجعيات الإسلامية الحركية، التي تشتغل في أفق بحثي، على خلع القداسة على اجتهادات بشرية نسبية، من خلال الاستشهاد بالنصوص الدينية، وفي مقدمتها النصوص القرآنية المقدسة/ المؤسّسة والنصوص النبوية، وواضح أننا إزاء اجتهادات وآراء تنتصر للتديّن، وتعتقد أنها تنتصر للدين. [المُحرر]



المراكز للإعلان عن القطيعة مع حالة التهاهي مع الحالات الاجتهاعية والسياسية التي يراد استغلالها لتمرير فكرة السمو، وعموماً، مادامت هذه المراكز أسستها حركات وجماعات إسلامية، فمن الطبيعي ألا يخرج خطابها عن الأفق الإيديولوجي [الفكراني] لهذه الجهاعات.

وتبقى الوصفة الناجعة هي الإبداع ولا شيء غيره، بعيداً عن شِفرات التقية والتوجس، حيث ترتبط هذه المراكز بنظيراتها في المشرق أو الغرب، وتنسج هي الأخرى خيوط التواصل والتزكيات والولاء عبر الإغداق في المنح والتنقل.

# المراكز البحثية الأجنبية داخل المغرب: هواجس الاستشراق

هناك عدة مفارقات في أداء بعض المراكز البحثية الغربية المتواجدة في المغرب عن طريق شراكات أو عن مراكز بعينها حين التعاطي مع مبحث العلوم الاجتهاعية وخاصة في فهم ظاهرة التطرف، فهي تخشى أن تقع أو أن تُنعت بـ«الاستشراقية» وتلبس ثوب «الدراسات النقدية» فيتموقع باحثوها سواء محليون أو أجانب في «الما بعديات» (نقصد بها كل المدارس النقدية من قبيل ما بعد الحداثة، ما بعد الكولونيالية، ما بعد البنيوية إلخ) فتجدها وقعت في فخ هي في غنى عنه، حيث نجد نوعاً من التباهي المعرفي حينها يصنف الباحث الفلاني بـ«الما بعدي».

من الوصايا التي منحها لنا مؤطرونا في الجامعات الغربية ونحن على أهبة ولوج البحث الميداني في أطروحاتنا في دول الجنوب، أهمية التعامل مع الأهالي والمسؤولين بـ«البلادة، والغباء أحياناً» لكي ننجح في التمويه والوصول إلى المعلومات. هذا جزء من منهجية التفكير التي في الآن ذاته تتبجح بـ«الما بعدية» وتسقط في أحضان الاستشراق.

تكمن الخاصية الهامة هنا لمحورية اللغة في خلق علاقة جوهرية تقريباً بين المُتصور الذي يقوم بعملية الإدراك والواقع عليه هذا التصور، كلمات تجد صداها داخل المخيلة الجماعية الغربية، وخلق كم هائل من الصور التي بدورها تنحت وتُشكل المفاهيم التي

410

**(** 

تُقدم من هو «الآخر»، إنها صورة آلية [«روبوتية»] تقوم في عمليتها الجليدية الميكانيكية بإزالة الكيانات البشرية من إنسانيتها وتجعلها حالات للمعاينة فقط وتُظهر نفسها بهيكل عظمي ليس سوى القوالب النمطية المنسوخة عن الصور النمطية المنسوخة منذ قرون.

والملاحظ أن الأوساط الأكاديمية من دول الجنوب تنسخ بدورها هذا المنحى البحثي لدول المركز حتى تتقلد لقب «الما بعدي» حيث تُملي (أي المراكز الغربية) عليهم وصفة العزف.

## مراكز صناعة الخبراء في مجال الإرهاب والباحثون العرب غير المسلمين

مُهم أن يُقيم باحث في مجال دراسات الإرهاب والتطرف بصفة خبير أو مختص، ولكن ثمة معضلة حينها يُصبح هذا اللقب عبئاً على صاحبه وتصبح التكلفة عالية جداً، فيضطر «الخبير» إلى تجييش ورفع وتيرة الهوس التي لا تخرج من قاموس وحيد أوحد يُردد المصطلحات نفسها من قبيل: «الاستراتيجية»، «الجيوبوليتيك»، «الأمن القومي»، «أمر خطير»، «وضع يدعو للقلق» إلخ.

قد تجد هذا الباحث لم يُجر بحثاً ميدانياً أو قابل جهادياً أو متشدداً سابقاً، فيعمد هؤلاء الخبراء إلى تتبع التقارير من هنا وهناك، كانت إعلامية أو شبه أكاديمية بغية تقديم تصريح في هذا المنبر أو ذاك، والحال أن هذا المنبر الإعلامي لا يحمل هماً بحثياً أو رسالة معرفية كما هو معلوم، بقدر ما يروم تزويد المشاهد وتغذية ما يريده.

من الظواهر التي نُعاينها في بعض المراكز البحثية، السقوط في «الشخصنة»، حيث «تُشخصن» هذه المراكز في اسم، وتصبح صكاً تجارياً، إذا جاز وصفها كذلك، مع غياب الإجابة أو الانتباه إلى مقتضى السؤال التالي: أين محل البحث والتقصي في ظل ظروف مثل هذه؟

الجانب الثاني في نوعية هذه المراكز خاصة ذات الارتباطات بمعاهد أو جامعات غربية يُؤطرها باحثون عرب غير مسلمين من دول مشرقية، ومع وجود بعض



استثناءات لبعض الأسماء، إلا أن أغلب ما كُتب في مجال الأبحاث في التطرف من قبل هؤلاء كان هجومياً وفي بعض الأحيان أسوأ من المستشرقين أنفسهم، حيث نجد المغالطات باسم «البحث الأكاديمي» التي تصدم المبتدئين في العلوم الإنسانية.

## المراكز التقنوقراطية والباحثون المستقلون

على الرغم مما نسمعه بين الفينة والأخرى عن مراكز «رسمية» وعن الباحثين المستقلين وعن الانتقادات التي توجه إليهم إلا أنهم انكبوا على تطوير منهجية البحث وعملوا ويعملون على تفادي «أدلجة المعرفة»، وحتى ظهورهم إعلامياً، فإنه يتسم بالمهنية البحثية من وضع الفرضيات والأسئلة والاستدلال بمنهجية معمقة.

تعمد هذه المراكز، على قلتها وقلة الباحثين المستقلين، على توليد معارف جديدة وتحويلها فرصاً لبحوث هامة، إلا أن تحويل نتائج هذه الدراسات وجعلها ملامسة ومؤثرة في رسم السياسات داخل الوطن عملية معقدة، كونها تشمل مجموعة واسعة من الجهات والفاعلين. نحن الآن في حاجة إلى ضمان كل الباحثين من مختلف المراكز البحثية للعمل مع قطاعات مختلفة بشكل وثيق من أجل الخروج من عنق الزجاجة والمساهمة في قاعدة المعرفة العلمية القوية وأهمية تحسين نقل المعرفة بين مؤسسات البحث سالفة الذكر والفاعلين الآخرين من رجالات الأمن وشعب العلوم الاجتهاعية.

ورغم ما يُواجهها من آثار التطارد السريع لفهم ظاهرة التطرف والرقمنة غير المتوقفة والغياب شبه التام لدعم القطاع الخاص في الاستثمار في مجال البحث في التطرف، إلا أن هذه المراكز البحثية تُدرك أنها لم تعد مجرد مكاتب تقدم وصفات عن المسببات و «طرق العلاج»، بل تعيش تنافسية جهوية ودولية، حيث تطمح إلى جذب الطلاب والباحثين في المستقبل من دول الجوار، وخاصة من إفريقيا وأوربا، ومن أجل بناء هذه الجاذبية، فهذه المراكز البحثية في حاجة إلى الانفتاح الدولي التي تعطي دفعة هامة لجودة البحوث.



ومعلوم أن حضور قضايا «التطرف العنيف» في المراكز البحثية المغربية، حضور متواضع، إما بسبب عدم التمكن النظري من الظاهرة عند بعض المراكز، وخاصة المراكز التي لا علاقة لها بالحركات والجهاعات الإسلامية، وإما بسبب مقتضى القواسم المشتركة بين خطاب «التطرف العنيف» وخطاب المراكز البحثية التي أسستها حركات وجماعات إسلامية.

### خلاصات تركيبية

دعا الملك محمد السادس في خطاب 20 غشت 2009 إلى إحداث المرصد الوطني لمكافحة الجريمة والذي يُعتبر في اعتقادنا نقطة ملحة للتفاعل البحثي مع التحولات العميقة للحكامة الأمنية بالمغرب، حيث يُشكل عموده الفقري الباحثون والأكاديميون، على أن يشمل في شقه الثاني دراسات التطرف والإرهاب<sup>(1)</sup>.

لا يهم الجهة التي سوف تتولاه بقدر ما يهم هو الدفع بالعملية البحثية نحو فضاءات جد فسيحة، شرط أن يكون مركزاً عملياتياً للتتبع الآني للجرائم والتطرف، وتتم متابعتها بلوح خرائطي لربوع المملكة، راصداً للإحصائيات ومدققاً للجرائم ودواعي التطرف، ليتحول المرصد إلى خلية أبحاث ودراسات تُغني الحقل الجنائي والأمنى وتعزز مساطير المواكبة.

كما أن استحداث وزارة منتدبة مكلفة بالشؤون الإفريقية تفتح باب مراكز الأبحاث على مثيلاتها الإفريقية، وتنتعش الشراكات البحثية والزيارات المتبادلة لفهم ما يجري في منطقة القرن الإفريقي ودول جنوب الصحراء والساحل.

وبالموازاة مع ذلك، أصبح جلياً أن البحوث تحتاج دعماً للقيام بدور أكثر نشاطاً في نسج علاقات مع كل المتدخلين، وواضح أن إخراج مشروع كهذا في ظل الظروف



<sup>(1)</sup> نتحدث عن دعوة ملكية صدرت قبل اعتداءات 16 ماي 2003 في الدار البيضاء، وقبل منعطف أحداث «الربيع العربي»، ولنا أن نتخيل واقع التحديات اليوم، ذات الصلة بظاهرة «التطرف العنيف»، ونستحضر تفعيل مقتضى هذه الدعوة على أرض الواقع، من فرط تواضع عدد الأعمال البحثية التي تشتغل على ظاهرة «التطرف العنيف». [المُحرر]



يُعتبر دفعة قوية للانتقال من الراهنية والسكونية نحو إنتاج المناهج التحليلية والعلاجية لظاهرتي الإجرام والتطرف العنيف.





•

414



- Marc Sageman, «The Stagnation in Terrorism Research,» Terrorism and Political Violence 26 (2014), pp. 565–580.
- Tore Bjorgo and John Horgan, Leaving Terrorism Behind: Individual and Collective Disengagement (New York: Routledge, 2008).
- Clark McCauley, and Sophia Moskalenko, «Some Things We Think We've Learned since 9/11: A Commentary on Marc Sageman's 'The Stagnation in Terrorism Research,'» Terrorism and Political Violence 26 (2014), pp. 601–606;
- Alex P. Schmid, «Comments on Marc Sageman's Polemic 'The Stagnation in Terrorism Research,'» Terrorism and Political Violence 26 (2014), pp. 587–595;
- Jessica Stern, «Response to Marc Sageman's 'The Stagnation in Terrorism Research,'» Terrorism and Political Violence 26 (2014), pp. 607–613;
- Max Taylor, «If I Were You, I Wouldn't Start from Here: Response to Marc Sageman's 'The Stagnation in Terrorism Research,'» Terrorism and Political Violence 26 (2014), pp. 581–586.

• خطاب الملك محمد السادس 20 غشت 2009.















# خلاصات أولية حول حالة الدين والتديّن في المغرب

|| منتصر حمادة ||

مركز المغرب الأقصى للدراسات والأبحاث. الرباط، Hamada71@gmail.com

**(** 





# خلاصات أولية حول حالة الدين والتديّن في المغرب

بعد هذه الوقفات مع أداء أهم الفاعلين الدينيين في المجال التداولي المغربي، سواء تعلق بالأمر بالمؤسسات الدينية المكلفة بها اصطلح عليه صيانة «الأمن الروحي» للمغاربة، أو باقي الفاعلين الدينيين، من طرق صوفية وتيارات سلفية وحركات «إسلام سياسي» (في شقيها الدعوي والسياسي)، أو ما تبقى من الفاعلين، آن الأوان للتوقف عند بعض الخلاصات النقدية ذات الصلة بأداء هذه المؤسسات والمشاريع، وهذا يقتضي بداية، التدقيق في مرجعية التقييم.

# 1 - سؤال المقاربة المعرفية

بخلاف النسخة الأولى من التقرير، والتي جاءت تحت عنوان: «الحالة الدينية في المغرب» [2014–2015]، فقد جاء عنوان النسخة الثانية من التقرير، تحت عنوان: «حالة الدين والتديّن في المغرب»، بها تطلب افتتاح هذا العمل الجهاعي بمحور نظري، يشتغل على التعريف بالفوارق المعرفية بين مفهو مي الدين والتديّن، انطلاقاً من اجتهادات أعلام اشتغلت على الموضوع، لعل أهمها أعهال القاضي والمستشار عبد الجواد ياسين.



وحتى في المحور الخاص بتعامل الشباب في مجالنا التداولي مع سؤال الدين، تم التوقف عند لائحة من أنهاط التفاعل البحثي الغربي على الخصوص، مع الظاهرة الدينية، من قبيل الاستشهاد باجتهادات مجموعة من الأعلام، من قبيل إميل دوركهايم وكارل ماركس وماكس فيبر، وواضح أن تفاعل أقلام التداول الغربي تختلف بشكل كلي ونوعي مع تفاعل أقلام التداول الإسلامي مع ثنائية الدين والتديّن، لعديد اعتبارات، منها مقتضى الأطوار التي مرت منها مشاريع "الإصلاح الديني" في المجال التداولي الغربي، المسيحي على وجه الخصوص؛ ومنها أيضاً، مقتضى تقزيم الظاهرة الدينية، مقابل تغليب الهاجس العلهاني في تدبير الشأن الديني، ولكن أيضاً بمقتضى الفوارق المعرفية في تعامل الأقلام الغربية والإسلامية مع الثنائية سالفة الذكر؛ ومنها أو قل الدين الأصلي، والتديّن الظرفي المُجسد في لائحة أنهاط تديّن، في هذا المجال التداولي أو ذلك.

تأسيساً على ما سبق، وعلى فرض أننا حسمنا في هذه الفوارق المفاهيمية، على الأقل الفوارق السائدة في مجالنا التداولي، بين الدين والتديّن، نعاين معضلة منهجية أخرى، أثناء الحديث عن الأرضية المعرفية على هامش الخوض في ثنائية الدين والتديّن، وتكمن في طبيعة الأرضية العلمية للتقييم، وهذه معضلة لا زالت غائبة في كثير من الأعهال التي تشتغل على الشأن الديني في مجالنا التداولي، إما لأنها متأثرة بالمقاربات الغربية، فتسقط في ما يُشبه «الاستشراق المعكوس»، وإما لأنها أعهال تنطلق من أرضية علمية ضيقة، تساهم من حيث تدري أو لا تدري في تمرير نهاذج تفسيرية أقرب إلى الاختزالية منها إلى المركبة؛

وحسبنا في هذا المقام، التوقف عند ثلاث مقاربات مختلفة لنفس الظاهرة/ الثنائية: المقاربة التي تنهل من العلوم السياسية؛ المقاربة التي تنهل من العلوم السياسية؛ المقاربة التي تنهل من علم الاجتماع الديني، مع تفعيل مقتضى هذه المقاربات على النموذج المغربي، أثناء عملية التقييم والتقويم.



لا زال حقل «فلسفة الدين» في التداول الإسلامي السني بشكل عام، متواضعاً مقارنة مع حضور أعمال «فلسفة الدين» في باقي المجالات التداولية، وخاصة الشيعية وبعض الأعمال الصادرة عن أقلام مسلمة تقيم في الفضاء الغربي، وبالنتيجة، لا يخرج واقع التأليف في المجال التداولي المغربي عن هذه القاعدة، باستثناء حالات خاصة اشتهرت منذ عقود بالتحرير في هذا الحقل، يتقدمها طه عبد الرحمن.

من منظور «فلسفة الدين»، لا يخرج الفقه السائد في الخطاب الديني الصادر عن المؤسسات الدينية، بله الخطاب الديني السائد عن التيارات السلفية والحركات الإسلامية، عن مقام الفقه التقليدي، أو قل «النموذج التقليدي في فهم الدين» في شقه الحركي، وليس شقه الرسمي بها له وما عليه، أو شقه الشعبي، أو ما يُصطلح عليه بـ«الإسلام الثقافي»، وهو نموذج يحتاج إلى مراجعات نقدية من باب تجديد الخطاب من جهة، في ما يتعلق بالتحديات الخضارية الذاتية، ومن باب مساعدة غير المسلمين على مواجهة التحديات الكونية التي تمر منها الإنسانية جمعاء، في لائحة حقول، بيئية، وصحية وأخلاقية وغيرها، أقلها الغياب شبه الكلي لتفاعل الأقلام البحثية المحلية مع التحديات الخطيرة التي تُجسدها مشاريع «ما بعد الإنسان»، على سبيل المثال لا الحصر، وإذا كانت هذه القضايا والقلاقل المعرفية غائبة حتى عن أهل «الإسلام الرسمي» أولى، النظري» – بتعبير عبد الإله بلقزيز – فأن تغيب عن أهل «الإسلام الرسمي» أولى، بمقتضى تواضع العدة المعرفية لأغلب الفاعلين في المؤسسات الدينية.

وواضح أنه إذا كانت قضايا ومفاهيم «فلسفة الدين» غائبة عن التداول الفقهي في المؤسسات الدينية المغربية، فأن تغيب تطبيقاتها أولى، لأنها [أساساً] توجد في مقام اللا مفكر فيه [Impensé]، وليس صدفة أن يكون تواضع أداء هذه المؤسسات، منسجهاً مع تواضع الوعي المعرفي بالمفاتيح النظرية التي توفرها اجتهادات «فلسفة الدين»؛ وليس صدفة أيضاً، أن نُعاين غياباً أو تواضعاً في الاشتغال البحثي على أعهال «فلسفة الدين» في شعب الدراسات الإسلامية التابعة للجامعات المغربية أو المؤسسات الدينية، والأمر نفسه مع تواضع الاشتغال على المسألة الدينية في شعب الفلسفة.



وأخذاً بعين الاعتبار أن التأليف الإبداعي في «فلسفة الدين»، يقتضي من الباحث المعني، أن يكون متمكناً في آن من قضايا الفلسفة وقضايا الدين، موازاة مع قابلية شيطنة الدين عند العديد من الأقلام البحثية التي تشتغل في الفلسفة، وقابلية شيطنة الفلسفة عند العديد من الأقلام البحثية التي تشتغل في الدين، فطبيعي أن نجدا أنفسنا أمام تواضع علمي لا يَصُبُّ في خدمة أفق الاشتغال على «فلسفة الدين».

## 1 - 2 - الدين والتديّن من منظور العلوم السياسية

لا زالت أغلب الدراسات التي تتناول القضايا الدينية في مجالنا التداولي المغربي، تصدر عن أقلام بحثية تشتغل في حقلي العلوم السياسية وعلم الاجتماع، وإن كان يهمنا في هذه الجزئية الحقل الأول: العلوم السياسية.

من بين خلاصات ونصائح المفكر الفرنسي إدغار موران، أن قراءة وتفسير ظواهر وقضايا الساحة، تقتضي النهل من «فكر مُركب» [Pensée complexe]، وليس من عقل اختزالي، أو قل من نموذج تفسيري مُركب بتعبير المفكر المصري عبد الوهاب المسيري، وليس من نموذج تفسيري اختزالي.

وواضح أن العديد من الإصدارات ذات الصلة بالشأن الديني، والتي تنطلق وتراهن على مفاهيم العلوم السياسية، غالباً ما تسقط في عدم الاستفادة من الخدمات المعرفية التي توفرها باقي الحقول العلمية، من قبيل «فلسفة الدين» سالفة الذكر، أو علم الاجتماع الديني، أو علم النفس وغيرها من الحقول، ولذلك، غالباً ما كانت خلاصات ونتائج هذه الدراسات التي تنهل من هذا الحقل العلمي دون سواه [العلوم السياسية] قاصرة عن تناول وتفسير الظواهر الدينية المعنية بالدراسة.

ليس هذا وحسب، لا نجد في مجالنا التداولي البحثي، دراسات متخصصة تنهل من علم الاستشراف، أو علم المستقبليات، منذ رحيل المهدي المنجرة، ومعلوم أن هذا العلم يوجد ضمن أولى الانشغالات لدى صناع القرار في المجالات الغربية، لوعيهم بأهمية مفاتيحه في معرض التفاعل المستقبلي مع أحداث الساحة.





وبَدَهي أنه إذا كانت قضايا ومفاهيم «علم الاستشراف» غائبة عن التداول البحثي في المؤسسات العلمية المغربية، فأن تغيب تطبيقاتها أولى، لأنها [أساساً] توجد في مقام اللا مفكر فيه، على أهميتها القصوى اليوم.

# 1 - 3 - الدين والتديّن من منظور علم الاجتماع الديني

ثمة تراكم بحثي نوعي في مجال دراسات علم الاجتماع الديني في المجال التداولي المغربي، وأسّست لهذا التراكم الدراسات الغربية منذ حقبة الاستعمار والحماية، والتي تُصنف في خانة «التراث البحثي الكولونيالي»، ومعها الأسماء الغربية التي اشتغلت على التديّن المغربي في حقبة الاستقلال، ويصعب حصر لائحة الأسماء، ولكن نذكر منها إدوارد ميشو بيلير [مؤسس «السوسيولوجيا الكولونيالية» في المغرب]، ألفرد بِل، إدوارد مونتي، إدموند بورك، ديل إيكلمان، وغيرهم كثير.

أخذاً بعين الاعتبار العُدة العلمية لهذه الأعلام، فقد كانت أعالها أقرب للجدة والرصانة، مقارنة مع أغلب الأعال التي صدرت عن أقلام العلوم السياسية، خاصة أن أهل الاجتماع الديني يتميزون بالعمل الميداني، بها ساعدهم على الظفر ببعض المفاتيح المفاهيمية لقراءة و[محاولة] تفسير هذه الظواهر الاجتماعية التي تتداخل فيها مُحددات الدين والاجتماع والثقاقة، وينطبق الأمر نفسه مع عديد أسهاء بحثية مغربية رسخت اسمها، من قبيل حسن رشيق ومحمد الطوزي ومحمد ضريف وعبد الله حمودي ومحمد الغيلاني وعبد الغني منديب، وهي أسهاء بحثية تنهل من عدة حقول علمية، وخاصة من علم الاجتماع أو الأنثربولوجيا.

ولكن في المقابل، لا زالت الساحة البحثية تعاني خصاصاً كبيراً في دراسات تشتغل على الشأن/ الحقل الديني، انطلاقاً من مرجعية «فلسفة الدين»، على قلتها كما سلف الذكر، وهذه مُعضلة نظرية وعَمَلية تواجه أقلام الغد منذ الآن، أي مُعضلة التوفيق بين عُدة منهجية دقيقة وعُدة معرفية رصينة وأرضية مرجعية منسجمة مع مرجعية أهل المجال التداولي المعني في هذا المقام، لكيلا نسقط في مأزق إصدارات أعمال بحثية حول الدين والتديّن في المغرب، تنتصر للأفق الاستشراقي أو «الاستشراق



المعكوس» كما سلف الذكر، فالأحرى الأعمال البحثية الصادرة عن الفكرانيات [الإيديولوجيات] الإسلامية الحركية أو المادية، والتي لا يتجاوز أفقها النقدي الأفق المفاهيمي للفكرانية المعنية.

# 2 - سؤال التقييم والتقويم

لقد اشتغلت محاور التقرير على عرض وجرد أهم ما صدر عن الفاعلين الدينيين في المجال التداولي المغربي، وبالكاد توقفت بين الفينة والأخرى، عند إشارات تحليلية، وفيها يلي، قراءات نقدية تقييمية وتقويمية لأغلب الفاعلين، ونحن نترك جانباً القراءة النقدية المؤسَّسة على «فلسفة الدين»، مادام الجهاز المفاهيمي الديني لمُجمل الفاعلين الدينيين ينهل من فقه تقليدي يُعاني صعوبات نظرية وعَمَلية في التأقلم مع التحديات العقدية والمذهبية والسلوكية التي تواجه أبناء المجال التداولي المغربي، ومن أهم أسباب استمرار هذا «النموذج التقليدي في فهم الدين»، أنه لم يستفد بها يكفي من الآفاق المعرفية والأخلاقية التي تعج بها الاجتهادات النظرية لفلسفة الدين.

لذلك سوف نلج باب التقييم/ التقويم المؤسَّس على أرضية باقي الحقول العلمية، من قبيل علم الاجتماع الديني وعلم السياسة وعلم الاستشراف وغيرها، من أجل الاقتراب أكثر من نموذج تفسيري مُرِّكب.

### 2 - 1 - مؤسسة إمارة المؤمنين

معلوم أن مؤسسة إمارة المؤمنين تُغذي الشرعية السياسية للمؤسسة الملكية، ونُعاين بشكل جلي التأثيرات الإيجابية لدور المؤسسة في الخارج، في تعامل العديد من الطرق الصوفية الإفريقية مع المؤسسة الملكية، من منطلق أن الملك هو أمير المؤمنين، حتى إن صورة «المغرب الأقصى» في شقه الديني [الإسلامي تحديداً]، في مخيال الطرق الصوفية الإفريقية لا تخرج عن مؤسسة إمارة المؤمنين ومعها مقر الطريقة التيجانية بالعاصمة العلمية فاس، عند أتباع الطريقة التيجانية في العالم، حيث يوجد قبر مؤسس الطريقة، أبو العباس أحمد التيجاني.

**(** 

كما أن لهذه المؤسسة لائحة من الأدوار المجتمعية والدينية وغيرها، وفي مقدمتها السهر على حماية الدولة والدين، أو قل المساهمة في «صيانة الدولة والدين» في زمن ارتفعت فيه مخاطر استهداف هذه الثنائية في المنطقة، كما عاينا ذلك بشكل واضح بُعيد اندلاع أحداث «الفوضى الخلاقة» التي اصطلح عليها إعلامياً وبحثياً بأحداث «الربيع العربي»، ابتداءً من يناير 2011.

واضح أن صيانة أدوار مؤسسة إمارة المؤمنين، يقتضي -نظرياً- ارتفاع مؤشر الوعي بذلك لدى مجُمل الفاعلين الدينيين في المؤسسات الدينية المعنية بصيانة «الأمن الروحي» للمغاربة، من باب المساهمة النظرية والعَمَلية في تغذية الدور المحوري والإشعاعي لمؤسسة إمارة المؤمنين، محلياً وإقليمياً ودولياً.

نقول هذا ونحن نأخذ بعين الاعتبار مضامين الخطاب الديني والثقافي والسياسي الصادر عن الفاعلين في هذه المؤسسات، في الندوات والمحاضرات والإصدارات، بسبب الفوارق بين المقام القولي والمقام العملي، وبيان ذلك أن ضهان بقاء واستمرارية الدور التاريخي لمؤسسة تُعتبر حامية الدين بمقتضى الوثيقة الدستورية، وضامنة للاستقرار الروحي والديني للمغاربة، بمقتضى الموروث التاريخي، يتطلب المزيد من الدفاع عن المؤسسة بها يُغذي أفقها التدبيري [في المؤسسات] والتحكيمي [في المؤسات] والإصلاحي [في اللجتهادات] الذي تتميّز به دون سواها في تدبير الشأن الديني، خاصة أن هذه المؤسسة أصبحت في التداول المغربي بوابة «الإصلاح الديني» في السياق الإسلامي، بحيث إن بعض المبادرات الإصلاحية التي تطال «الحقل الديني» تصدر عن مؤسسة إمارة المؤمنين، ولا تصدر عن المؤسسات الدينية المعنية بتأهيل هذا الحقل.

#### 2 - 2 - المؤسسات الدينية

منذ إطلاق مشروع «إعادة هيكلة الحقل الديني» ابتداءً من أبريل 2004، انخرطت المؤسسات الدينية المعنية بصيانة «الأمن الروحي» للمعاربة، في عديد مبادرات وأنجزت عديد مهام، بصرف النظر عن التباين في الأداء والتفاعل،



واتضحت معالم الإنجازات في عدة محطات، منها ما طال الكفاءات البشرية والإمكانات المادية واللوجستية والمبادرات المفتوحة، من قبيل إدماج المرأة في التدبير، تأهيل الإعلام الديني، تكوين الأئمة والمرشدين والمرشدات للداخل والخارج، رد الاعتبار للتعليم العتيق، تفعيل محو الأمية في المساجد، إدماج بعض الكفاءات الدينية والبحثية في المتدبير، وغيرها من التجليات، وواضح أننا إزاء إنجازات نوعية مقارنة مع حقبة ما قبل أبريل 2004، وتؤكد أننا أمام تراكهات لا نجد لها مثيلاً في باقي دول المنطقة.

ولكن، أخذاً بعين الاعتبار التحديات الكبرى التي تطال الحقل الديني، محلياً وإقليمياً ودولياً، و«الضوء الأخضر الملكي» الذي تتوفر عليه مُجمل هذه المؤسسات لتأهيل هذا الحقل، إضافة إلى الإمكانات المادية الكبيرة التي وفرتها الدولة لمُجمل المؤسسات، فيمكن الجزم بأن أداء هذه المؤسسات، يمكن أن يكون أحسن بكثير مقارنة مع أداءها الراهن دون التقزيم مما تحقق حالياً.

وتزكي ذلك مجموعة من المؤشرات، منها هذا الإصرار على الانتصار لقاعدة «عمل الجزر المعزولة» في أداء أغلب هذه المؤسسات، وتقزيم الثقل النوعي للعديد من الباحثين الذين تعج بهم هذه المؤسسات، ولكنهم مقيدون بالعقل الأداتي والبيروقراطي، إضافة إلى غياب النفس البحثي الاستشرافي [أو قل المستقبلي] الذي يجعل عمل هذه المؤسسة الدينية أو تلك، متصلاً بأفق إصلاحي ديني استراتيجي، على الصعيدين المتوسط والبعيد.

هذا دون الحديث عن تواضع تفاعل هذه المؤسسات مع قضايا الساحة، مقارنة مع تفاعل خطاب المشاريع الإسلامية الحركية، التي غزت ولا تزال تغزو المؤسسات الدينية والمؤسسات السياسية فالأحرى منظهات المجتمع المدني والإعلام التقليدي والحديث وشبكة الإنترنت ومواقع التواصل الاجتهاعي، ويكفي مقارنة حضور الخطاب الديني للمؤسسات الدينية المغربية، في مواقع التواصل الاجتهاعي وفي شبكة الإنترنت، مقارنة مع خطاب المشاريع الإسلامية الحركية، الإخوانية والسلفية



الوهابية، حيث قاعدة «لا قياس مع وجود الفارق»، وتكمن أهمية القاعدة في أن الحديث هنا يهم مؤسسات دينية، معنية بصيانة «الأمن الروحي»، وواضح أن هذه الصيانة متواضعة الأداء والأفق بمُقتضى الأسباب سالفة الذكر.

تعاني المؤسسات الدينية من عدة أعطاب بنيوية، ونتوقف عند عطبين منها:

- عطب البيروقراطية، ومن بين التطبيقات المباشرة لهذا العطب البيروقراطي، أنه يُقوض عمل الفاعل الديني في المؤسسات الدينية، حيث إن العديد من هؤلاء، لا بد لهم من الحصول على ترخيص من الوزارة الوصية على الشأن الديني، قبل التصريح بمواقف أو المشاركة في ندوات أو الاشتغال على إصدارات، وهذا عطب يستغله بشكل نوعي الفاعل الإسلامي الحركي، ولذلك، من الطبيعي أن نُعاين فورة في التديّن الشعبوي والتديّن الحركي في زمن مواقع التواصل الاجتماعي و «الإعلام السيّال».

- عطب اللامبالاة وعدم الوعي بأهمية الدور الإصلاحي المنوط [نظرياً على الأقل] بهذه المؤسسات، ومن مؤشرات اللامبالاة، أن ينتظر المتتبع سنة أو بضع سنين حتى تصدر الأعمال التي تضم مساهمات ذات صلة بندوة ما، وحتى لو حدث هذا منذ بضع عقود، لكانت مُعضلة، بله أن يصدر في زمن الثورة الرقمية وفورة شبكة الإنترنت ومواقع التواصل الاجتهاعي.

والأمر سيان مع معالم العمل الإعلامي الصادر عن مجمل هذه المؤسسات، سواء تعلق الأمر بالإعلام السمعي البصري أو الورقي أو الرقمي، حيث لا زال متواضعاً جداً مقارنة من جهة مع الإمكانيات التي تتوفر عليها هذه المؤسسات، ومقارنة من جهة ثانية مع الحضور الإعلامي النوعي للمشاريع الإسلامية الحركية، بل إن بعض أتباع هذه المشاريع الإسلامية الحركية، تستغل الإمكانيات المادية واللوجستية لمؤسسات الدولة، من أجل ترويج مشروعها الديني الحركي.

هناك إشكالية معرفية كبيرة نُعاينها في أداء المؤسسات الدينية، وخاصة على صعيد هرم هذه المؤسسات، مفادها أن بعض مدراء أو رؤساء هذه المؤسسات، مفادها



مفاتيح تأهيل الأداء المؤسساتي وتجديد الخطاب الديني لهذه المؤسسات، ولكن تفعيل مقتضى هذا التميّز النظري، يطال بالكاد الشق الأول، أي التأهيل النسبي والمتدرج للأداء المؤسساتي، أما الجديد النوعي للخطاب الديني، فالأمر مغاير، لاعتبارات عدة، منها أنهم محاصرون في عقر هذه المؤسسات بعقول إسلامية تقليدية أو حركية [نتحدث عن "إبستيم إسلامي»، تقليدي أو حركي]؛ أو لأنهم محاصرون بعقل جمعي أو «هوى رأي عام» يصعب عليه تقبل هذا التأهيل النوعي في الخطاب الديني، ولذلك يبقى أحد مفاتيح التسريع من وتيرة هذا الأداء المزدوج، بين أيدي صانع القرار السياسي، والمُجسّد في المؤسسة الملكية، على غرار ما عاينا في عديد محطات، منها محطة التي سبقت المصادقة التشريعية على «مدونة الأسرة» [2004]، بمقتضى الثقل الدستوري والتاريخي لمؤسسة إمارة المؤمنين.

وإجمالاً، لا زالت المؤسسات الدينية معنية بتغذية وصيانة عدتها النظرية والعَمَلية في آن، بها في ذلك تأهيل القدرة المعرفية والتواصلية.

أما التفاعل النظري والعملي مع قضايا «التطرف العنيف»، فلا زال أداء المؤسسات الدينية متواضعاً جداً مقارنة مع ما هو مطلوب، وحتى في تجربة «المصالحة» التي أعْلِن عنها رسمياً في غضون منتصف العام 2017، وعرفت مشاركة مؤسسة الرابطة المحمدية للعلهاء، اتضح أن الأداء الميداني للمؤسسة العلمية المعنية، وخاصة فيها يتعلق بترويج أدبيات «المراجعات»، كان دون المستوى. بل يمكن تصنيف أداء بعض الفاعلين في هذه المؤسسات الدينية، من المعنيين بـ «الاشتباك النظري» المباشر مع أدبيات «التورف العنيف» أنه يصبُّ في إطالة عمر هذا المشروع، أخذاً بعين الاعتبار التواضع الكمي والنوعي لمبادرات «الاشتباك الفقهي» بله «الاشتباك المعرف».

صحيح أن الملف الإسلامي الحركي ملف أمني، لاعتبارات عدة، أهمها أنه في اللحظة التي يُعلن فيها تنظيم إسلامي حركي عن الحق في إقامة «الدولة الإسلامية» أو «دولة الخلافة» أو «أسلمة المجتمع والنظام والدولة»، في تلك اللحظة، تُصبح جميع السلطات القضائية والتشريعية والتنفيذية مستهدفة، بها فيها السلطة الأمنية، وبالتالي،



طبيعي أن تتفاعل هذه الأخيرة مع مقتضى هذه المشاريع والشعارات، ولكن، حضور هذا الهاجس الأمني في سياق التفاعل مع ظاهرة «التطرف العنيف»، لا يُجسد ذريعة لدى الفاعل الديني في المؤسسات، لكي يأخذ مسافة نظرية وعملية من الخوض في مواجهة الخطاب الديني المتشدد.

تفاعل المؤسسات الدينية مع ظاهرة «التطرف العنيف»، يُصنف في خانة الأعطاب البنيوية للعمل الديني المؤسساتي، وذلك إما بسبب غياب الشجاعة العلمية والأخلاقية للخوض الفقهي بله المعرفي في تفكيك الخطاب الديني المتشدد، أو بمقتضى أخذ مسافة من الهواجس الأمنية المرتبطة بالظاهرة، بها يُفيد أن المقاربة الأمنية تبقى كفيلة بالتصدي «للتطرف العنيف»، وهذا اعتقاد فاسد منطقياً وبالتالي فاسد عملياً، وبشهادة المؤسسات الأمنية ذاتها، والتي أصبحت تُقرّ بذلك، أو لاعتبارات أخرى، ولكن إجمالاً، لا زال أداء هذه المؤسسات متواضعاً في مواجهة وتفكيك المُحدّدات الدينية لمعضلة «التطرف العنيف»، رغم بعض المبادرات النسبية التي صدرت خلال السنين الأخيرة، عن الرابطة المحمدية للعلماء أو المجلس العلمي الأعلى.

بخصوص التفاعل مع تحديات «التطرف العنيف» في القارة الأوربية، وخاصة في الدول التي تضم عدداً كبيراً من الجالية المغربية، أو أقلية مسلمة من أصول مغربية (عربية وأمازيغية)، فلا يمكن مؤاخذة المؤسسات الدينية المغربية بشكل كبير على المسؤولية المعنوية، لاعتبارات عدة، أهمها أن المأزق الذي أصابها في التداول الأوربي، والذي اتضح مع الانسحاب من التنافس على الاستجابة مع الطلب الديني، صاحبه دخول عدة مشاريع إسلامية حركية (سلفية وهابية وإخوانية وشيعية)، وهذه مسؤولية الدول الأوربية التي فتحت الباب لهذه المشاريع، موازاة مع إغراءات ثورة الاتصالات والثورة المعلوماتية.

هذا عن المُحدد الديني في المسؤولية النسبية التي تتحملها المؤسسات الدينية، وهي مسؤولية متواضعة جداً، مقارنة مع المُحددات السياسية والاجتماعية والاقتصادية التي تتحملها الدول الأوربية.



لا يختلف واقع العمل الصوفي في مجالنا التداولي عن واقع المؤسسات الدينية، بل يزداد تأزماً، على الأقل في الشق المادي الكفيل بصيانة ما تبقى من عمل صوفي، أمام الحضور المتصاعد للمشاريع الإسلامية الحركية من جهة، وصعود أسهم المشاريع المادية التفكيكية من جهة ثانية.

يُحسب للطرق الصوفية أنها تغذي مشاعر الإحساس بالانتهاء للوطن، والانتصار لهاجس الدفاع عن الوطن قبل الطريقة، بخلاف السائد مع ثنائية الجهاعة والوطن، أو قل «الجهاعة قبل الوطن»، السائدة لدى بعض الحركات الإسلامية، الدعوية والسياسية والقتالية أو قل «الجهادية».

وبخلاف الحديث المتوقع للخطاب الإسلامي الحركي، السلفي الوهابي على الخصوص، ومعه الخطاب الإخواني، عن كون الطرق الصوفية تحظى بدعم الدولة، وأن أبواب مؤسسات الدولة مفتوحة أمامها، فإن واقع الحال يُفيد خلاف ذلك، ليس فقط لأن أدعاء الخطاب الإسلامي الحركي قائم على مغالطات متوقعة، بمقتضى الانتصار للهاجس الفكراني [الإيديولوجي]، الذي يُخول لها نقد ونقض وتشويه خطاب باقي المنافسين الذين لا يشتغلون في أفق تفعيل استراتيجية العمل الإسلامي الحركي [إقامة «الدولة الإسلامية»، أو إقامة «دولة الخلافة»، أو «الخلافة على منهج النبوة»]، وإنها لأن المغرب الذي اشتهر بأنه بلد الأولياء والشرفاء والصلحاء، أو «البلد الذي يُصدر التصوف للمشرق»، لا نجد تطبيقات عملية لهذه الألقاب في المؤسسات الذي يُصدر التعوف للمشرق»، باستثناء بعض المظاهر المتواضعة كهاً ونوعاً، مادام التصوف لا زال واقعاً تحت طائلة التهميش.

فبعد أن تعرض التصوف للحصار والاختزال على عهد الملك الحسن الثاني، في حقبة تميزت بها اصطلحنا عليه «استيراد التديّن السلفي الوهابي» في سياق صراعات سياسية وأمنية مع بعض فرقاء الساحة من المرجعية اليسارية والإخوانية، تحسنت الأوضاع نسبياً على عهد الملك محمد السادس، ولو أن أهل العمل الصوفي استبشروا خيراً مع تعيين



وزير مكلف بتدبير الشأن الديني، وهو القادم من طريقة صوفية، إلا أنه رغم المبادرات التي أعلنت عنها الوزارة الوصية، وما يصدر بالكاد عن بعض الطرق الصوفية، فقد ازداد الوضع تعقيداً مع أحوال التصوف عند العديد من الفاعلين في هذا الحقل.

ومن ذلك، اختزال بعض تجليات التصوف المغربي في البهرجة والفلكلور، وأصبحت الظاهرة الصوفية عند عديد فاعلين اليوم، مجُرد ظاهرة احتفالية بعد أن التصقت بثوب التقليدية، وتحول بعضها إلى طرقية لا علاقة لها بالتصوف الأصيل، كما تكلست عن إنتاج أي ممارسات سياسية إيجابية إلا ما تستفيد منه السلطة، ناهيك عن تحملها مسؤوليات شرعية وأخلاقية في تشويه صورة الإسلام، وتغذية أدبيات الفكرانيات [الإيديولوجيات] الإسلامية الحركية التي تنتقد أو تُشيطن التصوف بشكل عام.

- التصوف في الإعلام الإسلامي الحركي غائب كلياً، وإن كان حاضراً، فمن باب النقد والنقض والشيطنة وهذا أمر متوقع، أخذاً بعين الاعتبار المرجعية الفكرانية لهذا الخطاب، سواء تعلق الأمر بالخطاب الإعلامي الإخواني، لأنه يُشيطن التصوف سياسياً، أو الخطاب الإعلامي السلفي الوهابي لأنه يُشيطن التصوف عقدياً؛

- أما في الإعلام العمومي، فلا يخرج عن تغطية بعض المهرجانات الفنية التي يُصطلح عليها بمهرجانات «الموسيقى الروحية»، وهي مهرجانات نوعية ولكنها مُوجّهة على الخصوص إلى النخبة المحلية والأجنبية، وتكاد تكون منفصلة عن الواقع المجتمعي بإكراهاته وتحولاته وتحدياته؛ أو حاضر من خلال بعض المتابعات الإخبارية التي تسلط الضوء على ندوة أو موسم أو حفل ديني في هذه الطريقة الصوفية أو تلك، بينها لا نجد أي متابعات لما تقوم به الطرق الصوفية في العمل الجمعوي، وفي التربية والإرشاد والتوجيه والتأطير الروحي، على قلة الطرق الذي تقوم بذلك اليوم، من فرط التحول الذي طالها هي الأخرى.

ونضيف فوق هذه المآزق التي طالت التصوف، ما يصدر عن عديد فاعلين، ويصبُّ في توظيف التصوف أو العمل الصوفي لأغراض شخصية أو مادية، وواضح



أن هذه المآزق التي نعاينها فعلاً على أرض الواقع، لا علاقة لها بالهاجس الأخلاقي أو التنويري المنوط بالعمل الصوفي في أصوله الإصلاحية.

#### 2 – 4 – التيارات السلفية

يمرُّ التديّن السلفي الوهابي منذ صيف 2017، من مرحلة مفصلية ذات صلة بالتطورات الإصلاحية التي أصبحت تصدر عن السعودية، ومع أننا نتحدث عن التديّن السلفي في المغرب، إلا أنه لا مفر من الإحالة على تطورات الأوضاع في الخليج، حيث منبع التديّن، ومصدر تمويله وارتباطاته هنا في المغرب.

لا زالت أغلب المتابعات الإعلامية والبحثية حول ظاهرة التديّن السلفي الوهابي في المغرب، تسلط الضوء على حالات فردية، مقابل تجاهل أو عدم الانتباه إلى أداء ومعالم الطيف السلفي الوهابي بشكل عام، والذي لا يخرج إجمالاً عما يُصطلح عليه بـ»السلفية العلمية»، أما «السلفية الجهادية»، فطبيعي أن تكون حاضرة في التفاعل الإعلامي بمقتضي المتابعات المرتبطة بتفكيك خلايا «التطرف العنيف»، مع تواضع المتابعة البحثية ومن باب تحصيل حاصل، تواضع المتابعة الإعلامية في معرض تسليط الضوء على محدداتها الاجتماعية والدينية والثقافية والنفسية.

يحسب لهذه السلفية أنها بعيدة عن ممارسة التقية، وبعيدة أيضاً عن تبني خيار العنف، بصرف النظر عن شعرة معاوية الدقيقة التي تفصل «السلفية العلمية» عن «السلفية الجهادية»، ولكن ما يُؤاخذ عليها، تبني نموذج تديّني أقرب إلى التشدد، وهو نموذج يُفسر شيطنته لباقي أنهاط التديّن، وفي مقدمتها التديّن الصوفي الذي يُميز المجال التداولي الإسلامي المغربي، أو قل ما يُصطلح عليه بـ«الإسلام الثقافي» وهو إسلام فطري»، أقرب إلى «الدين الفطري» منه إلى التديّن الحركي.

يكمن أهم تحدي يواجه صانع القرار في التفاعل مع التديّن السلفي الوهابي، في توسيع الهوة بين الأفق «السلفي العلمي» والأفق «السلفي الجهادي»، وهذا يقتضي الدفع بمزيد مراجعات سلفية وهابية، قد تغذيها لائحة من المبادرات السعودية سالفة الذكر، وتمر هذه المراجعات بدورها عبر تشجيع جلسات الحوار والنقاش بين الفاعل





السلفي الوهابي مع باقي الفاعلين الدينيين، وثمة قابلية لدى أتباع هذا التيار للتفاعل الإيجابي مع هذا الخيار، القائم على الحوار والانفتاح المعرفي، خاصة أن السياق الإقليمي يصبُ في إقرار «مُصدري هذا التديّن»، هناك في الخليج العربي، بأنهم تأخروا كثيراً في مراجعة ضرائب هذا المشروع.

#### 2 - 5 - الحركات الإسلامية

ساهم دخول الحركات الإسلامية في المعترك السياسي، وفي دواليب مؤسسات الدولة، في تسليط الضوء على بعض المآزق التنظيمية التي طالت المشروع، والمرتبطة على سبيل المثال بقلاقل الصراع على الظفر بالامتيازات المادية والرمزية أو صراعات المواقع، هذا دون الحديث عن لائحة من قضايا الفساد المالي والإداري والأخلاقي، ونتحدث عن قضايا الفساد التي سُلطت عليها أضواء الإعلام، ولا نتحدث عن تلك التي لا زالت طي الكتمان.

إلا أن هذا الوجه السلبي لأداء العمل الإسلامي الحركي، لا يحجب واقعاً إيجابياً جداً من منظور أهل المشروع، عنوانه المزيد من التغلغل في مؤسسات الدولة، السياسية والدينية والتعليمية وغيرها، فالأحرى التغلغل في منظات المجتمع المدني والمؤسسات الإعلامية، الرسمية والخاصة/ المستقلة، إلى درجة أصبح فيها يحق لنا الحديث عن وجود ما يُشبه «مجرّة إسلامية حركية» [Galaxie islamiste]، وبيان ذلك كالتالى:

إن مجُرد الحديث عن مشروع إسلامي حركي واختزاله في أداء حركة «التوحيد والإصلاح» بحليفها السياسي/ الحزبي «العدالة والتنمية»، مع تغييب أو عدم الانتباه إلى أفق «المَجَرَّة»، لن يساعد الباحث على قراءة أداء المشروع، وبالتالي لا يليق علمياً الحديث عن أداء حركة إسلامية أو حليفها السياسي، أو الفرع النقابي التابع له، أو أداء الفصيل الطلابي، أو أداء المنابر الإعلامية التابعة له، والمواقع الرقمية، و «الكتائب الإلكترونية» وما إلى ذلك، دون الحديث عن معالم المشروع برمته، وليس انفصالاً عنه، وهذا ما يتضح على سبيل المثال لا الحصر، في عديد محطات، محلية أو إقليمية أو دولية،



من قبيل تفاعل أعضاء «المَجَرّة الإسلامية الحركية» مع الاستحقاق الانتخابي، حيث لا يمكن حينها أن نُفرق بين خطاب الفاعل الإسلامي الحركي الذي ينتمي إلى الحركة عن خطاب الفاعل الذي ينتمي إلى الحزب أو النقابة أو إلى باقي التنظيمات.

ينطبق التقييم نفسه مع المَجَرّة الإسلامية الحركية الثانية، ونواتها جماعة «العدل والإحسان»، حيث نُعاين الانتشار المؤسساتي والجمعوي نفسه، ولو أن حضور أعضاء هذه المَجَرّة في مؤسسات الدولة، أقل مقارنة مع حضور أعضاء المَجَرّة سالفة الذكر، أخذاً بعين الاعتبار الاعتراف الرسمي للدولة المغربية بنواة المَجَرّة الأولى.

من المشاكل التي بزغت في أداء هذه المَجرّات، وخاصة المَجرّة الإسلامية الحركية المعترف بها رسمياً، موضوع ازدواجية المواقف في التفاعل مع قضايا الوطن وقضايا الجهاعة/ الأم، أي جماعة «الإخوان المسلمين»، وقد توقف المحور المُخصّص للظاهرة، عند عديد أمثلة دالة، وتكمن أهمية هذه الجزئية الحساسة والدقيقة، في أنها تغذي أجواء عدم الثقة بين الدولة والمجتمع من جهة، وباقي المشاريع الإسلامية الحركية من جهة ثانية، لأن عقل الدولة، لم يكن يتوقع، أن المغرب سينتقل في بضع عقود، من مقام كانت بعض قيادات هذه «المَجرّة الإسلامية الحركية»، تطلب ود صناع القرار من أجل الحوار والتقرب، نحو مقام مغاير اليوم، تصدر فيه ردود عن القياديات نفسها، ضد أهم رموز الدولة أو التهديد بخروج أعضاء وأتباع «المَجرّة» إلى الشارع، ونضيف معها دلالات ومضامين الخطاب الصادر عن «الكتائب الإلكترونية» التابعة وأوربا، مع الأخذ بعين الاعتبار أن بعض المواقف المسكوت عنها لأي مشروع فكراني [إيديولوجي] -بها في ذلك المشروع الإسلامي الحركي - تتضح بشكل جلّي في مواقع التواصل الاجتهاعي، بمقتضي الشفافية شبه المطلقة التي تكرسها خوارزميات أعاهم [عاهم] هذه المواقع.

ويحدث هذا، في ظل غياب مقاربة نقدية ومعرفية للمشروع الإسلامي الحركي، مقابل الإبقاء على المقاربة السياسية أو الأمنية وبدرجة أقل المقاربة الاقتصادية

434



والاجتماعية، بينما المقاربة المعرفية والعلمية أولى، لأنها ذات أفق إصلاحي طويل الأمد، مقارنة مع الأفق الإصلاحي الظرفي والمؤقت للمقاربات الأمنية والسياسية.

ثمة لائحة من السيناريوهات المستقبلية التي تهم مصير انتشار المشروع الإسلامي الحركي في مؤسسات الدولة ومنظهات المجتمع المدني، ونتحدث عن سيناريوهات قابلة للتحقق طالما لم تنخرط مجمل هذه المشاريع الإسلامية الحركية في مراجعات حقيقية، من قبيل أخذ مسافة نظرية وتنظيمية صريحة من أدبيات المشروع الإسلامي الحركي، وبالتالي تأخذ مسافة من خطاب «المفاصلة الشعورية» و«دولة الخلافة» و«الجاهلية» و«الحاكمية» وغيرها من المفاهيم والرؤى التي تربى عليها أتباع الحركات والجاعات الإسلامية.

ولكن، قبل التوقف عند أهم السيناريوهات المحتملة، يجب أن نأخذ بعين الاعتبار سلفاً أن «المَجَرّة الإسلامية الحركية» في التداول المغربي، من قبيل المَجَرّة المعترف بها رسمياً، لا يمكن اختزالها في حركة إسلامية أو حزب سياسي، بقدر ما تجسد تشابك وتحالف عدة كتل تنظيمية، يمكن تصنيفها في ثلاثة تيارات:

- هناك أولاً النواة الصلبة، وهي نواة إخوانية، تنهل من مرجعية إخوانية مشرقية، بتعبير العديد من رموز المشروع، من الذين أكدوا أن بضاعة الحركة كانت تنهل من أعمال سعيد حوى وسيد قطب وحسن البنا والسيد سابق ويوسف القرضاوي وعبد الحميد كشك ولائحة من الرموز الدعوية المشرقية؛

- هناك من جهة ثانية، فاعلون سياسيون في الحزب، مغاربة محافظون، لا علاقة لهم بالعمل الإسلامي الحركي، ولكنهم ارتأوا أن هذا الحزب هو الأقرب إلى «تمثيل الإسلام» في العمل السياسي، إما لأنهم يملكون قابلية لذلك، أو تفاعلاً مع الآلة الدعائية للمشروع، أو بمقتضى أخطاء باقي الفاعلين السياسيين ومنظات المجتمع المدني، بله أخطاء السلطة؛

- وأخيراً، هناك فئة ثالثة، عبارة عن فاعلين سياسيين، ارتأوا أن المشروع الإسلامي الحركي [الإخواني حصراً] أصبح أقرب الطرق للظفر بامتيازات مادية



ورمزية، ولذلك تحالفت مع المشروع، قبل وبعد أحداث الحراك، ونجد ضمن هؤلاء، من يُصطلح عليهم مثلاً بـ «يسار الإخوان» [وهم أقلية] أو «يمين الإخوان» [وهم أغلبية لا يُنتبه إليها]، حيث نُعاين الإعلاميين والباحثين والجمعويين.. إلخ، بل طال الأمر حتى رجال السلطة الإدارية.

إذا تم إغفال هذه التعددية في تنظيم المشروع، فإن قراءة العديد من القضايا والتفاعلات التي يمر منها المشروع، ستبقى عصية على التفسير، مع التأكيد أن النواة الأولى، أي النواة الإخوانية، تبقى المتحكم الرئيسي في أداء المشروع، وأنها تمر أيضاً من رجة تنظيمية ونظرية، بين اجتهادات تريد أخذ مسافة من خطاب «المفاصلة الشعورية» و «التقية».. إلخ، مقابل تيار مضاد لا زال مؤمناً بالذي تربّى عليه في أولى مراحل اعتناق التديّن الإسلامي الحركي.

بالعودة إلى لائحة السيناريوهات المتوقعة، فإنها تهم سياقاً زمنياً مستقبلياً أولاً، وتهم من ناحية ثانية، الحالة التي يُصبح فيها التيار الأول هو المُهيمن وليس باقي التيارات، بمقتضى تحالفات التيار الأول مع مشاريع الخارج، وبقاء قلاقل «الجهاعة أم الوطن؟» كما اتضح ذلك مراراً في عديد محطات، محلية وإقليمية ودولية.

نحن أمام ثلاثة سيناريوهات أساسية في حال انتشار وتغلغل المشروع الإخواني في مؤسسات الدولة ومنظات المجتمع المدني: سيناريو الوصاية؛ سيناريو المواجهة وسيناريو الصدام، مع التذكير بأن التفاعل يهم مجُمل «المَجَرّات الإسلامية الحركية»، وخاصة المَجَرّات الإخوانية وبدرجة أقل المَجَرّة السلفية في نسختها «الإصلاحية» المُسيّسة، ومن باب تحصيل حاصل النسخة «الجهادية»:

- سيناريو الوصاية، وهو سيناريو يحظى بقابلية وحاضنة مؤسساتية على المدى المتوسط، والحديث عن «الوصاية» الدينية على المؤسسات الدينية وبالتالي تقويض رمزية مؤسسة إمارة المؤمنين، مع الأخذ بعين الاعتبار أن الحضور الإسلامي الحركي لا يقتصر على التديّن الإخواني، بل يطال أيضاً التديّن السلفي الوهابي في فرعه المُسيّس.





- سيناريو المواجهة، ويقوم على التصدي الدولاتي [étatique] لواقع التغلغل عبر تبني حملات تطهير مؤسسات الدولة السياسية والدينية والتعليمية وغيرها، من الحضور الإسلامي الحركي، في تقليد مغربي -افتراضي- لما جرى في المجال التداولي التركي بين 2016 و 2017.

- سيناريو الصدام، ويقوم على المواجهة الميدانية بين الدولة ومؤسساتها وأجهزتها من جهة، والمشاريع الإسلامية الحركية بمؤسساتها وأجهزتها من جهة ثانية؛ هذا السيناريو الصدامي قائم اليوم رمزياً، وفي عدة حقول مؤسساتية، دينية وسياسية وثقافية وإعلامية وجمعوية وغيرها، ولكنه مُعرض لأن ينتقل من المقام الرمزي إلى المقام المادي/ الواقعي.

من المؤكد أن الوصول إلى هذه السيناريوهات مُستبعدة حالياً، ولكن لكي تُصبح مستبعدة مستقبلاً أيضاً، فإن الأمر يفترض أن يكون الجيل المستقبلي للحركات الإسلامية، يُفكر خارج الأفق المعرفي [الإبستيمي] نفسه للجيل الحالي، أو قل النواة الإخوانية التي تُهيمن على الجيل الحالي، وهي النواة التي تشربت أدبيات «الحاكمية» و«المفاصلة الشعورية» و «الجاهلية» و «التقية».

ومعلوم أن هذه الأدبيات أسّست لما يُشبه أفُق أو سياج فكراني/ إيديولوجي مغلق، تسبب في عدة مشاكل نظرية وميدانية للعمل الإسلامي الحركي، حالت دون الظفر بثقة مجتمعات المنطقة، فالأحرى الظفر بثقة الأنظمة والدول؛ بها يُفيد أن مستقبل الحركات الإسلامية يوجد بين أيدي شبابها، شرط أن يتجاوز هؤلاء الشباب أدبيات الأزمة التي أنتجتها هذه القيادات، والتي تصب في تغذية هذه السيناريوهات أخذاً بعين الاعتبار غياب أو تواضع مراجعات حقيقية.

لكي يتفادى الجميع طرق هذه الاحتمالات، لا بد لهذا الجيل المستقبلي أن يأخذ مسافة واضحة من أدبيات الأجيال الأولى للمشروع الإخواني، في المنطقة ككل، وليس في المغرب وحسب؛ فعندما يكشف حدث إقليمي أو دولي عن مواقف إخوانية مُغايرة أو مضادة لمواقف ومصالح الدولة الوطنية، تنتصر لقاعدة «الجماعة أولاً»، فمعنى



ذلك أن «مراجعات المَجرّة الإخوانية» ليست مراجعات حقيقية أو لم تكن في المستوى المرجو، ولو أن هذا أمر متوقع، لأنه يصعب التحرر النفسي والمعرفي من التأثير الكبير لمرحلة نهل المراهق أو الشاب الإسلامي الحركي من هذه الأدبيات، وبالتالي تبقى الآثار النفسية لمرحلة النهل واضحة على جهازه المفاهيمي، بها يُفسر عديد مواقف وتفاعلات مع عديد وقائع، ومن هنا أهمية أخذ الجيل اللاحق، وخاصة جيل الشباب، مسافة مفصلية من هذه الأدبيات، حتى لا تتكرر الأعطاب نفسها، والتي تصب في تغذية السيناريوهات سالفة الذكر.

رُبّ معترض أن هذه سيناريوهات وهمية على المدى القريب، بمقتضى ثقل السلطة الدينية والسياسية والأمنية اللصيقة بمؤسسة إمارة المؤمنين والمؤسسة الملكية، كها أن المَجرّات الإسلامية المعنية، مجُرد أقليات مجتمعية، وبالتالي أقلية إسلامية حركية، مقارنة مع ما يُميز التديّن المغربي؛ لولا أت الأمر مغاير من الناحية السياسية والحزبية، وأخذا بعين الاعتبار وتيرة عمل وانتشار وتغلغل المشروع الإسلامي الحركي في مؤسسات الدولة ومنظهات المجتمع المدني والعالم الرقمي، فإن هذه السيناريوهات الافتراضية تملك قابلية للتفعيل النسبي على المدى المتوسط، فالأحرى على المدى البعيد، وما قد يُقوض تحقيقها، أن غلبة الهاجس البرغهاتي على أداء المَجرّة ساهم في تراجع شعبية المشروع لدى الرأي العام، وكشف لائحة تناقضات بين النظري والعملي في تطبيقات المشروع الإسلامي الحركي، في نسختها الإخوانية بالتحديد.

# 2 - 6 - الشيعة والتشيع

لا زال تديّن الشيعة المغاربة يهم حالات فردية، ذات ارتباطات عقدية ومذهبية مع المشرق (إيران، العراق، لبنان، سوريا)، ولا يمكن فصل أداء الفاعلين الشيعة في المغرب أو في المنطقة عن معالم المشروع الشيعي في المنطقة، وفي العالم، وخاصة في المجال التداولي الإسلامي، وهو المشروع الذي انطلق مباشرة بعد منعطف «الثورة الإسلامية» في إيران [1979]، موازاة مع مشروع «تصدير السلفية الوهابية» الذي كانت تشرف عليه السعودية إلى وقت قريب، قبل ظهور بوادر مراجعات سعودية أخيرا كما سلف الذكر.



تمر الحالة الشيعية في المغرب، رغم أنها تهم أقلية عددية، من تفاعل إعلامي يقترب من التضخيم، أخذاً بعين الاعتبار وزنها التنظيمي، مادامت تهم بضع مجموعات محلية، تتعاون وتنسق مع المركز في المشرق أو مع بعض الفعاليات الشيعية في أوربا، سواء كانت مشرقية أو مغربية، بمقتضى حالات التشيع الكبيرة التي طالت الجالية المغربية، وخاصة في الديار البلجيكية.

اجتهد الشيعة المغاربة في طرق البوابة الحقوقية والبحثية والسياسية، بل وصل الأمر إلى طرق باب السفارات [السفارة الأمريكية بالتحديد]، ولكن لا زالت نتائج هذه المبادرات متواضعة لعدة اعتبارات منها تواضع الوزن التنظيمي، ووجود صراعات بين - شيعية، إضافة إلى تورط بعض رموز التيار في ملفات قضائية انتهت بمتابعات أمام المحاكم.

ومن المستبعد أن تتطور أحوال الشيعة المغاربة، على قلتهم، نحو وضع أفضل من السائد حالياً، بمقتضى عدم قابلية المجتمع المغربي لاحتضان أي مشروع ديني شيعي يدين بالولاء العقدي والمذهبي والاستراتيجي للخارج، في صيغة تنظيم أو جمعية، بخلاف السائد مع الحالات الفردية، لأنها تشتغل بشكل غير شبكي، ولا تمثل إلا نفسها، على الأقل محلياً.

# 2 - 7 - تديّن مغاربة الخارج

لا نتحدث هنا عن حقل ديني وطني شبه مُغلق، وحتى لو كان الأمر كذلك في حقبة ما، فالوضع مختلف اليوم، بمقتضى ثورة الاتصالات الفضائية والرقمية ومواقع التواصل الاجتهاعي، وتداخل سياسات أنظمة ومشاريع وتيارات.

نحن اليوم أمام مجال تداولي مُركب، حافل بعدة أنهاط من المرجعية العَلهانية، بها في ذلك الخطاب الجديد الذي يُروج لـ «ما بعد العَلهانية»، بله المرجعية الدينية (اليهودية والمسيحية والإسلامية)، وحتى في داخل المرجعية الإسلامية المحسوبة علينا، نُعاين اليوم، عدة مشاريع إسلامية، ومنها ما هو محسوب على دول أو جماعات أو تيارات.



وإذا كانت الدولة المغربية تعاني على أكثر من صعيد نظري وعملي، في معرض تدبير الشأن الديني محلياً، رغم هامش المناورة الذي تملكه، فأن تعاني في تدبير الملف الديني للجالية المغربية في الخارج أولى، بمقتضى تواضع هامش المناورة والعمل، من فرط كثرة المتدخلين، الأوربيين والمشارقة على حد سواء.

و لا تخرج معالم السياسة الخاصة بتديّن الجالية المغربية عن السقف العملي لمُحددين اثنين:

- أولها أنها سياسة دينية تندرج من جهة ضمن السياسات العمومية المرتبطة بتدبير ملف الجالية المغربية بشكل عام؛

- وثانيهما أنها سياسية دينية تندرج من جهة ثانية ضمن السياسات الدينية المرتبطة بأداء المؤسسات الدينية في التداول المغربي.

يتعرض تديّن الجالية المغربية بالخارج لعدة تحديات، قديمة وحديثة:

- فأما المشاكل القديمة، فعنوانها الرئيسي تراجع نسبي للدولة المغربية عن تلبية الطلب على الدين في أوربا، وهو التراجع الذي استغلته مشاريع دولاتية وإسلامية حركية، وطائفية [سنية وشيعية على الخصوص]؛

- وأما المشاكل الحديثة، فعنوانها الرئيسي تورط مغاربة من أبناء الجيل الثالث والرابع في قضايا «التطرف العنيف»، إلى درجة أن بعض المسؤولين الأوربيين والباحثين والإعلاميين، استغلوا هذه التطورات من أجل اتهام المغرب بتحمل «المسؤولية المعنوية» لهذه الأحداث، قبل تدخل صناع القرار في الرباط للرد على هذه الانتقادات.

ولكن ثمة وجه آخر لهذا النقد الأوربي، مفاده أن الدولة المغربية، تمر مما يُشبه مرحلة انتقالية حتى نتجاوز عدة مآزق مؤسساتية في تدبير تديّن الجالية المغربية بالخارج، ونتوقف عند عطبين اثنين على الأقل:

- على غرار ما عاينا مع أداء المؤسسات الدينية المحلية، والتي تعمل بقاعدة «الجزر المعزولة»، نُعاين المنطق التدبيري نفسه في أداء المؤسسات المغربية المعنية بمتابعة أحوال





ومشاكل الجالية المغربية، وخاصة المشاكل ذات الصلة بالحقل الديني، وفي مقدمتها موضوع تكوين الأئمة، وتعليم اللغات، وتورط الأجيال المغربية في قضايا «التطرف العنيف»، رغم أهمية المبادرات التي تمت وأنجزت خلال السنين الأخيرة، ولكنها متواضعة مقارنة مع ما هو مطلوب.

- كما نُعاين تواضع أداء المؤسسات الدينية المغربية في التفاعل مع الطلب المغاربي بالخارج على التعريف بالتديّن المغربي، المؤسّس على الثلاثية سالفة الذكر [العقيدة الأشعرية، المذهب المالكي والتصوف على طريقة الجنيد]، بحيث تنعدم في الدول الأوربية كُتيبات أو منشورات موجهة للجالية المغربية أو المتلقي الأوربي، والمُحررة باللغات الأوربية، تُسلط الضوء على معالم وخصوصية التديّن المغربي، مقابل الحضور الكمي والنوعي للأدبيات الإسلامية التي تُعرّف الإسلام بلغات أوربية، ولكنها صادرة عن أنهاط من التديّن تنهل من المشروع السلفي الوهابي أو المشروع الإخواني، وبعضها موجه للجالية المغربية بالخارج، وعاينا ذلك منذ منعطف 1978، تاريخ فتح أبواب القارة الأوربية أمام لائحة من أنهاط من التديّن الإسلامي المشرقي، وخاصة التديّن السلفي الوهابي والتديّن الشيعي بداية، ويليه التديّن الإحواني لاحقاً.

يكفي أن نسأل هذه المؤسسات الدينية، عما قامت به بخصوص تعريف مغاربة الخارج -بله باقي الشعوب والمؤسسات والدول التي تطرق باب تدبير الشأن الديني المهم مُميزات التديّن المغربي المُسطرة في الوثيقة الدستورية: الولاء لمؤسسة إمارة المؤمنين، وتبني ثلاثية العقيدة الأشعرية والمذهب المالكي والتصوف الجنيدي؛ وهل ثمة منشورات خاصة بالأطفال والمراهقين والشباب تصب في هذا الاتجاه مُحرّرة بأهم اللغات الحية؟ وهل هناك مواقع رقمية حديثة، وتفاعلية، تشتغل بأفق استراتيجي ونوعي لتسليط الضوء على هذه المُميزات؟

وعلينا أن نأخذ بعين الاعتبار أن العقل البحثي الغربي تأخر كثيراً في الاشتغال على الفوارق بين الإسلام والإسلاموية [الحركات الإسلامية]، رغم ادعاء هذا العقل أنه متمكن معرفياً من التفريق بين الدين والتديّن، ولكن واقع الحال يُفيد أن الأمر خِلاف



ذلك في التفاعل مع الظاهرة الإسلامية الحركية، بمقتضى التوظيفات والصراعات التي طالت تدبير المسألة الإسلامية في التداول الأوربي، قبل وبعد أحداث 11 سبتمبر: قبل الأحداث لأننا انتقلنا من «العدو الشيوعي» نحو «العدو الإسلامي» أو قل «المنافس الإسلامي» [نسبة إلى الإسلام وليس الإسلاموية، بمقتضى التعامل الغربي مع الإسلام على أساس أنه فكرانية/ إيديولوجية]؛ وبعد الأحداث، لأن ملف الإرهاب أو التصدي «للتطرف العنيف»، أصبح قضية الساعة في العالم بأسره.

هذا عن التديّن المغربي، كما هو مُتخيل أو مرجو أن يكون حاضراً في التداول الأوربي، من قبل صناع القرار في المغرب، ولهذا ثمة حديث عن «النموذج المغربي» في التديّن، والقائم على ثلاثية عقدية ومذهبية وسلوكية، على افتراض أن هناك مجهود نظري وعملي تقوم به المؤسسات الدينية المعنية بصيانة هذا النموذج.

لكن واقع الحال يُفيد أن التديّن الإسلامي في التداول الأوربي أعقد بكثير اليوم مقارنة مع هذه التفاعل المغربي المؤسساتي، حيث يمكن أن يتعايش في المجال الجغرافي نفسه لمدينة أو دولة أوربية، مسجد تشرف عليه حركة إسلامية، وهيئة رسمية مُعينة من قبل الدولة الأوربية، أو مقربة من دولة مغاربية أو محسوبة على مشروع إسلامي طائفي، إخواني أو سلفي، سني أو شيعي، من منطلق أننا نعيش تدافعاً يطال التديّن الإسلامي، مرتبط بمقتضى وإكراهات «السوق الدينية المفتوحة» في زمن العولمة وثورة الاتصالات والفضاء الرقمي، حيث التفاعل الميداني بين «الطلب على الدين» و «العرض الديني»، أو قل «النموذج الديني» مقابل «السؤال الديني»: هناك طلب كبير على الخطاب الديني، بسبب تزايد عدد المسلمين بها في ذلك تزايد عدد معتنقي الدين الإسلامي، وما على الفاعل الديني المعني، سواء كان تابعاً لدولة أو مشروع إسلامي حركي أو هيئة مستقلة عن هذا الاتجاه أو ذلك، سوى التفاعل مع إكراهات الطلب على الدين.

ويمكن أن نلخص أهم معالم «العرض الديني» أوربياً في اتجاهين اثنين:

- أدبيات فقهية تتعامل مع مسلمي القارة الأوربية تأسيساً على أرضية «فقه تقليدي»، تروج وتنشر وتدافع عن تبنى «فقه الأقليات» الإسلامية؛



وحتى لو كان لصناع القرار في المغرب، إرادة ترويج "نموذج مغربي في الدين"، وهذا مطلب مشروع محلياً، ومرجو بشكل أو بآخر إقليميا وعالمياً، فالمأمول أن يكون الهدف من ترويج هذا التديّن، التأسيس لأخلاق التعايش مع باقي أنهاط التديّن من جهة، والتعايش في آن، مع باقي المرجعيات الدينية وغير الدينية من جهة ثانية، وليس الرغبة في التبشير أو الغزو أو الهيمنة، لأن انتشار الإسلام منذ القرون الأولى، تميّز بغلبة هاجس "الدين المعاملة" وليس غلبة "إسلام الغزو" كها روجت لذلك بعض الأدبيات الاستشراقية، ومعها بعض الأدبيات التراثية في التداول الإسلامي.

وهناك اليوم، عدة مستجدات ميدانية، تصب في خدمة هذا الخيار، أهمها وجود ما يُشبه طلب على «التديّن الإسلامي المالكي» [malékisme]، كها عاينا ذلك في التداول الأوربي بعد اعتداءات 11 سبتمبر 2001، وأيضاً بعد اندلاع أحداث «الربيع العربي»، بتداعياتها العنيفة على السياق الأوربي، بمقتضى إكراهات وإغراءات «السوق الدينية الأوربية المفتوحة»، لولا أن الاستجابة المغربية النافعة والنوعية لهذا الطلب، تقتضي في مرحلة أولى، تأهيل وصيانة التديّن المحلي الذي تعرض لعدة تحولات وتشوهات، وهذا ما شرعت فيه المؤسسات الدينية، مع إطلاق مشروع «إعادة هيكلة الحقل الديني»، ابتداءً من أبريل 2004؛ وتقتضي في مرحلة ثانية، تأهيل السياسات المغربية وغيرها، ابتداءً من أكتوبر 2008، ولكن لا زلنا بالكاد في طول البداية.

- وهناك في المقابل، فقه متجدد نسبياً، يُصطلح عليه بـ «فقه المواطنة»، وهو أفضل لمسلمي القارة الأوربية مقارنة مع الفقه التقليدي سالف الذكر؛

وبالنتيجة، أصبح مُلحا اليوم التفكير في «فلسفة دين» جديدة لمُسلمي القارة الأوربية، تأخذ مسافة من أغلب النقاشات الجدلية التي لم نجد لها حلولاً عَمَلية في التداول الإسلامي، وأصبح مُلحاً أيضاً، تجاوز فقه التديّن الحركي، لاعتبارات عدة، وفي مقدمتها غَلَبة الهاجس الديني الطائفي على هذا الفقه، عِوَض الهاجس الديني المفتوح والمتسامح مع باقي المرجعيات الدينية والثقافية، وإلا سيبقى ذلك الفقه الطائفي



مُغذياً لخطاب الشباب والمراهقين من الذين يبحثون عن أجوبة نظرية وعملية على أسئلة وجودية مرتبطة بهواجس الإدماج والهوية والوطن والدين، ولا يمكن أن نجد أجوبة دينية تنتصر لروح الدين، في خطاب ديني طائفي، بها في ذلك الخطاب الديني التابع لمؤسسات دينية حركية، ذات ولاءات خارجية، أو قل الانتصار إلى «فقه المواطن» عوض «فقه الأقليات»، ومع أن الأمريبقي حلاً ترقيعياً -في انتظار ما له صلة بـ «فلسفة الدين» - إلا أنه أفضل من الواقع السائد اليوم.

هناك بديل آخر، مصدره «فلسفة الدين»، يُخول لنا الحديث عن وجود «فقه ثالث»، يتجاوز السقف التقليدي للفقه الأول والسقف الاجتهادي للفقه الثاني، لولا أن هذا السقف لا زال مُهمشاً إن لم يكن في مقام اللامفكر فيه، عند أغلب الفاعلين في الحقل الديني.

هذا عن الشق الديني في صيانة ما تبقى من «التديّن المالكي» للأجيال الجديدة لدى الجالية، أما صيانة هوية الجالية، باعتبارها هوية مفتوحة على كافة المرجعيات الدينية والمادية، فيقتضي تفعيل استراتيجيات مُركبة، تتداخل فيها محددات دينية وثقافية وفنية وإعلامية وغيرها، مع استحضار التفاعلات التي تطال المسألة الدينية الإسلامية في التداول الأوربي، الحالية والقادمة، بمقتضى ارتفاع نسبة المواليد لدى المسلمين في أوربا، حيرة الدول الأوربية في التعامل مع مختلف أنهاط التديّن الإسلامي في مرحلة ما بعد انتشار التديّن الطائفي والحركي؛ توظيف دول عربية وإسلامية لورقة التديّن الطائفي والحركي في ملفات سياسية وأمنية، وغيرها من المُحددات.

كانت هذه أهم الملاحظات التقييمية والتقويمية ذات الصلة بأهم الفاعلين في الحقل الديني المغربي، وتكشف عن مشهد ديني مُركب، حافل بالصراعات والتحديات والمشاريع، ويعج بالأعطاب الذاتية، موازاة مع تحديات محلية وإقليمية ودولية، ذات صلة بالسياسة أو الأمن أو الدين أو الاجتهاع أو الفكر، ولا يمكن التفاعل النظري والعَمَلي النافع مع مجمل هذه التحديات والإكراهات، إذا تمَّ إغفال أو تقزيم عديد محددات معرفية وميدانية، وهذا تفاعل يقتضي جلسات مكاشفة نقدية مسؤولة وصريحة.

### بيبليوغرافيا

#### كتب

- طلال أسد، جينالوجيا الدين: الضبط وأسباب القوة في المسيحية والإسلام، ترجمة: محمد عصفور، دار المدار الإسلامي، طرابلس، ليبيا، ط 1، 2017.
- أحمد السليماني، عثمان المنصوري، عبد الرحمن زكري (إعداد وتنسيق)، شيخ الإسلام محمد بن العربي العلوي: السلفية المستنيرة، مركز محمد بنسعيد آيت إيدر للأبحاث والدراسات، سلسلة: ندوات ومحاضرات، رقم 1، طبع: أوميكا كرافيك، الدار السضاء، ط 1، 2015.
- امحمد جبرون، أزمة العلاقة بين الإسلاميين والعلمانيين بالعالم العربي، مطبعة طوب بريس، الرباط، ط 1، 2015.
- إيكلمان، ديل، الاسلام في المغرب، ترجمة محمد أعفيف، ط 1، 1989، الدار البيضاء، دار توبقال للنشر، ج 1.
- أنتوني غيدنز، علم الاجتماع، ترجمة وتقديم فايز الصياغ، المنظمة العربية للترجمة، بروت، الطبعة الرابعة، 2005.



- إدمون دوتي، الصلحاء: مدونات عن الإسلام المغاربي خلال القرن التاسع عشر، ترجمة محمد ناجي بن عمر، أفريقيا الشرق، الدار البيضاء، ط 1، 2014.
- ابن قيم الجوزية، إعلام الموقعين عن ربّ العالمين. تحقيق طه عبد الرؤوف سعد. (بيروت: دار الجيل. 1973). ج1.
- إدريس الكنبوري، الإسلاميون بين الدين والسلطة، مطبعة «طوب بريس»، الرباط، ط
  1، 2013.
- إدريس هاني، سراق الله: الإسلام السياسي في المغرب، تأملات في النّشأة والخطاب والأداء، مؤسسة دار الوطن للصحافة والطباعة، الرباط، ط 1، 2017.
- إدريس عدار، التغلغل الوهابي في المغرب، دار الوطن للصحافة والطباعة والنشر، الرباط، ط 1، 2015.
- إدريس هاني، سراق الله: الإسلام السياسي في المغرب، تأملات في النّشأة والخطاب والأداء، مؤسسة دار الوطن للصحافة والطباعة، الرباط، ط 1، 2017.
- أرماندو سالفاتوري، المجال العام: الحداثة الليبرالية والكاثوليكية والإسلام، ترجمة، أحمد زايد، المركز القومي للترجمة، 2012، ص 19.
- الحسين الإدريسي، الإسلام المغربي، دفاعا عن الشخصية الدينية للمغاربة، منشورات دار التوحيدي، الرباط، ط 1، 2013.
- أحمد التوفيق (تحقيق)، التشوف إلى رجال التصوف وأخبار أبي العباس السبتي لأبي يعقوب يوسف بن يحيى التادلي المعروف بابن الزيات (617هـ/ 1220م)، جامعة محمد الخامس أكدال، منشورات كلية الآداب والعلوم الإنسانية، سلسلة نصوص ووثائق رقم 4، الرباط، دار أبي رقراق للطباعة والنشر، الطبعة الرابعة 2014.
- الهرماسي محمد، مقاربة في إشكالية الهوية بالمغرب العربي، دار الفكر المعاصر، ط 1، 2001.
- الشهرستاني، عبد الكريم، الملل والنحل، تحقيق: محمد بن فريد، المكتبة التوفيقية، القاهرة، 2003. ج 2.
  - الشهرستاني، عبد الكريم، مصارعة الفلاسفة، تحقيق: سهر محمد، ط 1، 1976.



- باتريك هايني، إسلام السوق، ترجمة عومرية سُلطاني، مدارات للأبحاث والنشر، القاهرة، ط 1، 2015.
- خالد التوزاني، التصوف الإسلامي: نحو رؤية وسطية، منشورات المؤسسة العربية للدراسات والنشر / لبنان، ودار الفارس/ الأردن، ط 1، 2017.
- سكوت أتران، الحديث إلى العدو: الدّين والأخوّة وصناعة الإرهابيين وتفكيكهم، ترجمة طاهر لباسي، دار جداول، بيروت، مؤسسة «مؤمنون بلا حدود للدراسات والأبحاث»، الرباط، ط 1، 2015.
- سعيد بنسعيد العلوي، دولة الإسلام السياسي: وهم الدولة الإسلامية، مؤسسة مؤمنون بلا حدود للدراسات والأبحاث، الرباط، ط 1، 2017.
- سعيد بوعصاب، من فقه مدارسة القرآن الكريم في المجتمع النبوي: فوائد موضوعية وضوابط منهجية، مطبعة طوب بريس، الرباط، ط 1، 2017.
- سعيدة الأشهب، زوايا عبد الله الغزواني، مؤسسة آفاق للدراسات والنشر والاتصال، مراكش، ط 1، 2015.
- عبد الجليل العلمي، في أصول التصوف بالمغرب: القرن السادس الهجري الثاني عشر الميلادي، جامعة محمد الخامس أكدال، منشورات كلية الآداب والعلوم الإنسانية، سلسلة: الكتاب الجامعي، رقم 8، الرباط، دار أبي رقراق للطباعة والنشر، الطبعة الرابعة 2014.
- شلايرماخر، عن الدين: خطابات لمحتقريه من المثقفين. في كتاب جماعي بعنوان «تمهيد لدراسة فلسفة الدين»، دار التنوير، بغداد، 2014.
- طه عبد الرحمن، روح الدين: من ضيق العلمانية إلى سعة الائتمانية. (بيروت: مركز دراسات الوحدة العربية، ط 1، 2012.
- طه عبد الرحمن، بؤس الدهرانية، النقد الائتماني لفصل الأخلاق عن الدين، الشبكة العربية للأبحاث والنشر، بيروت، ط 1، 2014.
- طه عبد الرحمن، دين الحياء: من الفقه الائتماري إلى الفقه الائتماني، ثلاثة أجزاء، المؤسسة العربية للفكر والإبداع، بيروت، ط 1، 2017.







- طه عبد الرحمن، سؤال العنف بين الائتمانية والحوارية المؤلف، المؤسسة العربية للفكر والإبداع، بيروت، ط 1، 2017.
- عبد الجواد ياسين، الدين والتديّن: التشريع والنص والاجتماع، التنوير للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، بيروت، 2012
- عبد السلام طويل، الدولة والدين: إشكالية العلمانية في الفكر الإسلامي المعاصر عبد السلام ياسين نموذجاً، وحدة الدراسات المستقبلية بمكتبة الإسكندرية، أكتوبر، 2015.
  - عبد الله بوصوف، الإسلام والمشترك الإنساني، دار «بانتيون»، باريس، ط 1، 2017.
- عزمي بشارة، الدين والعلمانية في سياق تاريخي، المركز العربي للأبحاث ودراسة السياسات، الدوحة، ط 1، 2013.
- عمر العمري، كنت إسلامياً: عندما يتماهى الخيال مع الواقع، منشورات كيان ميديا، الرباط، ط1، 2014.
- لحسن كرام، الذئاب الملتحية الخديعة الكبرى، دار النشر: عين السبع الدار البيضاء، ط 1، 2014.
- لحسن كرام، الذئاب الملتحية [الجزء الثاني]: تدمير البلدان الإسلامية عبر الجماعات الإسلامية، مطبعة «بريستيجيا برنت» [Prestigia Print]، 2016 .
- عكاشة بن المصطفى، الإسلاميون في المغرب، در توبقال للنشر، الدار البيضاء، ط 1، 2008.
- عمر بوم، يهود المغرب وحديث الذاكرة، ترجمة خالدة بن الصغير، كلية الآداب والعلوم الإنسانية بالرباط، سلسلة نصوص وأعمال مترجمة رقم 18، ط 1، 2015.
- مارسيل ديتيان، اختلاق الميثولوجيا. ترجمة مصباح الصمد، المنظمة العربية للترجمة، بيروت، 2008.
- محمد العيادي، حسن رشيق، محمد طوزي، الإسلام في الحياة اليومية، بحث حول القيم المارسات الدينية بالمغرب، مؤسسة فر دريش إبرت، ك 1، 2013.





- محمد عابد الجابري، مدخل إلى فلسفة العلوم: العقلانية المعاصرة وتطور الفكر العلمي، مركز دراسات الوحدة العربية، بيروت ـ الدار البيضاء، 1998.
- محمد عبد الله دراز، الدين: بحوث ممهدة لدراسة تاريخ الأديان، القاهرة، دار القلم. 2010.
- محمد إقبال، تجديد الفكر الدّينيّ في الإسلام. ترجمة: يوسف عدس، دار الكتاب اللبناني، بروت، 2011.
- محمد المدلاوي، رفع الحجاب عن مغمور الثقافة والآداب؛ مع صياغة لعروضي الأمازيغية والملحون، منشورات المعهد الجامعي للبحث العلمي، الرباط، 2012.
- محمد ضريف، الإسلاميون المغاربة: حسابات السياسة في العمل الاسلامي، المجلة المغربية لعلم الاجتماع السياسي، الدار البيضاء، ط 1، 1999.
- محمد ضريف، الحقل الديني المغربي: ثلاثية السياسة والتديّن والأمن، منشورات المجلة المغربية لعلم الاجتهاع السياسي، الدار البيضاء، ط 1، 2017.
- محمد العيادي، حسن رشيق، محمد الطوزي، الإسلام في الحياة اليومية، بحث حول القيم والمارسات الدينية بالمغرب، دار ملتقى الطرق، 2013.
- محمد التهامي الحراق، «إنّي ذَاهِبٌ إلى ربّي، مقاربات في راهن التدين ورهاناته، دار أبي رقراق، ط 1، 2016.
- مصطفى حجازي، التخلف الاجتهاعي، سيكولوجية الإنسان المقهور، بيروت، مركز الإنهاء العربي، 1980.
- منديب عبد الغني، الدين والمجتمع، دراسة سوسيولوجية للتدين بالمغرب، منشورات أفريقيا الشرق، الدار البيضاء، ط 1، 2006.
- مسلان، علم الأديان، مساهمة في التأسيس، ترجمة عز الدين عناية، المركز الثقافي العربي وهيئة أبو ظبى للثقافة والتراث، ط 1، 2009.
- مارية جادي (تنسيق)، الدين والدولة والمجتمع، منشورات الجمعية المغربية للبحث التاريخي، مطابع الرباط نت، الرباط، ط 1، 2015.



449



- مراد لمخنتر، أساطير التأسيس في التاريخ الإسلامي، مطابع الرباط. نت، الرباط، ط 1، 2015.
  - منتصر حمادة، الوهابية في المغرب، دار توبقال للنشر، الدار البيضاء، ط 1، 2012.
- مريم افقيهي، الفضاء الجنائزي اليهودي بمدينة الدار البيضاء، منشورات الزمن، الرياط، ط 1، 2015.
- مراد لمخنتر، لا دينيون مغاربة: دراسة في الإلحاد من خلفية إسلامية، دار التوحيدي، الرباط، ط 1، 2017.
- نصر حامد أبو زيد، نقد الخطاب الديني، المركز الثقافي العربي، بيروت ـ الدار البيضاء،
   2007.
- هبة رءوف عزت، الخيال السياسي للإسلاميين، الشبكة العربية للأبحاث والنشر، بروت، ط1، 2015.
- وليد كاصد الزيدي، الإسلاموية المتطرفة في أوربا: دراسة حالة الجهاديين الفرنسيين في الشرق الأوسط، المركز العربي للأبحاث ودراسة السياسات، الدوحة، ط 1، 2017.

## مؤلفات جماعية

- التقرير السنوي لحالة المغرب: 2012–2013، تنسيق: منتصر حمادة وعبد الرحمان علال، دار الوطن، الرباط، ط 1، 2013.
- تقرير الحالة الدينية في المغرب (2013-2014)، إعداد وتنسيق: منتصر حمادة ـ سمير الحمادي، مركز المغرب الأقصى للدراسات والأبحاث، الرباط، ط 1، 2014.
- عبد الصمد بلكبير (إعداد وتقديم)، شيخ الإسلام محمد بن العربي العلوي: السلفية، الوطنية والديمقراطية، مطبعة النجاح الجديدة، الدار البيضاء، ط 1، 2014.
- خصائص الإصلاح في الغرب الإسلامي: مدارس ومناهج، المجلس العلمي المحلي بنى ملال، مطبعة ووراقة عين أسردون، بنى ملال، ط 1، 2015.





- حركة التوحيد والإصلاح المغربية: البناء والكسب، التطلعات والتحديات، محمد يتيم، مصطفى الخلفي، عز الدين العزماني، بلال التليدي، الحسن السرات، إسهاعيل حمودي، مركز صناعة الفكر للدراسات والأبحاث، بروت، 2015.
- المغرب في سنة 2014، إشراف: إدريس شكرية، منشورات المركز المغربي للأبحاث وتحليل السياسات، الرباط، ط 1، 2015.
- تقرير الحالة الدينية في المغرب 2013/ 2015، المركز المغربي للدراسات والأبحاث المعاصرة، الرباط، 2016.
- العقيدة الأشعرية، الإشراف العام: عبد الله اكديرة، محمد أصبان، عبد المجيد محيب، العربي المودن، الملتقي العلمي الثقافي الثامن للمجلس العلمي المحلي للرباط، ط 1، 2016.
- تقرير الحالة العلمية الإسلامية بالمغرب سنة 2015، الإشراف العام: أحمد الريسوني، مركز المقاصد للدراسات والبحوث، 2016.
- الاستحقاقات الانتخابية بالمغرب: مقاربات لفهم الانتخابات الجماعية والجهوية للرابع من شتنبر 2015، رشيد مقتدر (إشراف)، مركز مغارب للدراسات في الاجتماع الإنساني، سلسلة كتب جماعية، الرباط، ط 1، 2016.
- التعليم الديني بالمغرب: تشخيص واستشراف، تنسيق الحسن حما، المركز المغربي للدراسات والأبحاث المعاصرة، الرباط، سلسلة أبحاث ودراسات 4، 2017.
- أنس الطريقي (إشراف)، مفهوم تطبيق الشريعة في فكر دعاة الإسلام السياسي: مقاربة نقدية، مؤسسة مؤمنون بلا حدود للدراسات والأبحاث، الرباط، سبتمبر 2017
- امحمد جبرون (إشراف)، تجديد التعليم الديني: سؤال الرؤية والمنهاج، مؤسسة مؤمنون بلا حدود للدراسات والأبحاث، الرباط، ط 1، 2016.
- Hasni Abidi, Petit lexique pour comprendre bislam et bislamisme, Editeur: Erick Bonnier; Édition: 2e édition revue et augmentée, février 2017,120 pages.
- Mounia Bennani-Chraibi, Soumis et rebelles : les jeunes au Maroc, Le Fennec, Casablanca, 1994.





- Fethi Benslama, Un furieux désir de sacrifice : Le surmusulman, Le Seuil, Paris, 2016.
- Abdelilah Bouasria, Sufism and Politics in Morocco: Activism and Dissent, Routledge Studies in Middle Eastern Democratization and Government (Book 6), February, 2015, 246 pages.
- Tore Bjorgo and John Horgan, Leaving Terrorism Behind: Individual and Collective Disengagement (New York: Routledge, 2008).
- Maristella Botticini et Zvi Eckstein, La poignée d'élus. Comment l'éducation a façonné l'histoire juive. 70-1492. Tr. Fr. par Pierre-Emmanuel Dauzat. Albin Michel, Paris, (tr. fr. 2016).
- François Burgat, L'islamisme au Maghreb, Paris, Karthala, 1988.
- François Burgat, Comprendre bislam politique, Une trajectoire sur baltérité islamiste 1973-2016, édition : La Découverte, octobre 2016.
- Jose Casanova, Public Relations in the Modern World (Chicago2, University of Chicago Press, 1994.
- André Chouraqui, Histoire des Juifs en Afrique du Nord. En exil au Maghreb.
   Tome 1. Editions du Rocher, Monaco, 1998.
- Auguste Comte, Cours de philosophie positive, introduction et commentaire par Ch. La Vernier. Collection classique (Paris : Libraire Garnier Frères. 1926).
- Emile Durkheim, considérer les faits sociaux comme des choses. 1987, Les règles de la méthode sociologique (1895) PUF.
- Patrick Haenni, L'Islam de marché, Editeur : Le Seuil, octobre 2005. Farhad Khosrokhavar. L'islam dans les prisons, Paris, Editions Balland.2004.
- Sherin Khankan, La femme est l'avenir de l'islam, éditions Stock, Paris, octobre 2017.
- Abraham I. Laredo. (1954) Berberes y hebreos en Marruecos: sus orígenes, según las leyendas, tradiciones y fuentes hebraicas antiguas; Instituto de Estudios Africanos, Consejo Superior de Investigaciones Científicas; Madrid 1954.
- Jens Koehrsen, Haw Religious is the Public Sphere? A Critical Stance on the Debate about Public Religion and Post-secularity, Acta Sociologica, vol. 55, no.3.
- Galand, Lionel (2002) Etudes de linguistique berbère, Collection linguistique publiée par la Société de Linguistique de Paris; t. LXXXIII, Paris, Peeters.
- Denis Maillard, Quand la Religion soinvite dans bentreprise, Fayard, Paris, octobre 2017, 232 pages.
- Seymour M. lipset, Political Man, Garden City, N.Y: Anchor Books, 1963.
- Lichtheim, Miriam (1976) Ancient Egyptian Litterature. Volume II. The New







- Kingdom. University of California; Los Angeles; London.
- Rachid El Mouacifi, Nos Enfants Piégés entre Délinquance et Radicalisation, Afrique Orient, Casablanca, 2017.
- Said Nassiri « Religion et violences urbaines à Casablanca Essai sur les représentations de l'orthodoxie Religieuse parmi les jeunes », Institut d'Etudes Politiques, Aix-en-Provence.
- Pippa Norris and Ronald Inglehart, Sacred and Secular: Religion and Politics Worldwide (Cambridge Studies in Social Theory, Religion and Politics) 2nd Edition, Cambridge University Press; 2 edition, October 17, 2011.
- Faouzi Skali, Saints et sanctuaires de Fès, Marsam, Rabat, 2ème édition, 2014.
- Emolio Spadola, The Calls of Islam: Sufis, Islamists, and Mass Mediation in Urban Morocco (Public Cultures of the Middle East and North Africa), Indiana University Press, December 25, 2013.
- Samuel Segev, (2008); en hébreu:
- לאומש, בגש (2008). תאצוה י«ע רואל אצי וקורמל לארשי ןיב פייאשחה פיעגמה ינקורמה רשאה (2008). רטמ
   רטמ (2008). רטמ
- Mohammed Talbi, (1973) «Hérésie, acculturation et nationalisme des berbères Bargawata». Pp. 217-233 in Premier congrès des cultures Méditerranéennes d'influence arabo-berbère, SNED. Alger. 1973.
- Joachim Véliocas, Mosquées Radicales, éditions Dominique Morin, POI-TIERS, 2017.
- Ronald Wintrob, Extremism, suicide terror, and authoritarianism, Public Choice, (2006), Vol128, No.1/2.
- El Islam En España, Estatuto jurídico, modelo y formación de los dirigentes religiosos, le conseil de la communauté marocaine à l'étranger (CCME), Rabat, 2017.
- Communautés juives au sud de l'Anti-Atlas, ouvrage collectif, La croisée des chemins, Casablanca, 2016.
- United States Department of State Publication, Country Reports on Terrorism 2013, Bureau of Counterterrorism, Released April 2014.

#### دراسات

جمال أبرنوص، الإلحاد المغربي المعاصر: من الوصم الاجتماعي إلى الوصم السياسي،
 مجلة أفكار، الرباط، عدد يوليو \_ غشت 2017.



indd 453 برغمل يف نَيدتال و نيدل قاح ريرقت



- حامي الدين، رؤية من المغرب: أنهاط التديّن وسؤال الدعاة الجدد، كتاب المسبار، مركز المسبار للدراسات والبحوث، دبي، ط 2010.
- محمد المدلاوي، من عناصر الثقافة اليهودية في التهازج الثقافي المغربي محاكاةً وحكيا؟ نهاذج للتناصّ بين العبرانية والأمازيغية والعربية». الحكاية الشعبية في التراث المغربي. موضوع لجنة التراث؛ بالمشاركة مع الجمعية المغربية للتراث اللغوي. مطبوعات أكاديمية المملكة المغربية، الرباط. سلسلة «الندوات»، 2006.
- محمد الغيلاني، سؤال الدين والتديّن في المجتمعات العربية، ملاحظات منهجية ومعرفية، موقع مؤسسة «مؤمنون بلا حدود للدراسات والأبحاث» [.com
- منتصر حمادة، الغزو الإسلامي الحركي للثورة الرقمية: نموذج الإسلاميين المغاربة، مكتبة الإسكندرية، نشر سلسلة مراصد، العدد 32، 8 يونيو 2016.
- منتصر حمادة، الإسلاميون المغاربة والاستحقاق الانتخابي: الفضاء الرقمي نموذجاً، ضمن كتاب: الاستحقاقات الانتخابية بالمغرب: مقاربات لفهم الانتخابات الجماعية والجهوية للرابع من شتنبر 2015، رشيد مقتدر (إشراف)، مركز مغارب للدراسات في الاجتماع الإنساني، سلسلة كتب جماعية، الرباط، ط 1، 2016.
- عبد الصمد الديالمي، سوسيولوجيا الإلحاد في العالم العربي، موقع مؤسسة «مؤمنون بلا حدود للدراسات والأبحاث» [mominoun.com]، بتاريخ 21 يوليو 2016.
- يوسف بنشر في (ترجمة)، المقدس والعلماني: الدين والسياسة عالمياً بيبا نوريس. رونالد إنجيلهارت، مجلة «أفكار»، الرباط، العدد 19، أكتوبر 2017.
- Richard Barrett, Foreign Fighters In Syria, The Soufan Group, June 2014.
- Robert Bistolfi et Haoues Seniguer, Islam de France : défis collectifs, in : Confluences Méditerranée, N° 95, 4/2015.
- Mohamed Elmedlaoui, (2008) «Les deux 'al-maghribi', Ben Quraysh et as-Samaw'al (un souvenir refoulé par une mémoire sélective)». Etudes et Documents Berbères. 27 (2008.). pp. 27-46.
- Mohamed Elmedlaoui, (2012) «Le patrimoine immatériel, lieu de mémoire et de dialogue interculturel» in Abecassis Frédéric, Direche Karima et Aouad Rita (sous la direction de). La bienvenue et l'adieu. Migrants juifs et musulmans au





Maghreb (XVe-XXe siècles) ; volume II. Coédition Karthala / La Croisée des Chemins (Casablanca - Maroc).

- Mohamed Elmedlaoui, (2013) «Les judéo-berbérophones revisités à la lumière du lexique et de la philologie berbère«. Etudes et Documents Berbères; Paris. N° 32 / 2013.
- Clark McCauley, and Sophia Moskalenko, «Some Things We Think We've Learned since 9/11: A Commentary on Marc Sageman's 'The Stagnation in Terrorism Research,'» Terrorism and Political Violence 26 (2014), pp. 601–606.
- Olivier Roy. « Les islamologues ont-ils inventé l'islamisme ». Esprit. Aout-septembre 2001. P.116-138.
- Marc Sageman, «The Stagnation in Terrorism Research,» Terrorism and Political Violence 26 (2014), pp. 565–580.
- Alex P. Schmid, «Comments on Marc Sageman's Polemic 'The Stagnation in Terrorism Research,'» Terrorism and Political Violence 26 (2014), pp. 587–595.
- Jessica Stern, «Response to Marc Sageman's 'The Stagnation in Terrorism Research,'» Terrorism and Political Violence 26 (2014), pp. 607–613.
- Daniel J. Schroeter. (2008). «The Shifting Boundaries of Moroccan Jewish Identities». Jewish Social Studies. New Series, Vol. 15, No. 1, Sephardi Identities (Fall, 2008), pp. 145-164.
- Max Taylor, «If I Were You, I Wouldn't Start from Here: Response to Marc Sageman's 'The Stagnation in Terrorism Research,'» Terrorism and Political Violence 26 (2014), pp. 581–586.

# مواقع إلكترونية

- www.aawsat.com
- https://ahmidan.wordpress.com
- www.al3omk.com
- www.ahdath.info
- www.alfetra.ma
- www.alarabiya.net
- www.alarab.co.uk
- www.alfetra.ma
- www.alislah.ma







- www.aljamaa.net/ar/
- www.almassaepress.com
- https://almizane.com
- www.almowatenarrissali.net
- www.alguds.co.uk
- www.alyaoum24.com
- www.anfaspress.com
- www.aqaed.com
- https://ar.haberler.com
- https://arabic.cnn.com
- www.arrabitacademy.ma
- www.arrabita.ma
- www.arrabitacademy.ma
- http://assabah.ma
- www.assakina.com
- www.badil.info
- www.bahai-ma.org
- www.bibalex.org
- www.boutchichiya.com
- www.cairn.info
- www.ccme.org.ma
- www.cemeia.com
- www.chamaly.ma
- https://chiatanger.wordpress.com
- http://dinpresse.com
- http://elaph.com
- www.facebook.com
- http://fikercenter.com
- www.france24.com
- www.fpri.org
- www.gov.uk
- www.habous.gov.ma







- http://hafryat.com
- www.hespress.com
- http://howiyapress.com
- www.islammaghribi.com
- http://istiqlal.info
- www.jeuneafrique.com
- www.kech24
- www.la-croix.com
- www.larousse.fr
- www.lefigaro.fr
- www.liberation.fr
- www.map.ma
- www.marrakeshdeclaration.org
- http://maroc-leaks.com
- www.marocplus.info
- www.medi1tv.ma
- http://middle-east-online.com
- www.mominoun.com
- www.nafahat-tarik.com
- www.nrc.nl/nieuws
- http://partirv.com
- http://pjd.ma
- www.qushq.com
- www.rencontremondialedusoufisme.com
- www.ressali.com
- www.saharaomran.ma
- www.sasapost.com
- www.saveurs-soufies.com
- https://sidmennt.is
- www.siyassi.com
- http://studies.aljazeera.net
- www.tabahfoundation.org







- www.tanja24.com
- http://thewhatnews.net
- www.uoif-online.com
- www.umfrance.fr
- www.washingtoninstitute.org
- http://yaqenn.com
- www.youtube.com
- http://zoompresse.com
- www.zawyah.org













