

## ح عبد السلام بن عبد الله السليمان، ٢٩ ١ هـ. .

فهرسة مكتبة الملك فهد الوطنية أثناء النشر السليمان، عبد السلام بن عبد الله

الفوائد العلمية من الدروس البازية. / عبد السلم بن عبد الله السلمان . - الرياض ، ١٤٢٩هـ

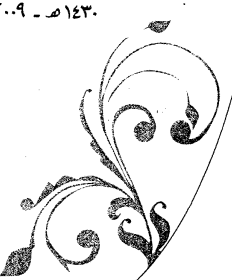
١٠ مج . - (سلسلة الفوائد العلمية)

ردمك ۹۷۸-۳-۰۰-۱۵۲۸-۳ (مجسوعة) (ج) ۹۷۸-۳-۰۰-۱۵۳۲-۰

الاسلام- مبادئ عامة 7- التقافة الاسلامية أ. العنوان
 ديوي ۲۹۱

رقم الزينداع: ١٤٢٩/٦٠٩٥ ردمك : ٣-٢٥٢٨-، -٣-٢٠٣٥(مجموعة) - ٢٥٣٢-، - ٣-٢٥٨٠-، ٢-٨٧٩(ج)

> الطَّبْعَـُةُ الأولىٰ ١٤٣٠ هـ - ٢٠٠٩م



# ور الرسالة العالمية

## الإدارة العامة

Head Office

دمشق - الحجاز شارع مسلم البارودي بناء خولي و صلاحي

2625 👸

(963)11-2212773 🖀

(963)11-2234305

الجمهورية العربية السورية Syrian Arab Republic

info@resalahonline.com

فرع بيروت BEIRUT/LEBANON TELEFAX: 815112- 319039- 818615 P.O. BOX:117460 رَفَحُ معب ((رَجِي الْهَجَنَّرِيُّ (سِكتِن (لِنِزَ) (لِفِزووكرِي

السالح المالح

رَقْحُ عِي لَارَجَي الْمُجَنِّي رُسِكِتِي لَانِزُرُ لَالِمُوصِ رُسِكِتِي لانِزُرُ لاِنْووصِ www.moswarat.com

## تقريظ

الحمدلم والصلاة ولسلام على سنها محدوعلى الدوكته ولعن مقداطلعت على لمحموعة المسماة: سلسلة العوائلالعلمية صررالدوس المدوس المعالم المعالم المعالم المعالم المعالم المعالم المعالم المعالم المعالم وقوم والمعالمة معموعة مفعرة ها فلة مرر من درؤل لي عداللوزم أذ وقعليها مته وأموا له أن مفع موا وسليب المرهالمن تعلم مها ومن جمعها وصل المرسم على سنيا محدواله وحمده

معالج به موزارالمورا بر عصوه به ها دالماداد عصوه به ها دالماداد معرف معرف معرف معرف معرف معرف وَقَحُ معبر ((رَجَحَ) (الْبَخِيَّرِيَّ (أَسِلِكَ) (الِنْهِ) (الْفِرُوكِ www.moswarat.com

## تقريط

الحمد لله والصلاة والسلام على نبينا محمد وعلى آله وصحبه وبعد،

فقد اطلعت على المجموعة المسماة: سلسلة الفوائد العلمية من الدروس البازية جمع الشيخ: عبد السلام بن عبد الله السليمان فوجدة عموعة مفيدة حافلة بدر من دروس الشيخ عبد العزيز بن باز وتعليقاته وأرجو الله أن ينفع بها ويكتب أجرها لمن تكلم بها ومن جمعها وصلى الله وسلم على نبينا محمد وآله وصحبه.

وَقَعُ عِبِ لارَجِي لَالْخِشَّ يُّ لاَسُلِيَرُ الاِنْرَةُ لالْفِرُودِي www.moswarat.com

## مقدمة اللجنة العلمية

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده وبعد:

فيطيب للجنة العلمية بمؤسسة الشيخ عبد العزيز بن باز الخيرية أن تقدم بين يدي القارئ الكريم هذا الجمع النافع الموسوم بـ (سلسلة الفوائد العلمية من الدروس البازية) وقد قام بجمعه وإعداده فضيلة أخينا الشيخ/ عبدالسلام بن عبدالله السليمان وفقه الله وسدده

وقد اشتمل هذا الجمع المبارك على فوائد جليلة ودرر بهية من دروس سماحة الشيخ عبدالعزيز بن باز\_ رحمه الله \_ وتعليقاته النافعة .

نسال الله تعالى أن يثيب من جمعها وأعدها ،كما نسأله سبحانه أن يضاعف الأجر والمثوبة لسماحة شيخنا / عبد العزيز بن باز ـ رحمه الله ـ وأن يجعل هذه الفوائد من العلم النافع الذي يجري عليه أجره في قبره، وأن يجمعنا به والممدّ والقارئ الكريم في دار كرامته مع الأحبة محمد وصحبه.

اللجنة العلمية بمؤسسة الشيخ عبد العزيز بن بازالخيرية





# مقدمه معالى الشيخ/ صالح بن فوران الفوزان بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله رب العالمين ، والصلاة والسلام على نبينا محمد وعلى آلـ و وصحبه أجمعين، أما بعد:

سماحة الشيخ العلامة الإمام الشيخ عبدالعزيز بن عبدالله بن باز رحمه الله المفتى العام للمملكة العربية السعودية ورئيس هيئة كبار العلماء بالمملكة ورنيس اللجنة الدائمة للبحوث العليمة والإفتاء ورنيس رابطة العالم الإسلامي فقد تشرفت بمعرفته رحمه الله واستفدت من سماحته مدرساً في كلية الشريعة بالرياض حيث تلقيت عنه علم الفرائض في هذه الكلية واستفدت من دروسه ومحاضراته خارج الكلية منذ قدمت إلى الرياض لطلب العلم سنة ١٣٧٨ للهجرة، فهو العالم الفذ في علمه وفي عمله وفي أخلاقه وفي حبه للخير وأهله وفي سعيه الجاد في نشر العلم، يعرف ذلك القاصى والداني عنه ، ولقد تشرفت بالمشاركة في العمل تحت رئاسته عضوأ للجنة الدائمة للإفتاء وفي هيئة كبار العلماء وفي المجمع الفقهي فاستفدت منه كثيراً، من توجيهاته العلمية وأراءه السديدة الأنه رحمه الله آية في الالمام بمسائل الفقه و أقو ال العلماء و معر فية الأدلية و استحضيار ها، وحفظ الأحاديث ومعرفة متونها وأسانيدها ومخرجيها ودرجاتها، فكان لا يأخذ من الأقوال إلا ما ترجح لديه بالدليل، ولا من الأدلة إلا ما صح عنده، كان لا يمل من قراءة الكتب النافعة، والاستزادة من العلم، وكان رجاعاً

إلى الحق لا يمنعه قول قاله بالأمس أن يرجع عنه إلى الصواب إذا تبين له اليوم، عملاً بوصية عمر بن الخطاب رضي الله عنه، لأبي موسى الأشعري رضى الله عنه وكان يحرص على البحث والمشورة حتى مع من هو أقل منه علماً وخبرة بحثاً عن الحق والأخذ به؛ لأن الحق ضالة المؤمن أنَّى وجده أخذه، كان يحرص رحمه الله على نفع المسلمين بماله وجاهه وشفاعته، يحب المشاركة في المشاريع الخيرية، ويساعد المحتاجين، ويفتي السائلين شفهياً وتلفونياً وتحريرياً، لا يقتصر على عمله الرسمي فعمله دائم في البيت مع سعة صدر، وسماحة بال، وتيسر لقاء به، حيث يجلس لإستقبال الناس الساعات الطويلة من كل يوم ويفتح بابه لمن يريد الدخول واللقاء به دون مانع أو حائل مع قيامه بالدعوة إلى الله من خلال الدروس اليومية التي ياقيها في المسجد ويحضرها المنات من الطلاب والمستفيدين ومن خلال المحاضرات التي يلقيها في المساجد والمنتديات واللقاءات، فكان لا يتوقف، إذا طلب منه القاء محاضرة في أي مكان قريب أو بعيد أو طلب منه لقاء فقهي يجيب من خلاله على أسئلة الحضور حتى بواسطة المهاتفة من مكان بعيد وله مشاركات كبيرة في وسائل الإعلام المقروءة و المسموعة في القاء الكلمات والنصائح والإجابة على الاستلة، وله مواقف عظيمة و كثيرة في الرد على أهل الضلال وكشف شبهاتهم وتعرية باطلهم وبيان الحق، يظهر ذلك من ردوده المطبوعة والمسجلة على الأشرطة، ومن كتبه الكثيرة، وفي جانب

الأمر المعروف والنهي عن المنكر كان له دوره الفعال في القيام بهذا الأمر ومساندة ومساعدة القائمين عليه ونصيحة ولاة الأمور ونصيحة الرعية عملاً بقوله صلى الله عليه وسلم (الدين النصيحة قلنا لمن يا رسول الله قال لله ولكتابه ولرسوله وللأنمة المسلمين وعامتهم)، ومهما قلت فإنني أراني مقصراً في وصف ما لهذا العالم الجليل من جهود عظيمة وما تحلى به من فضائل، ذلك فضل الله يؤتيه من يشاء والله ذو الفضل العظيم.

وقد هيأ الله عز وجل لهذا الإمام الجليل من قام بجمع علمه ونشره في الأفاق حتى يكون من العلم الذي ينتفع به بعد وفاته يرحمه الله، وهذه المجموعة المعنونه ب (سلسلة الفوائد العلمية من الدروس البازية) هي جزء من علم شيخنا الجليل يرحمه الله، التي قام بجمعها وإخراجها أخونا الشيخ عبدالسلام بن عبدالله السليمان جزاه الله خيرا، وقد حوت فوائد جليلة يدركها من طالعها وقرأ فيها.

رحم الله شيخنا وأسكنه فسيح جناته وجزاه عما قدم خير الجزاء وأوفاه، وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

كتبه صالح بن فوزان الفوزان محضو هيئة كمار العلماء ممل معلم المرادا

#### رَفَخُ بجر لارْتَجَلِي لافِخَرَي لاَيْدُيَ لافِرْزَ لافِزِهِ وَكِرِي www.moswarat.com

## مُعَكُلِّمُة

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، أما بعد:

فإن هذا هو الكتاب الثالث من سلسلة الفوائد العلمية من الدروس البازية.

وهي فوائد وشروح من دروس سهاحة الشيخ عبد العزيز بن باز ـ رحمه الله ـ ألقاها عامي (١٣٩٨ –١٣٩٩هـ) في تفسير بعض الآيات القرآنية.

ولِما تميز به هذا الشرح ـ ولو لم يكتمل ـ حرصت على إخراجه ضمن السلسلة، لِما اشتمل عليه من الفوائد العلمية، حيث كانت منهجية الشيخ وطريقته في الشرح في تلك السنوات، تتميز بالإسهاب في شرح المسائل وكثرة الاستدلال من الكتاب والسنة وأقوال أهل العلم، وكذلك العناية التامة برواة الأخبار واستنباط الأحكام من الأدلة.

أسأل الله العلي القدير أن يكتب الأجر والمثوبة لشيخنا - رحمه الله - وأن يجعل ذلك في ميزان حسناته، وأن يجعل عملنا خالصاً لوجهه الكريم، وصلى الله على نبينا محمد، وعلى آله وصحبه وسلم.

رَفَحُ جر الارَجِي الْاخِدَّرِي السِّكِر الإِذْ الْإِدُورِ www.moswarat.com

## سورة البقرة

## [التذكير بنعم الله على بنى إسرائيل](''

ق قال تعالى: ﴿ يَبَنِيَ إِسْرَهِ يِلَ اذْكُرُواْ نِعْمَتِى الَّتِي اَنْعَمْتُ عَلَيْكُمْ وَاقِوْلُ اِعْمَدِى الْآفِوْدِ الْعَمْدِي الْآفُولُ الْقَارُهُ الْآفُولُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ ال

[شرح 1] يُذَكِّرُ سبحانه في هذه الآيات بها فعله مع بني إسرائيل من النعم العظيمة، والخير الكثير، والنصر على العدو، ويذكِّر أحفادهم الذين كانوا في المدينة \_ وهم يهود المدينة \_ بها أنعم به على أسلافهم، =

<sup>(</sup>١) هذه العناوين التي بين حاصرتين من وضع المعتنى بالكتاب.

= لعلهم ينتبهون، ولعلهم يشكرون، ولعلهم يتوبون من جحدهم وكفرهم وضلالهم، ويُقرُّون بنبوة محمد عليه وينقادون لما جاء به من الهدى، وهم يعلمون ذلك، وهو موجود في كتابهم «التوراة» ـ العهد القديم ـ فيعدد عليهم النعم العظيمة.

﴿ يَكِبَنِى السِّرَاءِيلَ ﴾ وإسرائيل هو: يعقوب بن إسحاق بن إبراهيم، وإسرائيل معناه: عبد الله، فيذكِّرهم بهذا العبد الصالح وبأولاده، وأن الواجب عليهم أن يتبعوا ما كان عليه من الهدى.

ومن الهدى: الإقرار بالحق، والإقرار بالرسل، فكلما بُعث رسول عليهم أن يتبعوه، وأن ينقادوا لما جاء به، وخاتم الرسل هو محمد عليه الصلاة والسلام، كما هي مبينة صفاته عندهم في «العهد القديم»، وأن عليهم أن يؤمنوا به ويصدقوه، ولكن القوم استمروا في الجهل والضلال، والعياذ بالله.

والتذكير بالنعم دعوة إلى شكرها، وإلى السير على منهاجها، وعدم الجحد والكفر بها، ولكن القوم أكثرهم في ضلال وعهاء، وقسوة في قلوبهم وإعراض عن الحق، وإيثار للدنيا على الآخرة، =

= والعياذ بالله.

ويبين سبحانه وتعالى في هذه الآيات، النعم الكثيرة التي أسداها إلى أسلافهم؛ لينتبهوا وليذكروا هذا الخير، وليبادروا بالشكر لله سبحانه وتعالى.

والمقصود من ذلك أيضاً تذكيرنا نحن \_ أمة محمد على النعم علينا أن نحذر ما فعله اليهود، وأن لا نكون مثلهم في إنكار النعم وعدم شكرها، وعدم الخضوع للمنعم سبحانه وتعالى بطاعة أمره وترك نهيه. وقد قال بعض السلف في هذا: مضى القوم ولم يُعْنَ به سواكم؛ يعني: لم يُعْنَ به إلا أنتم، لتستقيموا ولتشكروا الله على نعمه، ولتحذروا غضبه سبحانه وتعالى.

﴿ وَلَا تَكُونُوا أَوَلَ كَافِرٍ بِهِ ﴾ يعني: بالقرآن وبمحمد عليه الصلاة والسلام، وما ذاك إلا أن اليهود هم الذين في المدينة، وهم الذين يسمعون دعوة محمد مباشرة ، وقبل مَن كان في مصر أو الشام أو اليمن أو غير ذلك، فإذا كفروا به وأنكروا ما جاء به صاروا بهذا أول من كفر به من هذه الحيثية، وإلا فقد كفر به قبلهم أهل مكة، =

## = ولكن المقصود هنا بنو إسرائيل.

﴿ أَتَأْمُرُونَ أَلنَّاسَ بِالْبِرِ وَتَنسَوْنَ أَنفُسَكُمْ ﴾ وفي هذا أيضاً توبيخ لهم على أعمالهم القبيحة التي جاؤوا بها، والتي منها: أمْرِهِم الناسَ بالبر ونسيانهم أنفسهم، فهم موبّخون لنسيانهم أنفسهم لا على أمرهم بالبر، فأمرهم بالبر مطلوب، والعاصي له أن يأمر وينهى، ولكن عيبُه والذي يؤخذ عليه أن يأمر ولا يفعل، وأن ينهى ويفعل.

فالمطلوب من كل مسلم أن يأمر بالمعروف وينهى عن المنكر وإن كان عنده معاص، فلو لم يأمر إلا من كان كاملاً لتعطل هذا الواجب العظيم، ولكن على الآمر أو الناهي أن يتقي الله، ولا يتشبه باليهود الذين يأمرون بالبر وينسون أنفسهم، قال بعض السلف في هذا: إنهم كانوا يأمرون أصدقاءهم وأولياءهم بمتابعة عمد على في فيقولون لهم تابعوا: محمداً، ويبينون لهم أوصافه، ويرشدونهم إليه، وينصحونهم، وهم مع ذلك لا يتبعون محمداً عليه الصلاة والسلام. وقال بعضهم: ذلك أنهم يأمرون عامّتهم عليه الصلاة والسلام. وقال بعضهم: ذلك أنهم يأمرون عامّتهم عليه الصلاة والسلام.

من أهل الكتاب باتباع التوراة والتمسك بها، وهم أنفسهم
 يخالفونها ويجيدون عنها ويجحدون كثيراً منها بأهوائهم.

وفي كلّ حال هم ملومون على كفرهم، وعصيانهم ما أمروا به غيرهم، سواء كان أمرهم لهم باتّباع محمد أو باتّباع التوراة، فهم ملومون على كل حال.

والمقصود من هذا كله أن تتنبّه هذه الأمة، وألا تكون مثل أولئك اليهود الضالين والمغضوب عليهم، الذين يعرفون الحق ويعلمونه في قرارة قلوبهم، ولكن يجملهم الحسد والبغي وإيثار العاجلة على ترك الحق، نسأل الله السلامة.

## [بعض ما وقع لبني إسرائيل من العقوبات]

[شرح ٢] في هذه الآيات \_ كما التي قبلها \_ عِظة وذكرى وبيان لما وقع لبني إسرائيل من العقوبات، وما ساق الله لهم من النّعم، وأنه سبحانه ابتلاهم بالنعم الكثيرة، وابتلاهم بالمخالفة لكثير من أوامره، وبسبب ما فعلوه من قتلهم الأنبياء، والاعتداء عليهم، فمن أجل ذلك فرض الله عليهم الذّلة والمسكنة، وباؤوا بغضب من الله \_ نعوذ بالله \_ لأن الله ساق لهم نعماً كثيرة وأرزاقاً متنوعة، وأمرهم بأوامر ونهاهم عن نواه، ولكنهم كثيراً ما يرتكبون النواهي ويعصون الأوامر.

= قيل لهم: ﴿وَٱذْخُلُواْ ٱلْبَابَ سُجَكَا ﴾ فدخلوا يزحفون على أستاهِهم، وقالوا: حنطة في شعيرة، وغيَّروا وبدَّلوا. وقد جعل الله طاعتهم حِطَّةً لذنوبهم، ولكنهم لم يمتثلوا، وإنها غيَّروا وبدَّلوا، فصار ذلك من أسباب عذابهم ونَكالهم.

والله على يغفر للمحسنين ويزيدهم من فضله، فإذا امتثل العبد أمره وابتعد عن نهيه، غفر الله له سبحانه وتعالى وزاده من فضله ﴿ وَسَابَزِيدُ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾.

ولكن إذا أبى العبد إلا العصيان والتباعد عن أمره وارتكاب نهيه، فإنه بهذا متعرِّضٌ لغضب الله وعقابه كما تَعرَّضت اليهود، فصاروا إلى ما صاروا إليه من غضب الله ونكاله، وقسوة قلوبهم وعصيانهم للرسل، واستدبارهم عن الحق إلى يومنا هذا.

ولقد بعث الله نبيه محمداً عَلَيْهُ فاستكبروا عن طاعته واستمروا في عصيانه وعدم تصديقه عَلَيْهُ، كما فعلوا بموسى وهارون عليهما السلام، وكما فعلوا بعيسى عليه السلام \_ كذبوه ورموه بالعظائم وقالوا: إنه ولد بغي \_ فجرائمهم كثيرة وشرُّهم متلوِّن، نعوذ بالله من هذا. =

= والسر في ذلك استكبارُهم عن الحق وإيثارهم العاجلة وعدم شكرهم للنعم؛ لذا فيجب على كل من له أدنى بصيرة أن يتنبُّه لهذا الأمر، وأن يحذر من التشبه بأولئك الأعداء، فالله قصَّ علينا قَصَصَهم لنحذر ولنأخذ العبرة، وأن من ارتكب محارم الله، وتباعد عن أمره سبحانه وتعالى، استحق العقوبة واستحق الغضب \_ وإن كان مَن كان \_ فقد فضَّلهم الله على العالمين في زمانهم، وأعطاهم خيراً كثيراً، وأرسل لهم الرسل الكثيرة، ومع ذلك لما عصوا واستكبروا أصابهم ما أصابهم من غضب الله وعقابه، وحلّ بهم ما حل من أنواع العقوبات حتى مُسخ بعضهم قردةً وبعضهم خنازير ـ نعوذ بالله ـ بسبب عصيانهم وكفرهم بالله واستكبارهم عن الحق. فلَنا \_ معشرَ أمة محمد ﷺ \_ في هذا عظة وذكري حتى نحذر معاصي الله، ونقف عند حدوده، وحتى نتباعد عن مناهيه، ونسارع إلى أوامر الله سبحانه وتعالى.

ومن تأمَّل قصة بني إسرائيل في كل مكان رأى فيها العِظة، ففي سورة البقرة وفي سورة الأعراف وغيرهما، يُرى منهم من =

= العصيان والاستكبار والمخالفة للأنبياء ما يدل على مرض القلوب وقسوتها وكِبْرِها وحسدها وعدم مُبالاتها بأمر الله، يتوبون ثم ينقضون، ويعملون الصالحات ثم يعودون للسيئات، والعياذ بالله.

فالمقصود من هذا كله أن يَنتَبِهَ العاقل، وألا يكون مثل هؤلاء الذين ظلموا أنفسهم فاستحقوا العقاب من الله، وأن يَعلَم أن الله سبحانه وتعالى يبتلي بالنعم والنقم، ويبتلي بالسراء والضراء.

فالواجب أن تُقابَل السَّراءُ بشكر الله والقيام بحقه، وأن تُقابلَ الضرّاءُ بالصبر والاحتساب حتى يفرِّج الله، مع تعاطي الأسباب التي شرعها سبحانه لعلاج ما يقع من الضرّاء، فعلاج الذنوب بالتوبة النصوح، وعلاج النَّعم التي يسَّرها جل وعلا بشكره والقيام بحقِّه والاستعانة بها على طاعته سبحانه وتعالى، وعلاجُ الأمراض وغير ذلك من الأشياء بالأسباب التي شرعها الله مع سؤاله العافية، والشفاء إلى غير ذلك، فها أنزل الله داء إلا وأنزل له شفاء، وأعظم الداء الكفر بالله ثم سائر الذنوب، والله تعالى جعل لها دواءً وهو التوبة، فمن تاب تاب الله عليه، فنسأل الله العافية =

= والتوفيق، ولا حول ولا قوة إلا بالله \*.

## \* س: ما حالات النشبُّه باليهود والنَّصارى؟

ج: تتنوع، فتارة يكون التشبه بهم في العقيدة وتارة يكون فيها دون ذلك، فقد يُتَشَبَّهُ بهم في العقيدة \_ نعوذ بالله \_ في تكذيب الرسل، كتكذيب عيسى أو محمد عليها الصلاة والسلام، فمن فعل ذلك صار مثلهم في الكفر بالله، وقد يُتَشبَّه بهم فيها دون العقيدة كارتكاب المعاصي، فمن عصى الله وهو يعلم فقد تشبه باليهود؛ لأنهم عصوا الله على علم فاستحقوا الله وهو يعلم فقد تشبه باليهود؛ لأنهم عصوا الله على علم فاستحقوا المغضب، فكل من عصى الله على علم فله شبه بهم في استحقاقه خصلة من غضب الله.

واليهود ليس لهم خاصية بهذا، فالمقصود أي تشبه بكل أنواع الكفار، فمن تَشَبَّه بها الْختص به النصارى في دينهم، وصار معروفاً من دينهم، أو في أزيائهم الخاصة، فقد أصبح يَقتدي بهم، نسأل الله العافية، وفي ذلك وعيد شديد قال عليه الصلاة والسلام: «من تَشبَّه بقومٍ فهو منهم»(۱)، فهو وعيد شديد يجب الحذر منه.

س: ما الحدُّ الفاصل للتشبه بالكفار في اللباس وغير ذلك، وخصوصاً =

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود: اللباس (٤٠٣١).

= أن بعض البلاد التي تسمى بالإسلام لها لباس \_ وبكل أسف \_ بينه وبين لباس اليهود والنصارى وغيرهم شبه؟

ج: إذا انتشر الشيء بين المسلمين وغيرهم فلا يكون فيه شبه بالكفار، وإنها التشبه في شيء من أصل دينهم أو يغلب عليهم دون غيرهم، أما إذا انتشر بين المسلمين مثل: الكنادر، وركوب السيارات، وركوب الطائرات، فهو مشترك، ليس فيه تشبه.

وهذا بخلاف الشيء الذي يكون في زيِّهم أو عاداتهم في بلادهم أو فيها بينهم، فينبغي أن يُتحرَّز منه، مثل: النار للنصارى، ومثل عادة النصارى واليهود في مذياعهم وفي أغانيهم التي يمتازون بها أو غلبت عليهم، فلا يتشبه المسلم بها، وأما ما انتشر بين العالم وصار للعالم كله فهو مشترك فلا يكون هذا خاصاً بالكفار، وليس فيه تشبه بأعداء الله.

س: هل لبس البنطال من التشبه بهم؟

ج: كَثُرُ البنطال الآن بين المسلمين والكفار وانتشر، لكن تركه أولى؛ لأن فِعْلَه يغلب على الكفرة، فأن يُترك ويُتحاشى أحوط، وإن كان قد انتشر بين المسلمين ولبسه المسلمون وغيرهم، ورأوا فيه خفة لهم في أعالهم وفي غير ذلك، ورأوا أنه أسهل عليهم من اللبس المعتاد. فهذا \_ فيها يظهر \_ يخف فيه التشبه؛ لأنه الآن صار من زي أهل الإسلام، ورأوا فيه مصلحة، =

= وقد يقال في هذا: إنه لا يكون تشبه بمحرَّم، ولكن ينبغي أن يُتورع عنه.

ومن هذا الباب لُبس النبي عَلَيْ الجِبرَة وهي من برود اليمن، وكان اليمن أكثره كافر، ولُبس الجُبّة الشامية في الشام شيء مُشترك، فالذي فَشا بين العرب لا يكون فيه تشبه، فالجبة الشامية التي لبسها يوم تبوك، فلما ضاقت عليه أخرج يديه من أسفلها وغسلهما، وبرود اليمن كانت تُباع في المدينة فيشترونها ويلبسونها لأنها شيء معتاد، وكالأزر المخططة أصبحوا ينسجونها في اليمن.

س: إذا لبس الشاب المسلم البنطال لم يكن فارق بينه وبين اليهودي في لباسه، فمثلاً إذا دخل أحدنا محلاً، لا يدري مَن المسلم، فها الرأي؟

ج: هذا شيء آخر، فينبغي أن يكون للشاب ميّزةٌ في التّنقل في البلاد بين المسلمين والكفار، وينبغي أن يكون للكفار ميزة حتى يُعرَفوا وحتى لا يتشبهوا بالمسلمين؛ فإذا كان للمسلمين قوة ينبغي أن يُلزموا الكفار بزيِّ خاص، وإذا لم يكن لهم قوة ينبغي أن يتزيّوا هم بزيٍّ يُميِّزهم عن أعدائهم إذا كان هناك اختلاط كثير واشتباه، حتى لا يشتبهوا بالمسلمين في مراكبهم وفي لباسهم، فلا بد عند الاشتباه من العناية بزيٍّ يُميز هؤلاء عن هؤلاء، سواء كان في المسلمين أو في الكافرين.

ومن أحسن من كتب في هذا الباب شيخ الإسلام أبو العباس ابن تيمية رحمة الله عليه، فقد كتب في هذا كتابة عظيمة ومفيدة في كتاب: = = «اقتضاء الصراط المستقيم مخالفة أصحاب الجحيم»، وهو كتاب جيد ينبغي أن يقرأ وأن يُعتنى به اعتناءً كبيراً.



#### [تحويل القبلة]

اللهُمْ عَن قِبْلَهُمُ عَن قِبْلَهُمُ عَن وَبَلَهُمُ عَن قِبْلَهُمُ عَن قِبْلَهُمُ عَن قِبْلَهُمُ ٱلَّتِي كَانُواْ عَلَيْهَا ۚ قُل يِّلَّهِ ٱلْمَشْرِقُ وَٱلْمَغْرِبُ ۚ يَهْدِى مَن يَشَآهُ إِلَى صِرَطٍ مُسْتَقِيمِ اللَّ وَكَذَالِكَ جَعَلْنَكُمْ أُمَّةً وَسَطًا لِنَكُونُوا شُهَدَآءَ عَلَى ٱلنَّاسِ وَيَكُونَ ٱلرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا ۗ وَمَا جَعَلْنَا ٱلْقِبْلَةَ ٱلَّتِي كُنتَ عَلَيْهَا إِلَّا لِنَعْلَمَ مَن يَتَّبِعُ ٱلرَّسُولَ مِمَّن يَنقَلِبُ عَلَى عَقِبَيْهِ ۚ وَإِن كَانَتْ لَكَبِيرَةً إِلَّا عَلَى ٱلَّذِينَ هَدَى ٱللَّهُ ۗ وَمَا كَانَ ٱللَّهُ لِيُضِيعَ إِيمَنْكُمْ ۚ إِنَ ٱللَّهَ بِٱلنَّاسِ لَرَءُوفٌ رَّحِيمٌ ﴿ اللَّهُ قَدْ زَيَى تَقَلُّبَ وَجْهِكَ فِي ٱلسَّمَآءِ " فَلَنُولِيَنَّكَ قِبْلَةً تَرْضَهَا \* فَوَلِّ وَجْهَكَ شَطْرَ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ ۚ وَحَيْثُ مَا كُنتُمْ فَوَلُّواْ وُجُوهَكُمْ شَطْرَهُۥ ۗ وَإِنَّ ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِئنبَ لَيَعْلَمُونَ أَنَّهُ ٱلْحَقُّ مِن رَّبِّهِمْ ۗ وَمَا ٱللَّهُ بِغَلْفِلِ عَمَّا يَعْمَلُونَ اللَّهِ وَلَبِنْ أَتَيْتَ ٱلَّذِينَ أُوثُوا ٱلْكِئَبَ بِكُلِّ ءَايَةٍ مَّا تَبِعُوا قِبْلَتَكَ وَمَا أَنتَ بِتَابِعٍ قِبْلَنَهُمْ وَمَا بَعْضُهُم بِتَابِعِ قِبْلَةً بَعْضٍ \* وَلَهِنِ ٱتَّبَعْتَ أَهْوَآءَهُم مِّنْ بَعْدِ مَا

جَاءَكَ مِنَ ٱلْعِلْمِ لِإِنَّكَ إِذَا لَمِنَ ٱلظَّلْلِمِينَ ﴿ اللَّهِ ٱلَّذِينَ الطَّلْلِمِينَ ﴿ اللَّهِ ٱلَّذِينَ الطَّلْلِمِينَ الْكَانَّ الْمَهُمُ الْكِلْبَ يَعْرِفُونَهُ كَمَا يَعْرِفُونَ أَبْنَاءَهُمُ وَإِنَّ فَرِيقًا مِنْهُمُ لَيَكُنْهُمُ الْكِلْلَبَ يَعْرِفُونَهُ مَا يَعْرِفُونَ أَبْنَاءَهُمُ وَإِنَّ فَرِيقًا مِنْهُمُ لَيَكُنْهُونَ الْكَانَهُمُ مِنَ رَبِّكَ فَلَا تَكُونَنَ مِنَ لَيَكُنْهُونَ الْكَانُهُونَ الْكَانَةُ مِنَ رَبِكَ فَلَا تَكُونَنَ مِنَ اللَّهُمُ اللَّهُ مَا يَكُونَنَ مِنَ اللَّهُ مِنَ رَبِكَ فَلَا تَكُونَنَ مِنَ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُ مِنَ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا يَعْرِفُونَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللللّه

[شرح٣] في هذه الآيات من التوجيه والإرشاد والدعوة إلى الخير والتنبيه على ضلال اليهود وجَحدِهم للحق واستكبارِهم عن اتِّباعه ما فيه عظةٌ وذكرى لأهل الإيهان، وهكذا شأن كتاب الله جل وعلا في كل مكان، كلُّه عِظة، وكلُّه ذِكرى، وكلُّه توجيه إلى الخير، لكن لمن تدبَّر وتعقَّل، ولمن آمن بأنه من عند الله جل وعلا، وأنه كلامه سبحانه، فجدير بالمؤمن أن يُعنى بهذا الكتاب العظيم، وأن يُقبل عليه دائهًا بتدبر وتعقُّل، وأن يحرص على الاستفادة منه، فإنه كتاب الله الذي ﴿ لَّا يَأْنِيهِ ٱلْبَطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيِّهِ وَلَا مِنْ خَلْفِهِۦ ۚ تَنزِيلُ مِّنْ حَكِيمٍ حَمِيدٍ ﴾ [فصلت: ٤٢]، وقد قال سبحانه فيه: ﴿ كِنَتُ أَنزَلْنَهُ إِلَيْكَ مُبَرَكُ لِيَدَّبَّرُوٓا ءَايَنِهِ، وَلِيَتَذَكَّرَ أُولُواْ ٱلْأَلْبَكِ ﴾ [ص: ٢٩]، وقال أيضاً: ﴿ إِنَّ هَاذَا ٱلْقُرْءَانَ يَهْدِى لِلَّتِي هِيَ أَقُومُ ﴾ [الإسراء: ٩]، وفيه يقول: ﴿ وَهَلَذَا كِتَنْبُ أَنزَلْنَهُ مُبَارَكُ =

= مُّصَدِّقُ ٱلَّذِى بَيْنَ يَدَيْهِ وَلِلْنَذِرَ أَمَّ ٱلْقُرَىٰ وَمَنْ حَوْلَهَا ۚ وَٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ يُؤْمِنُونَ بِهِ ۚ وَهُمْ عَلَىٰ صَلَاتِهِمْ يُحَافِظُونَ ﴾ [الأنعام: ١٥٥]، ويقول أيضاً: ﴿ أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرْءَانَ أَمْ عَلَىٰ قُلُوبٍ أَقْفَالُهَا ﴾ [محمد: ٢٤].

فجدير بالمؤمن \_ ولا سيها طالب العلم \_ أن يَخصَّ هذا الكتاب بالعناية العظيمة في قراءته وتلاوته وتدبُّره، والحرص على الاستفادة منه، ومعرفة مراد الله منه، حتى يعمل بذلك.

فعندما نسخ الله القبلة قبل أن يأتي محمد على إلى المدينة، حيث صلًى إلى جهة الشام دهراً طويلاً؛ نحو ستة عشر شهراً أو سبعة عشر شهراً، ثم حوَّله الله إلى الكعبة في رجب أو شعبان من السنة الثانية للهجرة، فبيَّن الله سبحانه وتعالى قول السفهاء من اليهود: ﴿ مَا وَلَمْهُمْ عَن قِبَلَئِهُمُ الَّتِي كَانُوا عَلَيْهَا ﴾ واستنكروا ذلك وعابوا عليهم هذا التحول عن القبلة التي كانوا يصلون إلى جهتها، وهذا من ظلم اليهود ومن جهلهم ومن عنادهم، فهم يعلمون أن الله جل وعلا ينسخ ما يشاء سبحانه وتعالى، وله التصرف في حُكمِه =

= وفي شرعه جل وعلا، ولكن للعيب على المسلمين وللطعن عليهم وللتشكيك فيها جاء به نبيهم عليه الصلاة والسلام، فرد الله عليهم بقوله: ﴿ قُل لِللّهِ الْمَشْرِقُ وَالْمَغْرِبُ ۚ يَهْدِى مَن يَشَاهُ إِلَى صِرَطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ فالمصرّف هو الله سبحانه وتعالى يولي من يشاء ما يشاء جل وعلا.

ثم بين سبحانه وتعالى أنه جعل هذه الأمة وسطاً، يعني: عدلاً خياراً، حتى تشهد على هذه الأمة بأن الله بلَّغها، وحتى تشهد على الأمم الماضية بأن الرسل بلَّغت؛ فهي أمة عدلٌ لما أعطاهم الله من الإيمان والاستقامة والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، والمراد بذلك أن يستفاد منهم لأنهم أمة وسط، والخطاب لأهل الاستقامة الذين جعلهم الله وَسَطاً وعدلاً وخياراً، قال فيهم سبحانه: ﴿ كُنتُم خَيْر أُمَة أُخْرِجَت لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْرِكَ عَنِ الْمُنتَ مَ خَيْر أُمَة وعلى غيرها من الأمم أنها بُلِّغت، وأن الرُّسل على هذه الأمة وعلى غيرها من الأمم أنها بُلِّغت، وأن الرُّسل عليهم الصلاة والسلام قد بلَّغوا، والرسول شهيد على هذه الأمة عليهم الصلاة والسلام قد بلَّغوا، والرسول شهيد على هذه الأمة عليهم المناه قالسلام قد بلَّغوا، والرسول شهيد على هذه الأمة

= أنه بلَّغها، وأنه أُرسِلَ إليها عليه الصلاة والسلام، وفي هذا بيان لحال اليهود و نُحبثهم وضلالهم، وجنس أهل الكتاب مطلقاً، وأنهم يعرفون الحق ويكتمونه على بصيرة، ولكن ربُّنا جل وعلا يُملي ولا يأخذ، فأملي لهم كثيراً، وأمهلهم كثيراً، وعاقبهم كثيراً سبحانه وتعالى.

وهذا يدل على أن الإنسان ينبغي له أن يحذر مشابهة أهل الكتاب في جحد الحق وهو يعلم؛ اتباعاً لهواه وإيثاراً لدنياه وشيطانه، واتباعاً لما تُمليه عليه نفسُه الأمَّارة بالسوء، أو إيثاراً لحظً عاجل يريد أن يحصِّله في جحده الحقَّ وعدم إقراره به، كما هو دَيدَن اليهود، وديدن رؤساء النصارى وقادتهم وأشباههم من دُعاة الباطل، فكثير منهم يعلم الحق وينكره لأسباب كثيرة، منها: الحسد والبغي، واتباع الهوى، وطاعة الرؤساء والأكابر، وطلب الحظ العاجل في الدنيا، ومنها الرشوة إلى غير ذلك.

ففي هذا تحذير من أن يعمل الإنسان مثل عمل أعداء الله من اليهود والنصارى أو غيرهم في إيثار الباطل، وفي جَحْد الحق، وفي =

= إنكار ما جاءت به الرسلُ من الهُدَى، من أجل بعض الحظوظ العاجلة، نسأل الله السلامة والعافية.

وفي هذا بيان أن اليهود كانت تعرف رسول الله، وتعرف الحق كما تعرف أبناءها، ولكن حملهم البغي والحسد على إنكار الحق وعلى جحده، حتى لا يقول لهم عامّتهم: لماذا تعرفون الحق وتُقرُّون به، ثم لا تتبعون هذا الحق ما دمتم تعرفون أن محمداً حق، وأنه رسول الله حقاً؟! فهم يجحدون هذا؛ لئلا يُقال لهم هذا الكلام، ولئلا يُعاجُهم أتباعهم ورِعاعُهم وعامتهم فيها أقروا به من الحق.

ففي هذا دعوة للمسلمين وحثُّ لهم على الانطلاق على الطريق السَّوي، وعلى عدم اتِّباع الهوى، وأن أهل الإيهان إذا اتَّبعوا أهواءهم واتَّبعوا أهواء أهل الكفر بالله من اليهود وغيرهم هَلكوا وضلُّوا، فالواجب هو اتِّباع الحق، ولن يرضى عنا مشركٌ قط إلا باتِّباع ما هو عليه من الباطل، وإذا اتبع المسلمون أهواء أعداء الله هلكوا وضلوا عن سواء السبيل، واتِّباع أهواء الكفار تارةً يكون وتارةً يكون دون ذلك.

= فالحاصل أن الواجب على أهل الإيهان الحذر من اتباع الهوى، سواء كان الهوى لزيدٍ أو عمرو أو اليهود أو النصارى أو غير ذلك، وأن يكون هدفه اتباع الحق، سواء كان الحق مع أصحابه وأوليائه، أو كان مع خصومه وأعدائه، فهو يُؤثِر الحق ويقبلُه ممن جاء به مطلقاً، وهذا هو الدليل على سلامة الفطرة وسلامة القصد، رزق الله الجميع التوفيق والهداية.

#### رَفْحُ مجس لارَجِي لالْجَثَرِيُ لِسِّكِيمَ لالِيزَوكِ www.moswarat.com

## [فضل الصابرين والمقاتلين في سبيل الله]

 قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱسْتَعِينُواْ بِٱلصَّبْرِ وَٱلصَّلَوٰةِ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ مَعَ ٱلصَّابِرِينَ ﴿ اللَّهِ وَلَا نَقُولُوا لِمَن يُقْتَلُ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ أَمْوَاتًا ۚ بَلُ أَخْيَآ ۗ وَلَكِن لَّا تَشْعُرُونَ ۗ اللَّ وَلَنَبْلُوَنَكُم بِشَيْءٍ مِّنَ ٱلْخَوْفِ وَٱلْجُوعِ وَنَقْصِ مِّنَ ٱلأَمْوَالِ وَٱلأَنفُسِ وَٱلثَّمَرَتِ ۗ وَبَشِّرِ ٱلصَّابِرِينَ اللَّهِ ٱلَّذِينَ إِذَآ أَصَابَتَهُم مُصِيبَةٌ قَالُوٓاْ إِنَّا لِلَّهِ وَإِنَّاۤ إِلَيْهِ رَجِعُونَ اللَّ أُوْلَتِكَ عَلَيْهِمْ صَلَوَتُ مِن رَّبِهِمْ وَرَحْمَةٌ وَأُوْلَتِهِكَ هُمُ ٱلْمُهْتَدُونَ ﴿ اللَّهِ ﴿ إِنَّ ٱلصَّفَا وَٱلْمَرْوَةَ مِن شَعَآبِرِ ٱللَّهِ ۗ فَمَنْ حَجَّ ٱلْبَيْتَ أَوِ ٱعْتَمَرَ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِ أَن يَطَّوَّفَ بِهِمَا ۚ وَمَن تَطَوَّعَ خَيْرًا فَإِنَّ ٱللَّهَ شَاكِرٌ عَلِيمٌ اللهَ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَكْتُمُونَ مَآ أَنزَلْنَا مِنَ ٱلْبَيِّنَتِ وَٱلْهُدَىٰ مِنَ بَعْدِ مَا بَيِّنَكُهُ لِلنَّاسِ فِي ٱلْكِنَبِ ﴿ أُوْلَتَهِكَ يَلْعَنْهُمُ ٱللَّهُ وَيَلْعَنْهُمُ ٱللَّاعِنُونَ ﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ تَابُواْ وَأَصْلَحُواْ وَبَيَّنُواْ فَأُولَتِهِكَ أَتُوبُ عَلَيْهِمْ ۚ وَأَنَا ٱلتَّوَابُ ٱلرَّحِيمُ وَٱلْمَلَتَهِكَةِ وَٱلنَّاسِ ٱجْمَعِينَ اللَّهِ خَلِدِينَ فِيهَا لَا يُحَفَّفُ عَنْهُمُ

اَلْعَذَابُ وَلَا هُمْ يُنْظُرُونَ ﴿ آَنَ فِي خَلْقِ السَّكَوَّةِ إِلَّهُ وَاحِدُ ۚ لَا إِلَهُ إِلَّا هُوَ الْمَا الرَّحْمَانُ الرَّحِيمُ ﴿ آَنَ فِي خَلْقِ السَّكَوَاتِ وَالْأَرْضِ وَاخْتِلَافِ الرَّخْمَانُ الرَّخِيمُ النَّاسَ وَمَا النَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَالْفُلْكِ الَّتِي تَجْدِى فِي الْبَحْرِ بِمَا يَنفَعُ النَّاسَ وَمَا النَّيْلِ وَالنَّهُ مِنَ السَّكَمَاءِ مِن مَآءٍ فَأَخْيَا بِهِ الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا وَبَثَ فِيهَا أَنزَلَ اللَّهُ مِنَ السَّكَمَاءِ مِن مَآءٍ فَأَخْيَا بِهِ الْإَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا وَبَثَ فِيها أَنزَلَ اللَّهُ مِنَ السَّكَمَاءِ مِن مَآءٍ فَأَخْيَا بِهِ الرِّيكِ وَالسَّكُوابِ الْمُسَخَّدِ بَيْنَ مِن صَعْلِ دَابَةٍ وَتَصْرِيفِ الرِّيكِ وَالسَّكُوابِ الْمُسَخَدِ بَيْنَ السَّكُمَاءِ وَالْأَرْضِ لَا يَنتَهِ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ ﴿ آلَكُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ الللْهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْهُ الللْهُ اللْهُ الللْهُ اللَّهُ اللْمُؤْمِنَ اللللْهُ اللَّهُ اللللْهُ اللَّهُ اللللْهُ اللَّهُ اللللْهُ اللَّهُ اللللْهُ اللَّهُ اللللْهُ ال

[شرح ٤] في هذه الآيات الكريهات من العِظة والذكرى والدلائل العظيمة على وجود الله وقدرته واستحقاقِه العبادة سبحانه وتعالى، وعلى فضل الصبر وفضل الصابرين، وعلى أن الله سبحانه قد يبتلي بعض عباده بشيء من النقص، وأن لهم الفضل العظيم والعاقبة الحميدة إذا صبروا، وفيها الدلالة على الدعوة إلى مكارم الأخلاق ومحاسن الأعهال، وهكذا كتاب الله جل وعلا كله دعوة إلى الخير وتحذير من الشر، وبيانٌ لأحكام الله، وحثٌ على التزامها، وتحذيرٌ مما نهى عنه جل وعلا.

ففي هذه الآيات يأمر سبحانه بالاستعانة بالصبر والصلاة عند =

= المُلمّات، وأن الشدائد والكُربات والحاجات التي تنزل بالعبد ينبغي له أن يستعين فيها بالصبر والصلاة، بالصبر على ما ينبغي فيها، فيها من أدائها بكل نشاطٍ وقوة، واستكهال ما ينبغي فيها، والحرص على أن تكون على الوجه الذي شرعه الله جل وعلا، فإن الصبر عونٌ للعبد على المُهمّات، من جلبٍ مطلوب ودفع مكروه. يُروى عن عمر شيء وأرضاه أنه قال: وجدنا خيرَ عيشنا بالصبر (۱). ويروى عن على شيء أنه قال: الصبر من الإيهان بمنزلة الرأس من الجسد، ثم رفع صوته فقال: ألا لا إيهان لمن لا صبر له (۱).

فالصبر له شأن عظيم، وقد ذكره الله في مواضع كثيرة من كتابه، قال بعض السلف: إنه ذُكر في أكثر من تسعين موضعاً من كتاب الله، ومن هذا قوله جل وعلا هنا: ﴿ يَتَأَيُّهَا اللَّذِينَ ءَامَنُوا السّتَعِينُوا بِٱلصّبَرِ وَٱلصّلَوْقِ إِنَّ ٱللّهَ مَعَ ٱلصّبِرِينَ ﴾ فأمرَ بالاستعانة بالصبر والصلاة، ثم أخبر أنه مع الصابرين سبحانه وتعالى، =

<sup>(</sup>١) علَّقه البخاري، باب الصبر عن محارم الله، وقوله عز وجل: ﴿ إِنَّمَا يُوَفَى ٱلصَّنبِرُونَ أَجْرَهُم بِغَيْرِحِسَابٍ ﴾ [الزمر: ١٠]، قبل الحديث (١٤٦٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبد الرزاق (٢١٠٣١)، وابن أبي شيبة (٣٠٤٣٩).

= وهذه معيَّةٌ خاصةٌ تقتضي توفيق الصابرين ونصرهم وإعانتهم وتسديدهم إلى غير ذلك، كما في ُقوله ﷺ: ﴿ إِنَّنِي مَعَكُمَاۤ أَسْمَعُ وَأَرَىٰ ﴾ [طه: ٤٦]، وقوله: ﴿ لَا تَحْدَزُنْ إِنَّ ٱللَّهُ مَعَنَا ﴾ [التوبة: ٤٠]، إلى غير ذلك. فالمقصود أن المعية الخاصة لها شأن غير المعية العامة، فالصابرون هم أهل التقوى والإيمان والثبات على الحق، وينال غيرَهم من أعدائهم من فضل الصبر شيءٌ كثير؟ فالصبر ثبات واستمرار على الحق، وهو الحرص على الأخذ بأسبابه، فإذا أخذ بها أهلُ الإيمان نجحوا وأفلحوا، وإذا أخذ بها غيرُهم فقد يُنصرون بها على ضدهم، فينبغى على أهل الإيمان أن يكونوا أصبرَ الناس وأثبتهم على حقهم، وعلى الدفاع والذَّبِّ عنه، وعلى إنكار الباطل ومحاربته، فإذا كان غيرهم قد يصبرون وهم على باطل،فأهلُ الإيمان والتقوى أولى بالصبر على حقهم والثبات عليه.

ثم فيه أيضاً الدلالة على أن العباد قد يُبتَلُون بالنقص في الأموال والأنفس والثمرات، وقد يُبتَلُون بشيء من الخوف والجوع، وهذا قد يقع لأولياء الله وأنبيائه، فأشد الناس بلاءً = = الأنبياء، ثم الصالحون، ثم الأمثل فالأمثل، فالنبيُّ قد يُبتلى، والصالح قد يُبتلى، فينبغي أن يقابل ذلك بالصبر والثبات على الحق والحذر من الباطل، والأخذِ بالأسباب التي تعين على الصبر وعلى الحق وعلى ترك الباطل. والصابر: هو الذي يحبس نفسه على الشيء المطلوب، وعلى ترك الشيء المكروه، ويجاهدها حتى يقطع المسافة وينتهي وقت الخطر.

ثم بين جل وعلا ما للصابرين من الخير فقال: ﴿ وَبَشِرِ الشَّهِ بِينَ جَلَ وَعَلا ، لمَا لهم عنده من الله جل وعلا ، لما لهم عنده من الصلوات والرحمة والهداية، وهذا من جزائهم؛ أن الله جل وعلا يثني عليهم في الملأ الأعلى ويرحمهم برحمته العظيمة الخاصة، ويهديهم سبحانه وتعالى، يروى عن عمر الله أنه قال: نِعمَ العِدلان ونِعمتِ العِلاوة: الهداية، ونِعمتِ العِلاوة: الهداية، ونعمتِ العِلاوة: الهداية، في هذا الباب وغيره من أبواب الخير، وأن يتحرى ما شرعه الله له في جميع أموره وشؤونه، وأن =

<sup>(</sup>١) علقه البخاري في «صحيحه»، باب الصبر عند الصدمة الأولى، قبل الحديث (١٣٠٢).

= يحذر الجزاء وعدم الصبر في جميع الأمور، ومن ذلك ما يُبتلى به من موتِ قريبِ وصديقِ ونحو ذلك، وما يُبتلى به من مرض أو فقر أو ما أشبه ذلك، فليعالِج بالصبر وليأخذ بالأسباب، والصبر: حبسٌ على الحق وكفُّ عما سواه مع الأخذ بالأسباب؛ كعلاج المريض وعلاج الفقر وعلاج الأشياء الأخرى التي يُبتلي بها، فيعالجها بها شرع الله جل وعلا، فيعالج ما يبتلي به من معاص بالتوبة والندم والإقلاع، ويعالج المصائب التي تصيبه كالمريض بالدواء، وكالفقر بالأخذ بأسباب العيش المباحة، ويعالج البدع بإنكارها والحذر منها، والدعوةِ إلى السنة، ويعالج الكفر بالتحذير منه والدعوة إلى التوبة والإسلام، وهكذا المؤمن في جميع أحواله يعالج المشاكل بها شرع الله له من الدواء والعلاج، ويصبر على الحق ويثبت عليه، ويأخذ بالأسباب التي تعينه للثبات على الحق وعلى محاربة الباطل.

وفي هذه الآيات أيضاً الدلالة على وجوب إظهار الحق وبيانِه، وأن إظهار الحق أمرٌ لازم، وأن كتمانه من الكبائر ومن صفات = = اليهود الخبثاء، فالمؤمن يُجاهد نفسه في إظهار الحق والدعوة إليه والصبرِ على ذلك، ومع ذلك يحذر الكتمان في أي شيء، وإذا وقع منه شيء من ذلك بادر بالتوبة والإصلاح والبيان.

ويبيِّن الربُّ سبحانه وتعالى أن التوبة من تمامها ومن شرطها: الإصلاح والبيان، فمن تاب مما مضى من سيئاته يجب عليه أن يصلح أموره، ويُتبعَ التوبة بالإيهان الصادق والعمل الصالح وبيان الحق، قال: ﴿ وَبَيَّنُوا ﴾ فلا بُدَّ من إظهار الجق والدعوة إليه، ولا بد في التوبة من إتباعها العمل الصالح، ولا بد من إتباعها البيان، فإذا كانت توبة من كتهان فلا بد من بيان حتى يعلم أنه رجع عن باطله، وأنه ثبت على الحق وصار إليه، بخلاف اليهود وأشباه اليهود، فإنهم يرون إظهار الحق والتوبة نقصاً عليهم، فيستمرون في كتهان الحق وإنكاره؛ لأجل تثبيت أهوائهم وأغراضهم الخسيسة، فلا ينبغي للمؤمن أن يتشبه بأعداء الله في كتم الحق وعدم إظهاره لغَرَضِ من الأغراض، ولا ينبغي له أن يستحيي من الرجوع إلى الحق، فالرجوع إليه فضيلةٌ وحقٌّ، والبقاء في الباطل رذيلةٌ وذلُّ =

= وهو أن وتعرضٌ لسخط الله على الله على الرجوع إلى الحق، ولا بد من الحذر من الباطل، حتى تسلم من غضب الله وعقابه، وحتى تفوز بأسباب الكرامة والعاقبة الحميدة.

وفي قوله جل وعلا: ﴿ وَإِلَهُكُمْ إِلَهُ وَحِدُ ۖ لَا إِلَهَ إِلَّهُ إِلَّهُ وَحِدُ ۗ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الرَّخْمَنُ الرَّحِيمُ ﴾ دلالةٌ على استحقاقه للعبادة، وأنه الرب العظيم، وأنه المانع القادر، وأنه الرحمن الرحيم، وأنه المالك لكل شيء، وأنه المتصرفُ في شؤون عباده، وأن العبادة حقه سبحانه وتعالى.

ولهذا ذكر بعد ذلك الدلائل على وجوده وربوبيته فقال: ﴿ إِنَّ خَلْقِ ٱلسَّكَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْتِلَافِ ٱللَّي وَٱلنَّهَارِ ﴾ إلى آخر الآية، فذكر أشياء عديدة تدل على قدرته العظيمة من اختلاف الليل والنهار، واختلاف السهاء والأرض، والفُلْكِ التي تجري في البحر بها ينفع الناس من الأرزاق والحاجات الأخرى، فكلها من فضله وإحسانه جل وعلا، فالذي خلق السهاوات والأرض وجعل الليل والنهار مختلفَيْنِ، وثبّت هذه الجواري في البحار من مواخرَ وسفنِ وغير ذلك، وثبّت هذه الطائرات في الجو، وأعطى = مواخرَ وسفنِ وغير ذلك، وثبّت هذه الطائرات في الجو، وأعطى =

= العباد ما أعطاهم من المراكب، كل ذلك يدل على استحقاقه العبادة، وأنه الخلاق العليم، وأنه قادر على كل شيء، وهكذا تصريف الرياح، وهكذا السحاب المسخر بين السهاء والأرض، وهكذا ما بث في الأرض من دواب، وهكذا ما فيها من معادن وجبال وأنهار وبحار، كل هذه دلائل على قدرته العظيمة، وأنه رب العالمين، وأنه الخلّق العليم.

فينبغي للمؤمن أن يتفكر وينظر كثيراً في مخلوقات الله وما فيها من الدلائل على عَظَمته سبحانه، كما ينظر كثيراً في شرعه وما أمر به من أحكام؛ لما فيها من الدلالة على حكمته العظيمة، وعلى علمه العظيم، وعلى أنه سبحانه شرع لعباده ما فيه صلاحُهم ونجاتُهم، واستقامة أخلاقهم وحالهم مع ربهم ومع الناس.

ومن تدبر ونظر رأى العِبَر، ورأى الفوائد العظيمة، وكان هذا من أسباب صلاح قلبه وصلاح أعهاله، قال بعض السلف: من كانت له فكرة كان له في كل شيء عبرة. فالتفكر والنظر في مخلوقات الله وما أودع في الأرض والسهاء، والتفكر في نفسك وما =

= جعل فيك من عجائب وآيات وعبر، والتفكر في غيرك، كل ذلك من الدلائل على عَظَمة خالقك سبحانه وتعالى، وعلى أنه ربُّ الجميع، وعلى أنه الإله الحق، وأنه مستحق العبادة، وأن العبادة لغيره كفرٌ وضلال.

# [التوجيه إلى مكارم الأخلاق]

النَّاسِ مَن يَنَّخِذُ مِن دُونِ ٱللَّهِ أَندَادًا اللَّهِ أَندَادًا اللَّهِ أَندَادًا اللَّهِ أَندَادًا يُحِبُّونَهُمْ كَحُبِ ٱللَّهِ ۖ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوا أَشَدُ حُبًّا يِلَّهِ ۗ وَلَوْ يَرَى ٱلَّذِينَ ظَلَمُوٓا إِذْ يَكُرُونَ ٱلْعَذَابَ أَنَّ ٱلْقُوَّةَ لِلَّهِ جَمِيعًا وَأَنَّ ٱللَّهَ شَكِيدُ ٱلْعَذَابِ اللَّهِ إِذْ تَبَرَّأُ ٱلَّذِينَ ٱتَّبِعُوا مِنَ ٱلَّذِينَ ٱتَّبَعُوا وَرَأَوُا ٱلْعَكَذَابَ وَتَقَطَّعَتْ بِهِمُ ٱلْأَسْبَابُ ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ ٱتَّبَعُوا لَوَ أَكَ لَنَا كَرَّةً فَنَتَبَرًّا مِنْهُمْ كُمَا تَبَرَّهُوا مِنَّا اللَّهُ كَذَٰلِكَ يُربِهِمُ ٱللَّهُ أَعْمَلُهُمْ حَسَرَتٍ عَلَيْهِمْ ۖ وَمَا هُم بِخَرِجِينَ مِنَ ٱلنَّارِ اللَّهِ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ كُلُواْ مِمَّا فِي ٱلْأَرْضِ حَلَالًا طَيِّبًا وَلَا تَتَّبِعُوا خُطُوَتِ ٱلشَّيَطُنِ \* إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوٌّ مُّبِينٌ ﴿ إِلَّهُ إِنَّمَا يَأْمُرُكُم بِٱلسُّوءَ وَٱلْفَحْشَاءِ وَأَن تَقُولُوا عَلَى ٱللَّهِ مَا لَا نَعْلَمُونَ ﴿ أَنَّ وَإِذَا قِيلَ لَمْهُمُ ٱتَّبِعُوا مَا أَنزَلَ ٱللَّهُ قَالُوا بَلْ نَتَّبِعُ مَا أَلْفَيْنَا عَلَيْهِ ءَابَآءَنَا ۖ أَوَلَق كَاكَ ءَاكِ أَوُهُمْ لَا يَعْقِلُونَ شَيْعًا وَلَا يَهْ تَدُونَ اللَّ وَمَثَلُ ٱلَّذِينَ كَفُرُوا كُمَثَلِٱلَّذِي يَنْعِقُ بِمَا لَا يَسْمَعُ إِلَّا دُعَآءً وَنِدَآءً ۚ صُمُّمُ بُكُمُ عُمْنُ فَهُمْ لَا يَعْقِلُونَ اللَّ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا كُلُوا مِن طَيِبَنتِ مَا رَزَقَنَكُمْمْ وَأَشْكُرُواْ لِلَّهِ إِن كُنتُمْ إِنَّاهُ تَعْبُدُونَ ﴿ اللَّهُ إِن كُنتُمْ إِنَّاهُ تَعْبُدُونَ ﴿ اللَّهُ

إِنَّمَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ ٱلْمَيْــتَةَ وَٱلدَّمَ وَلَحْمَ ٱلْخِنزِيرِ وَمَا أَهِــلَّ بِهِــ لِغَيْرِ ٱللَّهِ ۗ فَمَنِ ٱضْطُرَّ غَيْرَ بَاغِ وَلَا عَادٍ فَلَآ إِثْمَ عَلَيْهِ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَكْتُمُونَ مَا أَنزَلَ ٱللَّهُ مِنَ ٱلْكِتَنِ وَيَشْتَرُونَ بِهِ، ثَمَنًا قَلِيلًا ۚ أُوْلَتِكَ مَا يَأْكُلُونَ فِي بُطُونِهِمْ إِلَّا ٱلنَّارَ وَلَا يُكَلِّمُهُمُ ٱللَّهُ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ وَلَا يُزَحِيهِمْ وَلَهُمْ عَذَابُ أَلِيمُ ﴿ أَلِيمُ الْوَلَيْهِ لَا أَذِينَ اشْتَرَوُا ٱلضَّكَلَةَ بِٱلْهُدَىٰ وَٱلْعَذَابَ بِٱلْمَغْفِرَةِ ۚ فَمَاۤ أَصْبَرَهُمْ عَلَى ٱلنَّارِ ﴿ اللَّهُ إِلَّا اللَّهُ نَزَّلَ ٱلْكِنْبَ بِٱلْحَقِّ ۗ وَإِنَّ ٱلَّذِينَ ٱخْتَلَفُوا فِي ٱلْكِتَابِ لَفِي شِقَاقِ بَعِيدٍ اللهِ لَيْسُ ٱلْبِرَ أَن تُوَلُّوا الْحَتَالُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ا وُجُوهَكُمْ قِبَلَ ٱلْمَشْرِقِ وَٱلْمَغْرِبِ وَلَكِئَ ٱلْبِرَ مَنْ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِر وَٱلْمَلَيْكِ قَالْكِنْكِ وَٱلنَّبِيِّنَ وَءَاتَى ٱلْمَالَ عَلَىٰ خُبِّهِ-ذَوِى ٱلْقُرْدِينِ وَٱلْمَتَامَىٰ وَٱلْمَسَكِمِينَ وَأَبْنَ ٱلسَّبِيلِ وَٱلسَّآبِلِينَ وَفِي ٱلرِّقَابِ وَأَقَامَ ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاتَى ٱلزَّكُوٰةَ وَٱلْمُوفُونَ بِعَهْدِهِمْ إِذَا عَنهَدُوأَ وَالصَّدِينَ فِي ٱلْبَأْسَآءِ وَالضَّرَّآءِ وَحِينَ ٱلْبَأْسِ ۗ أُولَكَتِهِكَ ٱلَّذِينَ صَدَقُوا ۗ وَأُولَتِكَ هُمُ ٱلْمُنَّقُونَ ﴿ ﴿ اللَّهِ ﴿ [البقرة: ١٦٥-١٧٧]. [٥]

<sup>[</sup>شرح ٥] في هذه الآيات التوجيه إلى مكارم الأخلاق، ومحاسن =

= الأعمال، والتحذير من سفاسف الأخلاق، وسيئ الأعمال، وفيها الدعوة إلى القول بالعِلم والأخذ به، والحذر من التقليد الأعمى الذي يشبه صاحبُه البهيمة، وينقاد لكل ناعق، ولا يعرف حقاً ولا باطلاً بدليله، وهذه حال أعداء الله من المشركين ﴿وَكَذَالِكَ مَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ فِي قَرْيَةٍ مِن نَّذِيرٍ إِلَّا قَالَ مُتْرَفُوها إِنَّا وَجَدْنَا ءَابَاءَنَا عَلَى أَمْتُوهِم مُقْتَدُون ﴾ [الزخرف: ٢٣].

وفي هذا يقول جل وعلا: ﴿ وَمَثَلُ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا كَمَثَلِ ٱلَّذِى يَنْعِقُ بِمَا لَا يَسْمَعُ إِلَّا دُعَآءً وَنِدَآءً ۚ صُمُّما بُكُمُ عُمْیٌ فَهُمْ لَا يَعْقِلُونَ ﴾ [البقرة: ١٧١].

والمعنى: أنه ليس لهم عناية بالفهم ولا بالدليل، ولكنهم كالبهائم التي يُنْعَقُ لها يقولون: ﴿ إِنَّا وَجَدِّنَا عَابَآءَنَا عَلَىٰ أُمَّاةٍ ﴾ فليس عندهم إلا اتّباع الأسلاف والأجداد والأصحاب والأصدقاء وما أشبه ذلك.

فالمؤمن مأمور بأن يتَبع ما أنزل اللهُ، ويأخذ بالحق ويلزمه وإن خالف آباءه وأجداده وأسلافه، وإن خالف عادة بلده وقومه، =

= ويدع الباطل وإن كان عليه أسلافه؛ لأن الله بعث الرسل عليهم الصلاة والسلام لبيان الحق والدعوة إليه، وإنكار الباطل والنهي عنه، فليس لأحد أن يُعرِض عها جاءت به الرسل، ويقول: هذا كلام أبي وجدي، أو عادة قومي، بل يجب عليه أن يقصد الحق ويطلبه، وأن يعمل به مع من كان وممن كان، ولا يتقيد بأنه قال فلان أو ذهب إليه فلان أو ما أشبه ذلك.

وفي الآيات المذكورات أيضاً الدلائل على أن الأصل في الأشياء الحِلُّ والإباحة ﴿ يَتَأَيُّهَا النَّاسُ كُلُواْ مِمَّا فِي اَلْأَرْضِ حَلَاً الأشياء الحِلُّ والإباحة ﴿ يَتَأَيُّهَا النَّاسُ كُلُواْ مِمَّا فِي الْأَرْضِ حَلَاً طَيِّبًا وَلَا تَتَبِعُواْ خُطُورَتِ الشَّيَطُنِ ﴾ والخطوات: هي ما يدعو إليه من الباطل، فالواجب على المؤمن أن يحذر خطواته، وأن يأخذ بها جاءت به الرسل عليهم الصلاة والسلام من الهدى والعلم.

ويبيّن جل وعلا أن الشيطان يأمرُ بالفحشاء والمنكر، ويدخل في هذا كل ما نهى اللهُ عنه من الشرك وما دونه، ومن خطواته: الدعوة إلى القول على الله بغير علم، والله حرَّم ذلك كما قال سبحانه: ﴿ قُلْ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِّيَ ٱلْفَوَكِحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَٱلْإِثْمَ =

= وَٱلْبَغْيَ بِغَيْرِ ٱلْحَقِّ وَأَن تُشْرِكُواْ بِٱللَّهِ مَا لَرَ يُنَزِّلْ بِهِ، سُلَطَنَا وَأَن تَقُولُواْ عَلَى أُلَّهِ مَا لَا نَعْلَمُونَ ﴾ [الأعراف: ٣٣]، فجعلها في المرتبة العليا فوق الشرك؛ لأن المشرك قد قال على الله بغير علم، وهكذا كلَّ كافر وكل مخالف للحق قال على الله بغير علم، فالواجب على المكلَّفِين قُبول الحق والأخذ به والحذر من القول على الله بغير علم، وهذا يوجب النظر في الدليل والعناية بها جاءت به الرسل ولا سيها نبينا محمد ﷺ وهو نصيبنا وحظنا. فإن لم يكن عند الإنسان علم فعليه أن يقول: الله أعلم، ويقول: لا أدري، ولا يتكلم بلا علم، فإن القول على الله بغير علم يوقع في شرِّ كثير، في كفر ومعاص وضلال وتحليل ما حرم الله، إلى غير ذلك، وهذا ما يدعو إليه الشيطان، فهو يدعو الناس إلى أن يقولوا على الله بغير علم حتى يكثر الباطل وتكثر البدع والأهواء، وحتى يقِلُّ الحق.

وفي هذه الآيات أمر الله تعالى بالأكل من الطيبات مع الشكر فقال: ﴿ يَتَأَيُّهَا ۚ اللَّذِينَ ءَامَنُوا كُلُوا مِن طَيِّبَتِ مَا رَزَقُنَكُمُ وَاللَّهُ عَلَى = وَاشْكُرُوا لِلَّهِ إِن كُنتُمْ إِيَّاهُ تَعْبُدُونَ ﴾ فالواجب شكر الله على =

= نِعَمه، وإن كان الأصل في الأكل من الطيبات هو الإباحة إلا أن الإنسان مأمور بأن يأكل مما رزقه الله حتى يحفظ قوَّتَه وصحتَه، ويستعين بنعم الله على طاعته، فالأكل يكون حلالاً ويكون مباحاً ويكون مستحباً ويكون واجباً، ولهذا أطلق الله الأمر بذلك في كُون مستحباً ويكون واجباً، ولهذا أطلق الله الأمر بذلك في كُون مستحباً ون طَيِبَنتِ مَا رَزَقَنَكُم فقد يكون الأكل عليه واجباً إذا كان تركُه يُفضي إلى هلاكه، وقد يكون مستحباً إذا احتاج إلى ذلك، وقد يكون مباحاً على حسب حاجة العبد.

فالحاصل أن الله أباح لنا الأكل من الطيبات وأمرنا بالشكر ووجب علينا أن نشكره سبحانه، وشكرُه يكون بالقيام بحقه قولاً وعملاً وعقيدة، وهذا مثل قوله جل وعلا: ﴿ يَكَايُّهُا ٱلرُّسُلُ كُلُواْ مِنَ ٱلطَّيِبَتِ وَأَعْمَلُواْ صَلِيحًا ﴾ [المؤمنون: ٥١]، فلو أن أحداً يُسامَحُ من العمل لكانت الرسل أولى بذلك، لأنهم خير الخلق وأفضلهم، وأعلم الناس بالله، ومع هذا أُمِروا بالعمل ﴿ يَكَايُّهُا ٱلرُّسُلُ كُلُواْ مِنَ وَاعْمَلُواْ صَلِيحًا ﴾، وهكذا قال للمؤمنين: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ الطَّيِبَتِ وَاعْمَلُواْ مِن طَيِبَتِ مَا رَزَقَنكُمْ وَاشَكُرُواْ لِلّهِ ﴾ والشكر هو = المَنُوا حَلُوا مِن طَيِبَتِ مَا رَزَقَنكُمْ وَاشْكُرُواْ لِلّهِ ﴾ والشكر هو =

= العمل ﴿ أَعْمَلُوا عَالَ دَاوُرِدَ شُكُوا ﴾ [سبأ: ١٣]، والعمل يكون بالعقيدة الطيبة الموافقة لشرع الله، ويكون بالقول الطيب الموافق لشرع الله، ويكون بالعمل الصالح الموافق لشرع الله، فالقول وحده لا يكفى، فلا بد من قول طيب ولا بد من عقيدة طيبة ولا بد من عمل طيب، بأداء ما أوجبه الله وتركِ ما حرَّمه الله، فالشكر يكون باللسان ويكون بالقلب ويكون بالعمل، أما الشكر باللسان: فهو الثناء على الله جل وعلا بها هو أهله سبحانه وتعالى، وعملُ ما أمَرَ به والنهى عما نهى عنه، والإكثار من ذكره إلى غير ذلك، والشكر بالقلب: محبة المنعِم والإخلاصُ له وخوفه ورجاؤه، واعتقاد ما أباح وما أَحَلُّ وما أوجب إلى غير ذلك، والشكر بالعمل: أداء ما أوجب الله واجتناب ما حرم الله. ﴿

ثم ذكر بعد ذلك شدة الوعيد في حق من كَتم ما أنزل الله، وما وعدوا من البلاء والعذاب بسبب كتمانهم الحقَّ ليشتروا به ثمناً قليلاً، والشراء هنا ليس معناه الشراء الاصطلاحي عند الفقهاء (البيع والشراء)، وإنها المقصود به: الاعتياض، كما في قوله الله الناعية عنه المقصود به الاعتياض، كما في قوله الله المناء)،

= ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَشْتَرِى لَهُو ٱلْحَكِيثِ ﴾ [لقهان: ٦]، يعني: يعتاض ولو دون بيع وشراء، فالمقصود أن اليهود وأشباه اليهود ممن كتَمَ الحق، ليعتاضوا عنه شيئاً من الباطل، وسمي شراءً لأن الشراء معاوضة، فهو اعتاض عن الحق الذي كتمه دياثة أو جحوداً أو عروضاً أو غير ذلك مما يُعْطاها كاتم الحق من اليهود وغيرهم.

﴿ لَيْسَ ٱلْبِرَ أَن تُولُوا وُجُوهَكُم ﴾ إلى آخر الآيات، وهذه فيها أيضاً بيان الإيهان وأنه أقوال وأعهال وعقيدة، فالإيهان عند أهل السنة قولٌ وعمل، قول القلب واللسان وعمل القلب والجوارح، ويعبِّر بعضهم بقوله: قولٌ باللسان وعملٌ بالأركان وعقيدةٌ بالجنان، فقول القلب: إقراره واعترافه، وقول اللسان: نُطْقه، وعملُ القلب: بخوفه ورجائه ومحبته وإخلاصه إلى غير ذلك، وعملُ الجوارح: بأداء الفرائض وترك المحارم إلى غير ذلك.

أما مفهوم الإيمان عند أهل البدع، فهو عند بعضهم: القول فقط، وقال بعضهم: القول والكلام فقط، وقال بعضهم: القول والكلام فقط، وقال بعضهم: قول وعمل ولكن لا يزيد ولا ينقص، =

= كالخوارج والمعتزلة، بخلاف أهل السنة والجماعة الذين قالوا: قول وعمل يزيد وينقص؛ يزيد بالطاعات وينقص بالمعاصي.

وهذه الآية تدل على قول أهل السنة والجهاعة، فقد ذُكر فيها الإيهان وذُكر فيها العمل، فذكر من آمن بالله واليوم الآخر والملائكة والكتاب والنبيين، هذه عقيدة القلب، ثم قال: ﴿ وَءَاتَى الْمَالَ عَلَى حُبِّهِ، ذَوِى الْقُرْبِ وَالْيَتَكَمَىٰ وَالْمَسَكِينَ وَابْنَ السَّبِيلِ وَالسَّابِلِينَ وَفِي الرِّقَابِ وَأَقَامَ الصَّلَوٰةَ وَءَاتَى الزَّكُوةَ وَالْمُوفُوبَ وَالسَّابِلِينَ وَفِي الرِّقَابِ وَأَقَامَ الصَّلَوٰةَ وَءَاتَى الزَّكُوةَ وَالْمُوفُوبَ وَالسَّابِلِينَ فِي الرَّعَمال التي تدل بِعَهدِهِمْ إِذَا عَنهدُوا ﴾ إلى آخره، هذه هي الأعمال التي تدل على أن الإيهان قول وعمل ﴿ وَالصَّدِينَ فِي الْبَأْسَاءِ وَالضَّرَاءِ وَحِينَ على أن الإيهان قول وعمل ﴿ وَالصَّدِينَ فِي الْبَأْسَاءِ وَالضَّرَاءِ وَحِينَ الْبَأْسِ ﴾ وهذا أيضاً من عمل القلب والجوارح جميعاً.

ثم قال بعدُ: ﴿ أُولَكِيكَ ٱلَّذِينَ صَدَقُوا ۖ وَأُولَكِيكَ هُمُ ٱلْمُنَّقُونَ ﴾ فدلً على أن الصادقين المؤمنين المتقين هم أهل القول والعمل، فهم أهل العقيدة الصادقة والعمل الصالح، فالمتقي الصادق المؤمن هو الذي يجمع بين هذه الأمور؛ يقول بلسانه، ويعتقد بقلبه الحق، ويعمل بجوارحه حسب طاقته. بخلاف الكذّابين والمُقصِّرين، =

= فالمنافق يقول ولا يعمل، ليس بصادق، وليس عنده عقيدة، وإنها يقول فقط لحَظّه العاجل ﴿ يَقُولُونَ بِأَفَوْهِهِم مَّا لَيْسَ فِي قُلُوبِهِم ﴾ [آل عمران: ١٦٧]، هذا شأن المنافقين وأشباههم من العصاة، يقول ويعتقد ولكن لا يعمل، بل يطيع هواه، فتجده مقصراً فيها أوجب الله، فاعلاً لبعض ما حرمه الله عليه من الفواحش والمنكرات، فهذا من ضعف إيهانه وقلة بَصِيرته، وقع فيها وقع فيه من الباطل فصار إيهانه ناقصاً ودينه ضعيفاً، بسبب أنه ليس عنده من الإيهان القوي والتصديق ودينه وأمره ونهيه ما يجعله يدع ما حرّمه الله عليه، ويؤدي ما أوجبه الله عليه، ويؤدي ما أوجبه الله عليه بتهام.

فها حصل عنده من الضعف في التصديق والإيهان والرغبة فيها عند الله، والشوق إليه جل وعلا، والإيهان بها أخبر به سبحانه وتعالى من الوعد لأهل الإيهان، والوعيد لأهل الكفر والنفاق، لَهًا ضَعُفَ هذا في قلبه حصل عنده ما حصل من النقص، وقد جاء حديث أبي هريرة في «الصحيحين» يدل على هذا المعنى حيث قال =

= عليه الصلاة والسلام: "الإيهان بضع وسبعون شعبة" (()، وفي رواية: "بضع وستون شعبة) (()، وفي رواية مسلم: "فأفضلها قول: لا إله إلا الله، وأدناها إماطة الأذى عن الطريق، والحياء شعبة من الإيهان (()).

هذا الحديث يدلُّ على ما قال أهل السنة والجماعة من كون الإيهان قولاً وعملاً يزيد وينقص؛ فبالأعمال الصالحات يزداد وبالغفلة والإعراض والمعاصي ينقص، فالواجب على المسلم أن يعنى بهذا الأمر، وأن يُحذر من نقص إيهانه، وضعف إيهانه في إقدامه على ما حرم الله، أو تساهله بها أوجب الله، أو غفلته عما يجب عليه.

ومن أسباب هذا الخير التواصي بالحق والتناصح فيها بين المسلمين، والتعاون على البر والتقوى، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر؛ لأن الإنسان يغفل أو يجهل، فإذا وجد من إخوانه من ينصحه ويذكره ويشجعه على الحق ويحذره من الباطل ويزجره عنه =

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: الإيمان (٣٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: الإيمان (٩)، ومسلم: الإيمان (٣٥).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم: الإيمان (٣٥).

= ويبين له سوء مغبَّته صار بذلك من أسباب رجوعه إلى الحق، ومن أسباب نشاطه في الخير، ومن أسباب تركه لما حرَّم الله.

وأما الغفلة وقلة الداعي وقلة المُنْكِر للمُنْكَر وقلة الآمر بالمعروف، فإن هذا مما يزيد الباطل باطلاً ويزيد الغفلة غفلة ويزيد الكسل كسلاً ويزيد المقصر تقصيراً إلى غير ذلك، ولا حول ولا قوة إلا بالله.

### رَفَحُ معِي لارَجِي كُلُ الْخِتَرِي لأَسِكِي لانِزَرُ لانِزوكِ www.moswarat.com

# لحِكُم وأسرار خلق الأهلَّة]

 قال تعالى: ﴿ يَسْئَلُونَكَ عَنِ ٱلْأَهِلَةِ ۖ قُلْ هِي مَوَاقِيتُ لِلنَّاسِ وَٱلْحَجُّ وَلَيْسَ ٱلْبِرُ بِأَن تَأْتُوا ٱلْبُيُوتَ مِن ظُهُورِهَا وَلَكِنَّ ٱلْبِرَّ مَنِ ٱتَّقَىٰ ۗ وَأَتُوا ٱلْبُيُوسَ مِنْ أَبْوَبِهَا ۚ وَٱتَّقُوا ٱللَّهَ لَعَلَّكُمْ نُفُلِحُونَ اللَّ وَقَاتِلُوا فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ ٱلَّذِينَ يُقَاتِلُونَكُمْ وَلَا تَعَلَّمَدُوٓا إِنَ ٱللَّهَ لَا يُحِبُ ٱلْمُعْتَدِينَ اللَّهِ وَأَفْتُلُوهُمْ حَيْثُ ثَفِفْنُمُوهُمْ وَأَخْرِجُوهُم مِنْ حَيْثُ أَخْرَجُوكُمْ ۚ وَٱلْفِلْنَةُ أَشَدُّ مِنَ ٱلْقَتْلِ ۚ وَلَا لُقَائِلُوهُمْ عِندَ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ حَتَّى يُقَايِّلُوكُمْ فِيهِ فَإِن قَالُلُوكُمْ فَأَقْتُلُوهُمْ كَذَلِكَ جَزَّاءُ ٱلْكَفِرِينَ ﴿ اللَّهُ فَإِنِ ٱنْهَوْا فَإِنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمُ اللهُ وَقَائِلُوهُمْ حَتَّىٰ لَا تَكُونَ فِلْنَةٌ وَيَكُونَ ٱلَّذِينُ لِلَّهِ ۖ فَإِنِ ٱنْهَوْا فَلَا عُدُونَ إِلَّا عَلَى ٱلظَّالِمِينَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُمُ ٱلْحَرَامُ بِٱلشَّهِ الْحَرَامِ وَٱلْحُرُمَاتُ قِصَاصٌ \* فَمَنِ ٱعْتَدَىٰ عَلَيْكُم فَأَعْتَدُواْ عَلَيْهِ بِمِثْلِ مَا ٱعْتَدَىٰ عَلَيْكُمْ ۚ وَٱتَّقُوا ٱللَّهَ وَٱعْلَمُوٓا أَنَّ ٱللَّهَ مَعَ ٱلْمُنَّقِينَ اللَّهُ وَٱنفِقُوا فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ وَلَا تُلْقُوا بِٱيْدِيكُمْ إِلَى ٱلنَّهْلُكَةِ ۚ وَأَحْسِنُوٓا ۚ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿ اللَّهِ وَأَتِمُوا ٱلْحَجَّ وَٱلْعُمْرَةَ لِلَّهِ ۚ فَإِنْ أُحْصِرْتُمُ فَمَا ٱسْتَيْسَرَ

مِنَ ٱلْهَدْيُ ۚ وَلَا تَحْلِقُواْ رُءُوسَكُمْ حَتَّىٰ بَبَلُغَ ٱلْهَدْىُ نَجِلَّهُۥ ۚ فَهَن كَانَ مِنكُم مَّ بِيضًا أَوْ بِهِ ۚ أَذَى مِّن زَّأْسِهِ ء فَفِدْيَةٌ مِّن صِيَامٍ أَوْ صَدَقَةٍ أَوْ نُسُكٍ فَإِذَا أَمِنتُمْ فَنَ تَمَنَّعَ بِٱلْعُمْرَةِ إِلَى ٱلْحَجِّ فَمَا ٱسْتَيْسَرَ مِنَ ٱلْهَدْيُ فَنَ لَّمْ يَجِدْ فَصِيَامُ ثَلَاثَةِ أَيَّامٍ فِي ٱلْحَجّ وَسَبْعَةٍ إِذَا رَجَعْتُمْ ۗ تِلْكَ عَشَرَةٌ كَامِلَةٌ ذَالِكَ لِمَن لَّمْ يَكُن أَهْلُهُ. حَاضِرِي ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ ۚ وَٱتَّقُوا ٱللَّهَ وَأَعْلَمُوا أَنَّ ٱللَّهَ شَدِيدُ ٱلْعِقَابِ اللَّ ٱلْحَجُّ أَشْهُرٌ مَّعْلُومَتُ فَمَن فَرَضَ فِيهِنَ ٱلْحَجَّ فَلَا رَفَثَ وَلَا فُسُوقَكَ وَلَا جِـدَالَ فِي ٱلْحَيِّجُ ۗ وَمَا تَفْ عَلُواْ مِنْ خَيْرِ يَعْـلَمَهُ ٱللَّهُ ۗ وَتَكَزَوَّدُواْ فَاإِنَ خَيْرَ ٱلزَّادِ ٱلنَّقْوَيَٰ وَاتَّقُونِ يَتَأْوُلِي ٱلْأَلْبَابِ اللَّهِ لَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحُ أَن تَبْتَغُواْ فَضَلًا مِن رَّبِّكُمْ فَإِذَا أَفَضْتُم مِنْ عَرَفَاتٍ فَأَذَكُرُوا اللَّهَ عِندَ ٱلْمَشْعَرِ ٱلْحَرَامِ " وَأَذْكُرُوهُ كُمَا هَدَناكُمْ وَإِن كُنتُم مِن قَبْلِهِ، لَمِنَ ٱلضَّالِينَ اللَّهِ ثُمَّ أَفِيضُوا مِنْ حَيثُ أَفَكَاضَ ٱلنَّكَاسُ وَٱسْتَغْفِرُواْ ٱللَّهَ ۚ إِنَ ٱللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ السَّ [البقرة: ١٨٩-١٩٩]. [٦]

<sup>[</sup>شرح٦] في هذه الآيات الكريهات فوائد عظيمة وأحكام كثيرة، يعرفها طالب العلم بالتدبر والتعقل لهذه الآيات العظيمات، =

= وتُعرف أيضاً بدَرْس ذلك من كتب التفسير، ولكن نذكر بعض ما اشتملت عليه من بعض الأحكام:

يقول الله جل وعلا: ﴿ يَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلْأَهِلَّةِ ۖ قُلُّ هِيَ مَوَاقِيتُ لِلنَّاسِ وَٱلْحَجِّ ﴾ يُبيِّن سبحانه وتعالى أن الله خلق هذه الأهلَّة لحِكَم وأسرار، ذكر منها أنها مواقيت للناس والحج، بها تُعرف الشهور والسُّنون، ويعرف الناس آجالَ ديونهم، وعدةَ نِسائهم، إلى غير ذلك، فالله سبحانه لم يخلق شيئاً عبثاً ولا سُدى، بل كل ما خلق وكل ما شرع هو لمحض الحكمة، قال سبحانه وتعالى: ﴿ إِنَّ رَبُّكَ حَكِيمٌ عَلِيمٌ ﴾ [الأنعام: ٨٣]، قال بعضهم: إنهم سألوه عن الأهلّة كيف تطلع ضعيفة دقيقة، ثم تنمو حتى تمتلئ ويكون نورها، ثم تضعف بعد ذلك، إلى آخره، وقيل: سألوه عن حكمة ظهورها وغروبها. فالله جل وعلا يُبيِّن لهم أن الحكمة تتحقق بكونها مواقيتُ للناس والحج، يعرف الناس بها مواقيت معاملاتهم وديونهم وحقوقهم وعِدَدِ نسائهم ووقت الحج ونحو ذلك.

ثم يُبين جل وعلا أن ليس البرَّ بأن نأتي البيوت من ظهورها، =

= وليس البِرَّ بأن نُوجِّه وجوهنا قِبَل المشرق في آية أخرى، ولكن البِرَّ هو التقوى والإيهان، ففي هذه الآية: ﴿ وَلَكِنَ ٱلْبِرَ مَن اللّهِ وَالْكِنَ ٱلْبِرَ مَن اللّهِ وَالْكِنَ ٱلْبِرَ مَن اللّهِ وَالْكِنَ ٱلْبِرَ مَن اللّهِ وَالْكِنَ ٱلْبِرَ لَسَ بأن يُولِي اللّهِ فَالْمَوْمَة (١٧٧] الآية، فيبين سبحانه أن البِرَّ ليس بأن يُولِي العبد وجهه هاهناك أو هاهنا، ويدخل من هذا الباب أو ذاك، أو من ظهر البيت، ولكن البر هو إيهانه بالله وتقواه لله سبحانه وتعالى، وأن يكون عبداً مأموراً، وأن يكون مطيعاً لله ولرسوله على من أمرت ائتمرت، ومهما نُهيت انتهيت، وذلك عن إخلاص وعن أمرت ائتمرت، ومهما نُهيت انتهيت، وذلك عن إخلاص وعن إيهان، لا عن هوى وأغراض خاصة، ولا عن تقليد أعمى، فهذا هو البرُّ، وهذا هو الإيهان، وهذا هو الدين.

ومن فوائد هذه الآيات قوله جل وعلا: ﴿ وَقَاتِلُوا فِي سَبِيلِ اللّهِ ٱلّذِينَ يُقَاتِلُونَكُمُ وَلَا تَعَـٰتَدُوٓاً إِنَّ اللّهَ لَا يُحِبُ ٱلْمُعَـٰتَدِينَ ﴾ للناس في هذه الآية تفسيران:

أحدهما: أنه يُراد بذلك أننا نقاتل من قاتَلَنا، ونكفَّ عن من كفَّ عنا، كما هو الحال في أول الأمر، فقد كان المسلمون يقاتِلون =

فمتى نكفُّ عنهم؟ قال: إن تابوا من الشرك، وأقاموا الصلاة، وآتوا الزكاة، فخلُّوا سبيلهم، فدلَّ ذلك على أنه لا يُكفُّ عنهم إلا إذا تابوا من شركهم وأدَّوا حق الله، أو أدَّوا الجزية كما ورد في الآية الأحرى في أهل الكتاب: ﴿ حَتَّى يُعُطُوا ٱلْجِزْيَةَ عَن يَدِ وَهُمُّ صَنْعِرُونَ ﴾ [التوبة: ٢٩] من أهل الكتاب ومن يلحق بهم من المجوس، هذا أحد القولين وهو قول جيد. وقال: ﴿ وَلَا تَدُوا أَي: ولا تبدؤوهم بقتال وهم ما بدؤوه.

والقول الثاني: أن الآية الكريمة ليست في هذا المعنى، وأن المراد: قاتِلُوا مَن هو أهل للقتال ومستعد للقتال، وهم الرجال الكبار، بخلاف النساء والصبيان والشيوخ العاجزين وأشباههم، فإن هؤلاء ليسوا أهل قتال، قالوا: ويدلُّ على هذا أنه قال بعد ذلك بقليل: ﴿ وَقَائِلُوهُمْ حَتَّى لَا تَكُونَ فِنْنَةٌ وَيَكُونَ ٱلدِّينُ لِلَّهِ ﴾ فدلَّ هذا على أن المراد بذلك قتال من هم من أهل القتال، وليس المراد قتال من قاتل والكف عمن كفَّ، فهذا أمر قد مضى وانتهى، ومن هذا قوله في سورة الأنفال: ﴿ وَقَالِلُوهُمْ حَتَّى لَا تِكُونَ فِتُنَدُّ وَيَكُونَ ِ ٱلدِّينُ كُلُّهُۥ لِلَّهِ ﴾ [الأنفال: ٣٩]، وهي الشرك، وتطلق الفتنة أيضاً على الكفر والردة عن الإسلام، فالمعنى: قاتلوهم حتى تزول فتنتهم لكم بإيقاعكم في الشرك، وحتى يزول الشرك نفسُه بالتوبة إلى الله ﷺ، وذلك ليكون الدين كله لله ويعبد الناس الله جل وعلا ويدَعُوا ما هم عليه من الباطل والشرك.

ولا منافاةً بين القولين؛ فقد استقرت الشريعة على أن المسلمين يقاتلون من قاتلهم ويبدؤون من لا يقاتلهم إذا كانت لهم =

= القوة؛ لأنهم يَدعون إلى الجنة، ويَدعون إلى النجاة، ويَدعون إلى صلاح المُجتمع، ويَدعون إلى عمارة هذه الدنيا بطاعة الله ورسوله وتوحيده سبحانه وتعالى، فلهم أن يبدؤوا ولهم أن يقابِلوا.

وأما قول من قال من الكُتّاب: إن الإسلام يُدافع فقط ويقاتل مَن قاتل فقط، على هذا الإطلاق، فهو خطأً من قائله، إنها كان هذا في فترةٍ من الزمان وفي وقت من الأوقات كان يدافع فقط، ويكف عمن كف، ثم لما قوي المسلمون وفتح الله عليهم مكة، وصارت لهم شوكة عظيمة وقدرة على قتال أعداء الله خرجوا لقتالهم؟ فخرجوا مع النبي ﷺ لقتال الروم في غزوة تبوك، وقاتلوا أهل خيبر عام سبع من الهجرة، وخرج المسلمون بعد وفاته ﷺ إلى الروم وإلى فارس وقاتلوا أعداء الله ولم يقفوا عند حدٍّ الدفاع فقط، فالإسلام ليس دين دفاع ولكنه دين دفاع وبدء وهجوم لإخراج الناس من الظلمات إلى النور، ولإخراجهم من الباطل إلى الحق، لدعوتهم إلى ما فيه نجاتُهم وسعادتهم، والحكم بينهم بما فيه الخير لهم والصلاح والسعادة العاجلة والآجلة، فكيف يكون دينَ دفاع =

= فقط؟! هذا خطأ كبير، ثم هذا مخالف لهذه الآيات الكريات، فكلها تتفق على أن القتال يستمر ﴿ حَتَّىٰ لَا تَكُونَ فِتَنَةٌ وَيَكُونَ الدِّينُ كُلُهُ، لِلَهِ ﴾ فعُلم بذلك أنه يقاتل فداءً لإخراج الناس من الظلمات إلى النور، ولإنقاذهم من الجور والظلم ـ ظلم الأديان وظلم الظّلمة ـ إلى عدل الإسلام ونوره وسعته، وإلى الحق والهدى، وأن به نجاتهم وسعادتهم في العاجل والآجل، وهذا هو الصواب، فالجهاد له أطوار:

الطور الأول: الجهاد فقط.

والطور الثاني: قتال من قاتل والكف عمن كف وجوباً.

والطور الثالث \_ وهو أعلى الأطوار \_: القتال ابتداءً لإخراج الناس من الظلمات إلى النور، وإنقاذهم من الباطل، ولإخراجهم من حكم الجورة والظلمة وضيق الدنيا إلى عدل الإسلام وسعته، وإلى أسباب النجاة والسعادة في الدنيا والآخرة.

وإذا كان الكفرة يقاتِلون الناس لمصالحهم العاجلة، ويستعبدونهم ليأخذوا ثروات بلادهم ويظلموهم، فكيف =

= يستنكرون على الإسلام وكيف يعيبون الإسلام بالبدء بالقتال لإخراج الناس من الظلمات إلى النور لنفعهم ولمصلحتهم، لا لمصلحة المسلمين، ولا لأجل الطمع في الدنيا؟! إنها قاتلوا أعداء الله لإخراجهم من الظلمات إلى النور لا لأجل المال، ولهذا قال النبي ﷺ في الحديث الصحيح لعلي ﷺ لما بعثه إلى خيبر: «والله لأنْ يهدي اللهُ بك رجلاً واحداً خيرٌ لك من خُمُر النعم»(١)، يبين للناس أن المقصود ليس هو المال ولا النساء ولا الذرية، إنها المقصود هدايةُ الناس وإخراجهم من الظلمات إلى النور، ولهذا هداية الواحد خير من الدنيا وما عليها. وفي الحديث: إذا أمَّر أميراً على جيش أو سَريةً أوصاه بتقوى الله(٢)، كما في حديث بُريدة، ثم يأمره أن يستعين بالله ويقاتل الكفرة، ثم بعد ذلك إذا أبوا إلا الجزية أخذ منهم الجزية وكف عنهم.

وهذا \_ عند العلماء \_ في اليهود والنصارى والمجوس، لأن الرسول عليه أخذها منهم، وما سواهم يُقاتَل حتى يدخل في =

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: المناقب (٢٠١١)، ومسلم: فضائل الصحابة (٢٤٠٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم: الجهاد والسير (١٧٣١).

= الإسلام؛ لأن الرسول على لم يأخذ من أهل الجزيرة جزية بل قاتلهم حتى دخلوا في دين الله، فقاتل أهلَ مكة، وقاتل الصحابة بني حنيفة ولم يأخذوا الجزية ولم يرضوا بذلك ولم يدعوهم إليها، بل دعوهم إلى الدخول في دين الله، فالجزية تؤخذ من اليهود والنصارى بنص القرآن، ومن المجوس بنص السنة، أما ما سواهم فلا تؤخذ منهم الجزية عند أكثر العلماء، وقال آخرون: بل يلحق بقية الكفرة إذا أدوا الجزية لحديث بريدة المتقدم.

والحاصل أن الإسلام ليس دينَ دفاع فقط، إنها كان دين دفاع عند العجز والضعف، ولهذا قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: إن الآية لم تُنسخ، وآيات الدفاع لم تُنسخ، ولكن المسلمين لهم حالات: حالة تكون عندهم قوة ونشاط وعددٌ وعُدة، فلهم حينئذ أن يدافعوا وأن يبدؤوا، وحالةٌ أخرى يكون عدوُّهم مسيطراً عليهم وليس عندهم من القوة ما يقابِل، ويُخشى عليهم من أن يستبيح العدو غيرتهم، ففي هذه الحالة يكتفون بالدفاع، والدليل يستبيح العدو غيرتهم، ففي هذه الحالة يكتفون بالدفاع، والدليل يقووا كانوا يدافعون فقط.

= وهذا هو أصل المقال، وهو الحق الذي ينبغي أن يُعلم، وقد أوضح هذا المعنى جماعة من أهل العلم منهم أبو العباس ابن تيمية في كتابه «الصارم المسلول للرد على شاتم الرسول» وغير ذلك، ومن تدبر كتاب الله وجد ذلك، وقد كتب الناس في هذا كتابات كثيرة لبيان هذا الحق وإيضاحه، ومن ذلك أني كتبت رسالة مختصرة في هذا السبيل لإيضاح هذا الحق وبيان وجه الصواب فيه، وقد طبعت.

ومن أحكام هذه الآيات العظيات: بيان حُكم الإحصار، وأن المُحصَر إذا أُحصِر يحل: ﴿ فَإِنْ أُخْصِرَتُمْ فَا اَسْتَيْسَرَ مِنَ الْمَدْيِ ﴾ فإذا أُحصِر المسلم قاصد الحج والعمرة فإنه يحل وينحر هدياً ويحلق ويرجع إلى بلاده. وقد وقع هذا للنبي عَيَيْ فأحصره أهل مكة في عام ست من الهجرة، ولم يمكّنوه من دخول مكة، فنحر هديه وحلق رأسه، وهكذا فعل أصحابه، ثم رجعوا إلى المدينه بعد ما تمت القضية بينهم على أن يعتمروا في العام القادم، وسميت هذه عمرة القضاء.

= فالمقاضاة: المصالحة، وهذا لا بأس به وهذا من عدل الإسلام، ومن محاسن الإسلام أن يرضخ للحصر والاتفاق على الرجوع إذا دعت الحاجة إلى ذلك، أو عجز على مقاومة العدو، وله مصلحة في ذلك، فلا مانع من أخذه بحكم الحصر، فينحر الهدي ويحلق أو يقصر ويرجع إلى بلده إلى وقت آخر.

وقوله جل وعلا: ﴿ وَلَا تَعْلِقُواْ رُءُوسَكُوْ حَتَى بَبْلَغَ الْهَدَى عَلِهُ وَلَا عَلِهُ وَلَا عَلِهُ الله عنه الله عنه قال أن يُهدي، وقد ثبت عنه على ابن عباس رضي الله عنه قال: يا رسولَ الله علم حلقتُ قبل أن أذبح، قال: ﴿لا حرج ﴾ (١٠) فدل ذلك على أن المراد من ظاهر الآية الإحصار خاصة، لأن الرسول على نحر قبل أن يعلق وأمر أصحابه بذلك، أما في الحج فالأفضل أن يفعل أربعة أمور مرتبة:

أولاً: رمي الجمار للمغيب.

ثانياً: النحر أو الهدايا لمن كان عنده الهدي.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: الحج (١٧٢٢)، ومسلم: الحج (١٣٠٧).

ثالثاً: حلق الرأس أو التقصير، والحلق أفضل.

رابعاً: الطواف والسعي لمن عليه سعي.

هذا هو الترتيب المشروع، لكن النبي عَلَيْ رخَّص في تقديم بعضها على بعض، فلما سُئل عن ذلك قال: «لا حرج»، وهذا من فضل الله وإحسانه بعباده.

ومن فوائد هذه الآيات العظيهات: تنبيهه سبحانه على أن الذي ينبغي للحُجّاج أن يتزودوا ولا يحجوا فقراء عالةً على الناس يسألونهم، بل إن قووا على الحج وعندهم مال حجُّوا وإلا تركوا، ولا ينبغي أن يكون الحاجُّ كَلَّا على الناس وسائلاً لهم، فإن سؤال الناس ذل لا ينبغي للمؤمن أن يرضى به إلا عند الضرورة.

ثم نبّه على زاد أعظم وأكبر، والذي خُلق العباد من أجله، وهو التقوى: ﴿ فَإِنَ خَيْرَ الزَّادِ النَّقْوَىٰ ﴾ نبّه على الزادَين: زادِ الدنيا الذي يحتاجه المسافر، وزاد الآخرة، زادِ السفر العظيم من هذه الدنيا إلى الآخرة وهو التقوى: ﴿ وَاتَّقُونِ يَتَأُولِي الْأَلْبَابِ ﴾ فأنت يا عبد الله في أشد الحاجة إلى هذا الزاد العظيم، زاد من =

= تقوى الله وطاعته سبحانه وتعالى، وأن تستمر على الزاد وأن يكون معك هذا الزاد دائماً، فزاد الدنيا قد يستغني عنه الإنسان في بعض أحيانه، فقد يقضي المؤمن الليلة ولا يحتاج إلى طعام وشراب، لكن زاد التقوى يجب أن يكون معه دائماً أبداً عند كل نَفَس، فيكون مُلتزماً بتقوى الله وطاعته وتعظيمه وترهيبه، والإخلاص له في قيامه وقعوده وفي سفره وإقامته، وفي جميع الأحوال يكون مُلازماً لتقوى الله ومُلازماً للإيهان بالله ملازماً للوقوف عند حدود الله، أينها كان يرجو الله ويخشاه سبحانه وتعالى.

ومن فوائد هذه الآيات أيضاً: كأن الإنسان بعدما يمُنّ الله عليه بالعمل الصالح ويحسن إليه، ينبغي له أن يستشعر في نفسه أنه في حاجة إلى الاستغفار، وإلى الذكر، ولم يُعمل عملٌ يبلغ الكمال، فلا بد من نقص، فلا يُعجَب بعمله أحد، ولا يَمُنُّ بعمله أحد، بل يستشعر أن الفضل لله وحده، وأن الله هو الذي مَنّ عليه بهذا العمل ويسره له من حج أو صلاة أو صيام أو غير ذلك. فينبغي له أن يستشعر مِنَّة الله وفضله عليه وإحسانه سبحانه وتعالى، حتى =

يستغفر من تقصيره، وحتى يُكثر من ذكر الله ومن الاستغفار،
 ويحصل إتمام ما قد نقص، إلى غير ذلك من الفوائد العظيمة.

ولهذا شرع لهم إذا أفاضوا من عرفات أن يستغفروا الله ويكثروا من ذكر الله بعد الحج، وهكذا في الصلاة إذا سلَّم الإنسان يستخفر ربه، ويشعر وكأنه مقصِّر، وقوله: «أستخفر الله، أستغفر الله» بعد السلام استشعار بأنه لم يقم بالواجب كما ينبغي، وأنه محلُّ النقص في هذه الصلاة، فأنت يا عبدَ الله في حاجة إلى الاستغفار دائهًا، وإلى طلب العفو، وإلى ذكر الله ﷺ فإن مَن ذَكر الله ذكره الله ﴿ وَمَن يَعْشُ عَن ذِكْرِ ٱلرَّحْمَانِ نُقَيِّضْ لَهُ، شَيْطَانًا فَهُوَ لَهُ، قَرِينٌ ﴾ [الزخرف: ٣٦]، فإذا غفلتَ فأنت معرَّض لشياطين الإنس والجن، فينبغي لك في سائر أوقاتك أن تكون مُستشعراً لعظمة الله وكبريائه ومراقبته لعبادتك واستغفارك، وأنك محلُّ النقص ومحل العيب. فأينها كنت فلتُكثر من الاستغفار والتوبة والندم إلى الله، وإلى دعائه واستغفاره وذكره سبحانه وتعالى، ولاسيها بعد العبادة، حتى لا يقع في نفسك شيء من العُجْبِ أو منَّة على الله سبحانه وتعالى، فالله =

= هو الذي وفقك وأعانك على العبادة قبلها وبعدها سبحانه وتعالى \*.

\* س: ما المقصود بقوله تعالى: ﴿ وَأَتِمُوا اَلْحَجَ وَالْعُمْرَةَ لِلّهِ ﴾ [البقرة: ١٩٦]؟ ج: أجمع العلماء أن معنى «ال»: أن مَن دخل الحج وجب إتمامه، ومَن دخل العمرة وجب إتمامها، بخلاف النوافل الأخرى فلا بأس أن يقطعها مع أن الإتمام أولى، ولكن الحج والعمرة لا بد من إتمامها.

س: هل المعنى كما في قراءة مسروق وعلقمة: (وأقيموا الحج والعمرة لله)؟

ج: قد يكون المعنى، لكن القراءة المشهورة هي: ﴿ وَأَتِمُوا ٱلْحَجَّ وَٱلْعُمْرَةَ لِلَّهِ ﴾، ولا يعنى الإقامة، فالإقامة لا تعنى الإكمال والإتمام.

# [حكم القتال في الشهر الحرام]

اللهُ عَالَى عَلَى اللَّهُ عَنِ ٱلشَّهُرِ ٱلْحَرَامِ قِتَالِ فِيهِ فَلَ قِتَالُ عَنِ ٱلشَّهُرِ ٱلْحَرَامِ قِتَالِ فِيهِ فَلَ قِتَالُ فِيهِ كَبِيرٌ ۗ وَصَدُّ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ وَكُفْرًا بِهِ، وَٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ وَإِخْرَاجُ أَهْلِهِ، مِنْهُ أَكْبَرُ عِنْدَ ٱللَّهِ ۚ وَٱلْفِتْنَةُ أَكْبَرُ مِنَ ٱلْقَتْلُ ۗ وَلَا يَزَالُونَ يُقَائِلُونَكُمْ حَتَّى يَرُدُّوكُمْ عَن دِينِكُمْ إِنِ ٱسْتَطَاعُوا ۚ وَمَن يَرْتَكِهِ دُ مِنكُمْ عَن دِينِهِ ء فَيَمُتْ وَهُوَ كَافِرٌ فَأُوْلَتَهِكَ حَبِطَتْ أَعْمَالُهُمْ فِي ٱلدُّنْيَا وَٱلْآخِرَةِ ۗ وَأُوْلَئِيكَ أَصْحَابُ ٱلنَّارِ ۗ هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ اللهُ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَٱلَّذِينَ هَاجَرُوا وَجَهَدُوا فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ أُوْلَئِهِكَ يَرْجُونَ رَحْمَتَ ٱللَّهِ ۖ وَٱللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيثٌ اللهِ [البقرة: ٢١٧-٢١٨]. [٧]

[شرح٧] في هذه الآيات الكريهات فوائد جمة، وكتاب الله كله فوائد، فالسعيد من تدبَّره وتعقُّله وعمل بها فيه، والشقى من أعرض عن ذلك واتبع الهوى والشيطان، نعوذ بالله من ذلك.

يقول سبحانه هنا: ﴿ يَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلشَّهْرِ ٱلْحَرَامِ قِتَالِ فِيهِ ﴾ =

= فقوله: ﴿ قِتَالِ فِيهِ ﴾ بدل من: ﴿ الشَّهْرِ الْحَرَامِ ﴾ فهم يسألون عن حكم القتال في الشهر الحرام، قال تعالى: ﴿ قُلْ قِتَالٌ فِيهِ كَبِيرٌ ﴾ يعني: كبير الإثم. فالله جل وعلا حرَّم القتال في الأشهر الحرم لحِكَمِ عظيمة، ومنها أن يتسهل للكفار التداول في حاجاتهم، والأسفار في حاجاتهم، والانتقال من بلد إلى بلد لمهاتهم في هذه الأشهر، وهي ثلاثة متوالية: ذو القعدة وذو الحجة والمحرم، والرابع: رجب بين جمادى وشعبان، هذه الأربعة الحرم.

وقد اختلف أهل العلم هل تحريمها باقي أم نُسخ إلى قولين الجمهور على أنه نُسخ، واحتج بعضهم على ذلك بأن الرسول على المنظم بدأ القتال مع هوازن في آخر شوال وفي بعض ذي القعدة أو أول ذي القعدة، وبعضهم يقول: في ذي القعدة، وليس ذلك بمحفوظ. والأرجح قول من قال بتحريم القتال فيها، وأنه لا يُبدأ الكفار بالقتال، فإن بدؤونا قاتلناهم، كالمسجد الحرام، لا نبدأ فيه بقتال، فإن قاتلونا قاتلناهم؛ لأن الآية مُحكمة، وليس هناك دليل واضح فإن قاتلونا قاتلناهم؛ لأن الآية مُحكمة، وليس هناك دليل واضح للنسخ، ومنها قوله تعالى: ﴿ إِنَّ عِدَّةَ الشُّهُورِ عِندَ اللَّهِ اَثْنَا عَشَرَ عَلَى اللَّهِ الْمَارِ عِندَ اللَّهِ اللَّهَ عَمْرَ عَلَى اللَّهِ اللَّهَ الْمَارِ عِندَ اللَّهِ اللَّهَ الْمَارِ عَندَ اللَّهِ اللَّهَ اللَّهُ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهُ اللَّهَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهَ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّه

= شَهْرًا فِي كِتَبِ اللّهِ يَوْمَ خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ مِنْهَ آرَبَعَةُ حُرُمٌ فَلَا تَظْلِمُوا فِيهِنَ آنفُسكُمْ وَوَلَيْلُوا الْمُشْرِكِينَ الْقَيِّمُ فَلَا تَظْلِمُوا فِيهِنَ آنفُسكُمْ وَقَالِيلُوا الْمُشْرِكِينَ كَافَّةُ كَمَا يُقَالِلُونَكُمْ كَافَّةً وَقَالِلُوا الْمُشْرِكِينَ كَافَّةً كَمَا يُقَالِلُونَكُمْ كَافَّةً وَقَالِلُونَكُمْ كَافَّةً وَالتوبة: ٣٦]، والمقصود أن ظاهر وأعلمُوا أَنَّ اللّهَ مَعَ المُنتَقِينَ ﴾ [التوبة: ٣٦]، والمقصود أن ظاهر الآيات يقطع بتحريمها، ولهذا قال سبحانه وتعالى: ﴿ يَسْتَلُونَكَ عَنِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ إِلَيْهِ كَبِيرٌ وَصَدَّدُ عَن سَبِيلِ اللّهِ وَكُفُرُ بِهِ وَالْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَإِخْرَاجُ أَهْلِهِ عِنْهُ أَكْبُرُ عِنْدَ اللّهِ اللّهِ وَكُفُرٌ بِهِ وَالْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَإِخْرَاجُ أَهْلِهِ عِنْهُ أَكْبُرُ عِنْدَ اللّهِ اللّهِ وَلَا اللّهُ مِنْهُ أَكْبُرُ عِنْدَ اللّهِ اللّهِ وَالْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَإِخْرَاجُ أَهْلِهِ عِنْهُ أَكْبُرُ عِنْدَ اللّهِ اللّهِ وَالْمَدْ: (٢١٧].

كل هذه الأشياء أكبر من القتال في المسجد الحرام؛ لأن المشركين عابوا على المسلمين ما قد وقع من بعض السَّرايا في ذلك، فبيَّن لهم سبحانه وتعالى أن هذا عظيم، وأنه إقدام على ما حرَّم الله، ولكن أعظم من ذلك وأكبر ما ذكره بعد ذلك ﴿ وَصَدُّ عَن سَبِيلِ ٱللهِ ﴾ يعني: صدُّكم الناس عن الحق والهدى وكفركم به جل وعلا.

﴿ وَٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ ﴾ يعني: كُفرهم بالمسجد الحرام =

= وحُرُماته ﴿ وَإِخْرَاجُ أَهْلِهِ، مِنْهُ أَكْبُرُ ﴾.

ثم قال: ﴿ وَٱلْفِتْنَةُ أَكْبَرُ مِنَ ٱلْقَتْلِ ﴾ يعني: فتنة الناس بدعوتهم إلى الشرك بالله أكبر وأعظم مما عِبتُم على المسلمين.

ثم قال جل وعلا: ﴿ وَلَا يَزَالُونَ يُقَائِلُونَكُمْ حَتَى يَرُدُوكُمْ عَن دِينِكُمْ إِنِ السَّطَاعُوا ﴾ يبيِّن سبحانه أن الكفار ما يزالون في كيدهم للإسلام وأهله، وحرصهم على إخراجهم من دينهم الحق إلى الباطل، فهم لا يزالون هكذا يكيدون بكلِّ أنواع الكيد والمكر، والواجب على المسلمين أن يحذروهم وألا يغتروا بها قد يُبدونه من ولاية أو مساندة، فإنهم قد يفعلون ذلك لمقاصد أخرى حتى يتمكنوا من باطلهم.

ثم يقول جل وعلا: ﴿ وَمَن يَرْتَدِدْ مِنكُمْ عَن دِينِهِ عَيَمُتُ وَهُوَ كَافَرُ فَا لَأَنْهَا وَالْآخِرَةِ الْ وَهُوَ كَافِرُ فَأُولَتِهِكَ حَرِطَتَ أَعْمَالُهُمْ فِي الدُّنْهَا وَالْآخِرَةِ الْأَوْلَةِ فَى الدُّنْهَا وَالْآخِرة اللهُ أَنْ اللهُ وَخَلْدُونَ ﴾ يبين سبحانه أن من ارتدَّ عن دينه حَبِطَ عِملُه وخسر الدنيا والآخرة، وباء بالخيبة والندامة بدخول النار، هذا حكمه في الآخرة، أما في الدنيا فيجب =

= أن يُقتل، ففي الحديث الصحيح: «من بدل دينه فاقتلوه!»(۱)، وهذا يبين لنا نشاط الكفار وحرصهم على ارتداد المسلمين وكفرهم، وأن من يرتد عن دينه ومات على ذلك فقد حبط عمله.

ويستفاد من هذه الآية العظيمة أن حُبوط الأعمال معلَّق بالرِّدة والموت جميعاً، فمن ارتد ومات على ذلك حبط عمله، ومن هَداهُ الله ورجع إلى الحق وإلى دين الله لم تحبط أعماله؛ حيث يكون قد أسلم على ما أسلف من خير، وهذا يوافق ما جاء في حديث حكيم بن حزام، لما ذُكر للرسول ﷺ أنه فعل في كفره أشياءَ من عتاقةٍ وصدقةٍ وغير ذلك، فقال له النبي ﷺ: «أسلمتَ على ما أسلفتَ من خير»(٢). فالإنسان برجوعه للإسلام ودخوله في الإسلام، يُخْرِز ما سبق من العمل الصالح من صِلة رحم أو صدقات أو عتق وما أشبه ذلك، فإذا أسلم يبقى له هذا الشيء فضلاً من الله سبحانه وتعالى، وهذا يبين لنا أن المرتد تبطل أعماله من حج وصلوات وغير ذلك إذا مات على ردته، ولا تنفعه، =

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: الجهاد والسير (٣٠١٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: الزكاة (١٤٣٦)، ومسلم: الإيمان (١٢٣)، واللفظ لمسلم.

= قال تعالى: ﴿ وَقَدِمْنَا إِلَىٰ مَا عَمِلُواْ مِنْ عَمَلِ فَجَعَلْنَـٰهُ هَبَـآهُ مَّنثُورًا ﴾ [الفرقان: ٢٣] نسأل الله العافية، لكن لو رجع وتاب إلى الله بعد ردةٍ، واستقام، فإنه يبقى له العمل الصالح السابق؛ لأن الشرط لم يوجد، وهو موته على الكفر. ومما يدل على هذا أيضاً الآية الكريمة الأخرى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَمَاتُواْ وَهُمْ كُفَّارٌ فَكَن يُقْبِكُ مِنْ أَحَدِهِم مِلْهُ ٱلْأَرْضِ ذَهَبًا ﴾ [آل عمران: ٩١] فتقييده ذلك بقوله: ﴿ وَمَاتُواْ وَهُمْ كُفَّارٌ ﴾ يوافق هذه الآية. وهذه الآيات مقيِّدات للآيات الأخرى التي هي للإطلاق، مثل ﴿ وَلَوْ أَشْرَكُواْ لَحَبِطُ عَنَّهُم مَّا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ [الأنعام: ٨٨] وأشباهها، فحبوط العمل مقيَّدٌ بالموت على الردة، فمن هداه الله ورجع للحق والصواب بقي له عمله الصالح كما تقدم في حديث حكيم بن حزام، والله تعالى أعلم.

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَٱلَّذِينَ هَاجَرُواْ وَجَلَهَدُواْ فِي سَكِيلِ ٱللَّهِ أُولَكِيكَ يَرْجُونَ رَحْمَتَ ٱللَّهِ وَٱللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ [البقرة: ٢١٨] في هذه الآية دلالة على أن الرجاء الصحيح إنها يكون مع العمل، أما من فرَّط وأضاع فرجاؤه خِداعٌ وظلم لنفسه وتفريط، وهذا من =

= الشيطان ومن النفس الأمارة بالسوء، ومن الخداع للنفس حتى تستمر في باطلها، فالله جل وعلا يقول: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ ءَامَنُوا وَالَّذِينَ هَاجَرُوا وَجَنهَدُوا فِي سَبِيلِ اللّهِ أُولَتِهِكَ يَرَجُونَ رَحْمَتَ اللّهِ وَاللّهِ عَفُورٌ رَحْمَتَ الله عَنى: أن هؤلاء الذين فعلوا هذه الأشياء هم الراجون لرحمة الله، وأما المُفرِّطون والمضيِّعون فليسوا على الرجاء الحقيقي، بل على خطر، وعلى سوء عمل وتفريط، فهم جديرون بالعقوبة لتفريطهم وإضاعتهم.

ومن هذا قوله سبحانه وتعالى في سورة براءة: ﴿ وَٱلْمُؤْمِنُونَ وَاللّٰمُؤْمِنَاتُ بَعْضُمُ أَوْلِيآ اللّٰهُ بَعْضٍ ۚ يَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهُونَ عَنِ وَاللّٰمُؤْمِنَاتُ بَعْضُمُ أَوْلِيآ الْمَعْرُوفِ وَيَنْهُونَ عَنِ اللّٰمَ وَيُقِيمُونَ السَّكُوةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكُوةَ وَيُطِيعُونَ اللّٰهَ وَرَسُولَهُ وَيُقِيمُونَ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ عَزِيدٌ حَكِيمٌ ﴾ [التوبة: ورَسُولَهُ وَ أَوْلَيْكَ سَيَرَ مُهُم اللّه الله عَلْمِية، فهؤلاء الذين هذه أعمالهم وهذه صفاتهم، هم الذين يرجون رحمة الله، فالراجي والخائف هو الذي يعمل، قال عَلَى: ﴿ إِنَّ اللّٰهِ مَنْ خَشْيَةِ رَبِّهِم والحَائِقُ هُو الذي يعمل، قال عَلَى: ﴿ إِنَّ اللّٰهِ مُ مِّنْ خَشْيَةِ رَبِّهِم والحَائِقُ هُو الذي يعمل، قال عَلَى اللهِ عَلَى اللّٰهُ وَمِنُونَ ﴿ وَالّٰ وَالّٰذِينَ هُم مِّنْ خَشْيَةِ رَبِّهِم والنَّذِينَ هُم مِنْ خَشْيَةِ رَبِّهِم والنَّذِينَ هُم مِنْ خَشْيَةِ رَبِّهِم والنَّذِينَ هُم مِنْ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الل

= لا يُشْرِكُونَ فَ وَالَّذِينَ يُؤْتُونَ مَا ءَاتَوا وَقُلُوبُهُمْ وَجِلَةً اَنَّهُمْ إِلَى رَبِهِمْ لَرَجِعُونَ فَ أَوْلَئِكَ يُسُرِعُونَ فِي الْخَيْرَتِ وَهُمْ لَمَا سَبِقُونَ الله سارعوا إلى ١٥-١٦] فهؤلاء بإيهانهم وإشفاقهم وخوفهم من الله سارعوا إلى الخيرات، فإذا فرط منه شيء من التقصير في أداء الواجب أو ركوب المحرم بادر بالتوبة وبادر بالإصلاح والخوف من الله والتوبة إليه، هذا هو الدليل على صدق الرجاء، وعلى صدق الخوف، وعلى صدق الرخاء، وعلى صدق الخوف، وعلى صدق الخوف، وعلى صدق الرغبة فيها عند الله سبحانه وتعالى، ولا حول ولا قوة إلا بالله \*.

ش: ما حُكم الخوف من الجن عند بعض الناس؟ فإنا نسمع من
 بعض العامة أنك إذا أرقت ماء حاراً تُسمى؟

ج: الخوف من الجن مثل الخوف من الإنس، والخوف الطبيعي لا بأس به، فلا بأس أن يتحرى الإنسان أسباب العافية، ويسمي الله عند أكله وعند شربه حتى لا يشاركه الشيطان في أكله وشربه، ويسمي الله إذا دخل البيت حتى لا يشاركه الشيطان في المبيت، أو أراق ماء حاراً فيقول: باسم الله، ويتعوذ بالله على ما قد يصيبه هذا الشيء وما أشبه ذلك، كذلك لا يطبق الأبواب بقوة أو يعمل عملاً زائداً لا حاجة إليه؛ فإن هذا قد يصيب أحداً =

### = من الجن أو يضره.

فالمقصود أن الخوف منهم من الأشياء الطبيعية التي يتوقى بها شرهم كما يتوقى شر الإنس، فلا يسبهم ولا يتعدى عليهم ولا يظلمهم، ومن تعدى على الناس تعدّوا عليه، ومن سبهم سبّوه، فكما تخاف من الإنس وتبتعد عن شرهم ومكائدهم وشر اللصوص والسلاطين الظلمة وشر مَن حولك من المؤذين بالسلامة وحفظ اللسان وحفظ الجوارح، فكذلك الجن. فالجن جيل عظيم، فيهم الفاسق، وفيهم الظالم، وفيهم الكافر، وفيهم المبتدع، وفيهم الطيب والمسلم، فيجب توقي الشر من هؤلاء ومن هؤلاء، وإن من المنكر أن يدعوها من دون الله أو يخافها خوف السر، أو يعتقد أن لها تصرفاً في الكون.

كذلك ورد التعوذ من الشيطان عند القراءة لتأمن كيده وتلبيسه علىك.

## [أحكام الحيض]

قال تعالى: ﴿ وَيَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلْمَحِيضِ ۗ قُلُ هُوَ أَذَّى فَأَعَتَزِلُوا ٱلنِّسَاءَ فِي ٱلْمَحِيضِ ۖ وَلَا نَقْرَبُوهُنَّ حَتَّى يَطْهُرُنَ ۗ فَإِذَا تَطَهَّرْنَ فَأْتُوهُنَ مِنْ حَيْثُ أَمَرَكُمُ ٱللَّهُ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلتَّوَّابِينَ وَيُحِبُّ ٱلْمُتَطَهِّرِينَ ﴿ إِنَّ نِسَآؤُكُمْ حَرْثُ لَكُمْ فَأَتُوا حَرْثَكُمْ أَنَّى شِثْتُمُ ۖ وَقَدِّمُواْ لِأَنفُسِكُمْ ۚ وَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَٱعْلَمُواْ أَنَّكُم مُّلَاقُوهُ ۗ وَبَشِّرِ ٱلْمُؤْمِنِينَ اللَّهِ وَلَا تَجْعَلُوا عُرْضَةً لِأَيْمَانِكُمْ أَن تَبَرُّوا وَتَنَقُواْ وَتُصْلِحُواْ بَيْنَ ٱلنَّاسِ \* وَٱللَّهُ سَمِيعٌ عَلِيكُ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ يُؤَاخِذُكُمُ ٱللَّهُ بِٱللَّغُو فِي آَيْمَنِكُمْ وَلَكِن يُؤَاخِذُكُم بِمَا كَسَبَتْ قُلُوبُكُمْ " وَأُللَّهُ غَفُورٌ حَلِيمٌ اللَّهِ لِلَّذِينَ يُؤْلُونَ مِن نِسَآبِهِمْ تَرَبُّصُ أَرْبَعَةِ أَشْهُر ۚ فَإِن فَآمُو فَإِنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ١٠ وَإِنْ عَزَمُواْ ٱلطَّلَاقَ فَإِنَّ ٱللَّهَ سَمِيعُ عَلِيمٌ ﴿ ﴿ اللَّهُ ﴾ [البقرة: ٢٢٢ - ٢٢٧]. [٨]

<sup>[</sup>شرح ٨] في هذه الآيات كلماتٌ وأحكام عدة، وتوجيه من ربنا سبحانه لعباده إلى خير الأخلاق وخير الأعمال، وتحذيرٌ لهم مما لا ينبغي من الأخلاق.

= ومن جملة ذلك أنه سبحانه وتعالى أجاب السائلين لنبيه على المحيض، فأجابهم الله سبحانه وتعالى بقوله: ﴿ قُلْ هُوَ أَذَى ﴾ ومعنى المحيض هنا: الحيض، وهو مصدر ميمي مثل: المقام والمقال وما أشبه ذلك، ﴿ فَأَعْتَزِلُوا النِّسَاءَ فِي الْمَحِيضِ ﴾ يعني: في حالة الحيض، والحيض: دم يخرج من قعر رحم المرأة في أوقات معينة، غتلفة بالنسبة إلى النساء، قد تكون ثلاثة أيام أو خمسة أو سبعة، وقد تكون أكثر أو أقل، لكن الغالب أنه خمسة أو سبة أو سبعة أيام من كل شهر، كتبه الله على بنات آدم لحكمة عظيمة، وهي غذاء الولد حال وجوده في بطن أمه، كها أوضح ذلك أهل العلم.

فالله سبحانه وتعالى أوجب على الرجال اعتزال النساء كزوجاتهم وسبيَّاتهم طوال مدة الحيض، فلا يجوز للرجل الزوج أو السيد أن يقرب الزوجة أو السبيَّة في هذه المدة حتى تطهر، فإذا طهرت بانقطاع الدم وتطهرت بالماء أو ما يقوم مقامه عند فقده أو العجز عنه حلَّت لسيدها أو زوجها.

ولهذا قال: ﴿ فَأَعْتَزِلُوا ٱلنِّسَاءَ فِي ٱلْمَحِيضِ ﴾ وهو أمرٌ =

= لوجوب الاعتزال، إذ جاءت الأحاديث التي دلَّت على تحريم وطءِ الحائض، بل غلّظ التحريمَ في ذلك، ومما جاء في ذلك: «من أتى امرأتَه وهي حائض تصدَّق بدينار أو بنصف دينار»(١)، فعلى المسلم أن يحذر قِربانها وهي حائض من جهة الجِماع، أما كونه ينام معها ويباشرها فيها دون الفرج فلا بأس، وفي الحديث الصحيح عن أنس عليه، أن النبي عليه قال: «اصنَعوا كلُّ شيء إلا النكاح»(١)، فهو دليل على أنه لا بأس أن يقربها بالقُبلة والمباشَرة والمضاجَعة ونحو ذلك دون الجماع، وكان النبي ﷺ يأمر النساء إذا أراد أن يباشرهنَّ وهن حيض، أن يأتزِرْنَ (٣)، فالأفضل والسنة الاتِّزار أو السراويل عند المباشرة، لأن ذلك أبعد عن الوقوع فيها حرَّم الله جل وعلا.

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي: الطهارة (۱۳٦)، والنسائي: الطهارة (۲۸۹)، وأبو داود: الصيام (۲۱۲۸)، وابن ماجه: الطهارة (۲۵۰).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم: الحيض (٣٠٢).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو يعلى (٧٠٨٢)، والطبراني في «الكبير» (٢٤/٣) من حديث ميمونة. وأخرج مسلم (٢٩٥) معناه من حديث ميمونة أيضاً قالت: كان رسول الله ﷺ يضطجع معي وأنا حائض، وبيني وبينه ثوب.

= ثم قال جل وعلا: ﴿ فَإِذَا تَطَهَّرُنَ فَأْتُوهُ كَ بَيْنَ سبحانه أَن التحريم يمتد، حتى إذا طَهُرنَ من الدم وتطهّرنَ بالماء ﴿ حَتَى ينقطع الدم فيظهرن منه، ومن الخَبَث والأذى، ثم بعد هذا التطهر: ﴿ فَأْتُوهُ كَ مِنْ حَيْثُ أَمَرَكُمُ ﴾ فرتّب المجيء على التّطهر، ودَلّ ذلك على أنه لا بُدّ من التطهر بالماء، وعند فقده أو العجز عنه: التيمم، فإذا تطهرت بالماء أو التيمم عند العجز عن الماء حلّ له إتيانها وغشيانها بالجماع.

وقوله: ﴿ مِنْ حَيْثُ أَمَرَكُمُ اللّهُ ﴾ يعني: من الفرج، لا من اللّهُبُر، فالدبر محرم، وإنها تؤتى المرأة من قُبُلها وهو محل الحرث، أما الدبر فليس محل الحرث بل محل الأذى ومحل أي: محل الولد، أما الدبر فليس محل الحرث بل محل الأذى ومحل القذر، ولهذا جاء في الحديث: «ملعونٌ من أي امرأته في دُبرها»(۱)، وفي الحديث الآخر: «لا ينظر الله إلى رجل أتى امرأةً في دُبرها»(۱)، والمقصود أن الحرث محله الفرج أي: القُبُل: ﴿ مِنْ حَيْثُ أَمَرَكُمُ اللّهُ فِي مَن جهته القبل ﴿ إِنَّ اللّهَ يُحِبُ التّوَابِينَ ﴾ أي: من الذنوب، =

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود: النكاح (٢١٦٢)، وابن ماجه: النكاح (١٩٢٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي: الرضاع (١١٦٦).

= ﴿ وَيُحِبُّ الْمُتَطَهِّرِينَ ﴾ أي: من الذنوب كذلك، ويدخل في ذلك أيضاً التَّطهر من الأحداث، فالله سبحانه يُحب المتطهر من المعاصي بالتوبة ومن الأحداث والنجاسات ومما جعله الله طهارة، فالله سبحانه يحب هؤلاء ويحب هؤلاء.

ولما كان التلطخ في المحرمات نجاسة ومن ذلك الوقوع في جماع على الحيض نبّه سبحانه وتعالى أنه يحب لعباده التطهر من المعاصي بالتوبة، والتطهر أيضاً من الأخباث والأحداث بالطهارة الشرعية.

ثم يقول بعد هذا: ﴿ نِسَآ وَكُمْ حَرْثُ لَكُمْ ﴾ النساء حرث للأزواج والسَّادة، ﴿ فَأَتُوا حَرْثَكُمْ أَنَّ شِعْتُمْ ﴾ فالقُبُل هو محل الحرث ومحل الجهاع ومحل الولادة، وليس الدبر ﴿ فَأَتُوا حَرَثَكُمْ أَنَى الحرث ومحل الجهاع ومحل الولادة، وليس الدبر ﴿ فَأَتُوا حَرَثَكُمْ أَنَى شِعْتُمْ ﴾ أي: مقبلات ومدبرات، وتوهم بعض الناس أن المراد به الدبر، وهذا من أقبح الغلط والجهل، بل المراد: أنى شئتم من جهة الإقبال، أو من جهة الإدبار، أو على جَنْبٍ، فلا بأس بذلك، لكن بشرط أن يكون ذلك في القبل، فالفرج هو محل الحرث، أما =

= الدبر فهو نوع من اللواطة، ومنكر ومحرّم، وهو من الكبائر، نسأل الله السلامة.

وفي هذه الآيات من الفوائد أنه ما ينبغي للمؤمن أن يجعل الله عُرْضة ليمينه حتى يمتنع من البر والإحسان والتقوى، بل إذا حلف على يمين ورأى البرَّ والتقوى في غيرها، فالسنة له أن يحنث فيها وأن يكفّر عنها، كما قال النبي ﷺ: «إذا حلفتَ على يمينِ فرأيت غيرها خيراً منها، فكفِّر عن يمينك وأتِ الذي هو خير»(١)، وقال ﷺ: «والله لا أحلفُ على يمين فأرى غيرها خيراً منها، إلا أتيتُ الذي هو خير وكفَّرتُ عن يميني "``. وذلك أن الرسول ﷺ حلف ذاتَ يوم أنه لا يحمل الأشعريين لما جاؤوا يطلبون خُملاناً، ثم جاءه إبل فدعاهم وحملهم، فقالوا له، فقال: «ما أنا حملتُكم، بل الله حملكم، وإني والله إن شاء الله لا أحلف على يمين فأرى غيرها خيراً منها إلا كفرت عن يميني وآتي الذي هو خير »(٣).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: الأيهان والنذور (٦٦٢٢)، ومسلم: الأيهان (١٦٥٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: الأيهان والنذور (٢٦٢٣)، ومسلم: الأيهان (١٦٤٩).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري: الأيمان والنذور (٢٧٢١)، ومسلم: الأيمان (٩٦٤٩).

وقد يكون هذا الحنث مستحباً، وقد يكون واجباً، فإذا قال: والله لا أصلي في جماعة، وجب عليه الحنث، أو قال: والله لآتين زوجتي على حيضها أو على نفاسها، وجب عليه الحنث، ولا يأتيها بهما فلا يفعل المُحرَّم، فالعاصي إذا كانت يمينه على فعل المحرم وترك الواجب، وجب عليه الحنث والكفارة.

وإذا كانت اليمين على ترْك المستحب أو فعل المكروه، سُنَّ الحنث فيها وشُرِع، ويكفِّر عن يمينه، وإذا كانت على مباح نظر في الأصلح، فيأخذ الأصلح، فيحنث إن رآه الأصلح، مثل: والله لا آكل هذا الطعام، أو والله لا أنام في هذا الفراش، أو ما أشبه ذلك، فينظر الأصلح، ومن هذا قول الشاعر:

قليلُ الألايا حافِظٌ ليَمِينِه فإن سَبَقَت منه الأَليَّةُ برَّتِ

فإن من يقلل منها يبرُّ بها في الغالب، بخلاف من أكثر الأيهان فإنه قل أن يبر بها بسبب إكثاره منها، فينبغي أولاً التقليل من الأيهان وألا يحلف إلا لحاجة ومصلحة، ثم إذا بدرت منه يمين ورأى الحنث أصلح، بادر بالكفّارة ولم يتساهل.

وقد بين سبحانه وتعالى أنه لا يؤاخِذُ باللغو في اليمين واللغة الدارجة في كلامه من غير قصد، وهذه لا كفارة فيها.

وأما التي يقصِدها بقلبه مثل قوله تعالى: ﴿ وَلَكِن يُوَاخِذُكُم عِمَا كَسَبَتْ قُلُوبُكُمْ ﴾ وفي الآية الأخرى: ﴿ وَلَكِن يُؤَاخِذُكُم عِمَا عَقَدَتُمُ الْأَيْمُنَنَ ﴾ [المائدة: ٨٩]، إذا قصدها وعَقَدَها بقلبه، فهذه هي التي فيها الكفارة.

ثم يبين سبحانه وتعالى شأن المُولِين، والمُوْلي: هو الذي يحلف أن لا يطأ زوجته أكثر من أربعة أشهر، والألية: اليمين فقال سبحانه وتعالى: ﴿ لِلَّذِينَ يُؤلُونَ مِن نِسَآبِهِمْ تَرَبُّهُ أَرْبَعَةِ أَشَهُرٍ أَ فَإِن فَانُو فَإِنَّ اللّهَ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ آ اللّهُ عَرْبُوا الطّلَقَ فَإِنَّ اللّهَ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾ فَأَنُو فَإِنَّ اللّهَ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾ وإن عَرَهُوا الطّلق فَإِنَّ اللّه سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾ [البقرة: ٢٢٦-٢٢] فإذا آلى أنه لا يطأ زوجته خمسة أشهر، أو سنة، وما أشبه ذلك، يُمْهَلُ أربعة أشهر، فإن فاء ورجع فله ذلك وعليه كفارة اليمين، وإن لم يرجع فلها المطالبة بالطلاق، ولها أن تصبر \*.

<sup>\*</sup> س: نريد مثالاً عن المسألة الأخيرة (الإيلاء)؟

ج: إذا قال: والله لا أجامعكِ خمسة أشهر أو سنة أو ما أشبه ذلك، فإنه =

= يُمهل أربعة أشهر، فإن جامع فعليه كفارة وإلا يطالَب بالجماع إذا طالبت هي، يقال: إما أن تفيء وتطأها، وإما أن تطلّق.

س: الذين يحلفون إذا جاؤوا بالطعام بالطلاق أو يحلفون بالحرام، هل عليهم شيء؟

ج: في هذا الباب اختلاف بين أهل العلم، والصحيح أنها مثل اليمين، كقوله: علي الطلاق لأكرمنك، أو كقوله: علي الطلاق لأكرمنك، أو لَتَأْكُلنَّ وليمتك أو كرامتك، أو عليه الحرام، والصواب أنه من جنس اليمين، فيه كفارة اليمين إذا حنث بأحدهما.

#### رَحُخُ مجد الاتَّحِى الْاجْزَرِيَ السِّكِيّ الْوَزْرُ الْوَرُوكِ www.moswarat.com

### [كيف تحيا الأمم]

ق قال تعالى: ﴿ أَلَمْ تَكُمْ إِلَى ٱلَّذِينَ خَرَجُواْ مِن دِيكُرِهِمْ وَهُمْ أَلُوثُ حَذَرَ ٱلْمَوْتِ فَقَالَ لَهُمُ ٱللَّهُ مُوتُواْ ثُمَّ أَخْيَلُهُمْ وَهُمْ أَلُوثُ حَذَرَ ٱلْمَوْتِ فَقَالَ لَهُمُ ٱللَّهُ مُوتُواْ ثُمَّ أَخْيَلُهُمْ إِلَى اللَّهُ مُوتُواْ ثُمَّ أَخْيَلُهُمْ إِلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُوتُواً ثُمَّ النَّاسِ لَا إِنَّ اللَّهُ لَذُو فَضَلٍ عَلَى ٱلنَّاسِ وَلَكِنَ أَحْتُرُ ٱلنَّاسِ لَا يَشْحُرُونَ ﴾ [البقرة: ٢٤٣]. [٩]

[شرح ٩] فهو سبحانه على كل شيء قدير، يفعل ما يشاء ويحكم ما يريد، جل وعلا.

ذكر الله سبحانه وتعالى في سورة البقرة في مواضع خمسة عن إحياء الأموات؛ تنبيها على ما وعد به سبحانه من إحياء الناس يوم القيامة، ثم جَمْعِهم بين يديه ومُجازاتِهم بأعماهم، سبحانه وتعالى، فذكر في أول السورة قصة الذين أخذتهم الصاعقة لما طلبوا الرؤية ثم بعثهم الله بعد موتهم، وكذلك قصة القتيل: ﴿ وَإِذْ قَنَلْتُمْ نَفْسًا فَأَدَّرَةَ ثُمْ فِيها أَ وَاللّهُ مُغْرِجٌ مَّا كُنتُمْ تَكُنْهُونَ ﴿ وَإِذْ قَنْلَاتُمْ نَفْسًا فَأَدَّرَةَ ثُمْ فِيها أَ وَاللّهُ مُغْرِجٌ مَّا كُنتُمْ تَكُنْهُونَ ﴿ وَاللّه المَوْقَى وَيُرِيكُمْ ءَايَتِهِ = فَقُلْنَا الضَرِبُوهُ بِبَغْضِهَا كَذَالِكَ يُخِي اللّهُ الْمَوْقَى وَيُرِيكُمْ ءَايَتِهِ = =

= لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ [البقرة: ٧٢-٧٧]، فأحيا الله لهم ذلك القتيل حتى تكلَّم وبيَّن من قتله، وكذلك هذه القصة: ﴿ أَلَمْ تَكَرَ إِلَىٰ اللّهُ مَ اللّهِ مَ وَهُمْ أَلُوفُ حَذَرَ الْمُوْتِ فَقَالَ لَهُمُ اللّهُ مُوتُوا ثُمَّ أَخِيلُهُمْ ﴾، والرابعة قصة الذي ﴿ مَكَ عَلَى قَرْيَةٍ وَهِي خَلوبِينَةٌ عَلَى عُرُوشِهَا قَالَ أَنَّ يُحِيء هَندِهِ اللّهُ بَعْدَ مَوْتِهَا أَ فَأَمَاتَهُ اللّهُ مَائِثَةً عَلَى عُرُوشِهَا قَالَ أَنَّ يُحِيء هَندِهِ اللّهُ بَعْدَ مَوْتِهَا أَ فَأَمَاتَهُ اللّهُ مِأْتُهَ عَلَى عُرُوشِها قَالَ أَنَّ يُحِيء هَندِهِ اللّهُ بَعْدَ مَوْتِها أَ فَأَمَاتَهُ اللّهُ مِأْتُهُ عَلَى عُرُوشِها قَالَ أَنَّ يُحِيء هَندِهِ الله بَعْدَ مَوْتِها أَ فَأَمَاتَهُ اللّهُ مِأْتَهُ اللّهُ اللّهُ بَعْدَ مَوْتِها أَ فَأَمَاتَهُ اللّهُ الله إبراهيم من ربه أن يُريّه كيف يُحيي إبراهيم مع الطيور، حين طلب إبراهيم من ربه أن يُريّه كيف يُحيي الموتى، فأمره الله بالطيور فقطّعها وجعل على كل جبل مُنهنَّ الموتى، فأمره الله بالطيور فقطّعها وجعل على كل جبل مُنهنَّ عُرْءاً، ثم دعاها فجاءت إليه، وردَّ الله إليها رؤوسها وأرواحها وجمع لها شملها.

هذه خمسة مواضع فيها بيان لإحياء الله الموتى سبحانه وتعالى في هذه الدنيا، فالذي أحياهم في هذه الدنيا هو القادر على إحيائهم يوم القيامة، ومجازاتهم بأعمالهم، سبحانه وتعالى.

وفي هذه القصة بيان أنه سبحانه وتعالى يبتلي عباده لعلهم يشكرون: ﴿ وَلَكِكنَّ أَكُثَرَ ٱلنَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ أي: أكثر الخلق لا = = يشكرون نِعَم الله عَلَى، كما قال سبحانه: ﴿ وَقَلِيلٌ مِّنْ عِبَادِى الشَّكُورُ ﴾ [سبأ: ١٣]، فهذا أينبئ الإنسان على عِظَمِ هذا الخطر، وأن الغالب على بني آدم - مع كرم الله سبحانه وتعالى عليهم وإحسانه إليهم - عدم الشكر، فيأخذ الإنسان من هذا العِبرة والعِظة، ويُحاسب نفسه و يجاهدها لله، لعله يكون من الشاكرين القليلين.

والشكر ليس بمجرد الكلام، بل يكون بالقلب أيضاً محبة وتعظيماً للمُنعِم سبحانه وتعالى، وطاعة وإخلاصاً وتصديقاً له جل وعلا، ويكون باللسان ثناءً عليه سبحانه وتعالى، وطاعة لأوامره، وتركاً لنواهيه القولية، ويكون بالعمل أيضاً بأداء الفرائض، وترك المحارم، والوقوف عند الحدود، فالشاكر يعمل بها شرع الله، قال سبحانه: ﴿ آعْ مَلُواْ ءَالَ دَاوُردَ شُكُراً ﴾ [سبأ: ١٣].

كذلك فيه بيان مضاعفته الأجر سبحانه وتعالى للمنفِقين، وأن من أقرض الله قرضاً حسناً فالله جل وعلا يخلف عليه ويعطيه الخير الكثير، ويضاعف له الأجر والثواب، فإن فضله سبحانه وتعالى عظيم، قال بعض أهل العلم: القرض الحسن لا بد أن =

# = يشمل ثلاثة أمور:

الأول: أن يكون من كسبٍ طيبٍ.

الثاني: أن يُصرَف عن إخلاص لله، ورغبةٍ فيها عنده جل وعلا، لارياءً ولا سمعة.

الثالث: أن يكون في جهةٍ صالحةٍ يجبها الله، كمشروعٍ خيري، لا في فساد، فيأخذها من طريقها ويصرفها في طريقها عن إخلاص لله وإيان به ومحبة له ورغبة في ثوابه كالله.

وفي الآيات فوائد كثيرة من أرادها وجدها.

#### جب (رَجِي (الْجَرِّي) (المِنْ (الْجِرْوي) www.moswarat.com

### [الحث على الإنفاق]

٠ قال تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤا أَنفِقُوا مِمَّا رَزَقَنكُم مِّن قَبْلِ أَن يَأْتِيَ يَوَمُ لَّا بَيْعٌ فِيهِ وَلَا خُلَّةٌ وَلَا شَفَعَةٌ \* وَٱلْكَفِرُونَ هُمُ ٱلظَّالِمُونَ ١٠٠ ٱللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ ٱلْحَى ٱلْقَيُّومُ ۚ لَا تَأْخُذُهُ. سِنَةٌ وَلَا نَوْمٌ ۚ لَّهُ، مَا فِي ٱلسَّمَاوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ ۗ مَن ذَا ٱلَّذِي يَشْفَعُ عِندُهُ وَإِلَّا بِإِذْنِهِ - " يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ " وَلَا يُحِيطُونَ بِشَيءٍ مِنْ عِلْمِهِ إِلَّا بِمَا شَاءَ ۚ وَسِعَ كُرْسِيُّهُ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضُ ۗ وَلَا يَنُودُهُ, حِفْظُهُمَا ۗ وَهُوَ ٱلْعَلِي ٱلْعَظِيمُ ﴿ لَا إِكْرَاهُ فِي ٱلدِينِ ﴿ قَد تَبَيَّنَ ٱلرُّشَدُ مِنَ ٱلْغَيِّ ۚ فَمَن يَكُفُر بِٱلطَّاغُوتِ وَيُؤْمِنُ بِٱللَّهِ فَقَدِ ٱسْتَمْسَكَ بِٱلْعُرُوَةِ ٱلْوَثْقَىٰ لَا ٱنفِصَامَ لَمَا ۗ وَٱللَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴿ اللَّهُ وَلِي ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا يُخْرِجُهُم مِّنَ ٱلظُّلُمَاتِ إِلَى ٱلنُّورِ ﴿ وَٱلَّذِينَ كَفَرُوٓا أَوْلِيآ أَوُهُمُ ٱلطَّاغُوتُ يُخْرِجُونَهُم مِنَ ٱلنُّورِ إِلَى ٱلظُّلُمَاتِ ۗ أَوْلَيَهِكَ أَصْحَبُ ٱلنَّارِ ۗ هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ﴿ ١٠٤]. [١٠]. [١٠]

<sup>[</sup>شرح١٠] في هذه الآيات فوائد جمة، وأحكام متعددة، ومن أهم =

= ذلك الحت على الإنفاق في وجوه البر والإحسان، ما دام العبد في الحياة؛ فإن هذه الدار هي دار العمل، وهي دار الإحسان، والله يأمر والاجتهاد والسعي، والآخرة دار الجزاء والحساب، والله يأمر عباده بالإنفاق من قبل مجيء الأجل: ﴿ يَتَأَيُّهَا الّذِينَ ءَامَنُوا أَنفِقُوا مِمَا رَزَقَنّكُم مِن قَبلِ أَن يَأْتِي يَوَمٌ لا بَيْعٌ فِيهِ وَلا خُلَةٌ وَلا شَفَعَةُ ﴾ ولهذا حته على الإنفاق في مشاريع الخير، ووجوه البر، وصلة الأرحام، ومواساة الفقير والمسكين واليتيم.

ثم يبين جل وعلا أن الآخرة ليست مثل الدنيا، ففي الدنيا قد ينفعك صاحبك، وقد يشفع لك بحق أو بباطل، أما الآخرة فلا بُدَّ من الحق، فالحُنَّة لغير الله لا تنفع، والشفاعة ليست بيد الإنسان، إذ لا بد من إذْنِ الله فيها، ورضاه سبحانه وتعالى، حيث يقول في هذه الآية: ﴿ مَن ذَا الَّذِي يَشْفَعُ عِندَهُ وَ إِلَّا بِإِذَنِهِ ٤٠٠ ، وقال في غيرها: ﴿ وَلَا يَشْفَعُونَ لِلَّا لِمَنِ اَرْتَضَى ﴾ [الأنبياء: ٢٨]، أما في الدنيا فقد يشفع الإنسان فيها حرّم الله، وقد يجيب المشفوع إليه، وهو لا يرضى؛ خوفاً من الشافع، أو خوفاً من التبعات الأخرى.

 فيبين الله سبحانه وتعالى أن يوم القيامة ليس فيه بيعٌ والا خُللة ولا شفاعة، حتى تقول: أُدْرِكُ مطلوبي يومَ القيامةِ بشراء حاجتي، فتأتي يومَ القيامة أفقرَ ما كنت، إلا من عملك الصالح، يُبعث الناس يوم القيامة حُفاةً عراةً غُرْلاً، لا مال، ولا أنساب، ولا غير ذلك، فها هو إلا العمل الصالح؛ الإيهان بالله وتقواه سبحانه وتعالى: ﴿ فَإِذَا نُفِخَ فِي ٱلصُّورِ فَلَآ أَنسَابَ يَيْنَهُمْ يَوْمَبِيدِ وَلَا يَسَاءَلُونَ ﴾ [المؤمنون: ١١]، ففي هذا حث وتحريض على إعداد العُدَّة كالمحبة في الله، لأنها تنفع، قال تعالى: ﴿ ٱلْأَخِلَّاءُ يَوْمَهِذِ بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ عَدُقُ إِلَّا ٱلْمُتَّقِينَ ﴾ [الزخرف: ٦٧]، فالشفاعة التي تنفع يوم القيامة ما كان عن إذن الله ورضاه سبحانه وتعالى، فَيُشفِّع مَنْ يشاء \_ جل وعلا \_ ممن رَضي عن قوله وعمله، في حق أهل التوحيد، وفي حق أهل الكبائر الذين ماتوا على شيء من معاصى الله، كما في الحديث: «شفاعتى لأهل الكبائر من أمتي»(١)، لكن هذه الشفاعة قد تكون قبل دخول النار، وقد تكون بعد دخولهم النار، وقد تواترت الأخبار عن رسول الله ﷺ: أن هذه =

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي: صفة القيامة (٢٤٣٥).

= الشفاعة تكون أربع مرات: في حق مَنْ دخل النار مِنْ أمته عليه الصلاة والسلام، وهم أهل التوحيد والإسلام الذين ماتوا على شيء من كبائر الذنوب، كالرِّبا والزِّنى والعقوق وقطيعة الرَّحِم وشُرب المُسْكرات وقتل الناس بغير حق وغير ذلك، فيشفع فيهم عليه الصلاة والسلام، فيسجد بين يدي ربه، ويَحمَد ربه بالمحامد، ثم يشفعه سبحانه وتعالى في قِسْم، ويحدُّ له حداً، ويخرجهم من النار، ثم قسم آخر، ثم قسم آخر، ويشفعُ لهم النبيون، والمؤمنون، والأفراط، والملائكة، ثم يبقى في النار جماعة النبيون، والمؤمنون، والأفراط، والملائكة، ثم يبقى في النار جماعة بعد ذلك، لم يدخلوا في شفاعة الشافعين من أهل التوحيد، فيرحمهم الله برحمته سبحانه وتعالى، ويُخرجهم من النار بعدما احترقوا فيها.

فالمقصود أن يوم القيامة يوم عظيم، وأهواله شديدة، وليس فيه معوَّل إلا على رحمة الله وعفوه سبحانه وتعالى، لا على أنساب أو أموال، ولا على قَرَابات أو غير ذلك، فالمعوَّل بعد رحمة الله على ما قدمت من عمل صالح، ونفقة صالحة، أما بغير هذا فلا توجد شفاعة ولا تنفع، قال كال ألا أنفع أنفعهُم شفاعة ولا تنفع، قال كال المائذ: =

= ٤٨] لأنهم كفرة، أي: ليس هناك شفاعة فيهم، لكن لو قُدِّر شفاعة، فيا تنفعهم؛ لأنها لا تكون بعد إذن الله ورضاه، ولا يرضى سبحانه الشفاعة إلا في أهل التوحيد ﴿ وَلَا يَشْفَعُونَ إِلَّا لِمَنِ السبحانه الشفاعة إلا في أهل التوحيد ﴿ وَلَا يَشْفَعُونَ إِلَّا لِمَنِ الرَّبَضَىٰ ﴾ [الأنبياء: ٢٨]، ﴿ إِن تَكْفُرُواْ فَإِنَ اللهُ عَنَى عَنكُمُ وَلَا يَرْضَىٰ اللهُ عَنى عَنكُمُ وَإِن تَشْكُرُواْ يَرْضَهُ لَكُمْ ﴾ [الزمر: ٧]، وقال أبو هريرة عليه: يا رسول الله على، مَنْ أحقُّ الناس بشفاعتك؟ قال: «مَن قال لا إله إلا الله خالصاً من قلبه» (١٠)، وقال عليه الصلاة والسلام: ﴿ إِن الحَباتُ دعوي شفاعةً لأمتي يومَ القيامة، فهي نائلةً \_ إن شاء الله \_ مَنْ مات مِنْ أمتي لا يشرك بالله شيئاً» (١٠).

ثم قال: ﴿ وَٱلْكَفِرُونَ هُمُ ٱلظَّلِمُونَ ﴾ يبين سبحانه أن الظلم الأكبر في حق الكفرة، فهم الظالمون، وهذا نوع من الحصر، والمعنى: أنهم الظالمون لا غيرهم، لأن الظلم الأكبر هو الشرك والكفر بالله نعوذ بالله، أما الظالمون الآخرون بالمعاصي كالقتل والرّبا والتّعدي على الناس في مالٍ أو في عرضٍ، فهم دون ذلك، =

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: العلم (٩٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: الدعوات (٢٠٤)، ومسلم: الإيمان (١٩٩).

= هؤلاء ظلمة، ولكنهم دون ظلم الكفر، فإن الظلم الأعظم هو ظلم الكفرة، نسأل الله السلامة.

فهي آية عظيمة، ينبغي لك أن تحفظها، وأن تُعنى بها، وأن تقولها عند نومك، وفيها الفقه الأكبر، من بيان توحيد الله، وأن المستحق للعبادة هو الله جل وعلا ﴿ اللّهَ لَا ٓ إِلَهَ إِلّا هُو اَلْحَى الله عبود حقاً سواه سبحانه وتعالى، أما ما عبده الناس =

<sup>(</sup>١) أخرجه عبد الرزاق في «المصنف» (٦٠٠٢)، والطبراني في «الكبير» (٨٦٦٠)، والبيهقي في «شعب الإيهان» (٢٣٩١) عن ابن مسعود موقوفاً عليه.

= من دون الله من أنبياء أو أولياء أو أشجار أو أحجار أو غير ذلك، فهو معبود بالباطل، كما قال سبحانه: ﴿ ذَلِكَ بِأَتَ ٱللّهَ هُو ٱلْمَحَقُّ وَأَتَ مَا يَكَعُونَ مِن دُونِهِ هُو ٱلْمِكُولُ وَأَتَ ٱللّهَ هُو ٱلْمَكِلُ وَأَتَ مَا يَكَعُونَ مِن دُونِهِ هُو ٱلْمِكُلُ وَأَتَ ٱللّهَ هُو ٱلْمَكِلُ وَأَتَ ٱللّه هُو ٱلْمَكِلِي الله هُو ٱلْمِكُولِ وَأَتَ ٱلله هُو ٱلْمَكِيرُ ﴾ [الحج: ٢٦]، فالذي يعبد النبي عليه ويسأله، ويتوجه إليه لقضاء حاجته، أو يعبد البدوي أو الحسين أو عبد القادر أو المرسي أو ابن علوان أو فلان أو فلان أو غير ذلك، فقد عبده بالباطل، وغلط في ذلك، وضلَّ عن سواء السبيل.

أما المعبود بحق فهو الله وحده سبحانه وتعالى، لا إله غيره، ولا ربَّ سواه، وكان الكفار الأولون يشركون في هذا الرخاء، فيدعون بعض الأموات وبعض الأشجار والأحجار ويعكفون عليها؛ كما فعلت قريش وغيرهم من العرب مع اللات والعُزَّى ومناة، ولكنهم يخلصون لله سبحانه وتعالى العبادة في الشدائد والكروب، ويلجؤون إليه وحده كما قال عَنْ: ﴿ فَإِذَا رَكِبُوا فِي وَالْكُرُوب، ويلجؤون إليه وحده كما قال عَنْنَهُمْ إِلَى ٱلْبَرِ إِذَا هُمُ الفَّلُكِ دَعُوا ٱللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ فَلَمَّا نَجَمَّهُمْ إِلَى ٱلْبَرِ إِذَا هُمُ أَلفُرُ فِي الشدائد الله عَمْرُونَ ﴾ [العنكبوت: ٦٥]، وقال سبحانه: ﴿ وَإِذَا مَسَكُمُ ٱلفَّرُ فِي السَّالِي اللهِ وَالْمُ اللهِ وَالْمُ اللهِ وَالْمُ اللهِ وَالْمَالِي اللهِ وَالْمَالِي اللهِ وَالْمَالِي اللهِ وَلَا اللهُ اللهِ وَالْمَالِي اللهِ وَالْمَالَةُ اللهِ وَالْمَالَةُ وَالْمَالَةُ وَالْمَالَةُ وَالْمَالَةُ وَالْمَالِي اللهِ وَالْمَالَةُ وَاللّهُ اللهِ وَالْمَالَةُ وَالْمَالَةُ وَالْمَالِي اللهِ وَاللّهُ وَالْمَالِي وَالْمَالِي اللهُ اللهِ وَاللّهُ اللهُ اللهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَالْهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُولُولُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُو

= ٱلْبَحْرِ ضَلَ مَن تَدْعُونَ إِلَّا إِيَّاهُ فَلَمَّا نَعَّىٰكُوْ إِلَى ٱلْبَرِّ أَعْرَضْتُمْ وَكَانَ أَلْإِنسَانُ كَفُورًا ﴾ [الإسراء: ٦٧].

أما الكفرة اليوم وقبل اليوم بزمن طويل فشِركهم مع آلهتهم دائمًا في الرخاء والشدة، نعوذ بالله، بل في حال الشدة أشد، فإذا اشتدت بهم الأمواج، وخافوا من الغرق في البحار رأيتهم يلهجون إلى آلهتهم من دون الله، فهذا يقول: يا سيدي البدوي، وهذا يقول: يا سيدي الحسين، وهذا يقول: يا سيدي عبد القادر، وهذا يقول: يا سيدي فلان، وهذا يقول: يا رسول الله، وهذا يقول: يا ابن علوان، وهذا يقول: يا عيدروس، وهذا يقول: يا فلان وفلان، وهذا يقول: يا على، وهذا يقول: يا فاطمة، كل واحد ذهب بإلهه، نسأل الله العافية والسلامة. وهذا الجهل العظيم والشرك الوخيم، والواجب أن يقول: يا الله، اللهم أنقذنا، اللهم عافنا، اللهم سلَّمنا، فالله سبحانه وتعالى هو القادر على كل شيء ﴿ أَمَّن يُجِيبُ ٱلْمُضْطَرَّ إِذَا دَعَاهُ وَيَكْشِفُ ٱلشُّوءَ وَيَجْعَلُكُمْ خُلَفَاءَ ٱلأَرْضِ ﴾ [النمل:٦٢]، فهو القادر في الشدة والرخاء على نجاتك وعلى هلاكك.

= ﴿ اللهُ لا إِله إِلا هُو الْحَى الْقَيْومُ ﴿ حَي دائم، أَمَا الْأَمُواتُ فَمَا نَفُعُوهُم بَشِيء، فَمَا دافعُوا عَن أَنفُسَهُم، فَهُو الحَي القيوم جل وعلا، وهكذا الأحياء فمدتهم محدودة وقدرتهم محدوده، فلا يصلحون لشيء من العبادة، فهو الحيُّ الدائم والقيوم الدائم، الذي أقام كل شيء، فهو المقيم لهذه السماوات وهذه الأرض ﴿ وَمِنْ ءَايَنلِهِ اَن تَقُومُ السَّمَا اللهُ وَالْأَرْضُ بِأَمْرِوء أَمُّ إِذَا دَعَاكُمْ دَعُوةً مِن الْأَرْضِ إِذَا أَنتُم قَوْرَك السَّمَا أَن اللهُ يُمْسِك السَّمَوت وَالْأَرْض أَن تَرُولاً عَفُراً ﴾ وَلَين زَالتَا إِنْ أَمْسَكُهُما مِنْ أَحَدِ مِنْ بَعْدِه إِنَّه مِن الْعَيم عَفُورًا ﴾ والطر: ١٤].

ولا نوم وهو النوم النَّقيل الذي فوق السِّنة، بخلاف المخلوق فإنه ولا نوم وهو النوم النَّقيل الذي فوق السِّنة، بخلاف المخلوق فإنه يموت وينام، فتفوته أشياء، ويجهل أشياء، أما الرب عَلَّ فهو حيُّ قيوم، فلو اعتراه النوم أو السِّنة لاختلَّ هذا العالم، ولكنه سبحانه حي قيوم ﴿ لَا تَأْخُذُهُ, سِنَةٌ وَلَا نَوْمٌ ﴾ فحياته دائمة، لا يعتريه نقص بوجه من الوجوه سبحانه وتعالى، حياة كاملة، ليست من جنس حياة المخلوقين الذين يعتريهم النوم والنعاس والفتور =

= والموت والغفلة؛ لأن ربنا \_ سبحانه \_ مُنَزَّهٌ عن الصفات الناقصة، فلا يعتريه نوم ولا نعاس، بل هو حي قيوم دائم الحياة ودائم العلم، ودائم القدرة جل وعلا.

﴿ لَهُ مَا فِ السّمَوَتِ وَمَا فِي اللّارْضِ هذا يدل على أنه مالك السهاوات وما فيها، ومالك الأرض وما فيها: كما قال الله على في آخر سورة المائدة: ﴿ لِلّهِ مُلْكُ السّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَمَا فِيهِنَ وَهُو عَلَىٰ في آخر سورة المائدة: ﴿ لِلّهِ مُلْكُ السّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَمَا فِيهِنَ وَهُو عَلَىٰ كُلِ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ [المائدة: ١٢٠]، مالك السهاوات ومالك الأرض، ومالك ما فيهن من الملائكة والجن والإنس وغير ذلك، فهو مالك الكل سبحانه وتعالى.

﴿ مَن ذَا ٱلَّذِى يَشْفَعُ عِندُهُ ۚ إِلَّا بِإِذْنِهِ ﴾ الاستفهام معناه الإنكار، أي: لا أحد يشفع عنده إلا بإذنه سبحانه وتعالى.

﴿ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ ﴾ أي: لا تخفى عليه خافية سبحانه وتعالى.

﴿ وَلَا يُحِيطُونَ بِشَيْءٍ مِّنَ عِلْمِهِ ۚ إِلَّا بِمَا شَآءَ ۚ وَسِعَ كُرُسِيُّهُ السَّمَاوَاتِ وَتَحت = السَّمَاوَاتِ وَتَحْت وَتُحت = السَّمَاوَاتِ وَتُحْت وَتُحْت عظيم فوق السماوات وتحت =

= العرش، والعرش لا يقدر قدره إلا الله تعالى، والكرسي وسِع السهاوات والأرض، وفوقه ما هو أكبر منه، وهو العرش، وهو سقف المخلوقات، والله تعالى استوى عليه؛ قال على: ﴿ الرَّمْنُ عَلَى الْمَعْرُشِ السَّوَى هُ [طه: ٥]، فالله تعالى في جهة العلو، ترفع الأيدي إليه، وتقول في سجودك: سبحان ربي الله الأعلى.

﴿ وَهُوَ ٱلْعَلِيُ ٱلْعَظِيمُ ﴾ علو الذات، وعلو القهر والسلطان، وعلو القهر والسلطان، وعلو القدر والشرف، له أنواع العلو سبحانه وتعالى، وفي هذا الردُّ على الجهمية وأشباهِهِم ممن أنكر علو الله سبحانه وتعالى، فهو سبحانه العالى فوق جميع خَلْقِه، وهو منزه عن اختلاطه بخَلْقِه جل وعلا.

﴿ وَلَا يَكُودُهُ, حِفَظُهُمَا ﴾ لا يشق عليه حفظ مخلوقاته و لا يُثْقِله؛ لأنه سبحانه إنها أمره إذا أراد شيئاً أن يقول له: كن، فيكون، فهو الحافظ والمقيم لهذه السهاوات والأرض، والمقيم لعباده في هذه الدنيا حتى يأتي أجَلُ القيامة، ولا يشق عليه ذلك ﴿ إِنَّمَا أَمْرُهُۥ إِذَا أَرَادَ شَيَّا أَن يَقُولَ لَهُۥ كُن فَيكُونُ ﴾ [يس: ٨٦].

ثم يقول جل وعلا: ﴿ لَا ٓ إِكْرَاهَ فِي ٱلدِّينِ ۖ قَد تَّبَـٰ يَنَ ٱلرُّشْـدُ مِنَ =

= ٱلْغَيِّ ﴾ فيبين سبحانه وتعالى أنه ليس هناك إكراهٌ في الدين، فقد ظهر الحق، وتبين الرشد، وهو دين الله الذي جاء به محمد ﷺ، وهو الرشد.

والغَيُّ: هو دين أبي جهل وأشباهه، وهو كفرهم والشرك بالله جل وعلا، فقد ظهر هذا، وقد ظهر هذا، واتضح هذا وهذا لأولي الأبصار، فلا إكراه في الدين بعد ظهوره واتضاح أمره.

وقد اختلف أهل العلم في هذه الآية، فقال قوم: إنها منسوخة بأدلة وجوب قتال الكفار وجهادِهم حتى يدخلوا في دين الله، وقال آخرون: ليست منسوخة، بل يُراد بها أهل الكتاب ونحوهم؛ كالمجوس الذين تُؤخَذ منهم الجزية. ولا منافاة، فالإكراه هو مثلها قال تعالى: ﴿ لا إِكْراه فِي الدِّينِ ﴾ أي: اتضح الحق وبان، فهي إما منسوخة بنزول الآيات الدالة على وجوب قتالهم وطلب الكفار ودعوتهم إلى الحق، فإن أجابوا؛ وإلا قُتلوا.

أو مخصوصةٌ بآيات الجزية، فهي في حَقِّ أهل الجزية فقط، فلا يُكرَهون إذا دفعوا الجزية كاليهود والنصاري والمجوس. وأما =

= غيرهم فلا مانع من إكراههم في الدين كقتالهم وجهادهم حتى يدخلوا في دين الله، كما قاتل النبيُّ ﷺ العرب، ولم يقبل منهم شيئاً إلا دخولهم في الإسلام، فقاتلهم حتى دخلوا في دين الله؛ كما قال عَلَىٰ: ﴿ فَإِذَا ٱنسَلَخَ ٱلْأَشْهُرُ ٱلْخُرُمُ فَٱقْنُلُوا ٱلْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدَنَّمُوهُمْ وَخُذُوهُمْ وَٱحْصُرُوهُمْ وَاقْعُدُوا لَهُمْ كُلَّ مَرْصَدٍ ۚ فَإِن تَابُوا وَأَقَامُوا ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاتَوُا ٱلزَّكَوْةَ فَخَلُواْ سَبِيلَهُمْ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ [التوبة: ٥]، فلم يجعل لهم نهايةً في قتالهم إلا دخولهم في الإسلام، بخلاف اليهود والنصاري والمجوس، فإنهم إذا قدُّموا الجزية والتزموا بالصَّغار قُبلت منهم وكُفَّ عنهم. وقال آخرون من أهل العلم: بل هذا عامٌّ، فكل من بلغ الجزية قُبل منه، كما في حديث بُريدة في «صحيح مسلم»(١): «فإن أبوا فسلهم الجزية» إلى آخر الحديث.

وقد زعم بعض الكُتَّاب أن الإسلام جاء مُدافعاً فقط، لا طالباً، ولا مُبادراً، يقاتل من يقاتله، ويكفُّ عمَّن كف عنه، وهذا =

<sup>(</sup>۱) برقم (۱۷۳۱).

= كان في الطور الثاني من أطوار الإسلام، وكان الطور الأول واجباً فيه الجهاد، ثم الطور الثاني أن نقاتل من يقاتلنا، ونكفُّ عمن كف عنا؛ كما قال عَلَى في سورة النساء: ﴿ فَإِنِ ٱعْتَزَلُوكُمْ فَلَمْ يُقَائِلُوكُمْ وَأَلْقَوْا إِلَيْكُمُ ٱلسَّلَمَ فَمَا جَعَلَ ٱللَّهُ لَكُمْ عَلَيْهِمْ سَبِيلًا ﴾ [النساء: ٩٠] ولهذه الآية ﴿ لَا ٓ إِكُرَاهَ فِي ٱلدِّينِ ﴾، وانتهى الطور الثالث \_ وهو الأخير \_ أن نقاتلهم دفاعاً وابتداءً حتى يدخلوا في دين الله، إذا كان عندنا قوة؛ كما قال ﷺ: ﴿ فَأَقَنْلُوا ٱلْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدَّتُمُوهُمُ وَخُذُوهُمْ وَأَخْصُرُوهُمْ وَأَقْعُدُواْ لَهُمْ كُلَّ مَرْصَدٌّ فَإِن تَابُواْ وَأَقَامُوا ٱلصَّكَوْةَ وَءَاتَوُا ٱلزَّكُوٰةَ فَخَلُّواْ سَبِيلَهُمْ ﴾ [التوبة: ٥]، وكما قال عز وجل: ﴿ وَقَائِلُوهُمْ حَتَّىٰ لَا تَكُونَ فِنْمَةٌ وَيَكُونَ ٱلدِّينُ لِلَّهِ ﴾ [الأنفال: ٣٩]، وقال النبي ﷺ: «أُمرت أن أقاتل الناس حتى يشهدوا أن لا إله إلا الله، وأن محمداً رسول الله، ويقيموا الصلاة، ويؤتوا الزكاة، فإذا فعلوا ذلك عصموا منِّي دماءهم وأموالهم إلا بحق الإسلام»(١)، ولم يقل: إلا أن يكفُّوا عنا.

فيُفهم من ذلك أن الشريعة استقرَّت على قتال الكفرة حتى =

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: الإيمان (٢٥)، ومسلم: الإيمان (٢٢).

= يدخلوا في دين الله ابتداءً ودفاعاً، إلا من أباح الله أخْذَ الجزية منهم، فهؤلاء إذا بذلوها والتزموا الصَّغار، سواء أكانوا من أهل الكتاب أم كانوا من المجوس، فنقبلها منهم؛ لقول الله في أهل الكتاب: ﴿ حَتَىٰ يُعُطُوا ٱلْجِزْيَةَ عَن يَدِ وَهُمُ صَلِغِرُونَ ﴾ [التوبة: ٢٩].

وجاء في أهل المجوس أنه \_ عليه الصلاة والسلام \_ أخذها منهم؛ كما أخذها من اليهود والنصاري.

فالحاصل أن هذه الآية الكريمة إما منسوخة بالطور الأخير من أطوار الجهاد، وأن وقتها كان وقت ضعف المسلمين، فيكف عمن كف عنهم، ويقاتل من قاتلهم، ثم شرع الله قتالهم ابتداءً ودفاعاً حتى يدخلوا في دين الله كان، وهذا هو الصواب، أنْ يقاتِل المسلمون عند الضعف من قاتلهم، ويكفوا عمن كف عنهم، وعند القوة والقدرة على القتال وإخراج الناس من الظلمات إلى النور يقومون بذلك؛ لأن فيه إحساناً إلى الناس، وإخراجاً لهم من ظلمة الكفر والشرك إلى نور الإسلام والهدى، وإنقاذاً لهم من أسباب دخول النار إلى أسباب دخول الجنة، فالمسلمون إذا قاتلوهم قد =

= أحسنوا فيهم، لأن قتالهم إما أن يكون من أسباب دخولهم في الإسلام، فيكون خيراً لهم في الدنيا والآخرة، وإما أن يعجِّلوهم إلى النار، فيكون خيراً لهم من مزيد الأعمال السيئة، فإن بقاء الكافر في حياته يزيده شراً إلى شره، وعذاباً إلى عذابه، فإذا قُوتِل وعُجِّل مَوتُه صار عذابه أقل، نسأل الله السلامة.

وإذا كان أعداء الله من الكفرة يقاتِلون الدُّول والشُّعوب قتالاً شديداً، ولا يألون جُهداً في ذلك، ولا يَرْقُبون في مؤمن إِلَّا ولا فِمَّة، بل يُبيدونهم لأهوائهم ولمصالحهم، وابتزاز تَرَوات بلادهم، ولا يرون في هذا بأساً عندهم، فكيف يستنكرون من الإسلام أن يقاتل ابتداءً إذا قوي على ذلك؛ لإنقاذ هذه الأمم من الكفر، ولإدخالها في الإسلام، وإخراجها من الظلمات إلى النور، أليس هذا رحمة؟! أليس هذا إحسانا؟! أليس هذا فعلَ خير بهم؟! لينقلهم من أسباب عذابهم ونكالهم وغضبِ الله عليهم إلى أسباب الرضا والسعادة، فهذا هو الإحسان الواضح.

ولهذا قال بعده سبحانه وتعالى: ﴿ اللَّهُ وَلِيُّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ =

يُخْرِجُهُم مِّنَ ٱلظُّلُمَاتِ إِلَى ٱلنُّورِ ﴿ هذا شأن الإسلام، يُخرجهم من الظلمات إلى النور، فجَمَع الظلمات؛ لأن الكفر أنواع مُنوَّعة، ووحَد النور؛ لأنه دين واحد، وصراط مستقيم.

ثم قال: ﴿ وَٱلَّذِيكَ كَفَرُوا الَّولِيكَا وُهُمُ الطّلغُوتُ يُخرِجُونَهُم مَن نور الحق والهدى، الذي مَن الله عليه الناس، إلى الظلمات، وهي أنواع الكفر والضلال فَطَرَ الله عليه الناس، إلى الظلمات، وهي أنواع الكفر والضلال والشرك والفساد، وَفَرْقٌ بين هذا وهذا لو عَقلَ الناس، ولكن أهل الهوى والحسد والبغي والظلم لا يعقلون؛ لأنهم يَتَبعون أهواءهم، فيرمون الإسلام بأنه دين السيف ودين القتال، ودين هذا وذاك، ولا ينظرون في أعماهم الخبيثة من قتالهم للشعوب وقتالهم الناس، وأخذِهم أموالهم بغير حق، وظلمهم الناس لأهوائهم ومصالحهم، فيعمون عن أعمالهم الخبيثة، وينظرون إلى الإسلام بالعين العوراء فيعمون عن أعمالهم الخبيثة، وينظرون إلى الإسلام بالعين العوراء الحاسدة الحاقدة، نسأل الله العافية والسلامة \*.

<sup>\*</sup> س: هل هناك مبررات لترك الجهاد في هذه الأيام؟

ج: لا يوجد مبررات إلا العجز وضعف الإيهان، ولو كان هناك اجتهاع =

= على الحق وتعاون، فالمسلمون كثيرون، قرابة المليار وربع، لكن أين الاتفاق؟ وأين التعاون؟ وأين معرفة الدين أيضاً؟ فقلَّ مَنْ يعرف الإسلام اليوم، وإن ادعاه، والله المستعان.

س: أَتُقبَل الجزية من الكفار غير الكتابيين، كالشُّيوعيين مثلاً؟ ج: لا تُقبل على الصحيح، وتقبل من أهل الكتاب والمجوس فقط؛ لأن الأصل قتالهم، فلا نأخذها إلا ممن جاء الشرع بأخذها منهم صريحاً. س: وحديث بُريدة ألا يدل على جواز أخذِها منهم؟

ج: احتج به من يراه، لكنْ حملُه على المقيَّد أقرب، وإلا فهو حُجَّةٌ لمن قال بجوازها من الآخرين، وقد يقال ذلك عند الحاجة والعجز.

س: الذين يقولون إن الإسلام لم ينتشر بالسيف، إنها انتشر بأخلاق الصحابة وبكذا وبكذا، فكيف يُفهم هذا؟

ج: انتشاره بالأمرين، فانتشر بأخلاقهم ودعوتهم إلى الله في الأغلب، ولكن السيف مؤيد لهم لمن عاندهم، ففتحوا البلاد بالإيمان والقرآن، وبالسيف لمن عاند، فدخل الناس بعد الفتح، ودخلت الشعوب في الإسلام، بدون قهر لها لما رأت ما فيه من الخير والهدى والصلاح.

س: المجوس ليسوا من أهل الكتاب؟

ج: المشهور أن لهم شبهة كتاب، وتؤخذ منهم الجزية.

= س: هل ورد في النصوص الثابتة تسمية آية ﴿ ٱللَّهُ لَا ٓ إِلَهُ إِلَّا هُوَ ٱلْحَيُّ الْحَيْ اللَّهُ الْحَيْ الْحَوْلَةِ اللَّهُ اللَّهُ الْحَرْسَي.

ج: ورد في بعض الروايات عن أبي هريرة في «الصحيحين»(١).

<sup>(</sup>١) انظر البخاري: فضائل القرآن (١٠٥٠).



# [عاقبة المرائي]

قال تعالى: ﴿ مَّثَلُ ٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمُوالَهُمْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ كَمَثُ لِ حَبَّةٍ أَنْكِتَتُ سَبْعَ سَنَابِلَ فِي كُلِّ شُنْبُكَةٍ مِّأْنَةُ حَبَّةٍ ۗ وَٱللَّهُ يُضَعِفُ لِمَن يَشَاءُ ۗ وَٱللَّهُ وَاسِعُ عَلِيكُم اللَّ ٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمْوَلَهُمْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ ثُمَّ لَا يُتْبِعُونَ مَا أَنفَقُواْ مَنَّا وَلَا أَذُى لَهُمْ أَجْرُهُمْ عِندَ رَبِّهِمْ وَلَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴿ ﴿ فَوَلَّا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴿ ﴿ فَوَلَّ مَّعْرُوفِ وَمَغْفِرَةٌ خَيْرٌ مِن صَدَقَةٍ يَتْبَعُهَا أَذًى ۗ وَٱللَّهُ غَنِي كَلِيمُ اللهُ يَتَأَيُّهُمَا الَّذِينَ ءَامَنُوا لَا نُبْطِلُواْ صَدَقَاتِكُم بِٱلْمَنَّ وَٱلْأَذَى كَالَّذِى يُنفِقُ مَالَهُۥ رِئَآءَ ٱلنَّاسِ وَلَا يُؤْمِنُ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ ۖ فَمَشَلُهُۥ كَمْثَلِ صَفُوانٍ عَلَيْهِ تُرَابٌ فَأَصَابَهُ وَابِلٌ فَتَرَكَهُ صَلْدًا ۗ لَا يَقْدِرُونَ عَلَىٰ شَيْءٍ مِّمَا كَسَبُواْ ۗ وَٱللَّهُ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلْكُفرينَ النَّهُ اللَّهُ [البقرة: ٢٦١-٢٦٤]. [١١]

<sup>[</sup>شرح ۱۱] وهذا من شقائه، ومن غضب الله عليه، ومن تهيئته لأعمال الشر، نسأل الله العافية.

= وفي الآيات أيضاً: الدلالة على أن المُرائي بأعماله التي يعملها ويتكلَّفها ويتعب فيها ثم تضيع عليه، بمثابة من له جَنة برَبُوةٍ، فيها أنواع الخير وأنواع الثمار الطيبة، ثم يُبتلى بإعصار فيه نار يحرقها نعوذ بالله ـ عندما يكون أشدً احتياجاً إليها عند كِبَر سِنّه وضعف ذُرِيته، وهكذا المُراؤون والمُنافقون يعملون أعمالاً كثيرة شديدة متعبة، فقد يعملون ويُجاهدون جِهاداً كبيراً، ويتصدَّقون ويُعطون العطاء الجزيل ويُصلُّون وغير ذلك، ثم تذهب هباء وتضيع عليهم؛ لأنهم ما أرادوا بها وجه الله سبحانه وتعالى، ولأنها فقدت الإخلاص لله عَلى.

وقد يقع الإخلاص في بعض الأعمال، ولكنها تفقد الموافقة للشريعة، كما قد يقع لبعض الناس من البدع الكثيرة التي يقومون فيها أثناء الاحتفال بالموالد النبوية أو في التهجد والعمل في ليلة الإسراء والمعراج، أو في غير ذلك أو فيما يتعلق ببناء القبور وتعظيمها والإنفاق الكثير في قِبابها وزخرفتها وغير ذلك، وهي تكون وبالاً عليهم وباطلاً وإثماً وهباءً منثوراً ـ نعوذ بالله ـ لأنها =

= ما وافقت الشريعة وصارت بدعة ﴿ وَقَدِمْنَاۤ إِلَىٰ مَا عَمِلُواْ مِنْ عَمَلُواْ مِنْ عَمَلُواْ مِنْ عَمَلُ فَجَعَلُنَا مُ هَبَاءُ مَنتُورًا ﴾ [الفرقان: ٢٣].

ففي هذه الآيات كلها وما أشبهها الحث على الإخلاص في الأعمال، والصدق فيها، والعناية بها، وأن تكون لله وحده، وأن تكون موافقة للشريعة، وفيها التحذير من إتباع الصدقات والإحسان المَنَّ والأذى، وأن الواجب على المؤمن أن يكون في حاله كلها متقيداً بالشريعة لا يخرج عنها لا هاهنا ولا هاهنا؛ لا في صدقاته ولا في سائر أعماله، لا برياء ولا ببدعة ولا بإيذاء للفقراء والمحاويج، ولا بغير هذا مما يخالف شرع الله، وقد قال عَلَيْهِ: «ثلاثةٌ لا يكلِّمهم الله يوم القيامة، ولا ينظر إليهم، ولا يزكيهم، ولهم عذاب أليم: المنَّان الذي لا يعطى شيئاً إلا مَنَّةً، والمُنفق سلعتَه بالحَلِف الكاذب، والمُسْبِلُ إزاره»، رواه مسلم في «الصحيح» (١)\*.

<sup>\*</sup> س: الحديث الذي فيه الأمر بإعادة الوضوء لمن أسبل إزاره، ما =

<sup>(</sup>۱) برقم (۱۰٦).

#### = درجته؟

ج: ظاهره في «سنن أبي داود» (١) أنه لا بأس بإسناده، فبعدما تأولوا على التحذير والترهيب من الإسبال ينبغي للمؤمن أن يحذر ذلك غاية الحذر، وأن يكون ذلك بصفة خاصة في الصلاة، لأن فيه الأمر بإعادة الوضوء، ولا يزال كلام أهل العلم فيه لا يفهم الناس منه الشيء الكثير، ولا بد من إعادة النظر فيه.

س: قول الله تعالى: ﴿ وَيَلْكَ ٱلْأَمْثُـٰلُ نَضْرِيُهِـَا لِلنَّامِنَ ۗ وَمَا يَعْقِلُهَـَا ۗ إِلَّا ٱلْعَسَلِمُونَ ﴾ [العنكبوت: ٤٣]؟

ج: أي: عالم بالله سبحانه وتعالى وشرعه وسُنته.

س: المُتسوِّلون، إذا عرف الإنسان حقيقتهم أنهم غير صادقين وأن
 سلوكهم غير صحيحة، فإذا آذاهم الإنسان، ما حكم ذلك؟

ج: الظاهر أن هذا منكر، فإن المنكر لا يُرد بمنكر، وهذا داخل في مسألة الأذى بالصدقة، فهؤلاء فعلوا منكراً؛ فمن سأل الناس أموالاً تكثّراً فقد سأل الناس جمرة، فإنه لا يستقل ولا يستكثر، فهو مزور كذاب يغش ويدعي أشياء ما لها صحة، فيدعي أنه مَدين وليس بمدين، ويدعي أنه فقير وليس بفقير، فهو صاحب منكر، فوجب الإنكار عليه؛ لأن هذا من =

<sup>(</sup>۱) برقم (۲۳۸).

= التزوير والكذب، وصاحب الدعوى الباطلة هو الذي يسأل الناس تكثُّراً وعنده ما يغنيه وليس بحاجة كذلك، قد أتى المنكر، نسأل الله العافية.

## [بعض أحكام الإنفاق]

، قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓ أَنفِقُوا مِن طَيِّبَتِ مَا كَسَبْتُمْ وَمِمَّا أَخْرَجْنَا لَكُم مِّنَ ٱلْأَرْضِ ۗ وَلَا تَيَمَّمُواْ ٱلْخَبِيتَ مِنْهُ تُنفِقُونَ وَلَسْتُم بِعَاخِذِيهِ إِلَّا أَن تُغْمِضُواْ فِيهِ ۚ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ غَنِيٌّ حَمِيدُ اللَّهِ الشَّيْطَانُ يَعِدُكُمُ ٱلْفَقْرَ وَيَأْمُرُكُم بِٱلْفَحْشَاءِ وَٱللَّهُ يَعِدُكُم مَّغْفِرَةً مِّنْهُ وَفَضَّلًا ۗ وَٱللَّهُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ اللَّهُ ايُؤتِي ٱلْحِكْمَةَ مَن يَشَآءُ وَمَن يُؤتَ ٱلْحِكْمَةَ فَقَدْ أُوتِيَ خَيْرًا كَثِيرًا ۗ وَمَا يَذَكُّرُ إِلَّا أُولُوا ٱلْأَلْبَكِ اللَّهُ وَمَا آنفَقْتُم مِن نَفَقَةٍ أَوْ نَذَرَّتُم مِن نَكُذِر فَإِنَّ ٱللَّهَ يَعْلَمُهُۥ وَمَا لِلظَّلْلِمِينَ مِنْ أَنصَارٍ ﴿ إِن تُبْدُواُ ٱلصَّدَقَاتِ فَنِعِـمَّا هِي ۗ وَإِن تُخْفُوهَا وَتُؤْتُوهَا ٱلْفُـقَرَّاءَ فَهُوَ خَيْرٌ لَّكُمْ ۚ وَيُكَفِّرُ عَنكُم مِن سَيِّعَاتِكُمْ ۗ وَٱللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴿ ﴿ اللَّهُ ﴾ [البقرة: ٢٦٧-٢٧١]. [١٢]

<sup>[</sup>شرح ١٦] في هذه الآيات حثُّ وتحريض على الإنفاق في سبيل الله، وتوجيةٌ للعباد إلى هذا الخير العظيم، وأنه ما يحبه الله ويدعو إليه، =

= وأن الشيطان يثبِّط عن ذلك ويدعو إلى تركه.

ويبين سبحانه وتعالى أن الإنفاق في سبيله يعود نفعه على المنفق، ويحصل له به أجر عظيم وخير كثير، وأنه بذلك يسلم من الخوف والحزن، فلا خوف على صاحبه ولا حزن عليه، وهذا فضل عظيم للإنفاق في سبيل الله تكانى. وفيها دلالة على أنه من أسباب الأمن والسعادة يوم القيامة.

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوَا أَنفِقُوا مِن طَيِّبَكِ مَا كَسَبْتُمْ وَمِمَّا أَخْرَجْنَا لَكُم مِّنَ ٱلأَرْضِ ﴾ يأمر سبحانه بالإنفاق من الطيبات لا من الرديء، ويدخل في هذا كتاب الزكاة، ويعلم أن ما أنفقه أهم نفقة في باب الزكوات فهي أهم النفقات وأعظمها، وهي فرض الإسلام، وهي الركن الثالث من أركان الإسلام الخمسة.

ويدخل في ذلك الإنفاق في وجوه البِر والإحسان في غير الزكاة، وفيه توجيه العباد إلى الإنفاق من الطيبات، فكثير من الناس قد ينفق من الرديء، ثم إذا دُفع إليه لاستكره ذلك وبنى عليه فوارق ونقصاً، ولامتنع من =

ولهذا قال بعدها: ﴿ وَلَا تَيَمَّمُوا الْخَبِيثَ مِنْهُ تُنفِقُونَ ﴾ فمعنى تَيَمَّموا: تقصِدوا، والتَّيمم: القصد، والخبيث: هو الرديء من \_ أي شيء \_ الحبوب والثهار والنقود المزيفة أو ما أشبه ذلك.

﴿ وَلَسَتُم بِعَاخِذِيهِ إِلَّا أَن تُغَمِضُوا فِيهِ ﴾ أي: لستم بآخذي هذا الخبيث إلا على سبيل التغاضي، فإذا كان شيء لا ترضون بأخذه ولا تحبون أكله، فكيف ترضون بتقديمه لله كلله، فالله سبحانه إنها أمر لمصلحتكم ولنجاتكم، فجدير بكم أن تنفقوا من الطيبات التي تنفعكم وتُرضي الله سبحانه وتعالى.

ولهذا نبّه بقوله سبحانه وتعالى: ﴿ وَأَعْلَمُوا أَنَّ ٱللَّهَ غَنِيٌّ =

= حَمِيدُ فالله عز وجل ليس بحاجة إلى نفقاتكم، وهو حميد بمعنى المحمود؛ أي: حميد بالأقوال والأعمال، محمود في قوله وعمله، وبكمال إحسانه وعونه جل وعلا، وليس هو بحاجة إليكم، ولكنها مصلحتكم والإحسان إليكم بهذا الإنفاق.

ثم يبين أن الشيطان يثبّط عن هذا الخير، و ﴿ يَعِدُكُمُ ٱلْفَقَرَ وَيَا مُرُكُمُ وَيَا مُرُكُمُ وَيَا الشيطان الخبيث يدعو إلى كل شر، وهو يَعِدُ الناس الفقر، ويقول لهم: إن أنفقتم قَلّت أموالكم، وربيا افتقرتم، ويثبطهم عن الإنفاق والإحسان بوعدهم الفقر، وأن هذا الإنفاق كلما زاد فقد تعرضتم للفقر، ويأمرهم بالفحشاء والمنكرات التي حرَّمها الله جل وعلا والتي من بينها البخل. والفحشاء تنطبق على جميع السيئات المحرمة، ولكن هنا خصَّ والبخل، وهو من الفحشاء، والشيطان يدعو إليه ويأمر به، فهو يأمر بكل شر ويُثَبِّط عن كل خير أعاذنا الله منه.

والله سبحانه ردَّ عليه ووعد المؤمنين بضد ما قال الشيطان، قال: ﴿ وَاللَّهُ يَعِدُكُم مَّغَـفِرَةً مِّنْهُ وَفَضَلًا ۚ وَاللَّهُ وَسِيعٌ عَلِيمُ ﴾ =

= يعدكم مغفرة في مقابل الفحشاء، وفضلًا في مقابل الفقر، ويعدكم الزيادة والجود والكرم، كما يقول جل وعلا: ﴿ وَمَا اَنْفَقْتُم مِن شَيْءٍ فَهُو يُخْلِفُهُ, وَهُو حَايِّرُ ٱلرَّزِقِينَ ﴾ [سبأ: ٣٩] ويقول سبحانه وتعالى: ﴿ إِن تُقْرِضُوا ٱللّهَ قَرْضًا حَسَنَا يُضَاعِفَهُ لَكُمْ وَيَغْفِرُ لَكُمْ وَيَغْفِرُ كَلِيهُ أَوْلَكُمْ وَالله يعدنا الفضل ويعفر لكم والله يعدنا الفضل والمغفرة على إحساننا وطاعاتنا وإنفاقنا ضد ما وعد الشيطان من الفقر وأمر به من الفحشاء.

﴿ وَاللَّهُ وَسِئَعُ ﴾ فإنه سبحانه وتعالى واسع الجود واسع العطاء واسع الفضل ﴿ عَلِيمٌ ﴾ بأحوال عباده.

ثم قال جل وعلا: ﴿ يُؤَتِي ٱلْحِكَمَةَ مَن يَشَآءُ ۚ وَمَن يُؤَتَ الْحِكَمَةَ : كلمة عظيمة تُطلق الْحِكَمَة : كلمة عظيمة تُطلق على كل ما يردع عن باطل ويحث على خير، وله من هذا ما جاء في الحديث الصحيح: ﴿إن من الشعر حكمة ﴾(١)، فالشعر يقع فيه أشياء رادعة عن الباطل وعن الشر، مشجعة على الخير، فكل كلمة دعتك =

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: الأدب (٦١٤٥).

= إلى خير وردعتك عن باطل فهي حكمة، ومنها سُميت السُّنة حكمة، وعلمُ الكتاب حكمة، فالحكمة في السنة أنها تدعو إلى الخير وتردع عن الباطل.

ومن هذا حُكم القاضي لأنه يردع الظالم فسُمّي حُكْماً، ومنها حَكمة الفرس التي في اللجام، سميت حكمة لأنها تردع الفرس وتمنعها من العدو الزائد على رغبة صاحبها. ومن هذا إحكام الآيات وهو إيضاحها وبيان معناها حتى لا يقع هناك اشتباه، فإحكام الآيات وإحكام الكلام يمنع من الاشتباه ويمنع من الافتراء عليه أو تحميله ما لا يحتمل، فكلما كان الكلام أوضح فهو أحكم؛ لأنه يمنع الاشتباه ويمنع التردد في بعض معناه، ويجعل مستمعه على واضح من الأمر.

وأحسن ما جاء في الحكمة التي في الآية: أنها الفقه في الدِّين، فالفقه في الدين يردع عن كل شر ويدعو إلى كل خير، قال النبي عليه الصلاة والسلام: «من يُرد الله به خيراً يفقهه في الدِّين»(١)، فمن =

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: العلم (٧١)، ومسلم: الزكاة (١٠٣٧).

= علامات الخير ومن الحكمة العظيمة أن تُفَقَّه في دين الله، وعلى رأس الفقه في دين الله الخشية لله وتعظيم حرماته والعلم بها شرع سبحانه وتعالى، ومَن رُزق الفقه في الدين فقد أوتي الحكمة التي بها يَدَعُ ما لا ينبغي ويأتي ما ينبغي، فبها يدعو إلى الخير وينهى عن الشر، وبها يقف عند حدود الله، وبها يؤدِّي فرائض الله، وبها ينتهي عن محارم الله، ولهذا قال بعد: ﴿ وَمَن يُؤْتَ ٱلْحِكَمَةُ فَقَدْ أُوتِي خَرَي كُلُ اللهِ وَمَا يَذَكُمُ إِلَّا أُولُوا ٱلأَلْبَابِ ﴾.



### [خطورة الربا]

، قال تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ يَأْكُلُونَ ٱلرَّبَوْا لَا يَقُومُونَ إِلَّا كَمَا يَقُومُ ٱلَّذِي يَتَخَبَّطُهُ ٱلشَّيْطَانُ مِنَ ٱلْمَسِّ ۚ ذَٰلِكَ بِأَنَّهُمْ قَالُوا إِنَّمَا ٱلْبَيْعُ مِثْلُ ٱلرِّبَوْا ۗ وَأَحَلَ ٱللَّهُ ٱلْبَيْعَ وَحَرَّمَ ٱلرِّبَوْا ۚ فَمَن جَآءَهُ. مَوْعِظَةٌ مِّن رَّبِّهِۦ فَٱننَهَىٰ فَلَهُ، مَا سَلَفَ وَٱمْـرُهُۥۤ إِلَى ٱللَّهِ ۖ وَمَنْ عَادَ فَأُوْلَتَهِكَ أَصْحَابُ ٱلنَّارِ ۚ هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ۗ ۞ يَمْحَقُ ٱللَّهُ ٱلرِّيكِوْ وَيُرْبِي ٱلصَّكَوَقَتِ ۗ وَٱللَّهُ لَا يُحِبُّ كُلَّ كَفَّارٍ أَثِيمٍ ٣ ۚ إِنَّ ٱلَّذِينَ ﴿ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَاتِ وَأَقَامُواْ ٱلصَّكَافِةَ وَءَاتُواْ ٱلزَّكَافَةَ لَهُمْ أَجْرُهُمْ عِندَ رَبِّهِمْ وَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ اللهُ يَتَأْيَّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ وَذَرُواْ مَا بَقِيَ مِنَ ٱلرِّبَوَّا إِن كُنتُم مُّوْمِنِينَ ﴿ كُنُّ فَإِن لَمْ تَفْعَلُواْ فَأَذَنُواْ بِحَرْبِ مِّنَ ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ ۗ وَإِن تُبْتُمُ فَلَكُمْ رُءُوسُ أَمْوَلِكُمْ لَا تَظْلِمُونَ وَلَا تُظْلَمُونَ الله وَإِن كَانَ ذُو عُسْرَةٍ فَنَظِرَهُ إِلَىٰ مَيْسَرَةٍ ۚ وَأَن تَصَدَّقُواْ خَيْرٌ لَكُمْ اللَّهُ إِن كُنتُمْ تَعْلَمُونَ اللَّهِ وَاتَّقُواْ يَوْمَا تُرْجَعُونَ فِيهِ

إِلَى ٱللَّهِ أَنْهُمْ تُوَفِّ كُلُّ نَفْسِ مَّا كَسَبَتْ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴿ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّا اللَّهُ الللَّهُ اللّ

[شرح ١٣] لمّا ذكر سبحانه وتعالى الآيات التي فيها الحثُّ على الإنفاق والصدقة والإحسان، وذكر ما للمنفقينَ من الأجر العظيم والمضاعفة لأجورهم بسبب إنفاقهم الأموال الطيبة في الجهات الخيرية، وذكر أن النفقة في سبيل الله تُضاعَف إلى سبع مئة ضعف وإلى أضعاف كثيرة، وذكر سبحانه وتعالى الحث على الإنفاق من الطيبات، لا من الرديء أو من الخبيث.

وذكر سبحانه أن الشيطان يَعِدُ بالفقر ويأمر بالفحشاء، ليثبط عن الإنفاق، ويخوِّف الناس من الفقر والحاجة، وأما الرب الله فإنه سبحانه يَعِدُ الناس مغفرة لذنوبهم، وفضلاً منه عليهم بإنفاقهم وإحسانهم، وأن الله جل وعلا يبارك لهم فيها أبقوا ويُخلِف عليهم، ويضاعف أجورهم.

وبعد أن ذكر قوله سبحانه: ﴿إِن تُبَدُوا ٱلصَّدَقَاتِ فَنِعِمَّا هِي وَإِن تُبَدُوا ٱلصَّدَقَاتِ فَنِعِمَّا هِي وَإِن تُبَدُوا ٱلصَّدَقَاتِ فَنِعِمَّا هِي وَإِن تُخْفُوهَا وَتُؤْتُوهَا ٱلفُكَرَاءَ فَهُو خَيْرٌ لَكُمْ وَيُكُفِّرُ عَنِكُمْ وَيُكُفِّرُ عَنِكُمُ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴾ [البقرة: = عنكُم مِّن سَيِّعَاتِكُمْ وَٱللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴾ [البقرة: =

= ٢٧١]، فالصدقات سواء كانت ظاهرة أو خفيّة، كلها فيها خيرٌ عظيم، سواء أظهرها وأعلنها لمصلحة في ذلك؛ ليُقتدَى به ويُتأسّى به في مواساة الفقير والمحتاج عند الحاجة إلى ذلك، أو أخفاها وهو أفضل عند عدم الحاجة للإعلان، فالأصل في الصدقات أن السر فيها أفضل، وإذا دعت الحاجة للإعلان فلا بأس بالإعلان للمصلحة الشرعية.

وبعد أن بين سبحانه فضل المنفقين بالليل والنهار وما لهم عنده، ذكر بعد ذلك المرابين وما لهم عند الله من العقوبة؛ فالمرابي أساء إلى الناس وضيَّق عليهم في شؤونهم وفي أموالهم، وابتغى من وراء مُعاملته الأخذ من أموالهم والزيادة عليهم، فهو مضيِّق عليهم ومراع ومُسيء إليهم بالربا، وأما المنفِق فهو مُتصدِّق محسن إليهم ومراع لأحوالهم وموسِّع عليهم. فشتان بين الفريقين؛ فالمنفقون والمتصدقون قد أحسنوا وفرَّجوا ويسَّروا، والمرابون قد ضيقوا وأساؤوا وابتزوا بأخذ الأموال بغير حق، فلهذا جاء الوعيد في حقهم، قال سبحانه: ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الل

= يَقُومُ الَّذِى يَتَخَبَّطُهُ الشَّيْطِانُ مِنَ الْمَسِ ۚ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَالُوا إِنَّمَا الْبَيْعُ وَحَرَّمَ الرِّبُوا ۚ فَمَن جَآءَهُ. مَوْعِظَةٌ مِن الْبَيْعُ مِثْلُ الرِّبُوا ۚ فَمَن جَآءَهُ. مَوْعِظَةٌ مِن الْبَيْعُ مِثْلُ الرِّبُوا ۚ فَمَن جَآءَهُ. مَوْعِظَةٌ مِن رَبِّهِ وَمَنَ عَادَ فَأُولَتَهِكَ رَبِّهِ وَاللَّهُ لَا يُحِبُ كُلُ كَفَادٍ اللهِ اللّهِ ﴿ وَمَنَ عَادَ فَأُولَتَهِكَ السَّهِ وَمُنَ عَادَ فَأُولَتَهِكَ اللّهُ النَّارِ ۚ هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ﴿ ﴿ لَكُ اللّهِ مَعْتَى اللّهُ الرِّبُوا وَيُرْبِي اللّهُ اللّهُ اللّهُ لَا يُحِبُّ كُلَّ كَفَادٍ آثِيمٍ ﴾ ففي هذا تحذير من الربا، وألله كَانَتُه يقومون يوم القيامة من قبورهم مجانين، نعوذ بالله، وأن أكلَتَه يقومون يوم القيامة من قبورهم مجانين، نعوذ بالله، يتخبطون من مَسِّ الجن لهم، ويُروى عن ابن عباس وجماعة: أن يتخبطون من مَسِّ الجن لهم، ويُروى عن ابن عباس وجماعة: أن آكل الربا يبعث يوم القيامة مجنوناً يُخنق، وهذا من باب إظهار سوء عمله ومن باب الفضيحة له.

﴿ ذَالِكَ بِأَنَّهُمْ قَالُوا إِنَّمَا الْبَيْعُ مِثْلُ الرِّيوا ﴾ يعني: اعترضوا على الله وقالوا: لماذا حرَّم هذا وأباح هذا؟ إنها البيع مثل الربا؛ فإذا كان الربا حراماً فليكن البيع حراماً، وإن كان البيع حلالاً فليكن الربا حلالاً، أي: ليس هناك فرق، فخفي عليهم الأمر واشتبهت عليهم الحكمة، فلهذا قالوا ما قالوا. وهذا الاعتراض على الله من باب سوء الظن به سبحانه وتعالى، وأنه يَعبثُ بالأحكام، وأنْ ليس =

= هناك حكمة في الفرق بين هذا وذاك، ومن اتهم الله في حُكمه وأساء به الظنّ، فقد ارتكب منكراً عظيهاً وكفراً شنيعاً، نسأل الله العافية.

ثم بين جل وعلا أنه حرّم الربا وأحل البيع لحكمة بالغة؛ فقد أحل البيع لما فيه من المصالح، وحرم الربا لما فيه من المفاسد، وما ذلك إلا لأن الإنسان من طبعه يحتاج إلى ما في يد غيره من طعام أو لباس أو مركوب، إلى غير ذلك، فهاذا يفعل؟ إذا أخذه منه بالقوة صار النزاع والفتنة، وربها أفضى إلى قتال ومضاربات، فهذا ظُلمٌ وعدوان، وإن انتظره حتى يعطيه إياه هديةً فقد لا يحصل ذلك، فليس كل أحد يُهدي إليك ما تريد، فهاذا تفعل عندئذ؟ أتبقى على حالك محتاجاً مضطراً ليس لك حيلة؟ فكان من حكمة الله أن أباح البيع حتى يتيسَّر لك أن تشتري حاجتك من أخيك برضاه، ويتيسرَ له أيضاً أن يشتري منك حاجته بالرضا بالثمن المتفق عليه بينكما، وتُقضى حاجة هذا وتُقضى حاجة ذاك، بدون نزاع ولا خصام ولا عدوان ولا ظلم، فهذا من حكمته سبحانه وتعالى.

= ثم يبين سبحانه وتعالى أن من جاءه موعظة من ربه فانتهى عن الربا وعها حرم الله عليه، فله ما سلف، فالله يغفر له ويعفو عنه فيها سلف، وهذا من فضله جل وعلا أن التائب يُغفر له ما سلف، ومن عاد للربا وما حرم الله عليه فأولئك أصحاب النار هم فيها خالدون، وهذا وعيد لمن عاد للمعاصي والكبائر بالنار، وهذا يوجب الحنر من العود إلى المعاصي، ويوجب الحث على الاستمرار في التوبة والثبات عليها حتى تلقى ربك كات.

ويبين سبحانه أن الربا ممحوقٌ منزوعُ البركة، صاحبه كشارب ماء البحر لا يزال يطلب المزيد ولا يزال ظمؤه يزيد، فمآله إلى قلة وإلى غضب الله عضب الله الله العافية، وأما صاحب الصدقات فيربي الله له صدقاته، ويزيده من فضله سبحانه وتعالى؛ كما في الحديث الصحيح: «من تصدق بعِدْل تمرةٍ من كسب طيِّب ـ ولا يقبل الله إلا الطيب \_ فإن الله يتقبلها بيمينه، ثم يُربيها لصاحبه كما يُربي أحدكم فَلُوَّه أو فصيله، حتى تكون أعظم من الجبل»(١)، وهذا =

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: الزكاة (١٤١٠)، ومسلم: الزكاة (١٠١٤).

= من فضله سبحانه وتعالى.

وفي هذا أيضاً بيان أن أهل الإيهانِ والعمل الصالح وإقام الصلاة وإيتاء الزكاة سالمون من هذا البلاء، ولهم عند الله الفضل العظيم، وليس عليهم خوف ولا حزن، فقد اعترض سبحانه بهذه الآية بين آيات الربا؛ ليُبيِّن أن من آمن بالله وعمل الصالحات وأقام الصلاة وآتى الزكاة فإن الله جل وعلا يَأْجُرُه الأجرَ العظيم، ويُنجيه مما وعد به هؤلاء المُرابين.

ويبين سبحانه أن في أداء الزكاة وأداء الصدقات غُنْيةً عن الربا وعن المحارم، فالذي يؤمن بالله ويعمل الصالحات ويُقيم الصلاة ويُؤتي الزكاة له الأجر العظيم، وهو بعمله ذلك ممن يُزيل أسباب الربا، وممن يعين الفقراء على السلامة من الربا والحاجة إلى الناس.

ثم يبين سبحانه وتعالى ما للمرابي بقوله: ﴿ فَأَذَنُواْ بِحَرْبِ مِّنَ اللهُ اللَّهِ وَرَسُولِهِ ﴾ فمن لم يتب من الله ورسوله، يعني: فاعلموا بحرب من الله ورسوله.

﴿ وَإِن تُبْتُمْ فَلَكُمْ رُءُوسُ أَمْوَالِكُمْ لَا تَظْلِمُونَ وَلَا =

= تُظْلَمُونَ ﴾ فالتائب يُعطَى رأس ماله، فلا يَظلم ولا يُظلم، فإذا باع مثلاً عشرة بخمسة عشَر، أو مئة بمئة وعشرين، أو أقل أو أكثر، ثم تاب الله عليه، فله رأسُ ماله: العشرة أو المئة، والزيادة تسقط، يقول: ﴿ لَا تَظْلِمُونَ وَلَا تُظْلَمُونَ ﴾ لا تَظلمون في الزيادة، ولا تُظلمون في رأس المال، فيعطى رأس ماله ويكفيه.

ثم يبين سبحانه وتعالى أنه لا حاجة إلى الربا، ولا حاجة ليظلم الناسُ من كان معسراً، فالواجب إنظاره ﴿ وَإِن كَانَ ذُو عُسُرَةٍ فَنَظِرَةُ إِلَى مَيْسَرَةٍ ﴾ فإن أغلب المرابين هم الفقراء، والتجار الذين يُنظرونهم يسيئون إليهم، حتى يضطروهم إلى المعاملة الربوية، فالواجب على التاجر أن يُنظِر ولا يُسيء إلى الفقير، فليُنظِرُه ويُمهِلْه حتى يُوسِّع الله عليه، فيرد الدَّيْنَ الذي عليه، ولا يُلجِئه إلى الربا.

﴿ وَإِن كَانَ ذُو عُسِّرَةٍ فَنَظِرَهُ إِلَىٰ مَيْسَرَةٍ ﴾ فإنظار: مصدر معناه الأمر، يعني: فأنظروه إلى ميسرة، وهذا واجب، فلا يجوز حبسُه ولا إيذاؤه ولا ظلمه إذا ثبت عُسره، بل يجب أن يُنظَر، وأما =

= المرابون فيقولون: لا نُنظرك، بل لا بد أن تزيد في المال حتى نُمهلك، فإذا كنت معسِراً فاجعل الزيادة في المال حتى نُنظرك شهراً أو شهرين أو سنة، وهكذا، ثم إذا حَلَّ الأجل يزيدون في المال وفي الأجل حتى يتضاعف المال ويكثر.

هذا مرادهم، فرد الله عليهم وأبى عليهم ذلك بأنَّ عليهم الإنظار بدون زيادة، فقد كانوا في الجاهلية يقولون للفقير إذا حل الدين عليه: إما أن تُرْبي وإما أن تقضي؛ يعني: إما أن تزيد في المال حتى نمهلك، وإما أن تقضي لنا حقنا في الحال، وليس عنده قضاء، فيضطر إلى الربا، ثم إذا حل الأجل بعد ذلك قالوا: أعطنا وليس عنده شيء من فيزاد المال، وهكذا، وهذا هو نفس عمل البنوك الآن فيما بلغنا عنهم وإن لم يُظهروا ذلك من فعملهم كعمل الجاهلية: إما أن تربي وإما أن تقضي.

ثم يقول سبحانه: ﴿ وَأَن تَصَدَّقُواْ خَيْرٌ لَكُمْ إِن كُنتُمْ اِن كُنتُمْ اِن كُنتُمْ اِن كُنتُمْ الله واجب، ولكن المُفرات ﴾ يعني: إذا كان معسراً فالإنظار واجب، ولكن الأفضل من الإنظار الصدقة، وهذه من الوسائل التي تكون النافلة =

= فيها أفضل من الواجب، فالإنظار واجب والصدقة مستحبة، وهي أفضل لصاحب الدَّيْن من الإنظار، فالإنظار إمهالٌ له، والصدقة إبراءٌ له من الحق، وذلك أكمل وأفضل.

ثم يُحدُّر الناسَ من يوم القيامة سبحانه وتعالى فيقول: ﴿ وَاَتَّقُوا يَوْمَا تُرْجَعُونَ فِيهِ إِلَى اللّهِ " ثُمَّ تُوُفَّ كُلُّ نَفْسِ مَا كَسَبَتَ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴾ فهذا تحذير من ربنا للعباد أن يعصُوه ويخالفوا أمره، فيندموا يوم القيامة غاية الندامة، فيوم القيامة يجازى فيه العباد بأعهاهم، إن خيراً فخير وإن شراً فشر، فالواجب أن يُتقى هذا اليوم وأن يحذَر؛ حتى لا تَقْدَمَ عليه وأنت محمَّلُ بالأوزار، بل ينبغي أن تُعِدَّ العُدَّةَ حتى تَقْدَمَ في هذا اليوم وأنت صاحبُ توبة وعمل صالح، وإياك أن تَقْدَمَ يوم القيامة بأوزارٍ وسيئاتٍ ورباً وأعهالي قبيحةٍ، تندم يوم القيامة إذا رأيت جَزاءها ورأيتها في كتاب وأعهالي والاحول ولا قوة إلا بالله ".

<sup>\*</sup> س: آية ﴿ وَالتَّعُوا يَوْمًا ﴾ هل الصحيح أنها آخر آية نزلت في القرآن؟ ج: رُوي هذا، ولكن ليس بظاهر، والأقرب أن آخر آية نزلت هي: =

= ﴿ اَلْيَوْمَ آكُمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ ﴾ [المائدة: ٣]، التي نزلت على النبي بعرفات عليه الصلاة والسلام. [انظر: «فتح الباري» (٨/ ٢٠٥)]

س: كيف نجمع بين قوله ﴿ وَمَنَ عَادَ فَأُولَتِهِ كَ أَصْحَلَ النَّارِ هُمَّمَ فِيهَا خَلِدُونَ ﴾ [البقرة: ٢٧٥] وقوله: ﴿ إِنَّ اللّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرِكَ بِهِ، وَيَغْفِرُ مَا دُونَ وَلِهَ لِلهَ اللّهِ فَقَدِ أَفْتَرَى إِنْما عَظِيمًا ﴾ [النساء: ٤٨]؟

ج: الخلود خلودان: خلود مؤبد، وخلود إلى وقت معين، فخلود الكفار مؤبد أبد الآباد، نعوذ بالله، وخلود العصاة خلود مؤقت، والعرب تطلق على المدة الطويلة خلوداً، فيقولون: قاموا فأخلدوا، يعني: قاموا طويلاً، وهذا هو المراد في حق أهل المعاصي، كها هنا في المرابين إذا كانوا غير كافرين، وكها في قوله جل وعلا: ﴿ وَمَن يَقْتُلُ مُؤْمِنَا مُتَعَمِّدُا فَنَهَا وَعَضِبَ الله عَلَيْهِ وَلَعَنَهُ وَأَعَدَ لَهُ عَذَابًا عَظِيمًا ﴾ [النساء: ٩٣].

فإذا كان غير مستحل لذلك فهو خلود مؤقت، كما ذكر في أحاديث: «من قتل نفسه بحديدة فهو في نار جهنم خالداً مخلداً فيها»(١)، يعني: إلى أجل، هذا عند أهل السنة والجماعة خلافاً للمعتزلة والخوارج.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: الطب (٥٧٧٨)، ومسلم: الإيمان (١٠٩).

عبس الأرتعمل المنجتري

# [أحكام المداينة]

ه قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓ أَ إِذَا تَدَايَنتُم بِدَيْنِ إِلَىٰ أَجَلِ مُسَكِّمَى فَأَكْتُبُوهُ ۚ وَلَيَكْتُبُ بَيْنَكُمْ كَابِبُ إِلْكَدْلِ ۚ وَلَا يَأْبَ كَايِبٌ أَن يَكْنُبَ كَمَا عَلَمَهُ ٱللَّهُ ۚ فَلْيَكَتُبُ وَلَيْمَلِلِ ٱلَّذِي عَلَيْهِ ٱلْحَقُّ وَلْيَـنَّقِ ٱللَّهَ رَبَّهُۥ وَلَا يَبْخَسْ مِنْهُ شَيْئًا ۚ فَإِن كَانَ ٱلَّذِى عَلَيْهِ ٱلْحَقُّ سَفِيهًا أَوْ ضَعِيفًا أَوْ لَا يَسْتَطِيعُ أَن يُمِلُّ هُوَ فَلْيُمْلِلْ وَلِيُّهُ، بِٱلْمَدْلِ ۚ وَٱسْتَشْهِدُواْ شَهِيدَيْنِ مِن رِّجَالِكُمْ ۖ فَإِن لَّمْ يَكُونَا رَجُلَيْنِ فَرَجُ لُ وَأَمْرَأَتَ كَانِ مِمَّن تَرْضَوْنَ مِنَ ٱلشُّهَدَآءِ أَن تَضِلَّ إِحْدَىٰهُ مَا فَتُذَكِّرَ إِحْدَىٰهُ مَا ٱلْأُخْرَىٰ ۚ وَلَا يَأْبَ ٱلشُّهَدَآءُ إِذَا مَا دُعُواْ وَلَا شَنَّمُواْ أَن تَكُنُّهُوهُ صَغِيرًا أَوْ كَبِيرًا إِلَىٰ أَجَلِهِ ۚ ذَٰلِكُمْ أَفْسَكُمْ عِندَ ٱللَّهِ وَأَقْوَمُ لِلشَّهَدَةِ وَأَدْنَىٰ أَلَّا تَرْبَالُوٓا ۚ إِلَّا ۚ أَن تَكُونَ تِجَدَرَةً حَاضِرَةً تُدِيرُونَهَا بَيْنَكُمْ فَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحُ أَلَّا تَكُنُبُوهَا ۗ وَأَشْهِ دُوٓا إِذَا تَبَايَعْتُمْ وَلَا يُضَاّرً كَاتِبٌ وَلَا شَهِ يدُ وَإِن تَفْعَلُواْ فَإِنَّهُ فُسُوقًا بِكُمْ وَاتَّقُواْ اللَّهَ وَيُعَكِّمُ كُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَأَلَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيكٌ ﴿ إِنَّ اللَّهُ عِلَى سَفَرٍ وَلَمْ

تَجِدُواْ كَاتِبَا فَرِهَنُ مَّقْبُوضَةً فَإِنْ أَمِنَ بَعْضُكُم بَعْضَا فَلْيُؤَدِّ ٱلَّذِى اَقْضَا فَلْيُؤَدِّ ٱلَّذِى اَقْتُمِنَ أَمَننَتُهُ، وَلِيْتَقِ ٱللَّهَ رَبَّهُ، وَلَا تَكْتُمُوا ٱلشَّهَادَةُ وَمَن يَحْتُمُوا ٱلشَّهَادَةُ وَمَن يَحْتُمُوا الشَّهَا فَإِنَّهُ عَلِيمٌ اللهِ يَعْمَلُونَ عَلِيمٌ اللهِ يَعْمَلُونَ عَلِيمٌ اللهِ اللهِ اللهِ عَمْمُلُونَ عَلِيمٌ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ إِمَا تَعْمَلُونَ عَلِيمٌ اللهُ اللهِ اللهُ إِمَا تَعْمَلُونَ عَلِيمٌ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ

وهي أصلٌ في بيع الأجَل وبيع السَّلَم؛ لأنهما داخلان في إطلاق الآية ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا إِذَا تَدَايَنَتُم بِدَيْنِ إِلَىٰ أَجَلِ أَطلاق الآية ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا إِذَا تَدَايَنَتُم بِدَيْنِ إِلَىٰ أَجَل، مُسكمًى فَأَتَّتُبُوهُ ﴾ فإن الدَّيْن يشمل بيع الحاضر إلى أجَل، ويشمل بيع المؤجَّل بثمن مقدَّم وهو السَّلَم، وكلاهما عقدان جائزان ومعاملتان شرعيتان بشروطهما.

ونجد أصله أيضاً جواز المُداينات والبيوع المؤجلة من شخص إلى غيره، إلا ما حرَّمه الشرع من مثل العقود الربوية أو =

= العقود التي تشتمل على غَرَر، فالأصل في الإسلام صحة العقود وصحة المداينات ما لم يوجد ما يُبطلها أو يُفسدها من غرر أو رباً، وإنها الأصل كما في هذه الآية، وكما في قوله تعالى: ﴿ وَأَصَلَ اللّهُ اللّهَ وَحَرَّمَ الرّبُوا ﴾ [البقرة: ٢٧٥] فإن الأصل في المعاملات وفي الموفاء بالعقود: الحِل ، كما في سورة المائدة ﴿ يَكَأَيّهُ اللّهِ يَنَ المعتود، وحِل البيع والإجارة والمُساقاة وما أشبه ذلك بين المسلمين.

ولهذا يقول سبحانه: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا إِذَا تَدَايَنَتُم بِدَيْنٍ إِلَىٰ أَحِلٍ مُسَمَّى فَاَحْتُبُوهُ وَلَيَكْتُب بَيْنَكُمْ كَاتِبُ بِالْعَكْدُلِ وَلَا اللّهِ الْعَكْدُلِ وَلَا اللّهِ اللّهُ اللّه فَي هذا بيان حفظ يأب كاتِبُ أَن يَكُنُب كُمّا عَلّمهُ ٱلله في هذا بيان حفظ الديون والحقوق بالكتابة، وأنه ينبغي الإملاء الحقيقي المطابق للحق والعدل، من دون زيادة ولا ظلم ولا نقص ولا بَخْس.

وكذلك أن يكون الدَّين إلى أجل مسمَّى؛ حتى لا يقع نزاع أو خصام، وحتى يكون كل منهما على بيِّنة وعلى بصيرة، فإذا كان إلى غير أجل مسمَّى لم يصح؛ إذ لا بد من تأجيل إلى أجل مُسمَّى حتى =

= يتمكن طالب الحق من المطالبة بحقه، وهكذا قال الرسول ﷺ: «من أسلَفَ فلا يُسلفُ إلا في كيلٍ معلوم ووزنٍ معلوم إلى أجَلٍ معلوم» (۱۱)، فإن الأجل المعلوم يحسم النزاع، فإن تقدم به فقد أحسن، وإن تأخر حتى يأتي الأجل فلا حَرَج عليه.

وفيه الكتابة كذلك، وهي من باب حفظ الحقوق، وهو أمرٌ للنَّدْب والإرشاد، والكتابة مستحبة ومشروعة، فإن الله سبحانه وتعالى أمرَ بها إلا إذا كانت التجارة من المعاملات الحاضرة، فلا حرج في عدم الكتابة؛ لأنها قد تَشقُّ على المتبايعين، فإذا كانت المعاملة ناجزة \_ يأخذ ويعطي \_ فلا حاجة للكتابة، بخلاف المُداينة فإنها يتأخر فيها المبيع أو يتأخر فيها الثمن، ويُحتاج إلى الكتابة حذراً من النسيان.

وكذلك الإشهاد في البيع مستحب عند أهل العلم لقوله سبحانه: ﴿وَأَشْهِدُوا إِذَا تَبَايَعْتُمْ ﴿ ويدل على عدم الوجوب ما وقع في بعض المعاملات من عدم الإشهاد منه عليه الصلاة والسلام، فالحاصل أن الإشهاد سُنة ومستحبُّ لحفظ الحقوق، لما =

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: السلم (٢٢٤١)، ومسلم: المساقاة (١٦٠٤).

= في ذلك من إعانة المُشتري والبائع على حفظ الحق، ولا سيها إذا كانت مُداينة؛ لأنه قد يَنسى، فوجود الكُتّاب والشهود أكمل في حفظ الحقوق.

وفي هذا دِلالة على أن المرأة في الشهادة تَعْدِلُ نصف الرجل، فإذا شهد بالحق امرأتان كان هذا بمثابة شهادة رجل واحد، والأربع بشهادة رجلين، ويبين العلة سبحانه بقوله: ﴿ أَن تَضِلَ إِحْدَنْهُ مَا فَتُذَكِّرَ إِحْدَنْهُ مَا الْأَخْرَىٰ ﴾ لمّا كان ضبط المرأة أقل من ضبط الرجل في الغالب، احتيج إلى أن تُعزّز بأختها حتى تكون مُعِينةً لها في وقت الحمل.

وفي هذا أنه ينبغي للشهود أن لا يأ بَوا إذا دُعُوا، وأن عليهم أن يساعدوا إخوانهم في حمل الشهادة وفي أدائها، وهكذا الكاتب كذلك، فلا يأبي إذا دعت الحاجة إليه؛ لأن هذا من باب التعاون على حفظ الحقوق، ومن باب النفع للمسلم؛ والنبي عَلَيْ قال: «واللهُ في عَونِ ألعبد ما كان العبدُ في عونِ أخيه»(۱).

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: الذكر والدعاء (٢٦٩٩).

ويقول أيضاً ﷺ: «مَن كان في حاجةِ أخيه كان الله في حاجتِه»(١)،
 وهذا من باب التعاون على أمور تنفعُه في الدنيا والآخرة.

وهذا فيه تحذير من المُضارَّة ﴿ وَلا يُضَارُّ كَاتِبٌ وَلا شَهِيدٌ ﴾ فالواجب على المُتعاملين ألا يُضارُّوا الكاتب وألا يضارُّوا الشاهد، بحبسه والتطويل عليه أو تعطيلِه عن مصالحه، أو دعوته في الوقت الحرَج فيشق عليه، أو ما أشبه ذلك عما فيه ضَرَرٌ على الكاتب والشاهد، بل يُتحرّى في حقهما ما لا يضرهما من الميقات المناسب لهما، والدابة التي تريحُهما - السيارة - وما أشبه ذلك عما يُعِين على أداء الشهادة والكتابة.

وفيه بيان أن تَعمُّد المُضارة فسوقٌ لمن فعل ذلك ﴿وَإِن تَعَمُّدُ الْمُضَارَةِ فَسُوقٌ لِمِن فعل ذلك ﴿وَإِن تَعَمُّ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: المظالم (٢٤٤٢)، ومسلم: البر والصلة (٢٥٨٠).

= ثم قال: ﴿وَأَتَّـقُواْ ٱللَّهَ ۗ وَيُعَكِّمُكُمُ ٱللَّهُ ﴾ وهذا فيه الأمر بالتقوى، وأن المتقى لله ﷺ حريٌّ بأن يُعلِّمه الله ويوفقه ويعينه، فالتعليم مِنَّةٌ من الله عز وعلا، وعليك يا عبدَ الله أن تتقيَ ربك وهو يعلمك سبحانه وتعالى، وليس معنى ذلك أن تتقى الله وتترك التَّعلم، فالتعلم من التقوى، فمن اتقى الله يتعلم، والتعليم له أسبابه فأنت تأخذ بها. وهكذا بقية الأمور التي أنت مأمور بها من طلب الرزق الحلال، ومن الزواج، وصِلة الرحم وغير ذلك، فأنت مأمور فيها بالأخذ بالأسباب، وأن تتقى الله في ذلك كله، ومِن تقوى الله: برُّ الوالدين وصلة الرحم والكسب المباح وطلب العلم وغير ذلك، والله جل وعلا هو مسبب الأسباب، وهو المعين على كل شيء سبحانه وتعالى، وإنها عليك أن تتعاطى الأسباب وأن تأخذ بها.

وأنت أيضاً في أخذك بالأسباب تكون في رحمة الله وإحسانه، فبدون رحمته وإحسانه لما قَدَرْتَ على شيء، ولما أخذت بسبب، ولما قويت على شيء، ولكن انظر؛ هو المُعلِّم والمُعِين سبحانه وتعالى، وهو المُسهل، فعليك أنت أن تسارع إلى ما ينفعك، وأن تبادر إليه، =

= وأن تستعين بالله سبحانه وتعالى، وفي الحديث الصحيح: «احرِص على ما ينفعك، واستعن بالله ولا تعجِز، وإن أصابك شيء فلا تقل: لو أني فعلتُ كذا لم يصبني كذا، ولكن قل: قدَّر اللهُ وما شاء فعل، فإن لو تفتح عمل الشيطان»(۱). فالمؤمن يحرص على ما ينفعه في الدنيا والآخرة ويستعين بالله سبحانه وتعالى، والله معينه، فمن اتقى الله سبحانه يسر له أموره ﴿وَمَن يَتَقِ ٱللهَ يَجْعَل لَهُ مِن أَمْرِهِ يُسْرَكُ عَنصَهُ وَمَن يَتَقِ ٱللهَ يَجْعَل لَهُ مِن أَمْرِهِ يُسْرَكُ والطلاق: ٤] ﴿ وَمَن يَتَقِ ٱللّهَ يَجْعَل لَهُ مِن أَمْرِهِ يَسْرَكُ والطلاق: ٤] ﴿ إِن تَنقُوا ٱللّهَ يَجْعَل لَكُمْ فُرْقَانًا وَيُكُفِّرُ عَنصَهُمُ الطلاق: ٤] ﴿ إِن تَنقُوا ٱللّهَ يَجْعَل لَكُمْ فُرْقَانًا وَيُكُفِّرُ عَنصَهُمُ الطلاق: ٤] ﴿ إِن تَنقُوا ٱللّهَ يَجْعَل لَكُمْ فُرْقَانًا وَيُكُفِّرُ عَنصَهُمُ اللهُ يسَر له أموره، وفرّج كُرُباته، وأعطاه العلم النافع.

ومن أسباب العلم النافع: أن تكون مُتقياً لله، وأن تتعلم وتُسارع إلى حلقات العلم، وأن تُنقِّب عما أشُكِل عليك، وأن تسأل عما خفي عليك، فكل هذا من الطرق المُرشدة إلى تعليم الله لك سبحانه وتعالى، وهو حصول الفرقان، وقد يغلط بعض الناس =

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: القدر (٢٦٦٤).

= ويظن أن ما وعد الله به من الخير والهدى والصلاح والعلم وتفريج الكروب وأشباه ذلك لا يجتاج إلى أسباب، وإنها يحصل بمجرد الوعد من دون الأخذ بالأسباب من العبد، وهذا غلط، فقد يحصل ذلك عند الشدائد وعندما يعجز العبد عن الأسباب، وعليه أن يتخذ فعل الأسباب، وعليه أن يتخذ فعل الأسباب التي يستطيعها.

وقد لا تنفع الأسباب، وقد تُعطَّل وقد يُحال بينه وبينها، فعند هذا يجيء فرج الله وتيسيره ويأتي مددُه سبحانه وتعالى، فكم من مضايَقٍ عاجِزٍ عن الأسباب يأتيه المدد من الله سبحانه وتعالى، لكن مع القدرة والاستطاعة على الأسباب فالواجب ألا يتأخر عن ذلك، وأن يكون عاملاً بالأسباب آخذاً بها، فالجنة لها أسباب، والرزق له أسباب، وقضاء الدَّين له أسباب، وطلب العلم له أسباب، وهكذا، ومع ذلك فعلى المسلم أن لا يعتمد على الأسباب وحدها، بل يأخذ بها ويستعين بالله عليها سبحانه وتعالى.

= ومن ذلك الرهن، فالرهن لا بأس به؛ لأنه يقوم مقام الإشهاد، ومقام الكتابة عند عجز الإنسان عن الكتابة والإشهاد، فيستفيد من الرهن؛ لأن فيه حفظ الحق، وإذا جمع بين ذلك؛ فكتب وأشهد وأخذ رهناً، فكل هذا نوع من الاحتياط، فلا بأس. والواجب على المُرتَبِن أن يؤدي الأمانة التي اؤتمن عليها؛ فإن الرهن أمانة عنده، فليتق الله في ذلك، وأن يعتني بالأمانة ولا يخونها حتى تؤدي، فصاحب الحق قد يؤدي الحق كاملاً فيسترد رهنه، وقد يعجز عن الرهن فيباع هذا الرهن، فالمرتهن أمين فليؤد الأمانة وليحذر أن يخونها أو يُضيعها.

وكذلك الشهادةُ أمانة، فليتّقِ الله في أدائها، فلا يكتمها وأخوه بحاجة إليها، ولا يزد فيها ولا ينقص، بل يحفظها ويصونها ويستعين على ذلك بالكتابة، وليتذكرها دائماً حتى تؤدّى كما تحمّلها ﴿وَمَن يَكُنُمُ هَا فَإِنَّهُ وَاللّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ عَلِيمٌ ﴾ نسأل الله العافية \*.

<sup>\*</sup> س: قوله تعالى: ﴿ وَأَتَّ قُوا اللَّهُ وَيُعَكِمُ كُمُ اللَّهُ ﴾ [البقرة: ٢٨٢]، هل =

= يعني هذا أن الله يعلم المتقين الأحكام التي وردت في الآية فقط؟

ج: هذا قيد ليس له لزوم، فالمعنى: الأحكام وغيرها، لكن الأحكام الموجودة من باب أولى، ولكن من اتقى الله علّمه الله أحكام الدين عامة، والأهم أحكام العقيدة الصحيحة.

س: تقدم تقديمُ المثمَّن وتأخير الثمن، هذا معروف بين الناس، ولكن تقديم القيمة وتأخير المثمَّن، كيف يكون؟

ج: هذا يسمى بيع السَّلَم، كأن أقول: يا زيد أنا أشتري من ذمتك مئة صاع من بُرِّ بمئة ريال، وتؤدي لي هذا العيش في رمضان أو في شعبان أو في رجب، فهذا يسمى بيع السَّلم، وقد قدم النبي عَلَيْ المدينة وهم يُسلفون في التمر السنة والسنتين والثلاثة، فقال رسول الله عليه: «من أسلف في تمر فليُسلف في كيلٍ معلوم ووزن معلوم إلى أجَلٍ معلوم»(۱). فالسَّلَم: تعجيل الثمن وتأخير المثمن أو المبيع، وعكسه بيع الأجل، وهو تسليم المبيع وتأجيل الثمن.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: السلم (٢٢٤١)، ومسلم: المساقاة (٢٠٤١).



### [إحاطة علم الله وتمام ملكه وقدرته]

قال تعالى: ﴿ لِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ \* وَإِن تُبَدُوا مَا فِي ٱلْأَرْضِ \* وَإِن تُبَدُوا مَا فِي ٱللّهُ \* فَيَغْفِرُ لِمَن مَا فِي ٱللّهُ \* فَيَغْفِرُ لِمَن يَشَاءُ \* وَاللّهُ عَلَى كُلّ شَيْءٍ قَدِيرُ ﴿ اللّهُ عَامَنَ اللّهُ عَلَى كُلّ شَيْءٍ قَدِيرُ ﴿ اللّهُ عَامَنَ بِاللّهِ اللّهُ وَيُعْذِبُ مَن يَشَاءُ \* وَاللّهُ عَلَى كُلّ مِن رّبِهِ وَاللّهُ عَلَى كُلّ عَامَنَ بِاللّهِ وَمِن رّبِهِ وَاللّهُ عَلَى كُلّ عَامَنَ بِاللّهِ وَمَا لَيْهِ مِن رّبِهِ وَاللّهُ مِن كُلُهُ عَلَى اللّهِ وَمَا لَيْهِ مِن رّبِهِ وَاللّهُ مِن رَبّهِ وَاللّهُ مِن رَبّهِ وَاللّهُ مِن رَبّهِ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ وَمَا لَكُ مَن اللّهُ وَمَن اللّهُ وَمَا لَكُ مَن اللّهُ وَمَا لَكُ مَن اللّهُ وَمَا اللّهُ وَمَا لَكُ مَن اللّهُ وَمَا اللّهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ وَمِنْ اللّهُ وَمَا اللّهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ وَمِنْ اللّهُ وَمَا اللّهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ وَمِنْ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ ال

[شرح ١٥] هذه الآيات الكريهات توجهُ العباد إلى الإيهان بأن ربهم سبحانه وتعالى هو المالك لكل شيء، وهو على كل شيء قديرٌ، وأنه يعلم ما في الضهائر، ويعلم ما تنطوي عليه القلوب، فلا تخفى عليه خافيةٌ جل وعلا، وهو مالك السهاوات ومالك الأرض، والمالك لما فيهها، كما قال سبحانه في سورة المائدة: ﴿ يَلَهُ مُلَكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلاَرْضِ وَمَا فِيهِمَا، كما قال سبحانه في سورة المائدة: ﴿ يَلَهُ مُلَكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلاَرْضِ وَمَا فِيهِمَا، كما قال سبحانه في سورة المائدة: ﴿ يَلَهُ مُلَكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلاَرْضِ وَمَا فِيهِمَا، كما قال سبحانه في سورة المائدة: ﴿ يَلَهُ مُلَكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلاَرْضِ وَمَا فِيهِمَا، كما قال سبحانه في سورة المائدة: ﴿ يَلِيهُ مُلَكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلاَرْضِ وَمَا فِيهِمَا، كما قال سبحانه في سورة المائدة: ﴿ يَلِيهُ مُلَكُ ٱلسَّمَوَتِ وَالْاَرْضِ

= ولمّا نزلت آية البقرة هذه شَقّ ذلك على أصحاب النبي عليه الصلاة والسلام، وجاؤوا إليه وقالوا: يا رسول الله، مُمِّلنا من التكاليف ومن الشرائع ما نستطيع، ونزلت هذه الآية ولا نستطيعها، أو كها قالوا رضي الله عنهم وأرضاهم، فقال عليه الصلاة والسلام: «أتريدون أن تقولوا كها قال أهل الكتابين من قبلكم: سمعنا وعصينا؟! قولوا: سمعنا وأطعنا» فقالوها(۱).

فلما نزلت هذه الآية أنزل الله على إثرها ﴿لَا يُكَلِّفُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَهُ اللهُ عَنْهُم ما خافوا فَقُسُنّا إِلَا وُسْعَهَا ﴾ [البقرة: ٢٨٦] الآية، فرفع الله عنهم ما خافوا وخشوا، وهو أن يحاسبوا بها في القلوب وما يخطر من الأشياء في الصدور؛ لأنه قال: ﴿وَإِن تُبْدُوا مَا فِي آنفُسِكُمْ أَوْ تُخْفُوهُ = الصدور؛ لأنه قال: ﴿وَإِن تُبْدُوا مَا فِي آنفُسِكُمْ أَوْ تُخْفُوهُ =

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: الإيمان (١٢٥).

= يُحَاسِبُكُم بِهِ ٱللَّهُ ﴾، وقد خافوا من هذا لأن الإنسان يخطر له خواطر ويكون في نفسه أشياء، ولكنه لا يُصِرُّ عليها ولا ينفَذها، بل تخطر وتزول، فرفع الله عن المسلمين هذا الشيء بهذه الآيات، ولهذا في الحديث الصحيح الذي رواه الشيخان(١٠ أن النبي ﷺ قال: «إن الله تجاوز عن أمتى ما حدَّثت به أنفُسَها ما لم تعمل أو تكلم»، وهذا من رحمته سبحانه وتعالى وإحسانه، وفي الحديث الآخر يسأل بعض الصحابة النبي عَلَيْهُ: إنا نجد في أنفسنا ما يتعاظم أحدنا أن يتكلم به، قال: «وقد وجدتموه» قالوا: نعم، قال: «ذاك صريح الإيهان»(٢) يعنى: أن وساوس الشيطان قد تَردُ على الإنسان حتى يقع في نفسه وفي قلبه أشياء يتعاظم من أن ينطق بها لقُبحها، فالشيطان حريص على أن يوقع الناس في الوساوس الخبيثة والأفكار الباطلة، فإذا عالجها بذكر الله واستغفارِه والتبتل إليه والتعوذ بالله من الشيطان زالت وارتفعت.

ولهذا في حديث آخر يقول عليه السلام: «يأتي الشيطان =

<sup>(</sup>١) البخاري: الطلاق (٥٢٦٩)، ومسلم: الإيمان (١٢٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم: الإيمان (١٣٢).

= أحدكم فيقول: من خلق كذا، من خلق كذا، حتى يقول: من خلق ربك؟ فإذا بلغ ذلك فليستعذ بالله ولينته (()). وفي رواية: «فليقل: آمنت بالله (()). فالشيطان لا يزال بابن آدم يُلقي عليه الوساوس والأفكار الرديئة، فإن كان عنده نور وإيهان وهدى دافع هذه الوساوس بالتعوذ بالله، والإيهانِ بالله ورسله، والعلم بأنها من الشيطان، فيرتفع ذلك عنه ويزول، وإن كان الإنسان ليس عنده علم ولا بصيرة استرسل مع هذه الأفكار السيئة، حتى تكون عظيمة فتستقرَّ في نفسه، والعياذ بالله.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: بدء الخلق (٣٢٧٦)، ومسلم: الإيمان (١٣٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم: الإيمان (١٣٤).

## = يُسْرُكُ [الطلاق: ٤].

وفي هاتين الآيتين ﴿ ءَامَنَ الرَّسُولُ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْهِ مِن رَّبِهِ ۽ ﴾ وما جاء في الحديث الصحيح عن النبي ﷺ أنه قال: «من قرأ الآيتين من آخر سورة البقرة كفتاه» (١٠)، وهما: ﴿ ءَامَنَ ٱلرَّسُولُ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْهِ مِن رَّبِهِ ۽ ﴾ إلى آخر السورة، أي: كفتاه من كل سوء، وكفاه الله من الشيطان، وقيل: كفتاه عن قيام الليل، ولكن الصواب هو المعنى الأول، أي: أنها تكفيه وتكون له حرزاً من الشيطان، وكفاية له من كل سوء.

وأما قيام الليل فهو على حاله وشرعيته وسُنيته، فقد كان النبي عَلَيْهِ يقوم من الليل ويتهجد، وكان يقول هاتين الآيتين عليه الصلاة والسلام.

وفي هاتين الآيتين الدلالة على أن الواجب على العباد الإيهان بالله وملائكته وكتبه ورسله، كما في حديث جبرائيل لما سأل =

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: فضائل القرآن (۵۰۰۱)، ومسلم: صلاة المسافرين وقصرها (۸۰۸).

النبي ﷺ عن الإيهان فقال: «أن تؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر والقدر خيره وشرِّه»(۱)، وجاء ذكر هذه الأصول في الآية: ﴿ وَمَن يَكُفُرُ بِأَللّهِ وَمَلَيْهِكَتِهِ وَكُنْبُهِ وَرُسُلِهِ وَالْمَارِ وَمَن يَكُفُرُ بِأَللّهِ وَمَلَيْهِكَتِهِ وَكُنْبُهِ وَرُسُلِهِ وَالْمَارِ وَالْمَارِ وَمَن يَكُفُرُ بِأَللّهِ وَمَلَيْهِ كَتِهِ وَكُنْبُهِ وَرُسُلِهِ وَالْمَارِ وَمَن يَكُفُرُ بِأَللّهِ وَمَلَيْهِ عَلَيْهِ وَمُن اللّه وَمَن اللّه وَمَن اللّه وَمَن اللّه وَمَن اللّه وَمَن اللّه وَمَن اللّه عليها مبنى الإسلام ومبنى الإيهان في القلوب.

وأما الأركان الخمسة الظاهرة فهي العَمَد الظاهرة للإسلام، وهي: الشهادتان، والصلوات الخمس، والزكاة، والصوم، والحج، وللإسلام أيضاً عَمَدٌ وأصول باطنة تكون بالقلوب، ولا بد منها، ولا يستغنى عنها بالأعمال الظاهرة، وهي أصول الإيمان الستة. فمن جمع بينهما فهو مسلم حقاً، ومن أدى الأركان الخمسة الظاهرة ولكنه لم يف بالأصول الباطنة فهو منافق، فالذي يقول بلسانه ويعمل ظاهراً ما ليس في قلبه لا يكون مؤمناً مسلم بالأصول الباطنة، ويعمل ظاهراً ما ليس في قلبه لا يكون مؤمناً مسلم بالأصول الباطنة، ويعمل الأمرين، وأدى الأعمال الظاهرة، وآمن بالأصول الباطنة، وصار إيمانه يصدق ما أظهره من إسلامه ودينه، ويصدقه ما أبطن، =

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: الإيهان (٨).

= فهو جامع بين الظاهر والباطن، أي: بين الأصول الظاهرة والأصول الباطنة.

فهو يشهد أن لا إله إلا الله، وأن محمداً رسول الله، عن إيهان صادق، وعن تصديق بأن الله معبود بحق، وأنه رب العالمين، ويشهد بالرسول عن إيهان وعن تصديق أنه رسول الله عليه الصلاة والسلام.

وهكذا إقامته الصلاة، وإيتاؤه الزكاة، وصوم رمضان وحج البيت، إلى غير ذلك مما يأتي به عن إيهان بأن هذا من شرع الله، وأن الله أمر بهذا، فلا يأتي به رياءً كالمنافقين، بل يأتي به عن إيهان وعن تصديق وعن علم أن هذا من شرع الله وأنه مما أمر الله به.

وفيه أيضاً من الفوائد أن الله جل وعلا لا يكلف العبادَ إلا ما في وُسْعهم، وطاقاتهم وأن الله جل وعلا قد أجاب هذه الأمة في إعفائها من تكليفها بها فيه آصارٌ وأغلالٌ مما جرى على الماضين، ولهذا جاء في «الصحيح»: أن الله سبحانه وتعالى لما أنزل قوله: ﴿ رَبَّنَا لَا تُوَاخِذُنَا ﴾. قال: قد فعلت، إلى آخر الآيات، في كل =

= دعوة يقول: قد فعلتُ (۱)، فأجاب الله هذه الدعوة ورفع عن المسلمين الحرج والآصار التي أصيب بها مَن قبلهم من بني إسرائيل وغيرهم في تكليفهم بأمور ثقيلة وعظيمة بسبب أعمال ارتكبوها وسيئات اقترفوها، كما قال على: ﴿ فَيُظُلِّمِ مِّنَ اللَّهِ كَثِيرًا هَادُوا حَرَّمَنَا عَلَيْهِم طَيِبَاتٍ أُحِلَت لَهُم وَيِصَدِّهِم عَن سَبِيلِ اللهِ كَثِيرًا هَادُوا حَرَّمَنا عَلَيْهِم طَيِبَاتٍ أُحِلَت لَهُم وَيِصَدِّهِم عَن سَبِيلِ اللهِ كَثِيرًا وَاللهِ عَنْهُ وَأَعْلِهم أَمُولَ النَّسِ بِالْبَطِلِ وَاعْتَدُنا لِللهِ كَثِيرًا اللهِ عَن مَنهم عَن اللهِ اللهِ عَن اللهِ اللهِ عَنْهُم عَذَابًا أَلِيمًا اللهُ وَأَعْلِهم أَمُولَ النَّسِ بِالْبَطِلِ وَاعْتَدُنا اللهِ عَلَى عَامِ اللهِ عَلَى عَامِ الله على عام الله على عام الله على عام الله على عام الله على وعلا، فشدد عليهم، وهذا من أعمال العظيمة .

ومن رحمة الله جل وعلا بهذه الأمة أن اكتفى منها سبحانه بالندم على الماضي، والإقلاع عن الذنوب، والعزم الصادق على ألا يعود إليها، وعدم الإصرار، وردِّ المظالم إلى أهلها، وجعلها توبة كافية لمحو السيئات بغير حاجة إلى أن يقتلوا أنفسهم، فهذا من =

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: الإيهان (١٢٦).

= رحمة الله تعالى ومن تيسيره جل وعلا.

فالمقصود من هذا كله بيان أن الواجب على العباد السمع والطاعة في كل شيء، والإذعانُ لأمر الله ورسوله، وألا يخالفوا أمر الله بالعصيان، وألا يتأسُّوا بالماضين من الأمم المخالفة العاصية التي احتالت على الأنبياء وعصت، بل يجب على الأمة \_ التي هي خير الأمم ورسولهًا خير الرسل \_ أن يقابلوا أوامر الله بالصبر والانشراح وطيب النفس والامتثال، وأن يصدِّقوا أخباره سبحانه وتعالى، وأن ينقادوا لأمره، وأن يقفوا عند حدوده، وأن يعلموا أن في ذلك الخير العظيم والعاقبة الحميدة، هذا الذي وعد الله به مَن صَبَر واستقام واتقى، فالله ﷺ يقبل توبته، وييسر له أمره، ويعينه على أداء الحق، ويزيل ما في قلبه مما قد يضره من وساوس وأفكار تضره رحمة منه وإحساناً سبحانه وتعالى.

﴿ غُفْرَانَكَ رَبِّنَا وَإِلَيْكَ ٱلْمَصِيرُ ﴾ دلالة على أن المصير والمرجع إلى الله، فمن أحسن فلنفسه، ومن أساء فعليها، والدار داران: إما الجنة وهي دار المتقين المحسنين الصابرين، وإما النار =

= وهي دار الكافرين العاصين المخالفين المتابعين للهوى، نسأل الله السلامة! فالواجب على العباد استشعار ذلك، فالمصير إلى الله جل وعلا، وسيجازيم بأعمالهم، فإذا علمت أن المصير إلى الله، وأنك مجازى بعملك، فالواجب عليك أن تُعِدَّ العدة، وأن تكون على أُهْبة صالحة إذا صرت إلى الله، فتلقى الخير العظيم، والإحسان والعاقبة الحميدة\*.

" س: ما صحة حديث (إن الله تجاوز عن أمتي الخطأ والنسيان وما استكرهوا عليه)

ج: في صحته نظر، وقد حَكَم عليه بعضُ الحفاظ بأنه غير ثابت، لكن له شواهد؛ فالخطأ أو النسيان شاهده الآية الكريمة ﴿رَبَّنَا لَا تُؤَاخِذُنَآ إِن لَيَسِينَا آو أَخْطَأَنَا ﴾ [البقرة: ٢٨٦] وقد قال الله: قد فعلتُ (١).

وأما ما استُكرهوا عليه، فمعروف أن الإكراه يرفع الحرج ويرفع الحُكم، كما في قوله سبحانه: ﴿ مَن كَفَرَ بِٱللَّهِ مِنْ بَعْدِ إِيمَنِهِ \* [النحل: ١٠٦].

فالحديث له شواهد من جهة المعنى، أما سنده فهو ضعيف عند أهل =

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن ماجه: الطلاق (٤٣).

<sup>(</sup>٢)أخرجه مسلم: الإيهان (١٢٥).

= العلم، قال أبو حاتم: لا يثبت. وقال آخرون: لا بأس به. فالحاصل أنه حديث ضعيف عند أهل العلم، ولكن حديث «إن الله تجاوز عن أمتي ما حدثت به نفسها ما لم تعمل أو تكلم»(١).

س: بمناسبة ذكر كلمة التقليد الأعمى، إذا قلنا بمنع التقليد، فهل نحكم على المقلد الأعمى بالخطأ أم بالضلال أم بالكفر؟

ج: هذا فيه تفاوت وتفصيل، فابن القيم رحمه الله بسط هذا المقام وأوضحه في كتاب «إعلام الموقعين»، وتقدم أن التقليد ثلاثة أقسام: قسم واجب، وقسم محل اجتهاد ونظر، وقسم منكر محرَّم لا يجوز أبداً لأنه قد يوقع في الكفر والضلال.

القسم الأول: للعامة، فالواجب على العامة الذين لا يعرفون الأحكام أن يسألوا أهل العلم، ويقلدوهم في ذلك، ويجتهدون في تحري الأعلم فالأعلم والأورع فالأورع، حسب طاقتهم، وليس يسعهم إلا هذا، قال تعالى: ﴿ فَسَنَلُوا أَهَلَ ٱلذِّكِ رِانِ كُنتُم لَا تَعَلَمُونَ ﴾ [النحل: ٤٣]، فليس عليهم إلا أن يسألوا أهل العلم عن الحق والشرع، وعلى أهل العلم أن يبينوا لهم شرع الله، وعليهم أن يصدقوا وأن ينقادوا لهذا البيان؛ إذ ليس في طاقتهم التقعيد والعلم بآيات الله وأدلته.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: العتق (٢٥٢٨)، ومسلم: الإيهان (١٢٧) عن أبي هريرة ١٠٠٠

= القسم الثاني: للمجتهد، والمجتهد يعلم الأحكام، ولكن قد تأتي حادثة يضيق الوقت عن استيفاء الأدلة فيها، فيقلد من يغلب على ظنه أنه أعلم بالأحكام وأقرب إلى الشرع في هذه المسألة التي نزلت به.

القسم الثالث: المجتهد طالب العلم المتبصر، الذي لا ضيق عليه، وفي إمكانه النظر، فالواجب عليه النظر، ولا يجوز له التقليد في ذلك، لا في العقائد ولا في الأحكام.

س: ما الشروط التي تشترط للمجتهد، فهل يجب أن يكون عالماً باللغة...إلخ؟

ج: على حسب طاقته، حتى يكون عالماً بالأدوات التي تمكنه من معرفة الأدلة، أما توسعه فيها فليس بشرط، فالمهم أن تكون عنده بصيرة تمكنه من معرفة الأدلة الشرعية، من جهة اللغة ومن جهة القواعد الشرعية التي قررها العلماء في أصول الفقه وفي مصطلح الحديث.

فليس المراد أن يكون كاملاً أو يغلب عليه ذلك، وإنها المقصود أن تكون عنده بصيرة تمكنه من معرفة الدليل ومعرفة ما يعارضه، حتى يرده أو يسلم له.

س: هل يعني هذا أن من شروط المجتهد أن يكون عالماً باللغة أو بأصول الفقه أو....إلخ؟

= ج: لا يشترط أن يكون عالماً بكل شيء، ولكن يكفي أن يكون عنده معلوماتٍ تُعينه على الاجتهاد، فعبارات الإطلاق ليست على إطلاقها، فالمراد أن يكون عنده معلومات تكفيه.

س: هل العامِّي يسأل عن الدليل كما في قول الله تعالى: ﴿ فَتَ عَلَوْا أَهْلَ اللهِ تعالى: ﴿ فَتَ عَلَوْا أَهْلَ اللَّهِ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّا اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ

ج: يسأل عن الشرع، وإلا فهو لا يعرف الدليل ـ الآية أو الحديث ـ فيسأل: يا فلان، أخبرني بها شرع الله في هذا الشيء، أو ما يجب علي في هذا الشيء؟ وعلى المسؤول أن يتقي الله فيه، وأن يتحرى الحق؛ لأن هذا العامّي لا يعرف الدليل.

#### رَفَحُ حِب الرَّبِيُّ الْفِرْدِي (سُلِيُّ الْفِرْدُ الْفِرْدِي (سُلِيُّ الْفِرْدُي الْفِرْدِي الْفِرْدِي

#### سورة آل عمران

## [إثبات التوحيد لله، وإنزال الكتب على رسله]

هِ قَالَ تَعَالَى: ﴿ الْمَ اللَّهُ لَا إِلَهُ إِلَّا هُوَ ٱلْحَيُّ ٱلْقَيْعُمُ ۗ أَنَّ ذَٰلًا عَلَيْكَ ٱلْكِئْبَ بِٱلْحَقِّ مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ وَأَنزَلَ ٱلتَّوْرَكَةَ وَٱلْإِنجِيلَ اللهُ مِن قَبْلُ هُدَى لِلنَّاسِ وَأَنزَلَ ٱلْفُرْقَانَ ۚ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا بِتَايَاتِ ٱللَّهِ لَهُمْ عَذَابٌ شَدِيدٌ ۗ وَٱللَّهُ عَنِيزٌ ذُو ٱننِقَامِ اللَّ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَخْفَىٰ عَلَيْهِ شَىٰ ۗ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فِي ٱلسَّكَمَآءِ ۞ هُوَ ٱلَّذِي يُصَوِّرُكُمْ فِي ٱلْأَرْحَامِ كَيْفَ يَشَآءُ ۚ لَا إِلَهُ إِلَّا هُوَ ٱلْعَلِينُ ٱلْحَكِيمُ ۚ ۚ ۚ لَا هُوَ ٱلَّذِيّ أَنزَلَ عَلَيْكَ ٱلْكِئْبَ مِنْهُ ءَايَكُ مُّحَكِّمَكُ هُنَّ أُمُّ ٱلْكِئْبِ وَأُخَرُ مُتَشَكِبِهَاتُ ۗ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْعٌ فَيَتَّبِعُونَ مَا تَشَكِبَهَ مِنْهُ ٱبْتِغَآءَ ٱلْفِتْنَةِ وَٱبْتِغَآءَ تَأْوِيلِهِۦ وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلَهُ ۚ إِلَّا ٱللَّهُ ۗ وَٱلرَّاسِخُونَ فِي ٱلْعِلْمِ يَقُولُونَ ءَامَنَّا بِهِء كُلُّ مِنْ عِندِ رَبِّنا ۗ وَمَا يَذَكِّرُ إِلَّا أُولُوا ٱلْأَلْبَب ال عمران: ١-٧]. [١٦]

<sup>[</sup>شرح١٦] في هذه الآيات الكريمات توجيه للعباد وإخبارٌ لهم =

= بصحة ما أنزله سبحانه على أنبيائه ورسله عليهم الصلاة والسلام، وأنه أنزل التوراة والإنجيل، وأنزل القرآن بالحق جل وعلا.

يقول تعالى: ﴿ الْمَرَ ﴾ هذه حروف مقطعة مثل ما تقدم في سورة البقرة.

قال أهل العلم فيها: الله أعلم بمعناها سبحانه وتعالى، فهي حروف افتتح بها سبحانه بعض السور لحكمة بالغة، قيل: ليعلم الناس أن هذا الكلام العظيم الذي أنزله على الرسل هو من هذه الحروف، ففي ذلك عبرة جمع الله بها خيراً كثيراً، وأنزل بها علماً عظيماً. وقيل: إن الله جل وعلا بدأ بها لحكمة بالغة لا نعلمها، هو سبحانه أعلم وأحكم بها.

﴿ اللَّهُ لَا إِلَهُ إِلَّا هُوَ الْحَيُّ الْقَيْمُ ﴾ وهذه الكلمة العظيمة هي أصل الدين وأساس الملَّة، فـ «لا إله إلا الله» هي أصل الإسلام الذي جاءت به الرسل؛ فالرسل بُعثوا كلهم بهذه الكلمة، وهي أساس دين الإسلام ﴿ إِنَّ الدِينَ عِنْدَ اللَّهِ الْإِسْلَامُ ﴾ فهو انقيادٌ الله وتوحيد وإخلاص له، وهذا هو معنى «لا إله إلا الله» أي: =

= لا معبود بحق سواه جل وعلا، فهو المعبود بالحق، وما سواه معبود بالباطل، كما قال على: ﴿ ذَالِكَ بِأَنَّ اللهَ هُوَ الْحَقُ وَأَنَّهُ, يُحِي الْمَوْقَ وَأَنَّهُ مُو الْحَقُ وَأَنَّهُ مُعَى الْمَوْقَ وَأَنَّهُ مُعَى الله عُبَاد غيرِ الله عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ [الحج: ٦٢]، فبهذا يُعلم أن ما عليه عُبَّاد غيرِ الله كله باطل، سواء كانوا عبدوا بشَراً أو جِنّاً أو ملائكة أو غير ذلك.

و «الحيُّ القيوم»: اسهان عظيهان يجمعان صفات الكهال، فالحياة والقَيُّوميَّة بها صفات الكهال، والحيُّ مَن له صفات الحياة من سمع وبصر وقيام بنفسه إلى غير ذلك؛ فالله تعالى له الكهال في صفاته وأسهائه جل وعلا؛ فهو حيُّ لا يعتريه نوم ولا نعاس ولا موت ﴿ وَتَوَكَّلُ عَلَى الْحَيِّ الَّذِي لَا يَمُوتُ ﴾ [الفرقان: ٥٨]، وفي الآية الأخرى ﴿ لَا تَأْخُذُهُ سِنَةٌ وَلَا نَوْمٌ ﴾ [البقرة: ٢٥٥] فهو كامل الحياة سبحانه، لا يعتريه في هذه الحياة موت ولا نعاس ولا نوم، ولا غير ذلك من النقص، فله الكهال المطلق في الحياة من كل الوجوه.

وله الكمال المطلق في القَيُّوميَّة، فهو قائم بنفسه غنيُّ عن خَلقه سبحانه وتعالى، سبحانه وتعالى، وجميعُ العباد كلهم محتاجون إليه سبحانه وتعالى، بإذنه قامت السماوات والأرض ﴿وَمِنْ ءَايَنْدِهِ ۚ أَن تَقُومَ ٱلسَّمَآءُ =

= وَالْأَرْضُ بِأَمْرِهِ مُ ثُمَّ إِذَا دَعَاكُمْ دَعْوَةً مِّنَ الْأَرْضِ إِذَا أَنتُمْ تَخُرُجُونَ ﴾ [الروم: ٢٥]، ﴿ إِنَّ اللَّهَ يُمْسِكُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ أَن تَرُولًا وَلَهِن زَالْتَا إِنْ أَمْسَكُهُمَا مِنْ أَحَدِ مِّنْ بَعْدِهِ ۚ إِنَّهُ, كَانَ حَلِيمًا غَفُورًا ﴾ [فاطر: ١٤] فهو المقيم لغيره وقائم بنفسه سبحانه وتعالى.

وبيَّن أنه أنزل الكتاب على محمد عليه الصلاة والسلام، وأنه مصدِّق لما بين يديه من التوراة والإنجيل، وأنه أنزل التوراة والإنجيل من قبلُ هديُّ للناس، وأنه أنزل الفرقان الذي هو الحق وهو الفرق بين الحق والباطل، فهذه كتب أنزلها الله جل وعلا لبيان الحق وهدي الناس إلى الخير والسعادة، فالتوارة مُنزَّلة على موسى، وهي كتاب عظيم فيه أحكام ومواعظ وذكرى ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَا ٱلتَّوْرَئَّةُ فِيهَا هُدًى وَنُورٌ ﴾ [المائدة: ٤٤]، وهكذا الإنجيل فيه هدى ونور، وفيه مواعظ أحكام؛ فهما كتابان عظيمان، التوراة على موسى، والإنجيل على عيسى عليهما الصلاة والسلام، وهناك الزبور على داود عليه الصلاة والسلام، وهناك كتب أخرى أنزلها الله على الرسل عليهم الصلاة والسلام، فيها الشرائع، وفيها الأحكام، =

= وفيها العظات والذكرى؛ لكن أعظمها وأكبرها شأناً القرآن العظيم المنزَّل على محمد عليه الصلاة والسلام، ثم التوراة، ثم الإنجيل، ثم الزبور، فهذه الكتب الأربعة نوَّه إليها سبحانه وتعالى الإنجيل، ثم الزبور، فهذه الكتب الأخرى أنه أنزل على الرسل كتباً لعِظمِ شأنها، وبين في الآيات الأخرى أنه أنزل على الرسل كتباً أخرى، أي: على الجميع ﴿ لَقَدَ أَرْسَلْنَا رُسُلَنَا بِالبَيِّنَاتِ وَأَنزَلْنَا مُعَهَمُ الْكَنْبَ وَالْمِيزَاتَ لِيَقُومَ النَّاسُ بِالْقِسَطِ ﴾ [الحديد: ٢٥] فالله أنزل معهم العدل بين الناس، والحكم فالله أنزل معهم العدل والنجاة والسعادة في الدنيا والآخرة.

ثم بيَّن بعد ذلك أنه يُصَوِّر العبادَ في الأرحام؛ ليُبين بذلك أن عيسى عليه السلام عبدٌ من عباد الله، مُصَوَّر في الأرحام، فهذه السورة نزلت في كُفر النصارى والرَّدِّ عليهم في تأليههم عيسى عليه الصلاة والسلام، وقد كان مخلوقاً مُصوَّراً في رحم أنثى، فكيف يكون إلهاً؟! تعالى الله عما يقول الظالمون عُلوّاً كبيراً.

وبين سبحانه وتعالى أن المُنزَّل على محمد ﷺ من الكتاب فيه ا =

= الأصول الواضحة البيّنة التي أوضح الله معناها للناس، وجعلها عُمدةً في بيان الأحكام والرجوع إليها عند النزاع، وهناك آيات قد يشتبه معناها ويَخفى، فيجب أن تُردَّ إلى المُحْكَم وأن تُفسَّر بها يقتضيه المُحْكَم، فبيَّن سبحانه وتعالى أن أهل الزَّيغ يتَّبعون ما تشابه منه ولم يتضح، ويتركون المُحْكَم الواضح؛ لِها في قلوبهم من الزَّيغ، والعياذ بالله. ولهذا جاء في الحديث الصحيح عن النبي عليه الصلاة والسلام: "إذا رأيتم الذين يتَّبعون ما تشابه منه، فأولئك الذين سمى اللهُ، فاحذروهم "()، فسهاهم أهل الزَّيغ، فاحذروهم لئلا يُضلُّوكم عن الحق.

فالمُحْكَمات أحسن ما قيل في معناها: أنها الآيات الواضحات المعنى التي ليس فيها اشتباهٌ ولا خَفاء، ومن ذلك مُعظم القرآن؛ فكلُّه مُحْكَمٌ واضحٌ قال تعالى: ﴿ كِنَابُ أُحْكِمَتُ ءَايَنَكُهُ ثُمُ فُصِّلَتْ مِن لَكُلُّه مُحْكَمٌ واضحٌ قال تعالى: ﴿ كِنَابُ أُحْكِمَتُ ءَايَنَكُهُ ثُمُ فُصِّلَتْ مِن لَكُلُّه مُحْكَمٌ واضحٌ قال تعالى: ﴿ كِنَابُ أُحْكِمَتُ ءَايَنَكُهُ مُمُ فَصِّلَتْ مِن لَكُلُه مُحْكَمٌ واضحٌ قال تعالى: ﴿ كِنَابُ أُحْكِمَتُ مُوضَحةٌ مُبيّنةٌ ليس فيها لَدُنْ حَكِيمٍ خَبِيرٍ ﴾ [هود: ١]، فهي مُتقَنةٌ مُوضَحةٌ مُبيّنةٌ ليس فيها خَفاء، وفيها آيات الصلوات، وآيات الرّكوات، وآيات الصوم، =

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: تفسير القرآن (٤٥٤٧)، ومسلم: العلم (٢٦٦٥).

= وآيات المُحرَّمات ﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُمْ أُمَّهَا ثُكُمْ وَبَنَاتُكُمْ ﴾ [النساء: ٢٣] إلى آخره، فهي بحمد الله من أوضح الأشياء. ومن هذه المحكمات آيات التوحيد، وآيات الرسالة، وآيات الأسماء والصفات، خِلافاً لمن قال: إنها من المُشتبهات، بل إنها محكمات؟ لأن الله أوضح معناها، فليس فيها شبهة، وليس فيها ما يدل على مشابهة المخلوقين؛ لأنه أوضح أسهاءه وصفاتِه سبحانه وتعالى؛ ﴿ لَيْسَ كُمِثْلِهِ، شَيْءً ۖ وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴾ [الشورى: ١١] ﴿ فَلَا تَضْرِبُواْ لِلَّهِ ٱلْأَمْثَالَ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ يَعْلَمُ وَأَنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴾ [النحل: ٧٤] ﴿ وَلَمْ يَكُن لَّهُ إِنَّهُ الْحَكُمُ ﴾ [الإخلاص: ٤] فما بقي اشتباه؛ فهي آيات واضحات فيها أسماء وفيها صفات بيَّنها ربُّنا عز وجل؛ فليس فيها صفات المخلوقين، وليس هناك بعد هذا بيان، فليس لأحد أن يقول بعد ذلك: إن هذه مشتبهة ومن قال مثل ذلك فقد غلط وخالف في التفسير.

فآيات الصفات كُلها مُحْكمات؛ ولكن بالنسبة إلى بعض الناس قد تشتبه عليه لقلَّة معلوماته وقلَّة بصيرته، وإلا فهي =

= مُحْكمةٌ واضحةٌ عند الرَّاسخين في العلم وأهل الإيمان، وليس فيها خلاف.

كما أن الآيات التي فيها الأحكام مفصَّلة مُحكَمة؛ أما ما قد يُشتبه معناه أو يخفي بالنسبة إلى بعض الناس فهذه يجب أن تُردَّ إلى الْمُحكَم وأن تُفسَّر بالْمُحكَم، مثل قوله تعالى: ﴿ أَلَا إِنَّ أَوْلِيَـآءَ ٱللَّهِ لَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ [يونس: ٦٢] زعم بعض الناس أنها تدلُّ على عبادة الأولياء، وصرف العبادة لهم، واعتقاد ما , لا يجوز إلا لله سبحانه وتعالى، وهذا من أقبح الاعتقاد، ومن أقبح التفسير؛ فهي عند من تَعَمَّد ونظر في آيات الله يجد أنه ليس فيها اشتباه أو خَفاء، وإنها يجد أن معناها واضح؛ وهو الثناء على أولياء الله، وأنه لا خوفٌ عليهم ولا هم يحزنون، وأنهم أهل الإيمان والتقوى، فأيُّ اشتباهٍ في هذا؟! لكن إذا حَمَّلها ضعيفُ الإيمان أو زائغُ القلب أو الجاهل ما لا تحتمل، فهذا النقص فيه إنها يُردُّ إليه، وكذا التقصير فيه إنها يُردُّ إليه، لا إلى الآية؛ فالآية لِمَن تَأمَّل وتَعقَّل واضحة؛ فهي ثناء على الله، وعلى الأولياء، وإخبارٌ عنهم بأنهم لا =

= خوف عليهم ولا حزن، وأنهم أهل الإيهان والتقوى، فأيُّ شيء في هذا يدعو لأن يُعبدوا من دون الله؟ أو يُعتقد فيهم أنهم يعلمون الغيب، أو يتصرّفون في الكون، أو تُصرف لهم العبادة؟! فهذا تحميلٌ للآية غير ما تحتمل؛ بل هو غلط واضح وظلم في التفسير وباطل من القول.

كذلك حين يُخبر الله عن نفسه بد إنّا و «نحن» و «أنزلنا» و إنّن نَكْ نَزَّلْنا اللّهِ كُر وَإِنّا لَهُ لَحَفِظُونَ اللهِ اللهِجر: ١٩] إلى غير ذلك، ليس في هذا شبهة للنصارى القائلين بالتثليث؛ فإن الله سبحانه وتعالى هو العظيم الذي لا أعظم منه، ومن عادة العرب أن تأتي بحرف الجهاعة للجهاعة وللعظيم، فالعظيم يقول: نحن، وفعلنا، وأنزلنا، وأمرنا، والجهاعة يقولون ذلك، وهل هناك أحد أعظم من الله سبحانه وتعالى؟ فهو أعظم الأعظمين جل وعلا، وهو مستحق لهذا التعظيم؛ فإذا قال: «نحن» و «أنزلنا» فليس المراد أنَّ معه شُركاء سبحانه وتعالى، حاشا وكلّا، فكيف يُترك المُحكم الواضح شوالِكَهُمُ إِلَنهُ وَحِدُ لاَ إِلَهُ إِلاَ هُو الرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ اللهِ البقرة: ١٦٣] =

= ﴿ إِنَّكُمْ آلِلَهُ كُمُ ٱللّهُ ٱلَّذِى لَآ إِلَهَ إِلَّا هُو ۚ وَسِعَ حَكُلَّ شَيْءٍ عِلْمًا ﴾ [طه: ٩٨] ﴿ وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلًا تَعْبُدُواْ إِلّآ إِيَّاهُ ﴾ [الإسراء: ٣٣] إلى غير ذلك، ثم يُقال: إنَّ قولَه: «أنزلنا» و «بيّنّا» و «أمرنا» يدلُّ على أن معه عيسى ومريم؟! هذا من أقبح القبيح، ومن أبطل الباطل، وهكذا مِمّا أحدثَ أهل الزَّيغ والرَّيب، فهم يأخذون بالمُشتَبِهات ويُفسِّرون على حسب ما أرادوا ويَدَعُون المُحكماتِ لمرضٍ في قلوبهم وزَيغ؛ ولهذا ذمَّهم الله ورسوله وعابهم، وأخبر أنهم أهل الزيغ.

فينبغي عليكَ يا عبدَ الله أن تكون على بيِّنةٍ، وأن تُعنَى بالآيات الْمُحْكَمات، وأن تُفسِّر بها ما اشتَبه عليك، فإذا خَفي عليك آيةٌ في المعنى فرُدَّها إلى الآيات الأخرى الواضحات؛ حتى لا يبقى اشتباه ويتضح الأمر؛ أما أن تَأخُذها وَحدَها على خَفاءِ معناها بالنسبة إليك، وتَدَع تَأويلَها بالآيات المُحْكَمات، فهذا مِنَ الزَّيغ، ولا حول ولا قوة إلا بالله، والله أعلم.

فإذا أخذنا بعض الآيات من أولها ﴿ أَلَاۤ إِنَّ أَوْلِيَآ ۚ ٱللَّهِ لَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَعْزَنُونَ ﴾ [يونس: ٦٢] ﴿ إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا = = ٱلذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُۥ لَحَنفِظُونَ ﴾ [الحجر: ٩] وما أشبه ذلك فإنه يتبين لنا بأنها ليست متشاجة.

وأما ما جاء في بعض أوائل السور مثل: ﴿ الله الله وأمّا ما جاء في بعض أوائل السور مثل: ﴿ الله المع المَّمَّ ﴾ ﴿ قَ ﴾ فهذا عند الجمع من أهل العلم حروف أنزلها الله لحكمة بالغة، إذا اشتبه علينا معناها لا نفسرها بشيء يخالف القرآن \*.

\* س: هل التحذير من الذين يتبعون المتشابه ثابت بحديث صحيح؟ ج: نعم هذا ثابت في «الصحيحين» عن عائشة رضي الله عنها، أن النبي ﷺ قال: «إذا رأيتم الذين يَتَبعون ما تَشابَهَ منه فأولئك الذين سمَّى اللهُ، فاحذَروهم»(۱).

س: هل التوراة والإنجيل معمول بهما في الوقت الحاضر؟

ج: لا، انتهى حكمها؛ وذلك: أولاً: لأن اليهود والنصارى غيّروا وبدّلوا فيهما وحرفوا. ثانياً: لأنّ شريعة محمد ﷺ ناسخة لكلّ ما قبلها، فأرسل الله محمداً خاتماً للأنبياء، وشريعته خاتمة للشرائع وناسخة لما قبلها ﴿ قُلْ يَكَا يُنَّهَا ٱلنَّاشِ إِنِّي رَسُولُ ٱللَّهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا ﴾[الأعراف: ١٥٨] =

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: تفسير القرآن (٤٥٤٧)، ومسلم: العلم (٢٦٦٥).

= ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلَّا كَآفَةً لِلنَّاسِ بَشِيرًا وَنَكَذِيرًا وَلَكِنَ أَكَثَرَ ٱلنَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ [سبأ: ٢٨]. أ

س: يُروى أنَّ عمرَ بنَ الخطاب رضي الله عنه جاء بورقة من التوراة، فلم الرسول ﷺ غضب لذلك، فهل هذا صحيح؟

ج: نعم يُروى هذا، والحديث في سنده ضعف، وفيه أنه على قال: «لو كان موسى حيّاً ما وَسِعَه إلا أن يَتَّبَعَني» (١)، وهو حديث مشهور، لكن ليس سنده بذاك. ثم إن الآيات القرآنية واضحة، وما جاء فيها كافٍ في نسخ هذه الأشياء، وكذا الأحاديث النبوية، فإنه فيها أنه عَلَيْ رسولُ الله إلى جميع الناس.

س: عبارة التعظيم «نحن» التي جاء بها القرآن على سبيل التعظيم لله جل وعلا؛ هل يجوز للمخلوق أن يقول نحو: «نحن ذهبنا»، «ونحن كذا» وهو مخلوق فرد؟

ج: نعم، إذا لم يُرِدِ التَّكَبُّر، أو جاءت على اللسان عَرَضاً من غير قصد التَّعظيم فليس فيها شيء.

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (٣/ ٣٨٧)، والدارمي (٤٣٥).

# 170

حبر لانزيجي لاهنجَنَّريَّ لأَسِكتِي لاهنِرُدُ لاهِزوکسِس

### [إن الدين عند الله الإسلام]

قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلدِّينَ عِندَ ٱللَّهِ ٱلْإِسْلَامُ ۗ وَمَا ٱخْتَلَفَ ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِتَابَ إِلَّا مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَهُمُ ٱلْعِلْمُ بَغْيُا بَيْنَهُمْ وَمَن يَكُفُرُ بِنَايَنتِ ٱللَّهِ فَإِنَّ ٱللَّهَ سَرِيعُ ٱلْحِسَابِ اللَّهِ فَإِنْ حَآجُوكَ فَقُلْ أَسْلَمْتُ وَجْهِىَ لِلَّهِ وَمَنِ ٱتَّبَعَنِ \* وَقُل لِّلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْكِتَابَ وَٱلْأُمْتِينَ ءَآسَلَمْتُمْ ۚ فَإِنْ أَسْلَمُواْ فَضَدِ ٱهْتَكُواْ ۖ وَإِن تَوَلَّوْا فَإِنَّمَا عَلَيْكَ ٱلْبَلَغُ ۗ وَاللَّهُ بَصِيرًا بِٱلْعِبَادِ اللَّ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَكُفُرُونَ بِنَايِنَتِ ٱللَّهِ وَيَقْتُلُونَ ٱلنَّبِيِّنَ بِغَيْرِ حَقِّ وَيَقْتُلُونَ ٱلَّذِينَ يَأْمُرُونَ بِٱلْقِسْطِ مِنَ ٱلنَّاسِ فَبَشِّرْهُم بِعَذَابٍ أَلِيمٍ اللهُ أُولَتِهِكَ ٱلَّذِينَ حَبِطَتَ أَعْمَالُهُمْ فِ ٱلدُّنيكا وَٱلْاَخِــرَةِ وَمَا لَهُم مِّن نَصِرِينَ اللهِ اللهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِينَ أُوتُواْ نَصِيبًا مِنَ ٱلْكِتَابِ يُدْعُونَ إِلَىٰ كِلنِّبِ ٱللَّهِ لِيَحْكُمُ بَيْنَهُمْ ثُمَّ يَتُولَىٰ فَرِيقٌ مِنْهُمْ وَهُم مُعْرِضُونَ اللَّ ذَاكِ بِأَنَّهُمْ قَالُوا لَن تَمَسَّنَا ٱلنَّارُ إِلَّا أَيَامًا مَّعْدُودَاتٍ وَغَرَّهُمْ فِي دِينِهِم مَّا كَانُوا يَفْتَرُونَ اللَّا فَكَيْفَ إِذَا جَمَعْنَاهُمْ لِيَوْمِ لَا رَيْبَ فِيهِ وَوُقِيَتْ كُلُّ نَفْسٍ مَّا

## كَسَبَتَ وَهُمْ لَا يُظَلَّمُونَ ١٩ ﴿ آلَ عمران: ١٩ - ٢٥]. [١٧]

[شرح ١٧] يبين الله جل وعلا في هذه الآيات الكريات أحكاماً عظيمة، وأخباراً مهمة فيها إرشاد العباد إلى الخير، وتوجيههم إلى أسباب النجاة، وتحذيرهم من أسباب الهلاك، كبقية كتاب الله عز وجل، فإنه فيه الهدى والنور، وفيه الدعوة إلى كل خير، وفيه التحذير من كل شر في الدنيا والآخرة، ومن هذا قوله سبحانه: ﴿إِنَّ الدِّينَ عِندَ اللهِ عَن عَنده الأولين والآخرين، ليس هناك دين آخر، جل وعلا هو الإسلام في الأولين والآخرين، ليس هناك دين آخر، فدين الله واحد هو الإسلام، هو دين آدم، ودين نوح ومن بعده من الأنبياء والمرسلين، وهو دين محمد عليه الصلاة والسلام وأميه.

ولهذا قال عز وجل في الآية الأخرى: ﴿ وَمَن يَبْتَغِ غَيْرَ الْإِسْلَنِمِ دِينَا فَكَن يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُو فِي الْآخِرةِ مِنَ الْخَسِرِينَ ﴾ [آل عمران: ١٨٥]، وفي آية أخرى: ﴿ الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتّمَتُ عَمْرَان: ١٨٥]، فهو سبحانه عَلَيْكُم نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الْإِسْلَامَ دِينًا ﴾ [المائدة: ٣]، فهو سبحانه رضي للعباد الإسلامَ ديناً، وأخبر أنه لا يقبل من أحد ديناً سواه، وأخبر أن الدِّين عنده هو الإسلام.

= والدِّين: هو الطاعة والخضوع والذُّل لله تعالى يكون بالطريقة التي بَعَث بها رسلَه، وأنزل بها كتبَه، ولهذا سهاه إسلاماً، وسهاه أيضاً برّاً وتقوى وهدى وإيهاناً.

وسُمِّيَ هذا الدِّين الذي بَعث الله به الرُّسل إسلاماً؛ لِما يتضمَّنه من الانقياد لله، والذُّل له سبحانه وتعالى، والقيام بأوامره وترك نواهيه، هذا يسمى إسلاماً، لأن الإسلام في اللغة العربية معناه: الذُّل للمُسلَم له والانقياد له، يقال: أسلَمَ فلان لفلان: إذا انقاد له.

والإسلام عند الله: هو الانقياد لأمره والذُّل لعظمته، فيُسلِم العبد لله بتوحيده، والإخلاص له، والانقياد لأوامره، وترك نواهيه، والوقوفِ عند حدوده. هكذا يكون الإسلام ذلا وانقياداً للرب عز وجل بطاعة الأوامر، وترك النواهي، وإخلاص العمل لله وحده سبحانه وتعالى، فآدم عليه الصلاة والسلام على الإسلام، وهكذا مَن بعدَه إلى أن وُجد الشرك في قوم نوح، ثم لَمّا وقع الشرك في قوم نوح، ثم لَمّا وقع الشرك في قوم نوح، ثم كمّا عليه الشرك في قوم نوح، ثم كمّا عليه =

الصلاة والسلام بالإسلام؛ بتوحيد الله، والإخلاص له،
 والانقياد لأوامره، واتّباع نبيه نوح عليه الصلاة والسلام، وهكذا
 مَن بَعدَه.

فالإسلام في حق كل أمة هو: ما جاء به نبيها من الهدى يسمى إسلاماً، فمن لم يَنْقَدُ لذلك فقد خرج عن الإسلام، فالذين لم يُصدقوا نوحاً قد خرجوا عن الإسلام، والذين عصوا هوداً وصالحاً وشعيباً وإبراهيم ولوطاً, قد خرجوا عن الإسلام. فالإسلام هو اتباع الأنبياء فيها جاؤوا به من الشرائع في كل أمة بحسبها، ثم انتهى الأمر إلى خاتم النبيين وأفضل عباد الله أجمعين عمدٍ عليه الصلاة والسلام، فصار الإسلام هو ما بعث الله به محمداً عليه الصلاة والسلام من الشرائع والأحكام والأصول العظيمة.

فقد جاء ﷺ بها جاءت به الرسل من توحيد الله، والإخلاص له، والإيهان بجميع المرسلين والأنبياء، والإيهان بالآخرة بها فيها من الجنة والنار وغير ذلك، وجاء بشرائع وأحكام هي أكمل من الشرائع التي قبلها، صالحةٍ لزمانه عليه الصلاة والسلام، وصالحةٍ =

= لكل زمان يأتي بعده إلى يوم القيامة، وهي أيضاً لجميع الأمم، لا تخص العرب فهي لجميع الأمم؛ العرب والعجم على اختلاف أجناسهم ولغاتهم، فهذا الدين لهم جميعاً وهذه الشريعة لهم جميعاً، فعليهم جميعاً أن ينقادوا لله، وأن يخلصوا له العمل، وأن يعظموه كما أمر، وأن ينقادوا للشرائع التي جاء بها كتابه ورسوله محمد عليا.

فالإسلام في حق هذه الأمة هو: الانقياد لما جاء به نبيها محمد عليه الصلاة والسلام، مع الإيهان بالله وحده، وتوجيه القلوب إليه، وإخلاص العبادة له سبحانه وتعالى حتى يلقى ربه وهو على هذه الحال. فإذا جحد شيئاً مما أخبر الله به في كتابه، أو أوصى به الرسول على مع معلوم من الدين بالضرورة من واجب أو محرم أو مباح؛ خرج عن هذا الإسلام. وهكذا إذا استهزأ به أو سخر، أو استهان أو استحقر، فإنه بذلك أيضاً يخرج من الإسلام، فالإسلام له نواقض تُخرج العبد منه، فهو أعمال وأقوال وعقائد جاء بها الكتاب العزيز، وجاءت بها السنة المُطهّرة، يجب على كل من عرفها أن يؤمن بها، وأن ينقاد لها، وأن يعظّمها وألا يسخر منها أو =

= يستهزئ بها أو يحتقرها أو يكذب بشيء منها، فهذا هو الإسلام.

ولما سُئل النبي ﷺ عن الإسلام؟ فسَّره بالأعمال الظاهرة: وهي الشهادتين والصلاة والزكاة والصيام والحج، ويلتحق بها كلُّ ما شرع الله من الأعمال والأقوال، فهي ملتحقة بأركان الإسلام التي ذكرها الرسول عليه الصلاة والسلام. ويلتحق بذلك أيضاً ما يُسمَّى إيهاناً، فإنه جاء في النصوص الأخرى ما يدل على تسميته إسلاماً، فقد سمَّى النبي ﷺ الشهادتين والصلاة والزكاة والصيام وأداء الفروض سَمّاه إيهاناً، وسمى جميع الدين إيهاناً، قال: «الإيهان بضعٌ وسبعون شعبة»، وفي رواية: «بضعٌ وستون شعبة، فأفضلها قول: لا إله إلا الله، وأدناها: إماطة الأذى عن الطريق، والحياء شعبة من الإيمان»(١)، فجعل الدين كلُّه إيماناً، وجعل كلمة التوحيد (لا إله إلا الله) التي هي أصل الإسلام جعلها أيضاً إيماناً، فالإسلام والإيمان: هو توجيه القلوب إلى الله، والاستقامةُ على ما شرع، محبةً وتعظيماً وإخلاصاً، وأداءُ الفرائض، وتركُ المحارم، =

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: الإيمان (٩)، ومسلم: الإيمان (٣٥).

### = والوقوفُ عند الحدود.

يبيِّن بعد هذا أن الذين اختلفوا من أهل الكتاب إنها اختلفوا من بعد ما جاءهم العلم، فلما جاءهم العلم من الله جل وعلا تنازعوا واختلفوا؛ لما في قلوبهم من الميل إلى الرئاسات والأطماع وغير ذلك، حتى اختلفوا في الحق، وتنازعوا فيه، وهذا هو عمل اليهود والنصارى؛ تنازعوا واختلفوا على فِرَق كثيرة، فاليهود على إحدى وسبعين فرقة، والنصاري على اثنتين وسبعين فرقة. ثم جاء العِلم والهدى لهذه الأمة، فاختلفت أيضاً وتنازعت حتى صارت على ثلاثٍ وسبعين فرقة، كلها في النار إلا واحدة، وهذه الواحدة هي التي عملت في الإسلام وانقادت له واستقامت عليه، فهي الفرقة الناجية في الدنيا والآخرة، ثم المنحرفون عن هذا الإسلام وهم الثنتان وسبعون فرقة هم أقسام؛ منهم الكافر الذي بلغ الغاية في الكفر بالله، ومنهم مَن دون الكفر، ولكنه عصى فاستحق الوعيد بالنار.

وفي الآيات من التوجيه إلى الخير، والدعوةِ إليه، والتحذير =

= من أعمال الكفرة قتلة الأنبياء، وفيها التحذير من أعمالهم السيئة وكفرهم وضلالهم. وفيها بيان أحوال أهل الكتاب وإعراضهم عن الحق، وأنهم دُعُوا إلى كتاب الله ليحكم بينهم فأبوا وانحرفوا عن الحق، وزعموا افتراءً على الله أنهم لن تمسهم النار إلا أياماً معدودات، إلى غير هذا مما قَصَّه الله جل وعلا عنهم في هذه الآيات وفي غيرها.

. ففي كتاب الله الهدى والنور والبصائر لِمَن تدبَّره وتعقَّله، وفيه الإخراج من الظلمات إلى النور، وفيه التوجيه إلى أسباب النجاة قولاً وعملاً، والتحذيرُ من أسباب الهلاك قولاً وعملاً، وفَي الله الجميع لما يجبه ويرضاه\*.

<sup>\*</sup> س: قوله تعالى: ﴿ فَقُلْ أَسَلَتُ وَجَهِىَ لِلَّهِ وَمَنِ أَتَبَعَنِ ﴾ [آل عمران: ٢٠]، كيف يقرأ قوله: ﴿ أَتَبَعَنِ ﴾ عند الوقف وعند الوصل؟

ج: ﴿ أَتَّبَعَنِ ﴾ يوقف على النون بالسكون، مثل: ﴿ أَكُرَمَنِ ﴾ [الفجر: ١٥] ﴿ أَهُنَنِ ﴾ [الفجر: ١٥] ﴿ أَهُنَنِ ﴾ [الفجر: ١٦] وأشباهها، وهذه قاعدةٌ عند القراء، في مثل هذا إذا لم تكن فيه ياء يوقف على الياء =

= الساكنه مثل: ﴿ فَأُتَّبِعُونِي ﴾ وما أشبهه.

س: الذين يدخلون الجنة بغير حساب، هل لهم عدد معلوم؟ ج: كلا، لا أحد يعرف ذلك، أخبر النبي على أن طوائف يدخلون الجنة بغير عذاب ولا حساب، وأن منهم مع كل واحد سبعون ألفاً، لكن ليس لهم عدد محصور، لا يعلم عددهم إلا الله جل وعلا.



### [التحذير من موالاة الكافرين]

قال تعالى: ﴿لَا يَتَّخِذِ ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلْكَنْفِرِينَ أُولِيكَةً مِن دُونِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ وَمَن يَفْعَـُلُ ذَالِكَ فَلَيْسَ مِنَ ٱللَّهِ فِي شَيْءٍ إِلَّا أَن تَكَتَّقُواْ مِنْهُمْ تُقَلَّةً ۗ وَيُحَذِّرُكُمُ ٱللَّهُ نَفْسَهُ ۗ وَإِلَى ٱللَّهِ ٱلْمَصِيرُ اللهُ قُلُ إِن تُخْفُوا مَا فِي صُدُورِكُمْ أَوْ تُبْدُوهُ يَعْلَمْهُ ٱللَّهُ وَيَعْلَمُ مَا فِي ٱلسَّمَنَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ ۗ وَٱللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيءٍ قَدِيثٌ ۗ اللَّهُ يَوْمَ تَجِدُ كُلُ نَفْسٍ مَّا عَمِلَتْ مِنْ خَيْرٍ مُخْضَرًا وَمَا عَمِلَتْ مِن شُوَءٍ تَوَدُّ لَوْ أَنَّ بَيْنَهَا وَبَيْنَهُۥ أَمَدًا بَعِيدًا ۗ وَيُحَذِّرُكُمُ ٱللَّهُ نَفْسَهُۥ ۗ وَاللَّهُ رَءُوفُ إِلْعِبَادِ اللَّ قُلُ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ ٱللَّهَ فَأَتَّبِعُونِي يُخِبِبُكُمُ ٱللَّهُ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ \* وَٱللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيكُ ﴿ اللَّهُ قُلْ أَطِيعُوا ٱللَّهَ وَٱلرَّسُولَـــ مُ فَإِن تَوَلَّوْا فَإِنَّ ٱللَّهَ لَا يُحِبُ ٱلْكَفِرِينَ ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ إِنَّ ٱللَّهَ أَصْطَلَفَىٰ ءَادَمُ وَنُوحًا وَءَالَ إِبْرَهِيمَ وَءَالَ عِمْرَنَ عَلَى ٱلْعَكَمِينَ ﴿ ١٣ ﴾ [آل عمران: ۲۸-۳۳]. [۱۸]

<sup>[</sup>شرح ١٨] قوله تعالى: ﴿ لَا يَتَّخِذِ ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلْكَنْفِرِينَ أَوْلِيكَاءَ مِن دُونِ =

= ٱلْمُؤْمِنِينَ ۚ وَمَن يَفْعَـكُ ذَالِكَ فَلَيْسَ مِنَ ٱللَّهِ فِي شَيْءٍ إِلَّا أَن تَــُـتَّقُوا مِنْهُمْ تُقَنَةً ۚ وَيُحَذِّرُكُمُ ٱللَّهُ نَفْسَهُ ۗ وَإِلَى ٱللَّهِ ٱلْمَصِيرُ ﴾ في هذه الآيات الكريهات يبين جل وعلا أنه لا يليق ولا ينبغى لأهل الإيهان أن يُوالوا أهل الكفر بالله؛ ولهذا قال: ﴿ لَا يَتَّخِذِ ﴾ فهذا نهي، والنهي يُصرف إلى التحريم. أي: لا يتخذونهم أصحاباً وأصدقاءً من دون المؤمنين، أو يتخذوهم أحبةً وأهل مودة ونصح ونحو ذلك؛ بل يتخذون المؤمنين أصحاباً وأصدقاء دون الكفرة بالله جل وعلا؛ لأن الكافر لا يؤمّن على دينكِ، ولا يؤمّن على مصلحتك، فهو حريٌّ بأن يكون بعيداً منك لا قريباً؛ لأنه ليس على دينك، ومن كان ليس على دينك فهو حريٌّ بالعِداء وغمار الشر، والإعانة على كل ما يضر.

قال: ﴿ وَمَن يَفْعَلُ ذَلِكَ فَلَيْسَ مِنَ اللَّهِ فِي شَيْءٍ ﴾ هذا وعيد شديد لمن يتخذ الكافرين أولياء من دون المؤمنين، فليس من الله في شيء، فهو وعيد شديد يفيد الحذر من هذا العمل السيئ.

﴿إِلَّا أَن تَكَتَّقُوا مِنْهُمْ تُقَنَّةً ﴾ يعني: إلا أن يفعل ذلك المؤمن =

= تُقاةً له من جَورهم وسلطانهم، ويخشى شرهم؛ فيُجاملهم ويُداريهم من باب المحبة في ويُداريهم من باب المُداراة واتقاء الشر، لا من باب المحبة في الباطن، والله يعلم ما في القلوب؛ ولهذا قال جل وعلا: ﴿ قُلْ إِن تُخفُوا مَا فِي صُدُورِكُمْ أَوْ تُبَدُوهُ يَعَلَمُهُ الله فَي وَيَعَلَمُ مَا فِي السَّمَوَتِ وَمَا فِي الْلَارِضِ وَالله يعلم ما في القلوب فِي الْلَارُضِ وَالله علم من يواليهم عن محبة وقصد، ومن هو ليس بذلك؛ ويجازيهم على نياتهم.

والموالاة تصنع الحبَّ في القلوب، ثم ينتج عنها موالاة بالنصرة والتأييد والمساعدة على المسلمين، والمعاداة تصنع البغضاء في القلب، ثم ينتج عنها ما يجب من مُقاطعة ومن جهاد ومن غير ذلك؛ فالموالاة والمعاداة تكون بالأفعال، وأصل الموالاة الحب، وأصل المعاداة البغضاء.

فالواجب حبُّ المؤمنين وموالاتهم ونصرتُهم على أعدائهم، والواجب بغضُ الكافرين ومعاداتهم وجهادهم في الله عز وجل حسب الطاقة والإمكان؛ ولهذا قال في الآية الأخرى: ﴿ يَكَأَيُّهَا =

= ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَنَّخِذُوا بِطَانَةً مِن دُونِكُمْ لَا يَأْلُونَكُمْ خَبَالًا وَدُّوا مَا عَنِيُّمُ قَدْ بَدَتِ ٱلْبَغْضَآهُ مِنْ أَفْوَاهِهِمْ وَمَا تُخْفِي صُدُورُهُمْ أَكْبُرُ ۚ قَدُّ بَيَّنَا لَكُمُ ٱلْآيَئِ ۚ إِن كُنتُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ [آل عمران:١١٧]، وفي آية أُخرى قال تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَتَّخِذُوا ءَابَآءَكُمُ وَإِخْوَنَكُمْ أُولِيآ اَ إِنِ ٱسْتَحَبُّوا ٱلْكُفْرَ عَلَى ٱلْإِيمَانِ وَمَن يَتُولَهُم مِّنكُمْ فَأُولَٰتِكَ هُمُ ٱلظَّالِمُونَ ﴾ [التوبة: ٢٣]، وهذا كله يبين لنا وجوب معاداة أعداء الله وبغضهم في الله عز وجل، ولو كانوا آباءً أو إخواناً أو غيرهم من الأقارب، ووجوب محبة أولياء الله وموالاتهم وإن كانوا بعيدين منك نسباً وقرابة؛ فالإسلام جمع بين أهله وإن تباعدت أقطارهم وأنسابهم، والكفر يباعد بينهم وإن تقاربت أنسابُهم وأوطانهم.

ولهذا جعل الله سبحانه وتعالى الميراث لمن كان على دين الإنسان وإن كان بعيداً، وجعل قطع ذلك لمن خالف دينه وإن كان قريباً، فابنك وأبوك على غير دينك لا يرثانك، وابن عمك: ومولاك البعيد؛ كابن ابن عمك وابن عم جدك، وأشباه ذلك؛ =

= فأولئك في إرثك وإن كانوا بعيدين، وذلك من أجل الإسلام، حتى ولو لم يكن لك أقارب؛ فإن هذا المال يكون لبيت مال المسلمين، ولا يكون لأولئك الأقارب الذين على غير دينك.

والتَّولِيَّ: هو الانضام إليهم ﴿ وَمَن يَتَوَلَّهُم مِنكُمُ ﴾ أي: ينضم إليهم ويكون في معسكرهم، أو ينصرهم على المسلمين، وهذه رِدَّةٌ عن الإسلام؛ ولهذا ذكر العلماء في نواقض الإسلام: مُظاهرة المشركين ومُعاونتهم على المسلمين؛ فإن نصرهم وأعانهم على المسلمين، فهذا هو التولي.

والموالاة أوسع من ذلك؛ فيجب على المؤمن أن يحذر التولي والموالاة للكفار، وأن يكون حَذِراً من هذه الأشياء، وبعيداً منها، وأن يوالي المؤمنين، ويحبهم في الله جل وعلا، يرجو بهذا مرضاة الله سبحانه وتعالى.

﴿ إِلَّا أَن تَكَنَّقُوا مِنْهُمْ تُقَلَّهُ ﴾ ومسألة التُّقاة شيءٌ آخر، مثل مسألة الإكراه، قال الله جل وعلا: ﴿ مَن كَفَرَ بِأَلِلهِ مِنْ بَعْدِ مِسأَلَة الإكراه، قال الله جل وعلا: ﴿ مَن كَفَرَ بِأَلِلهِ مِنْ بَعْدِ إِلَّا مَنْ أُكْرِهُ وَقَلْبُهُ مُطْمَيِنٌ بِٱلْإِيمَانِ ﴾ [النحل: ١٠٦]، = إيمنيه عِ إِلَّا مَنْ أُكْرِهُ وَقَلْبُهُ مُطْمَيِنٌ بِالْإِيمَانِ ﴾ [النحل: ١٠٦]، =

فإذا أظهر لهم بعض الموافقة لتوقي شرهم وخطرهم، لا عن
 حب لهم، ولا عن موافقة دينهم؛ فهذا شيء آخر غير الموالاة،
 وذلك من باب التَّقِية أو من باب الإكراه.

ومن هذا ما يؤثر عن أبي الدرداء ذكره البخاري رحمه الله في بعض تراجمه تعليقاً(١): «إنا لنَكْشِر في وجوه أقوام وإن قلوبنا تلعنهم» نَكشر أي: نتبسم أو نضحك لهم وقلوبنا تلعنهم؛ لبغضهم في الله عز وجل؛ لكن نتقيهم؛ إما لسلطانهم، وإما لغير هذا من الأسباب التي توجب اتقاء شرهم، حتى لا يضروا المسلمين، ولهذا قال عز وجل: ﴿ إِلَّا أَن تَكَتَّقُوا مِنْهُمْ تُقَانَةُ ﴾ ثم قال: ﴿ وَيُحَذِّدُ كُمُ اللَّهُ نَفْسَكُهُ ﴾ أي: أن البَهْرَج والشيء الذي ليس له حقيقة لا ينفعكم؛ فِالله يُحِذِّركم نفسه أن تُظهروا خلاف ما تُبطنون، وأن تشاركوا أهل النفاق في إظهار الحق وأنتم على غيره، فالله يعلم كل شيء ولا تخفى عليه خافية سبحانه وتعالى، ولهذا قال: ﴿ قُلُ إِن تُخْفُواْ مَا فِي صُدُورِكُمْ أَوْتُبُدُوهُ يَعْلَمُهُ ٱللَّهُ ۗ وَيَعْلَمُ مَا =

<sup>(</sup>١) علقه البخاري، باب المداراة مع الناس، قبل الحديث (٦١٣١).

= في اَلسَّمَوَتِ وَمَا فِي اَلْأَرْضِ وَاللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَوْءٍ وَلَابِيلُ ﴿ وهذا فيه التحذير من محبة أعداء الله وموالاتهم، والأمر بِبُغض أعداء الله ومعاداتهم، وأن هذا هو دين الله الذي بعث به رُسُله وأنزل به كتبه، ولهذا قال في سورة الممتحنة: ﴿ قَدْ كَانَتْ لَكُمْ أُسُوّةٌ حَسَنَةٌ فِي إِرَهِيمَ وَالَّذِينَ مَعَهُ إِذْ قَالُوا لِقَوْمِهمْ إِنّا بُرَء وَالْ مِنكُمْ وَمِمّا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ إِبْرَهِيمَ وَالَّذِينَ مَعَهُ إِذْ قَالُوا لِقَوْمِهمْ إِنّا بُرَء وَالْمَعْضَاء أَبدًا حَتَى تُوْمِئُوا بِاللهِ وَحَدَه وَهُ وَالْبَعْضَاء أَبدًا حَتَى تُوْمِئُوا بِاللهِ البعضاء أمدُها دخولهم في الإيهان، فإذا دخلوا في الإيهان؛ انتهت هذه العداوة والمنجناء أمدُها دخولهم في الإيهان، فإذا دخلوا في الإيهان؛ انتهت هذه العداوة والبغضاء، وصاروا من جملة الأولياء والأحباب في الله سبحانه وتعالى.

ثم يقول جل وعلا: ﴿ يَوْمَ تَجِدُ كُلُّ نَفْسٍ مَّا عَمِلَتْ مِنْ خَيْرٍ مُخْضَرًا وَمَا عَمِلَتْ مِن سُوَءٍ تَوَدُّ لَوْ أَنَّ بَيْنَهَا وَبَيْنَهُ وَ أَمَدًا بَعِيدًا وَيُحَذِّرُكُمُ اللَّهُ نَفْسَهُ أَ وَاللَّهُ رَءُوفُ إِلْمِبَادِ ﴾ هذا يبين لنا أن جميع أيكر رُحُهُمُ الله نفسَه أَ وَالله رَءُوفُ إِلْمِبَادِ ﴾ هذا يبين لنا أن جميع أعهالنا سوف تُحضَر يوم القيامة، وسوف تُقدَّم للعبد في كتاب لا يغادر صغيرة ولا كبيرة إلا أحصاها، كل شيء قد كُتب وضُبط، =

= فهي محصورة ومحفوظة، فتقدَّم لأهلها يوم القيامة، فأهل الخير يرون في ذلك ما يسرُّهم وما يَحْمَدون الله عليه جل وعلا، وأهل السوء إذا رأوا ما قدَّموا لأنفسهم من الشر، فإن كلَّ واحد يودُّ لو أن بينه وبينهم أمداً بعيداً، حتى يسلم من مَعَرَّتِه ومن عاقبته الوخيمة.

﴿ يَوْمُ تَجِدُ كُلُ نَفْسِ مَا عَمِلَتْ مِنْ خَيْرِ مُعْضَرًا وَمَا عَلِلَتْ مِن شُوَءٍ تَوَدُّ لَوَ أَنَّ بَيْنَهَا وَبَيْنَهُ وَأَمَدًا بَعِيدًا ﴾؛ فأنت اليوم في غاية الإمكان، وفي غاية القدرة من أن تبتعد عن هذا الشيء الذي تودُّ أن يكون بينك وبينه أمداً بعيداً، وذلك بالجد في طاعة المولى سبحانه وتعالى والاستقامة على أمره، والتوبة عن ممارسة الذنوب والمعاصي، والاستمرار في ذلك، فأنت اليومَ في دار العمل، ويومُ القيامة ليس بدار عمل؛ ولكنها دار الجزاء ودار الحساب، فإذا كنت تريد النجاة والعافية: فاعمل اليوم في طرق النجاة، وفي أسباب السلامة قبل أن يأتي يوم ليس فيه حيلةٌ ولا تنفع فيه معذرة، يوم لا ينفع الظالمين معذرتُهم، ولهم اللعنة ولهم سوء الدار.

ثم قال: ﴿ وَيُحَذِّرُكُمُ ٱللَّهُ نَفْسَهُ ۗ وَٱللَّهُ رَءُوفُ بِٱلْمِبَادِ ﴾ =

= ومن رحمته ورأفته بالعباد: أنه بين لهم ما يجبُ عليهم وما يحرم عليهم، وحَذَّرهم نفسه سبحانه وتعالى، فهذا من رحمته وإحسانه؛ حيث أنذر وبيَّن وأوصى وأمر ونهى؛ حتى لا يقول قائل: ما جاءنا من بشير ولا نذير، وما عَلِمنا، وما أُمرنا، وما نُهينا؛ فقد جاء البشير وجاء البيان؛ فلا يلومن لائم إلا نفسه إذا قصَّر وأعرض وغفل.

ثم يقول بعد هذا: ﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تُحِبُونَ ٱللّهَ فَاتَبِعُونِي يُحَبِبَكُمُ اللّهُ وَيَغْفِرُ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ \* وَاللّهُ عَفُورٌ رَّحِبُ \* هذه الآية عظيمة، وهي تسمى آية المحنة؛ لأن بعض الناس ادعى محبة الله وهو على غير الطريق، فامتحنهم الله بهذه الآية: ﴿ قُلْ ﴾ أي: قل يا محمد، أو يا أيها الرسول للناس: ﴿ إِن كُنتُمْ تُحِبُونَ ٱللّهَ فَاتَبِعُونِي يُحَبِبَكُمُ ٱللّهُ وَيَغْفِرُ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ \* وَاللّه عَلَورُ رَّحِيبُ ﴾، فدل ذلك على أن الدليل والبرهان على صدق المحبة لله هو اتّباع النبي محمد على فمن كان صادقاً في حبه لله اتبع رسوله على وانقاد لما جاء به من الهدى في الأقوال والأعمال والعقيدة، وأما الدعاوى الطويلة والكلام الكثير؛ الذي ليس له حُجَّةٌ ولا بُرهانٌ يدل على الصدق؛ فإنه لا =

= يُجزئ عن أهله شيئًا، فلا بد من بيان، ولا بد من برهان بالعمل وهو اتِّباع الرسول ﷺ في الأقوال والأعمال، والبعد عما نهى عنه قولاً وعملاً، والاستقامة على ذلك حتى تلقى ربك وأنت على ذلك.

هذا هو الدليل على حبك لله عز وجل، أن تستقيم وتثبت على ما جاء به نبيك محمد عليه الصلاة والسلام، وأن تستمر على ذلك حتى تلقى ربك، وأن تبتعد عما نهى عنه؛ كما قال عز وجل: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ قَالُواْ رَبُّنَا ٱللَّهُ ثُمَّ ٱسْتَقَامُواْ تَـتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ ٱلْمَلَيْمِكَةُ أَلَّا تَخَافُواْ وَلَا تَحَـٰزَنُواْ وَأَبْشِـرُواْ بِالْجَنَّةِ ٱلَّتِي كُنتُمْ تُوعَـٰدُونَ ﴾ [فصلت: ٣٠]، وفي الآية الأخرى يقول جل وعلا: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ قَالُواْ رَبُّنَا ٱللَّهُ ثُمَّ ٱسْتَقَلَّمُوا فَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَعْزَنُونَ ٣ أُوْلَيْهِكَ أَصْحَابُ ٱلْجَنَّةِ خَلِدِينَ فِيهَا جَزَّاةً بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ [الأحقاف: ١٣-١٣]، فإذا قال: رَبِّيَ الله، وقال: أشهد أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله، أو قال: أنا مسلم أو ما أشبه ذلك، فالدليل على صدق ذلك هو الاستقامةُ على طاعة الله ورسوله، بأداء الفرائض، وترك المحارم، والوقوفِ عند الحدود، وأما إذا كانت دعوي من =

= دون دليل، ومن دون حجة من الفعل؛ فتجده يخالف أمر الله، ويرتكب محارمَ الله، ويتأخر عن فرائض الله سبحانه وتعالى.

ثم أكّد ذلك بقوله سبحانه: ﴿ قُلَ أَطِيعُوا آللّهَ وَٱلرَّسُولَ ـ الله فَإِن تَوَلَّوْا فَإِنّ آللّهُ لَا يُحِبُ ٱلْكَفِرِينَ ﴾ إشارة إلى أن من أعرض عن الله وعن طاعة الله ورسوله فهو من الكافرين، والله سبحانه وتعالى لا يحبّه، فالدليل على صدق المحبة لله هو اتّباع الرسول محمد عليه، وطاعة أوامر الله ورسوله، وترك نواهي الله ورسوله، فمن أعرض عن ذلك، وتابع الهوى والشيطان؛ فليس بصادق في دعواه حبّ الله ودعواه الإسلام.

ثم بَيَّن الله جل وعلا أنه اصطفى من عباده آدم ونوحاً وآل إبراهيم وآل عمران، واصطفاهم يعني: اختارهم من بَينِ عباده؛ فالله يصطفي من الملائكة ومن الناس من يشاء سبحانه وتعالى؛ فقد اختار آدمَ عليه الصلاة والسلام وجعله أبا البشر، وهداه ووفقه ومَنَّ عليه بالتوبة مِنْ زَلَّتِهِ، ثم اصطفى أيضاً نوحاً من ذريته، وجعله أول رسول أرسله الله إلى أهل الأرض، وأنجاه الله من =

= الطوفان، ثم اصطفى ما شاء من الأنبياء، إلى أن اصطفى نبي هذه الأمة عليه الصلاة والسلام، فهذه أشياء خص الله بها مَن يشاء سبحانه وتعالى؛ فله الخيار، وله الجِيرة جل وعلا ﴿ وَرَبُّكَ يَغُلُقُ مَا يَشَاءُ وَيَغْتَارُ ﴾ [القصص: ٦٨] من بني آدم ومن غيرهم من الملائكة ومن البلاد؛ كما اختار مكة، وجعلها محل عبادته، ومحل قبلة عباده، واختار المدينة، وجعلها محل مهاجَرِ الرسول عَيْلُة، فالله يصطفي من يشاء سبحانه وتعالى \*.

\* س: رواية أبي الدرداء (إنا لنَكْشِر في وجوه أقوام وقلوبنا تلعنهم) هل هو مرفوعٌ، أم من كلام أبي الدرداء؟

ج: من كلام أبي الدرداء الصحابي الجليل رضي الله عنه.

س: إذا مَرَّ أحدنا في الطريق على النصارى - وهم موجودون الآن في الوقت الحاضر - هل نُضَيِّقُ عليهم كما في حديث النبي ﷺ؟

ج: معنى الحديث: أن تمشي في وسط الطريق؛ حتى يمشوا على أطرافه، لكن إذا خالفت النظام فلا؛ حتى لا يحدث التصادم؛ أما إذا كان الطريق واسعاً فتأخذ وسط الطريق، وتجعل لهم الأطراف، وهكذا الماشي إن استطاع ذلك.

= س: ما الحكم إذا سَلَّم النصراني أو اليهودي؟

ج: يُرَدُّ عليه بـ «وعليكم»، مثل ما قال الرسول ﷺ.

س: فإن قال النصراني أو اليهودي: (السلام عليكم) كاملةً؟

ج: لا يزيد على «وعليكم».

س:قوله عز وجل: ﴿إِلَّا أَن تَكَقُوا مِنْهُمْ تُقَنَّةً ﴾، هل لهذا حَدُّ؟ ج: هذا على من أُكره؛ إما بسوطهم أو بسلطانهم أو قدرتهم، كقُطّاع الطريق وأشباههم.

س: هل يجوز لعن اليهود والنصارى؟

ج: نعم، يجوز لَعَنُ اليهود والنصارى؛ لكن لَعْن المُعيَّن، كأن تقول: فلان بن فلان، هذا محلُّ نظر بين أهل العلم؛ أما لعن اليهود والنصارى \_ بشكلِ عام \_ فقد فعله النبي على فقال عليه السلام: «لعن الله اليهود والنصارى»(۱)، وقال تعالى: ﴿ فَلَعْنَةُ اللهِ عَلَى ٱلْكَنفِرِينَ ﴾ [البقرة: ٢٨]، ويجوز الدعاء لهم بالهداية؛ كها قال النبي على: «اللهم اهدِ دَوساً واثنتِ بهم»(۱).

<sup>(</sup>١)أخرجه البخاري: الجنائز (١٣٣٠)، ومسلم: المساجد (٥٣١)

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: الجهاد والسير (٢٩٣٧)، ومسلم: فضائل الصحابة (٢٥٢٤).

مجس لا*مرَجِي العُجَنَّ*يَ لأُسِكتن العَبْرُرُ العِزْد*وك*ِرِر

# [عظمة قدرة الله تعالى في قصة زكريا ويحيى عليهما السلام]

<sup>[</sup>شرح ١٩] يبين الله سبحانه وتعالى في هذه الآيات عِظَمَ قُدْرته على كل شيء، وأنه عز وجل على كل شيء قدير، وبكل شيء عليم، وأنه يقول للشيء كُنْ، فيكون؛ كما قال عز وجل: ﴿ إِنَّمَا أَمْرُهُم إِذَا أَرَادَ شَيًّا أَن يَقُولَ لَهُرُكُن فَيكُونُ ﴾ [بس: ٨٦].

= فزكريا عليه الصلاة والسلام لما رأى ما رأى من الرزق الذي يأتي في غير وقته لسيدتنا مريم فيسألها: ﴿ أَنَى لَكِ هَذَا لَا عَمران: ٣٧] مِنْ عِندِ اللّهِ اللّهَ يَرُزُقُ مَن يَشَاهُ بِعَيْرِ حِسَابٍ ﴾ [آل عمران: ٣٧] وجاء في تفسير هذه الآية \_ فيها ذكروا في هذا المقام \_ أنه كانت توجد عندها فاكهة الصيف في الشتاء، وفاكهة الشتاء في الصيف، فتأتيها أرزاق تُساق إليها في غير أوقاتها المعتادة، وهنالك رأى مِنْ قدرة الله عز وجل ما رأى في إحسانه سبحانه إلى مريم، وسياقه لها بعض الأرزاق التي ساقها إليها في أوقات تخالف العادة.

قال: ﴿ هُنَالِكَ دَعَا زَكَرِبًا رَبّهُ ﴿ آلَ عمران: ٣٨] أي: انْتَبَهَ لَهٰذَا الأمر، وهو أن الله سبحانه وتعالى على كل شيء قدير، وبكل شيء عليم، وليس يُعجِزُه أن يرزقه ولداً على كِبَر سنّه، وعلى كِبَر سنّه، وعلى كِبَر سن زوجته، فهو قادرٌ على كل شيء سبحانه وتعالى، كما هو قادرٌ على سوق الأرزاق إلى مَنْ يشاء من عباده في الأوقات غير المعتادة.

وهو سبحانه قادر أيضاً على أن يرزق الولد مع كبر السن وعقم الزوجة، ولهذا قال جل وعلا: ﴿ هُنَالِكَ دَعَا زَكَرَبًا رَبَّهُۥ ۗ =

= قَالَ رَبِّ هَبْ لِى مِن لَّدُنكَ ذُرِّيَّةً طَيِّبَةً ﴿ إِنَّكَ سَمِيعُ ٱلدُّعَآءِ ﴾ [آل عمران: ٣٨] وعند ذلك رزقه الله جل وعلا الولد، وتقبَّل دعوته ويسَّر له ابنه يحيى عليه الصلاة والسلام.

لا بشرته الملائكة بذلك استنكر ذلك واستغرب، كيف يكون له ولد مع كبر سنه، ومع كون امرأته عاقراً عقيهاً لا تلد، قد بلغت الكير عتيا، فبين الله سبحانه وتعالى له أنه على كل شيء قدير، يفعل ما يشاء جل وعلا، فطلب آية تكون علامة على أن هذه البشارة سوف تحصل، فبين الله سبحانه الآية \_ أي: العلامة على أن ما بشره به سوف يحصل \_ وهذه الآية: ألا يكلم الناس شكنكة أيتام إلا بم مرمزا أي: لا يكلم الناس الكلام المعتاد، ش إلا رمزا بعني: إلا إشارة، بغير كلام شفرة على قومه من المعتاد، ش المحرب فأوحى إليم أن الميم ان الميرة أن عني المعتاد، المعتاد، المعتاد المعتا

﴿ وَانْكُو رَبُّكَ كَثِيرًا وَسَرَبِّحْ بِالْعَشِيِّ وَالْإِبْكُو ﴾ [آل عمران: الله عز وجل العظيمة أن جعل لسانه يُعقلُ عن الكلام المعتاد، فلا يستطيعه، لكنه يُسبِّح ربه ويذكره كثيراً بلسانه =

= المعتاد، فهو معقول عن الكلام المعتاد، ولكنه مطلَقٌ في ذكر الله وتسبيحه وتهليله سبحانه وتعالى، وهذه من الآيات الدالة على أن المطلوب سوف يحصل، وأن الله جل وعلا هو الذي وعده به، فهو من عنده وليس من عند غيره، وأنه حقٌ ووعدُ صدقٍ، فالذي قَدَرَ على سَوْقِ الأرزاق في غير أوقاتها، وأعطى إبراهيم \_ الشيخ الكبير \_ ولداً من سارة مع كونها عجوزاً عقيهاً كبيرة، فرزقهم الله إسحاق عليه السلام، وهكذا حصل بيحيى بن زكريا، فَوُلِدَ مع كبر سن زكريا، وَوُوجته عاقر، فربك على كل شيء قدير سبحانه وتعالى: وروجته عاقر، فربك على كل شيء قدير سبحانه وتعالى: إنّها أَمْرُهُ وَإِذَا أَرَادَ شَيّعًا أَن يَقُولَ لَهُ كُن فَيكُونُ ﴾ [يس: ١٨٦].

وكذلك طهّر مريم وصانها وهداها، وقد استنكرت أن يرزقها الله ولداً من غير أن يمسها بشَرٌ، ومن غير أن تكون بغياً أو زانية، فقيل: ﴿ كَذَلِكِ اللهُ يَخَلُقُ مَا يَشَاءُ ﴾ [آل عمران:٤٧] سبحانه وتعالى. فقيل هذه من آياته جل وعلا الدالة على قدرته العظيمة، وأنه سبحانه إذا أراد شيئاً فلا راد له، فإنه هو مَن يعلم سبحانه وتعالى، وهو على كل شيء قدير، وبكل شيء عليم.

وفي هذا حقُّ العباد في اللجوء إليه، والضراعة إليه، وسؤالِه سبحانه ما يهمهم، وما يحتاجون إليه، وما فيه صلاحهم، ونجاتهم، وأن يحسنوا الظنَّ به، وأن يعلموا أنه على كل شيء قدير، وأنه بكلِّ شيء عليم، وأنه الناصر لأوليائه، وإن كثر عددُ خصومهم، وإن عظمت قوة خصومهم، فهو سبحانه على كل شيء قدير، يقدر أن يهزم الجُند الكثير بالجند القليل، ف ﴿ كَم مِن فِئكَةٍ قَلِيكَ إِيْ وَاللَّهُ مَعَ الصّكِينَ ﴾ [البقرة: ٢٤٩].

وذَكَر لهم من آيات عيسى عليه السلام الدالة على صدق رسالته من إحيائه الطير بإذن الله، وإبرائه الأكْمَة والأبرص، وإحياء الموتى بإذن الله، وإخباره لهم بها يأكلون، وما يدَّخرون في بيوتهم، ستة أشياء ذكرها لهم للدلالة على صدقه:

أوَّلوها: أنه عليه الصلاة والسلام، يخلُق كهيئة الطير، أي: يأتي بأشياء ويصنعها كصفة الطير، ثم ينفخ فيها، فتكون طيراً بإذن الله، وقومه يشاهدون ذلك.

وكذلك: إبراء الأكْمَهِ والأبرص، وهما مرضان خطيران ليس =

= من شأن الأطباء علاجهما؛ والأكمَه قيل في تفسيره: هو الذي وُلد ضريراً ليس له بصر، وقيل: الأكمه هو الذي ذهب بَصَرُ عَينيهِ ذهاباً لا حِيلةَ للأطباء فيه. والأبرص: هو الذي به برَصٌ ويصعُب على الأطباء علاجه. وبكل حال فهي من آيات الله سبحانه وتعالى لصدق نبيه عيسى عليه الصلاة والسلام، فجعل الله من آيات عيسى عليه الصلاة والسلام ودلائل صحة رسالته: إبراء هذا المرض، وإزالته، فالله عز وجل يقول للشيء: كنْ، فيكون، كما ثبت في «الصحيحين» من حديث أبي هريرة رضي الله عنه مرفوعاً: «إنَّ الله جل وعلا ابتلى ثلاثةً من بني إسرائيل: أبرص وأقرع وأعمى، وأزال الله عن الأبرص برَصَه، وعن الأقرع قرَعَه ورد على الأعمى بصره بقدرته سبحانه وتعالى»(١).

كذلك إحياء الموتى، وإخبارهم بها يأكلون في بيوتهم، وما يدخرون، وغير ذلك من الأمور التي ليس عند عيسى خبر منها من جهة المعتاد، ولكنه من خبر الله سبحانه وتعالى، فعيسى لا =

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: أحاديث الأنبياء (٣٤٦٤)، ومسلم: الزهد والرقائق (٢٩٦٤).

= يستطيع أن يعلم شيئاً من أحوالهم الداخلية إلا بمُخبِر منهم، أو بإخبار الله عز وجل، فالأشياء التي لا يخبرونه بها ولا يخبره بها أحد، يخبره الله جل وعلا بها كي يخبرهم بذلك، وهذه أيضاً من الدلائل على أنه رسول الله، وليس ولداً لله.

وقد انقسمت اليهود والنصارى اتجاهه، فاليهود نفت وأنكرت نبوته ورسالته عليه الصلاة والسلام، وزعمت فيه الزعم الخبيث، وأنه ولد بغِيِّ ـ قاتلهم الله أنَّى يؤفكون.

والنصارى بضلالهم وجهلهم غَلُوا فيه، وجعلوه ابن الله، أو أنه الله، أو ثالثَ ثلاثة، لعنهم الله جميعاً.

ولا يتم إسلام أحد منهم ولا يصلح حتى يتبرّأ من قول الطائفتين الملعونتين: اليهود، والنصارى، ويأخذ بقول الوَسَط، وهو أنه عبد الله ورسولُه، خلقه الله من أنثى بدون ذكر، قال الله له: كنْ، فكان، ولهذا قيل له: كلمة الله، كما قال الله سبحانه وتعالى عنه: ﴿ أَنَّ ٱللّهَ يُبَشِّرُكَ بِيَحْيَىٰ مُصَدِّقًا بِكَلِمَةٍ مِّنَ ٱللهِ ﴿ [آل عمران: ٣٩] عنه: بعيسى. وعيسى ويحيى ابنا خالة، أمهما أختان، فأم يحيى =

= وعيسى أختان، ولذلك فإنه يقال لهما: ابنا الخالة، وزكريا زوج خالة عيسى عليه السلام.

ففي هذا كلِّه دلالة على عظيم قدرة الله عز وجل، وأنه سبحانه وتعالى المالك لكل شيء، والقادر على كل شيء.

وفي هذا حث العباد على اللَّجوء إليه، وسؤاله، وعدم استعظام الأمور بالنسبة إليه، وأنه يقول للشيء: كنْ، فيكون. فينبغي للعاقل أن يسأل ربه كل شيء، وأن يضرع إليه في صلاح قلبه وهدايته واستقامته على الخير والهدى، وأن يضرع إليه في سلامته من كل سوء، وعافيته من مضلات الفتن، كما يسأله الغنى من الفقر، والنصر على الأعداء، والحاية من كيد الأعداء، إلى غير ذلك مما يهمُّ العبد.

وفيه أيضاً تشجيع العباد على الجهاد في سبيل الله، وألا يضجَروا من قلَّة عددهم، وكثرة خصومهم، بل عليهم أن يستعينوا بالله، وأن يستنصروه سبحانه وتعالى، وأن يَصدُقوا في ذلك، وسوف ينصرهم الله ويعينهم؛ لأنه سبحانه وتعالى هو القادر على =

= كل شيء، فلو قال للعدو: موتوا لماتوا، لكنه ابتلى هؤلاء بهؤلاء، ﴿ وَلَوْ بَشَاءُ اللّهُ لَانَفَرَ مِنْهُمْ وَلَكِن لِبَلُوا بَعْضَكُم بِبَعْضِ ﴾ [محمد: ٤]؛ ليتبين صِدقُ الصادقين، وكذبُ الكاذبين، وجهادُ المجاهدين، وتأخّرُ المتأخّرين، ويتبين من يَرغب في أسباب النجاة، ومَن يريد الدرجات العالية، ومن يتصبّر على ما يرضي الله، ويقرب لديه من الكسالى والكذابين والمنافقين وأشباههم.

ولو أن كلَّ داع إلى الله، أو كلَّ رسول، أو كل مؤمن أُعطي ما يريد، وكلَّ كافر مُنع مما يريد، لكان الناس كلهم أمة واحدة، ولكانوا على دين الله جميعاً، ولكن بالابتلاء والامتحان انقسم الناس، والله المستعان \*\*.

س: هل رِزْقُ الله سبحانه وتعالى لمريم وهي تحتسب، معناه أنها توكلت على الله حق التوكل، مصداق قول الرسول ﷺ في الحديث: «لو أنكم تتوكلون على الله حق توكله لرزقكم كها يرزق الطير؛ تغدو خِماصاً وتروح بطاناً»(١)؟

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي: المزارعة (٢٣٤٤)، وابن ماجه: الزهد (١٦٤).

## س: هل من تَوكُّلِها أن تُرزق بغير حساب؟

ج: إن التوكل من جهة التقوى، فالمتوكّلون هم من المتقين، والله يقول جل وعلا: ﴿ وَمَن يَتَّقِ اللّهَ يَجْعَل لَهُ مَخْرَجًا ﴿ وَيَرْزُقْهُ مِنْ حَيْثُ لَا يَحْتَسِبُ ﴾ [الطلاق: ٢-٣] ﴿ وَمَن يَتِّقِ اللّهَ يَجْعَل لَهُ مِن أَمْرِهِ يُشْرًا ﴾ [الطلاق: ٤]، فالمتقي الله يرزق ويُصلح أمرُه، وليس معنى ذلك أنه يعطل الأسباب، فليس تعطيل الأسباب من التقوى، ومريم ليست ممن يعطل الأسباب، ولكن الله يسوق لها أشياء بغير أسبابها؛ ليبين فضلها وكرامتها، وليعلم الناس أن الأمور بيده جل وعلا، وأنه سبحانه وتعالى متى أراد شيئاً كان، ولهذا في حديث عمر رضي الله عنه، مرفوعاً: «لو أنكم تتوكلون على الله حق توكّله لرزقكم كها يرزق الطير تغدو خماصاً، وتروح بطاناً». فقوله على الله حق توكّله لرزقكم كها يرزق الطير تغدو خماصاً، وتروح بطاناً». فقوله على الله عنه، تطير هاهنا وهاهنا على الجبال والأودية والشعاب، تطلب الرزق، ثم ترجع «بطاناً» وهاهنا على الجبال والأودية والشعاب، تطلب الرزق، ثم ترجع «بطاناً»

= أي: شِباعاً في آخر النهار، قد رزقها الله عز وجل، وأعطاها حاجتها. ومن الأخذ بالأسباب عند الطير: هو أن تطير تطلب الرزق، فلا تبقى في أوكارها.

وأنت كذلك من جملة الأخذ بالأسباب لك أن تخرج من بيتك، وأن تطلب الرزق حسب الطاقة، من البيع والشراء والعمل بالصناعات وفي الملاحة، أو في التجارة، أو بأي شيء مما أباح الله جل وعلا، فلا بد من هذا مع القدرة. وإذا عَجَز الإنسان عن ذلك، ساق الله رزقه إليه بقدرته سبحانه وتعالى، فإنه يرزقه من حيث لا يحتسب، إما بوجود مَنْ يهدي إليه، وإما بوجود أسباب أخرى يترتب عليها رِزقٌ له وهو في البيت، فهو جل وعلا على كل شيء قدير.



#### [قصة عيسى عليه السلام]

[شرح ۲۰] فقد ذكر على شأن عيسى عليه الصلاة والسلام، وشأن الذين كفروا به، وشأن الذين اتبعوه، وبين الله أن الأنصار وهم الحورايون \_ أجابوه وتابعوه، وأنه بعد ما ظهر من بني إسرائيل الكفرُ به والمعاداة له وإنكار نبوته رفعه إليه جل وعلا وكفاه شرهم، ووقاه بلاءهم.

= يقول جل وعلا: ﴿ فَلَمَّا آَحَسَ عِيسَى مِنْهُمُ ٱلْكُفّرَ قَالَ مَنَ الْصَارِى إِلَّهِ مَامَنًا بِاللّهِ الْمَسَارِي إِلَى اللّهِ عَامَنًا بِاللّهِ وَاشْهَدُ بِأَنَا مُسْلِمُونَ ﴾ يعني: لمّا علم عيسى عليه السلام من بني إسرائيل الكفر وعدم الإيهان به \_ فإن اليهود عادوه، وكفروا به، وزعموا أنه ولد بَغِيّ، ولم يصدقوا بها جاء به من الهدى عليه الصلاة والسلام، وكفروا بذلك مكابرة منهم؛ فعليهم لعائن الله المتتابعة.

فلم رأى ذلك منهم ﴿ قَالَ مَنَ أَنْصَارِى ٓ إِلَى ٱللّهِ يعني: من ينصر دين الله ويتابعني في نصر دين الله، فقال الحواريون \_ وهم الأنصار والأتباع الصادقون \_: نحن أنصار الله، والحوراي هو الناصر، ومنه الحديث الصحيح في قصة الزبير، «لكل نبي حوراي وحواري الزبير» (اكل نبي الناصرة، ومنه الخديث الناصر الخاص المتفاني في النصرة، ومنه الأنصار \_ الأوس والخزرج \_ الذين أووا المسلمين، ونصروهم، وجاهدوا في سبيل الله، وصدقوا فيها عاهدوا الله عليه رضي الله =

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: الجهاد والسير (٢٨٤٦)، ومسلم: فضائل الصحابة (٢٤١٥).

### = عنهم وأرضاهم.

وكل من ناصر الدين في أي مكان، وفي أي زمان؛ فهو من الأنصار في المعنى؛ وليس خاصًا بالأوس والخزرج، ولا بالحواريين في عهد عيسى، ولكن كل من نصر الحق وجاهد في سبيله؛ فإنه في الحقيقة من الأنصار، وله الفضل العظيم في ذلك، وكلما اشتدت الغربة، وقل من يساعد على الحق؛ صار فضل الأنصار أكثر وأكمل، فمن عادى الأنصار وأبغضهم، فذلك علامة نفاقه، ومن أحب الأنصار، ونصرهم، وأيدهم، وسار في ركابهم فذلك علامة الإيمان، ومن ذلك الحديث الصحيح، «آية الإيمان حب الأنصار، وآية النفاق بغض الأنصار».

وإن كان هذا في الأنصار المعروفين وهم الأوس والخزرج ولكنه في المعنى يعمهم، ويعم غيرهم في كل زمان وفي كل مكان، فمن الإيهان حب من نصر دين الله، وموالاته، وإعانته، ومن علامات النفاق بغض من نصر دين الله، وعاداه. في كل زمان وفي =

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: الإيمان (١٧)، ومسلم: الإيمان (٧٤).

#### = كل مكان.

وفي هذا حث وتحريض على نُصْرَةِ دين الله، والتأسي بالأخيار، والحذر من صفات الأشرار الذين من شأنهم إنكار الحق والكفر به، ومتابعة الهوى والشيطان، كاليهود وأشباههم ممن عرف الحق وأنكره، وابتغى العيوب لأهل الإيهان، وآثر حب العاجلة.

فمَنْ جحد الحق لهوًى في نفسه؛ فإنه مشابه لليهود في هذه الحادثة، والله أعلم، ومن نصر الحق وأيده وجاهد في سبيله، وآوى أهله، فقد شابه الأنصار من الأوس والخزرج، ومن قبلهم من أنصار دين الله؛ فله من الفضل، ومن الأجر بحسب ما قام به من نصر دين الله جل وعلا.

وفي قوله تعالى: ﴿ إِذْ قَالَ اللهُ يَعِيسَىٰ إِنِّ مُتَوَفِّيكَ وَرَافِعُكَ وَرَافِعُكَ وَرَافِعُكَ وَرَافِعُك الله على أن الله قبض عيسى إليه ورفعه إليه، وقد جاءت الأحاديث صريحة في ذلك متواترة مستفيضة عن رسول الله عليه الصلاة والسلام، بأنه رفع عيسى لما تعدى عليه بنو إسرائيل، واستثاروا عليه مَلِكَ زمانهم، وأرادوا قتله حتى خلصه الله من =

= شرهم، وأنجاه من بين أظهرهم برفعه إليه كالله

وقوله: ﴿ مُتَوَفِيكَ ﴾ يعني: قابضك، والتَّوَفِي هنا ليس هو الموت ولكنه القبض، ويقال: توفى نصيبه من كذا، واستوفى نصيبه من كذا، يعني: قبضه، ومنه: توفى المكيال، أي: قبض المكيال، فالتوفي والاستيفاء بمعنى القبض.

وقد فُسِّرت هذه الكلمة بثلاثة معان: بالنوم، وبالموت، وبالقبض الذي هو الرفع، وأصح الذي قيل فيها وفي أمثالها أنه القبض، يعني: قبضه إليه ونقله إليه ونقله إليه ونقله إليه ونقله إليه ألله القول بأنه وفاة النوم، فأخذته سِنةٌ من النوم عند رفعه، ثم أفاق منها بعد الرفع عليه الصلاة والسلام.

أما القول بأنه الموت، فهو قول ساقط لا وجه له، وهو مما يتشبث به القاديانيون وأشباههم ممن زعم أن عيسى مات، وأن القادياني هو خليفته وهو الذي جاء بعده يكمل النبوة، فهذا من الكلام الساقط الذي لا وجه له.

فالمقصود أنه عليه الصلاة والسلام رفعه الله إليه كما قال: =

= ﴿ بَل رَّفَعَهُ ٱللَّهُ إِلَيْهِ ﴾ [سورة النساء: ١٥٨] فهو مرفوع إليه، وسُمِّي الرفع تَوفيًّا؛ لأنه من القبض، وهو قبض الشيء وإحرازه، فالله جل وعلا قبضه إليه، ورفعه إليه، وليس المراد الموت؛ ولهذا أخبر في الآية الأخرى:

﴿ بَل رَّفَعَهُ ٱللَّهُ إِلَيْهِ ﴾، ﴿ وَمَا قَنَلُوهُ وَمَا صَلَبُوهُ وَلَكِن شُيِهَ لَهُمُ ﴾ [سورة النساء: ١٥٧] وقد ذيلها الله ﷺ بقوله: ﴿ وَكَانَ ٱللَّهُ عَزِيزًا حَكِيمًا ﴾ [سورة النساء: ١٥٨].

فالمقصود أنه رُفع إلى الله جل وعلا، وصار في السماء، وقد جاءت الأحاديث الصحيحة واضحة في أنه مرفوع، وأن الرسول عليه الصلاة والسلام لقيه في السماء الدنيا مع يحيى بن زكريا، وأخبر في الحديث الصحيح، أنه رُفع إلى السماء، وأنه ينزل في آخر الزمان، وأن وجوده في آخر الزمان علامة من علامات الساعة، قال تعالى: ﴿ وَإِنَّهُ لِهِ لَمِّ لِلسَّاعَةِ فَلَا تَمْتَرُكَ بِهَا وَاتَّبِعُونِ مَا هَذَا وَمِرَطُ مُسْتَقِيمٌ ﴾ [سورة الزخرف آية: ٢١].

فالمقصود أنه ينزل في آخر الزمان، وقد رُفع لما تُعُدِّي عليه =

= وأراد اليهود قتله، فرفعه الله وخلصه منهم، وسوف ينزل في آخر الزمان، وهو من علامات الساعة، وسوف يقتل الدجال، ثم يموت بعد ذلك، كما في قوله جل وعلا: ﴿ وَإِن مِّنَ أَهَّلِ ٱلْكِنَابِ لِللَّهِ لَكُونَابِ اللَّهِ لَكُونَابِ اللَّهِ لَكُونَابِ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

فالموت لا بد منه وسوف يقع ويحصل؛ لكنه بعد نزوله، وبعد حكمه بشريعة محمد عليه الصلاة والسلام فترة من الزمن، وقد جاء في بعض الروايات أنها سبع سنين، وجاء في رواياتٍ أخرى أنها أربعون سنة.

فهو سينزل عليه السلام ، وسوف يحكم بشريعة محمد على ويقود الناس للجهاد، ويكسر الصليب، ويقتل الخنزير، ويضع الجزية، ولا يقبل من الناس إلا الإسلام أو السيف؛ كها جاءت بذلك الأخبارُ عن رسول الله عليه الصلاة والسلام، فهذا هو الحق في أمر عيسى عليه الصلاة والسلام.

والحق فيه أنه مثلما قال الله: ﴿ إِنَّ مَثَلَ عِيسَىٰ عِندَ ٱللَّهِ كَمَثَلِ عَالَمَ هُو كَمَثُلِ عَالَمَ الله = ءَادَمَ ﴾ [آل عمران: ٥٩] فكما أن آدم خُلق من تراب، وأوحى الله =

= إليه، وجعل له شريعة يسير عليها، فعيسى عليه الصلاة والسلام كذلك، خلق من أنثى بلا ذكر، فكما أن آدم لا يُستنكر ولا يمكن التكذيب بأنه خلق من تراب من دون أب ولا أم؛ بل من تراب، فعيسى لا يُستنكر أيضًا أن يكون من أنثى بلا ذكر؛ لأن هذا أسهل وأيسر من وجود آدم من تراب ـ بلا أب ولا أم ـ.

والله جعل الناس أقساماً أربعة، وبوجود عيسى تَمَّت القسمة:

القسم الأول: وُجد من تراب بلا أب ولا أم.

القسم الثاني: خُلق من ذكر بلا أنثى، وهي حواء خلقها الله من آدم ﴿ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا ﴾ [النساء: ١].

القسم الثالث: خُلق من أنثى بلا ذكر على عكس حواء؟ فحواء من ذكر بلا أنثى، وعيسى من أنثى بلا ذكر، بقدرته تعالى خلقها بقوله: كن، فكان.

القسم الرابع: بقية الناس من ذكر وأنثى كما قال على: ﴿ يَكَأَيُّهُا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ اَلنَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَكُمُ مِن ذَكْرٍ وَأَنْثَىٰ ﴾ [سورة الحجرات: ١٣]. = هذه حال الناس في هذه الأقسام الأربع، وبوجود عيسى تَمَّت القسمة الرباعية، وربُّك على كل شيء قدير ﷺ، وهذه من آياته الدَّالة على قدرته العظيمة، وأنه يقول للشيء: كن، فيكون.

وأيُّ شيء يُستنكر من هذا؟! فليس وجود الذَّكر لحمل الأنثى أمرًا مُتحتِّماً؛ بل قدرة الله على شاملة له، وفي قدرته سبحانه أن يُوجِد أنثى بلا ذَكر، وذكراً من أنثى، و يُوجِد أنثى من ذكر، وذكراً بلا أنثى، كل هذا وقع منه على كل وقع في قدرته جل وعلا إيجاد إنسان بلا ذكر ولا أنثى؛ بل من التُّراب وهو آدم أبو البشر عليه الصلاة والسلام، ثم البقية من ذكر وأنثى؛ فالله على كل شيء قدير، وهو بكل شيء عليم.

وفي هذا دلالة أيضاً على أن أتباع عيسى هم المنصورون إلى يوم القيامة، وأتباعه \_ كما قال أهل العلم \_ هم أتباع محمد عليه الصلاة والسلام، وهم الذين صدقوه وآمنوا بأنه رسول الله عليه الصلاة والسلام، وأنه عبد الله ورسوله وأنه خُلق من أنثى بلا ذكر، وأنه لا أبَ له؛ فهم أتباع محمد عليه الصلاة والسلام، والطائفة =

= القليلة التي تابعته عليه الصلاة والسلام، ثم أوذيت، هؤلاء هم أتباعه عليه الصلاة والسلام، فأتباع عيسى هم الذين تابعوا محمداً عليه الصلاة والسلام، وجعلوا وجوده آية من آيات الحق، ودلالة من دلالات الحق الذي بعث الله به نبيه محمداً عليه الصلاة والسلام، وفي الآيات فوائد معلومة لمن أرادها\*.

#### \* س: هل هناك مكان معين لدفن عيسى عليه السلام؟

ج: يُروى في بعض الأحاديث ولكن في صحته نظر أنه يدفن في الروضة النبوية عليه الصلاة والسلام؛ لكن لا أعلم في ذلك شيئًا ثابتًا؛ إنها يقال هذا؛ فقاله ابن كثير وغيره؛ لكن ما أعلم سندًا متصلًا أنه سوف يدفن في الروضة النبوية، وهذا لا يُعْتَمَد عليه، والله أعلم.

### س: وهل هناك مكان معين لدفن المهدي؟

ج: فيه أحاديثٌ كثيرة منها الضعيف، ومنها الموضوع؛ ويوجد أيضًا عِدَّةُ أحاديث صحيحة جيدة، وسوف يخرج المهدي كما جاء في الأحاديث، ويملأ الأرض قسطًا وعدلًا، بعدما ملئت جورًا.

والأشهر والأكثر من أهل العلم على أنه يكون قبل عيسى عليه الصلاة والسلام \_ هذا هو المشهور عند أهل العلم من قول الجمهور \_ أنه يخرج =

= ويوجَد قبل عيسى عليه الصلاة والسلام، وأنه يُطلَب ويُسعى له حتى يُبايَع، وقد جمع في هذا جمع من أهل العلم أحاديث، ومنهم أبو داود رحمه الله، جعل له كتابًا مستقلًّا في كتاب «السنن»: (كتاب المهدي)، وجمع غيره في ذلك أحاديث المهدي عليه الصلاة والسلام، فجُمع فيه أحاديث؛ لكن مجموعها فيها الضعيف، وفيها الصحيح، وفيها الحسن، وفيها الموضوع.

من ذلك حديث ابن مسعود وحديث علي، وحديث أم سلمة، أحاديث جيدة في هذا الباب، في قصة المهدي.

س: وما معنى الحديث الذي فيه: «يصلحه الله على في ليلة»؟

ج: يعني: يتم الله أمره، ويقضي أمره، ويُبايَع له في ليلة، وهذا أحسن ما قيل فيه.

س: يوجد بعض من أنكر هذا الحديث وضعَّفه؟

ج: كل بحسب علمه، وصار أنه خفي عليه الأمر، مثل مَن قد ينكر بعض الأحاديث الأخرى الصحيحة، وصار أنه يُردُّ عليه، ويقال له: قد غلط وأخطأ.

س: إن الذي أنكره وضعفه من العلماء المعاصرين.

ج: من أنكر هذا من أهل العلم، يقال له: إنه غلط، أو تأوله على أنه من قول الرافضة، أو من أقوال الشيعة، وهذا غلط أكبر وأقبح.

= يقال: المهدي شخص من بيت محمد ﷺ، يقال له محمد بن عبد الله يواطئ اسمه اسم النبي ﷺ، واسم أبيه اسم أبيه فهو من أهل البيت وهذا ثابتٌ عن النبي ﷺ.

أما زمان خروجه، فالأشهر أنه قبل عيسى، وجاء في بعض الأحاديث أنه أمير الناس عند خروج عيسى عليه الصلاة والسلام، ولكن ليست الأحاديث في تحديد أنه قبل عيسى بواضحة، وفيها حديث لا بأس به رواه الحسن عن أبي أسامة، وهو غير شاهد له ولكن ليس في القوة والجودة مما . يُعْتَمد عليه.

فالحاصل والأقرب، أنه قبل عيسى، وأنه أمير الناس عند نزول عيسى وأن الحال في زمانه \_ مثل ما قال النبي ﷺ \_ تستقيم ويملأ الأرض قسطًا وعدلًا بعدما ملئت جورًا. ولكن كون ذلك أمرًا قطعيًا قبل عيسى، فيه نظر، فقد يكون بعد عيسى عليه الصلاة والسلام، لكن الأغلب والأكثر من أهل العلم على أنه قبل عيسى، بعد تغير الأحوال مثل وقتنا الآن تتقارب الآن لأن الأرض ملئت الآن جورًا وشرًا وكفرًا وضلالًا في غالبها، ولم يبق إلا قليل، فالزمان مقارب أن يكون وجوده قريبًا على ما قاله الجمهور، ثم بعده يخرج الدَّجّال، فينزل عيسى عليه السلام إلى قتاله.

س: وما الأرجح من مكوث عيسى أربعين سنة أو سبع سنوات؟ =

= ج: الأقرب سبع سنوات، والحديث في صحيح مسلم (۱). س: وكم يبقى حكم المهدي؟

ج: الله أعلم، لا أعرف، وأذكر هنا أخونا الشيخ عبد المحسن العباد رئيس الجامعة الآن؛ فقد جمع مقالًا جيدًا وافيًا طُبع في مجلة الجامعة، جَمَعَ غالب ما في الباب من الأحاديث، وكذلك أخونا التويجري في إتحاف الجهاعة، فقد جمع أشياءً كثيرةً في هذا الباب يمكن أن يستفاد منها فائدة كبيرة، وما ورد في ذلك يمكن لطالب العلم أن يتتبعها ممن خَرَّجها؛ فيستفيد من هذا فائدة كبيرة بالتدبر.

س: ما حكم رفع العَلَم الذي يرمز إلى صلب المسيح موازياً للعَلَم الذي كُتِب عليه لا إله إلا الله محمد رسول الله؟

ج: هذا ممنوع ولا يجوز؛ فالظاهر أنه يستفاد منه أنه نوع من التصديق؛ فلا ينبغي مثل هذا ولا يجوز، لا يجوز رفع هذا العلم، اللهم إلا إذا كان رفعه الأقرب في دفع شر أو ضرر، فيمكن؛ لكن ينبغي في هذا عدم المجاملة، وينبغي عدم رفع شيء فيه الصلب؛ لأن الصلب باطل ﴿ وَمَا صَلَبُوهُ ﴾ [سورة النساء: ١٥٧].

<sup>(</sup>۱) برقم (۲۹٤٠).

#### وَقُعُ مِي الْرَبِّيلِي الْمُجِيِّرِي الْسِكِيِّي الْمِيْرَ الْمِيْرِي www.moswarat.com

#### [من مواقف أهل الكتاب]

الله قال تعالى: ﴿ قُلْ يَكَأَهْلُ ٱلْكِنَابِ تَعَالُوا إِلَىٰ كَلِمَة سَوَآعِ اللهُ عَالُوا إِلَىٰ كَلِمَة سَوَآعِ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ أَلَّا نَعْبُدَ إِلَّا أَلَّهَ وَلَا نُشْرِكَ بِهِ عَسَيْتًا وَلَا يَتَّخِذَ بَعْضُ نَا بَعْضًا أَرْبَابًا مِن دُونِ ٱللَّهِ ۚ فَإِن تَوَلَّوْا فَقُولُوا ٱشْهَا دُوا بِأَنَّا مُسْلِمُونَ اللهِ يَتَأَهْلَ ٱلْكِتَابِ لِمَ تُحَاجُونَ فِي إِبْرَهِيمَ وَمَآ أَيْزِلَتِ ٱلتَّوْرَكَةُ وَٱلْإِنجِيلُ إِلَّا مِنْ بَعْدِهِ ۚ أَفَلاَ تَعْقِلُوكَ اللَّهِ مِنْ هَكَأَنتُمْ هَكَوُلاء حَجَجْتُمْ فِيمَا لَكُم بِهِ عِلْمٌ فَلِمَ تُحَاجُّونَ فِيمَا لَيْسَ لَكُمْ بِهِۦعِلْمُ ۚ وَٱللَّهُ يَعْـلَمُ وَأَنتُـمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴿ أَن مَا كَانَ إِبْرَهِيـمُ يَهُودِيًّا وَلَا نَصْرَانِيًّا وَلَكِن كَانَ حَنِيفًا مُسْلِمًا وَمَا كَانَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ الله إِنَ أَوْلَى ٱلنَّاسِ بِإِبْرَهِيمَ لَلَّذِينَ ٱتَّبَعُوهُ وَهَاذَا ٱلنَّبِيُّ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ۗ وَاللَّهُ وَلِيُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ ۚ وَدَّت طَّاآبِفَةٌ مِّنْ أَهْلِ ٱلْكِتَابِ لَقَ يُضِلُونَكُو وَمَا يُضِلُونَ إِلَّا أَنفُسَهُمْ وَمَا يَشْعُرُونَ اللَّ يَتأَهْلَ ٱلْكِئْكِ لِمَ تَكْفُرُونَ بِثَايَنتِ ٱللَّهِ وَأَنتُمْ تَشْهَدُونَ ﴿ يَتَأَهْلَ ٱلْكِتَابِ لِمَ تَلْبِسُونَ ٱلْحَقَّ بِٱلْبَطِلِ وَتَكْنُمُونَ ٱلْحَقَّ وَأَنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴿ وَقَالَتَ ظَاآبِهَا أَهُ مِنْ أَهُلِ ٱلْكِتَابِ ءَامِنُواْ بِٱلَّذِى أُنزِلَ عَلَى ٱلَّذِينَ

ءَامَنُوا وَجَهَ النَّهَارِ وَاكْفُرُوا ءَاخِرَهُ لَعَلَهُمْ يَرْجِعُونَ ﴿ وَلَا تُؤْمِنُوا الْمَاكُ اللَّهِ اللهِ اللهُ أو الفَضَالِ وَاللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ وَاللهُ الللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَ

[شرح ٢١] يبيِّن الله سبحانه وتعالى كثيراً من حال أهل الكتاب ودَعواهُم ما ليس لهم به عِلمٌ، وتَلوُّنَهم في المُضارَّة لأهل الإيهان والتلبيس عليهم، وكَتْمَ الحق الذي عندهم؛ ليُضلوا الناس عن الهدى، ويلبسوا عليهم حقهم بباطلهم، وهذا شيء معروف من أعمال أهل الكتاب ولاسيَّما اليهود؛ لأنهم أكثر الناس في هذا فساداً وضلالاً وتلبيساً.

ففي هذه الآية الكريمة: ﴿ قُلْ يَتَأَهَّلَ ٱلْكِلَابِ تَعَالُواْ إِلَىٰ كَالَمْ اللهِ سبحانه وتعالى نبيّه كَلِمَة سَوَام بَيْنَكُم بَيْنَكُم الآية، يأمر الله سبحانه وتعالى نبيّه عَلَيْ أَن يقول لأهل الكتاب: ﴿ تَعَالُواْ إِلَىٰ كَلِمَة سَوَام بَيْنَنَا وَبَيْنَكُم فَي كلمة التوحيد: ﴿ لا إله إلا الله ﴾؛ فإن وبينكم وهذه الكلمة هي كلمة التوحيد: ﴿ لا إله إلا الله ﴾؛ فإن الواجب على جميع أهل الأرض أن يكونوا فيها سواء، وأن يعبدوا =

= الله وحده، وأن يَتبرَّؤوا من عبادة ما سواه جل وعلا.

ولهذا كتب بهذه الآية النبيُّ عليه الصلاة والسلام إلى هِرقلَ عظيمِ الرُّوم يدعوه إلى معناها، وهو الإجابة إلى توحيد الله والإخلاص له، وترك ما عليه أهل الكتاب من الشرك بالله: من عبادة غير الله، من عبادة العُزير أو المسيح أو الأحبار والرُّهبان وغير ذلك، ودعاهم لأن يوحِّدوا الله وحده ويَتبرَّؤوا من الشَّرك به جل وعلا، وأن يُسلموا وُجوهُهم وأعالهم له سبحانه وتعالى، ولكن القوم أَبوا وعاندوا واستكبروا وتابعوا الهوى.

وكان النبي على يقرأ في سُنة الفجر في الركعة الأولى قوله سبحانه: ﴿ قُولُوا ءَامَنَا بِاللهِ ﴾ [البقرة: ١٣٦]، وفي الركعة الثانية بهذه الآية: ﴿ قُلْ يَتَأَهَّلَ ٱلْكِنْبِ تَعَالَوا إِلَى كَلِمَةِ سَوَآمٍ ﴾، وما ذاك إلا لأن هاتين الآيتين فيهما توحيد الرُّبوبية وتوحيد الأسماء والصفات، وتوحيد الإلهية؛ ففي الآية الأولى: توحيد الله والإخلاص له، والإيمان به وبرسله وبكتبه وبجميع ما أُنزل على الأنبياء، وعدم التفريق بينهم، والانقياد لما جاؤوا به. وفي الثانية: =

= التصريح بالبراءة من عبادة غير الله ومن الشرك بالله عز وجل، وأن نكون نحن وغيرنا سواء في ذلك، نعبد ربَّنا وحده ونتبرأ من عبادة ما سواه سبحانه وتعالى، ولا نتخذ من دونه أرباباً نعبدهم معه ونطيعهم في غير طاعته سبحانه وتعالى.

ثم يبيِّن بعد ذلك مُحاجَّة اليهود والنصاري في الحق، وزَعْم كلِّ طائفة أن إبراهيم منها، وأنها أولى بإبراهيم عليه الصلاة والسلام، ويبين جل وعلا أن أولى الناس بإبراهيم أتباعه مِن أيِّ جنس كانوا، فأولى الناس بإبراهيم وبالأنبياء هم أتباعه على الحقيقة، فأتباع إبراهيم وأتباع النبي محمد ﷺ هم أولى الناس به، سواء كانوا من أقاربه أو من قبيلته وعشيرته، أم كانوا من أناس أو طوائف آخرين. فالمقصود هو اتِّباع الحق وإيثاره على ما سواه، ولهذا قال عز وجل: ﴿ إِنَّ أَوْلَى ٱلنَّاسِ بِإِبْرَهِيمَ لَلَّذِينَ ٱتَّبَعُوهُ وَهَلْذَا ٱلنَّبِيُّ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ۗ وَٱللَّهُ وَلِيُّ ٱلْمُقْمِنِينَ ﴾، فأولى الناس بالأنبياء هم أتباعهم والمقرُّون بها جاؤوا به من الشرائع، والمجتمِعون على الحق الذي دعوا إليه، وأولى الناس بمحمد عليه الصلاة والسلام، هم =

= أتباعه وأنصاره سواء كانوا من العرب أو من العجم، فمَن كان تابعاً لشريعته معظّمًا لها وسار عليها فهو أولى الناس به ﷺ.

وفيه بيان أن اليهود \_ بقيَّة أهل الكتاب \_ يحرصون على إضلال الناس، وعلى إغوائهم، وعلى إدخال الشرك عليهم؛ ولهذا قالوا: ﴿ وَقَالَت طَاَبِهَةٌ مِنَ أَهْلِ اللَّهِكَتَبِ اَمِنُواْ بِاللَّذِى أَنْزِلَ عَلَى اللَّذِينَ أَنْزِلَ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الله الناس إلى أن يؤمنوا أول النهار ثم يكفروا آخر النهار ويقولون: ما وجدنا ما عندهم مناسباً للحق أو موافقاً له، حتى يقولوا: جرَّبنا ونظرنا فها وجدنا ما يدل على الحق الذي ادَّعَاه محمد عليه السلام، فيكون هذا أبلغ في الإضلال والتشكيك وهذا من ضلالهم وكيدِهم، أن يدخلوا في الإسلام أول النهار ويُظهِروا أنهم من أهله، ثم في آخر النهار يكفرون ويقولون: ما وَجدُنا المطلوب؛ نسأل الله السلامة.

والمقصودُ من هذا: التحذيرُ من طرائقهم ومن أخلاقهم ومن صفاتهم الذَّميمة، وأنه ينبغي للمؤمن أن يَحذَر صفاتِهم الذَّميمة وأخلاقَهم المنحرفة، وأن يكون مع الحقِّ أينها كان، ويَثبُتَ عليه، = = وأن يَحذَر الباطل وأهلَه في أيِّ وَقتِ كان وفي أيِّ مكانِ كان. والله المُستعان.

#### رَقَعُ بعبر الارَّجِي اللَّجَدَّرِيَ (سُكِتَهُ الاِنْهُ الْإِنْووكِ www.moswarat.com

### [الميثاق المأخوذ على الأنبياء]

 قال تعالى: ﴿ وَلَا يَأْمُرَكُمْ أَن تَنْخِذُوا ٱلْلَكَتِهِكَةَ وَٱلنَّهِيَّ أَرْبَابًا أَ أَيَا مُرْكُم بِٱلْكُفْرِ بَعْدَ إِذْ أَنتُم مُسْلِمُونَ ﴿ وَإِذْ أَخَذَ ٱللَّهُ مِيثَنَقَ ٱلنَّيِيِّينَ لَمَآ ءَاتَـٰ يُتُكُم مِّن كِتَكِ وَحِكْمَةٍ ثُمَّ جَآءَكُمْ رَسُولُ مُصَدِّقٌ لِمَا مَعَكُمْ لَتُؤْمِنُنَّ بِهِ، وَلَتَنَصُرُنَهُ ۚ قَالَ ءَأَقَرَرْتُمْ وَأَخَذْتُمُ عَلَىٰ ذَالِكُمْ إِصْرِي ۗ قَالُوٓا أَقْرَرُنَا ۚ قَالَ فَأَشْهَدُوا وَأَنَا مَعَكُم مِنَ ٱلشَّلِهِدِينَ اللهُ فَمَن تَوَلَّى بَمِّدَ ذَالِكَ فَأُوْلَتِهِكَ هُمُ ٱلْفَلسِقُونَ اللهُ أَفَعَكُر دِينِ ٱللَّهِ يَبْغُونَ وَلَهُ وَأَسْلَمَ مَن فِي ٱلسَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضِ طَوْعُنَا وَكَرْهَا وَإِلَيْهِ يُرْجَعُونَ اللَّهِ قُلْ ءَامَنَا بِٱللَّهِ وَكُمَّا أُنْزِلَ عَلَيْتُنَا وَكُمَّا أُنْزِلَ عَلَيْ إِبْرَهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَقَ وَيَعْقُوبَ وَٱلْأَسْبَاطِ وَمَآ أُوتِيَ مُوسَىٰ وَعِيسَىٰ وَٱلنَّابِيُّونَ مِن زَّبِهِمْ لَا نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِّنْهُمْ وَنَحْنُ لَهُ مُسَـٰلِمُونَ ﴿ وَمَن يَبْتَغ غَيْرَ ٱلْإِسْلَىٰمِ دِينَا فَكَن يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُوَ فِي ٱلْآخِرَةِ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴿ كُيْفَ يَهْدِى ٱللَّهُ قَوْمًا كَفُرُواْ بَعْدَ إِيمَنهِمْ وَشَهِدُوٓا أَنَّ ٱلرَّسُولَ حَقُّ وَجَآءَهُمُ ٱلْبَيِّنَاتُ ۗ وَاللَّهُ لَا

# يَهُدِى ٱلْقُوْمَ ٱلظَّلِلِمِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَمِرَانَ: ٨١- ٨٦]. [٢٢]

[شرح ٢٦] في هذه الآيات بيان أُخْذِ الله الميثاق على الأنبياء \_ عليهم الصلاة والسلام \_ أن كل رسول يدرك رسولاً يأتي بعده أنه ينصره ويؤمن به ويؤيده، هكذا من أولهم إلى آخرهم، وأنهم قد اعترفوا بذلك وأقرُّوا والتزموا به \_ عليهم الصلاة والسلام \_ وهذا يبيِّن أنه جل وعلا أوصاهم بهذا وألزمهم به، وأخذ عليهم الميثاق بذلك، وفي هذا التعاون على البر والتقوى، والتعاونُ على إظهار الحق والتواصي به، حتى يكون الناس على بيِّنة وبصيرة، مما تأتي به والرسل عليهم الصلاة والسلام.

ومن ذلك أَخْذُه الميثاقَ على الرُّسل: إنْ بُعث محمَّدٌ ﷺ وهم أحياء أن يصدِّقوه ويؤمنوا به، قال علي وابن عباس رضي الله تعالى عنهم: إن الله أخذ على كل نبي لئن بُعث محمَّدٌ وهو حي لَيُؤمِننَّ به وليَنصُرنَّه.

وهذا في جميع الأنبياء، ولكن محمداً ﷺ \_ وهو خاتمهم وأمامهم وخطيبهم إذا اجتمعوا \_ أولاهم بأن يؤخذ الميثاق على غيره بتصديقه والإيمان به؛ لأنه الرسول الخاتم لجميع الأنبياء =

= والرسل، ولأنه مبعوث إلى عامة الناس ولجميع الثّقلين الجِنّ والإنس، وهذه من خصائصه \_ عليه الصلاة والسلام \_ أن الله بعثه إلى الناس كافة، إلى الأحمر والأسود، إلى الجن والإنس، إلى العرب والعجم، فمَن تبع ما جاء به فله الكرامة والسعادة والعاقبة الحميدة، ومن حاد عن سبيله فله النار نعوذ بالله من ذلك! ولهذا قال علي الله عن يدخلون الجنّة إلا مَنْ أبى ". قيل: يا رسول الله، ومَنْ يَأْبى؟! قال: "مَنْ أطاعَني دَخلَ الجنّة ومَن عصاني فقد أبى "نه.".

ثم يبيِّن سبحانه وتعالى أن الإسلام هو دين الله، وأنه لا ينبغي لأحد أن يحيد عنه فيقول: ﴿ أَفَعَكَرَ دِينِ اللهِ يَبْغُونَ ﴾، فهو استفهام إنكار، وأن الواجب على جميع الثقلين الالتزام بدين الله وما جاء به الرسل، فهو سبحانه المالك القاهر الذي أسلم له كل شيء، يعني: انقاد له كل شيء، وذَلَ له كل شيء، يقال: أسلم له، يعني: انقاد له وذل له، وسُمِّي دين الإسلام إسلاماً لأنه ذُلُّ لله، =

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: الاعتصام بالكتاب والسنة (٧٢٨).

= وانقيادٌ له، وطاعة لأوامره، وتركٌ لنواهيه سبحانه وتعالى، فهذا الملك العظيم القاهر القادر على كل شيء المالك لكل شيء، هو المستحق أن يُعبد ويُعظَّم، ويطاع أمره سبحانه وتعالى.

ثم يأمر نبيَّه ﷺ بأن يقول: ﴿ عَامَتَكَا بِأَللَّهِ وَمَا أُنْزِلَ عَلَيْنَا ﴾ إلى آخره، وفي آية البقرة: ﴿ وَامَنَّا بِأَلَّهِ وَمَآ أُنزِلَ إِلَيْنَا ﴾ [البقرة: ١٣٦]، فهذا واجب على النبي ﷺ وعلى الأمة أن يؤمنوا بها أَنْزَلَ الله على الأنبياء الماضين وعلى نبينا محمد ﷺ، وأن ينقادوا لذلك و لا يكذبوا بذلك، ويسلِّموا لذلك ولا يفرقوا بين الرسل عليهم الصلاة والسلام، لهذا قال جل وعلا: ﴿ قُلُ ءَامَنَكَا بِٱللَّهِ وَمَمَّا أُنْزِلَ عَلَيْــنَا وَمَا أُنْزِلَ عَلَيْ إِبْرَهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَقَ وَيَعْقُوبَ وَٱلْأَسْبَاطِ وَمَا أُوتِيَ مُوسَىٰ وَعِيسَىٰ وَٱلنَّبِيُّونِ مِن زَّبِّهِمْ ﴾، وفي آية البقرة: ﴿ قُولُوٓاْ ءَامَنَكَا بِٱللَّهِ وَمَآ أُنزِلَ إِلَيْنَا وَمَآ أُنزِلَ إِلَىٰۤ إِبَرَهِۓٓم وَإِسۡمَعِيلَ وَإِسْحَنَى وَيَعْقُوبَ وَٱلْأَسْبَاطِ وَمَآ أُوتِيَ مُوسَىٰ وَعِيسَىٰ وَمَآ أُوتِيَ ٱلنَّبِيُّونَ مِن زَّبِهِمْ لَا نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدِ مِنْهُمْ وَنَحْنُ لَهُ. مُسْلِمُونَ ﴾ وفي آل عمران إسقاطها، والمعنى واحد، من باب المعطوف على ما قبله، =

فالمعنى: أن الله جل وعلا يأمر الأنبياء ومنهم نبينا محمد على المرافر أمته أن ينقادوا لهذا الوحي المنزل، وأن لا يفرقوا بين الرسل، وأن يكونوا خاضعين لذلك، وبهذا يقال لهم: إنهم مسلمون، يعني: منقادين لهذا الأمر بالتسليم والإيهان بأنه حق من عند الله عز وجل والإذعان له، كذلك ننقاد لما بعث الله به نبيه محمداً على ونذل له ونعتمد عليه، ونسير عليه ونتمسك به حتى نلقى ربّنا عز وجل.

وهذا هو واجب الأمة كلِّها، أن تسلم لأمر الله، وأن تنقاد له، وأن تعظِّم أمر الله ونهيه، وأن تصدق الرسل جميعاً، وأن تؤمن بها جاؤوا به من عند الله، وأنهم جاؤوا للدعوة إلى توحيد الله والإخلاص له، والإيهان به وبالآخرة وبالجزاء والحساب والجنة =

= والنار، كل ذلك جاءت به الرسل عليهم الصلاة والسلام.

ثم جاء خاتمهم وأفضلهم نبينا محمد على بالذي جاء به الأنبياء من قبله من توحيد الله والإخلاص له، وجاء بشريعة أكمل في كل شيء، صالحة لجميع العالم في زمن حضارتهم وبداوتهم، وضعفهم وقوتهم، ومرضهم وصحتهم، واجتماعهم وافتراقهم، وغير ذلك في جميع أحوالهم، فهي صالحة لكل زمان ومكان حتى تنتهي هذه الدنيا، وحتى يرث الله الأرض ومن عليها وهو خير الوارثين سبحانه وتعالى.

والمقصود أن الله جل وعلا أمر نبيّه على بأن يؤمن بها أنزل على الأنبياء وبها آتاهم، وأن ينقاد لذلك وأمته، وهكذا يجب على الأمة ما وجب على نبيها، فهي أُمرت أيضاً بأن تؤمن بها جاءت به الرسل، ومن كذّب واحداً من الرسل كنوح، أو هود أو صالح...، فقد كذّب الجميع، وهكذا من كذّب محمداً عليه السلام، من اليهود والنصارى فقد كذّب الجميع، ولهذا لما بعث الله نبيه محمداً على ولم يؤمن به اليهود والنصارى، صاروا بهذا كفاراً بكفر آخر، كفراً = يؤمن به اليهود والنصارى، صاروا بهذا كفاراً بكفر آخر، كفراً =

= جديداً لعدم إيهانهم بمحمد ﷺ، وإن كانت اليهود قد كفرت أيضاً بعيسى عليه الصلاة والسلام، وأحدثوا من الإحداث ما أحدثوا، والنصارى كذلك، فكفروا بتثليثهم، وهكذا كان عدمُ الإيهان بمحمد ﷺ كفرٌ آخر \_ كفر مستقل \_ نعوذ بالله من ذلك.

وفيه بيان أن الإسلام هو دين الله، ومن ابتغى غيرَ الإسلام ديناً فلن يقبل منه، وهو في الآخرة من الخاسرين، كما قال عز وجل: ﴿إِنَّ ٱلدِّينَ عِندَ ٱللّهِ ٱلإِسْلَامُ ﴾ [آل عمران: ١٩]، وقال سبحانه وتعالى: ﴿ وَرَضِيتُ لَكُمُ ٱلْإِسْلَامَ دِينًا ﴾ [المائدة: ٣]، فالإسلام هو دين الله للجميع من آدم إلى يومنا هذا.

فالإسلام في حق نوح وأمته وما جاء به نوح عليه الصلاة والسلام من الهدى والدين، والإسلام في حق هود وقومه كذلك، وما جاء به هود عليه الصلاة والسلام من الهدى والتشريع، هو توحيد الله والإخلاص له والإيهان بها جاءا به، وهكذا صالح، وإبراهيم، ولوط عليه السلام، وهكذا مَن بَعدَهم من الأنبياء، فالإسلام في حقهم هو الإخلاص لله وتوحيده والانقياد لما جاء به =

= النبي المبعوث إليهم والتسليم له.

ثم ختم الله الرسل بمحمد على فكان الإسلام في حق أمته وتصديقه وتصديق من قبله من الرسل والانقياد للشريعة التي جاء بها والتسليم لها والتمسك بها \_ هو الإسلام الذي بعث به الله نبيه عمداً على كما بعث به الأنبياء قبله، فدينهم واحد كما جاء في الحديث: «الأنبياء إخوة لِعَلَّاتٍ، أمهاتهم شتى، ودينهم واحد» (۱)، فدين الرسل والمرسكين كلهم واحد، وهو توحيد الله والإخلاص فدين الرسل والمرسكين كلهم واحد، وهو توحيد الله والإخلاص له والإيهان به وبها جاءت به رسله عليهم الصلاة والسلام، وإن تنوعت الشرائع، قال جلّ وعلا: ﴿ لِكُلّ جَعَلْنَا مِنكُم شِرْعَة وَمِنْهَا مُن الله والمؤدن الله والمؤدن الله والمؤدن المؤلّ عليهم الصلاة والسلام، وإن تنوعت الشرائع، قال جلّ وعلا: ﴿ لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنكُم شِرْعَة وَمِنْهَا مُن الله والمؤدن المؤدن المؤدن المؤدن الله والمؤدن المؤدن الم

فالشرائع تتنوع بالأحكام والفروع، لكن الأساس واحد وهو توحيد الله والإخلاص له والإيمان به وبها جاءت به رُسلُه عليهم الصلاة والسلام، والإيمان بالآخرة والجنة والنار، والإيمان بكل ما أخبر به الرُّسلُ عليهم الصلاة والسلام، مما كان وفيها يكون وفيها =

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: أحاديث الأنبياء (٣٤٤٣)، ومسلم: الفضائل (٢٣٦٥).

= بقي من الزمان، وبعد قيام الساعة، فكل ذلك حق لا بد منه، فمن ابتغى والتمس غيره، وآمن بغير هذا الدين، فإنه لا يُقبل منه ذلك، وهو مع هذا خاسر هالك في الدنيا والآخرة نسأل الله العافية.

وبهذا يُعلم أن دين الله واحد من عهد آدم إلى يومنا هذا، وهو دين الإسلام، دين الانقياد لله، دين التعظيم لله، دين الذل لله، ويسمّى إيهاناً لأنه إيهان بالله ورسله، وتصديق لله وما جاءت به رسله، فهو إيهان قولي وعملي.

وكذلك يُسمّى بِرّاً لِما فيه من الخير والأعمال الصالحة، والتوجيه إلى الخير، والأمر بها فيه الرشاد والهدى، والنهي عما يضر.

ويُسمّى تقوى، لأنه يَقي أهلَه عذاب الله وغضبه، فهو تَقوى؛ لما فيه من اتِّقاء المحارم وأداء الفرائض، واتِّقاء أهلِها عذابَ الله وغَضبَه.

وكذلك سُمّي هُدى وصلاحاً لِما فيه من التوجيه إلى الخير، والاهتداء إلى الحق، وإصلاح الأخلاق والعقائد، فهو دين الله، وهو الإسلام، وهو الإيهان، وهو الهدى، وهو التقوى، وهو البر. =

= ثم يَستبعد سبحانه وتعالى هدايةَ مَن يكفر بَعدَ البيانِ وبَعدَ الوُضوح وبَعدَ إقامةِ الحُجَّةِ عليه، وبعد ما دخل في الإسلام وعَرفَه ـ يستبعد هداية هذا، ثم يَمُنُّ سبحانه وتعالى عليه بأنه إذا أقبل على الله ورجع إليه وتاب، فسيقبله الله سبحانه وتعالى، فمن عرف الحق ودخل فيه ثم خرج منه فهو حري بعدم التوفيق نعوذ بالله من ذلك، ولكن من رجع إلى الله واهتدى وتاب إليه، فالله يتوب عليه جل وعلا. وهكذا من كفر وزاد كفره ثم تاب قبل أن يموت وقَبلَ أن يُغَرْغِرَ، فالله 'يقبل منه؛ فها دام الإنسانُ في هذه الحياة، وما دامت روحه في جسده، وما دام يعقل، فالتوبة مقبولة، وإذا حَضرَ أحدَهم الموتُ وغَرْغَرَ بالرُّوح، وغاب عن هذه الدنيا، وصار في لحظات الموت وخروج الروح، فإنه في هذه الحالة لا تُقبل منه التوبة، نسأل الله السلامة ".

<sup>\*</sup> س: كيف يسلم الإنسان كُرْهاً؟

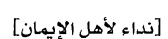
ج: يسلم كرهاً بكونه ذالاً لله قهراً عليه، فالكافر الذي لا يؤمن بالله ذالًا لعظمة الله بالموت وما يصيبه من المكاره والمضار وغير ذلك، رغم أنفه، =

= ولا حيلة له في الخروج من ذلك، فهو بلسان حاله وبلسان مقاله إذا عقل ولم يعاند \_ وإذا عاند فالأمر معلوم! \_ ولسان حاله ينادي بأنه خاضع لله وبأنه يتصرف فيه، وأنه لا يخرج عن الله وعن تدبيره وقضائه سبحانه وتعالى.

س: يقول الله تعالى: ﴿ إِلَّا الَّذِينَ تَابُواْ وَأَصْلَحُواْ وَبَيَّنُواْ فَأُولَتَهِكَ أَتُوبُ عَلَيْهِمْ ﴾ [البفرة: ١٦٠]، هل يعني أن التوبة غير مقبولة إلا إذا تَوفَّر هذان الشَّرطان؟

ج: إن جَحدَ الحقَّ فلا بُدَّ أن يُبيِّن تَوبتَه، فمِن غير بيان الحق لا تكفي التوبة، ولا تُقبل منه حتى يبينِّ ما جَحد وما أنكر، نسأل الله السلامة.

حیر (اوتیمی (الفِخَرَيُّ (اسکتر) (اینزز) (اینزوی/سی



٠ قال تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤ ا إِن تُطِيعُوا فَربقًا مِّنَ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ الْكِنْبَ يَرُدُّوكُم بَعْدَ إِيمَانِكُمْ كَفِرِينَ اللهِ وَكَيْفَ تَكَفُرُونَ وَأَنتُمْ تُتَلَىٰ عَلَيْكُمْ ءَايَنْتُ ٱللَّهِ وَفِيكُمْ رَسُولُهُۥ وَمَن يَعْنَصِم بِٱللَّهِ فَقَدّ هُدِى إِلَى صِرَطِ مُسْنَقِيمِ أَنْ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ حَقَّ تُقَالِهِ، وَلَا تَمُوثُنَّ إِلَّا وَأَنتُم مُسْلِمُونَ اللَّ وَأَعْتَصِمُوا بِحَبْلِ ٱللَّهِ جَمِيعًا وَلَا تَفَرَّقُوا ۚ وَٱذْكُرُوا نِعْمَتَ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ كُنتُمْ أَعَدَآءً فَأَلَّفَ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ فَأَصْبَحْتُم بِنِعْمَتِهِ ۗ إِخْوَنَا وَكُنتُمْ عَلَىٰ شَفَا حُفْرَةٍ مِنَ ٱلنَّارِ فَأَنقَذَكُم مِنْهَا ۗ كَذَالِكَ يُبَيِّنُ ٱللَّهُ لَكُمْ ءَايَتِهِ لَعَلَّكُمْ نَهْتَدُونَ اللَّ وَلَتَكُن مِّنكُمْ أُمَّةً يُدَّعُونَ إِلَى ٱلْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِٱلْمَعْرُونِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنكَرِ ۚ وَأُوْلَتِهِكَ هُمُ ٱلْمُقْلِحُونَ ۗ ۞ وَلَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ تَفَرَّقُواْ وَأَخْتَلَفُواْ مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَهُمُ ٱلْبَيِّنَكُ ۚ وَأَوْلَتَهِكَ لَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴿ إِنَّ يَوْمَ تَبْيَضُ وُجُوهُ وَتَسْوَدُ وُجُوهُ ۚ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ ٱسْوَدَّتْ وُجُوهُهُمْ أَكَفَرْتُم بَعْدَ إِيمَانِكُمْ فَذُوقُواْ ٱلْعَذَابَ بِمَا كُنتُمْ

# تَكُفُرُونَ اللَّ وَأَمَّا ٱلَّذِينَ ٱبْيَطَّتَ وُجُوهُهُمْ فَفِي رَحْمَةِ ٱللَّهِ هُمْ فِهَا خَهَا خَلِدُونَ اللَّ

[شرح ٢٣] هذا نداء لأهل الإيهان؛ ليستقيموا على تقوى الله، ويعتصموا بحبله سبحانه وتعالى، وسبق أن ذكرنا أنّ القرآن الكريم من أوله إلى آخره كلَّه توجيه إلى الخير، وكله دلالة على أسباب النجاة، وكلَّه تنبيه على ما فيه صالح العبد ونجاته وعاقبته الحميدة، وتحذير له مما يضره في العاجل والآجل.

ولهذا أمر الله سبحانه بالتعقّل والتدبّر، وأوصى بذلك؛ لأن هذا الكتاب العظيم لم يُنزّل لمجرد الحفظ أو التلاوة، ولكنه أُنزل للعمل والاستفادة، فمن أعرض عنه هلك، ومن أقبل عليه واستفاد منه، فيتدبره ويتَعقّله ليعمل به وليستفيد منه في العاجل والآجل، وليوجه الناس إليه، فيحصل بذلك الخير العظيم والعاقبة الحميدة.

وإنها هلك من هلك بالإعراض عن هذا الكتاب العظيم، وعدم تحكيمه، وعدم التدبر له، وعدم الاستفادة مما فيه من الخير العظيم، وإنها نجا مَن نجا، وسعد من سعد، وفاز من فاز بالإقبال =

= على هذا الكتاب العظيم عِلماً وعَملاً، وكان حظُّ الصحابة رضي الله عنهم وأرضاهم من هذا الكتاب هو الحظ الأوفر، فكانت علومهم منبثقة من هذا الكتاب العظيم مع ما حفظوا من سنة الرسول عليه الصلاة والسلام.

فجدير بطالب العلم أن يُعنى بهذا الكتاب وأن يعَضَّ عليه بالنواجذ، وأن يكون جَليسه وسَميره، وأن يُعنَى بالتعقل والتدبر في كل وقت حسب الطاقة والإمكان، يقول سبحانه: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ حَقَّ تُقَالِهِ وَلَا تَمُوثُنَّ إِلَّا وَٱنتُم مُّسْلِمُونَ ﴾ فسَّر أهل العلم «حقَّ تقاتِه»: بالتقوى حسب الطاقة، أي: اتقوا الله حسب ما تُطيقون وما تَستطيعون، فإنه سبحانه لا يكلُّف نفساً إلا وُسْعَها ﴿ فَأَنَّقُوا أَلَّهَ مَا ٱسْتَطَعْتُم ﴾ [التغابن: ١٦]، فالمؤمن يؤدي واجباته من خلال فهمه لهذا القرآن كما أمره الله، بعناية وإقبال وإخلاص وصدق، حتى يُطبِّقَه كما شرعه الله جل وعلا حسب طاقته وإمكانه، فالصحيح على حسب حاله، والمريض على حسب حاله، والغنى على حسب حاله، والفقير على حسب حاله، وهكذا في السفر والإقامة والشدة والرخاء، وغير ذلك.

= ﴿ وَلَا تَمُوتُنَّ إِلَا وَأَنتُم مُسَلِمُونَ ﴾ [آل عمران: ١٠٢] المعنى: استمروا على التقوى، واثبتوا عليها حتى يأتي الموت وأنتم على ذلك، وهذا من باب الأخذ بالأسباب، فالتوفيق بيد الله جل وعلا فهو الموفق الهادي، وهو المثبت، ولكن مَن أخذ بالأسباب هو حَرِيٌّ بالتوفيق، فالمعنى: استقيموا واستمروا على الخير واثبتوا عليه، واسألوا الله الثبات عليه، وخذوا بالأسباب التي هي من أسباب الثبات عليه حتى تلقوا الله عز وجل.

والتقوى: هي تعظيم الله، وتعظيم حُرماته، ومراقبته، والإقبال عليه، والإخلاص له بأداء الفرائض وترك المحارم، والوقوف عند الحدود عن رغبة وإيهان وعن خوف وعناية وإخلاص. فالمتقي لله هو الذي يعظم حرمات الله، والذي يخاف الله ويرجوه، والذي يؤدي فرائضه ويحذر محارمه عن خوف وعن إيهان وعن تقوى وعن إخلاص لا عن مجرد عادة، بل هو يندفع إلى هذه الأمور عن دافع قلبي وعن إخلاص ورغبة فيها عند الله.

﴿ وَأَعْتَصِمُواْ بِحَبْلِ ٱللَّهِ جَمِيعًا وَلَا تَفَرَّقُواْ ﴾ [آل عمران: ١٠٣]. =

= «حَبْلُ الله»: فُسّر بدينه، وفُسّر بالإسلام، وفُسّر بالقرآن، وكلها في المعنى متوافقة، فمن تمسّك بالقرآن فقد تمسّك بالدين، ومن تمسّك بالرِّسلام فقد ومن تمسّك بالرِّسلام فقد تمسّك بالقرآن، والمقصود: الحثُّ والتحريض على التمسُّك بها جاء به المصطفى على المدى وعدم الحيْدِ عنه يميناً أوشهالاً، بل يَلزم دين الله ويستقيم عليه ولا يَحيد عنه.

ثم من أعظم المهيّات: الاجتهاع وعدم التفرق، فإن التفرق هو سُلَّمٌ الأعداء الله، وهو جندٌ لهم على المسلمين، فمن أعظم الأسلحة للعدو: تفرُّق المسلمين وتنابزهم واختلافهم، حتى يطمع فيهم العدو وحتى يضرب بعضهم ببعض، كما يُقال عنهم: «فَرِّقْ تَسُدْ». أما الاجتهاع والتعاون والصدق في ذلك والتكاتف فهو جندٌ للمسلمين على عدوهم، وهو من أسباب نصرتهم على عدوهم ومن أسباب نصرتهم على عدوهم والفوز بالكرامة والنصر والعاقبة الحميدة: الاتحاد على الحق، والتعاون في ذلك، والحدد من أسباب الفشل =

= التي قد يصاب بها بعض الناس حتى يضيع الحق بينهم.

ثم يُذَكِّر عبادَه بنعمة الله عليهم، فكان الناس على فُرقة واختلاف في الجاهلية، وتَناحُر وحروبِ دائمة عند أتفَه الأسباب وأقلِّها، ولا سيَّا بين سُكّان المدينة: الأوس والخزرج الذين كانت بينهم الحروب المتكرِّرة، حتى ذهبت فيها الأرواح الكثيرة، فالله جل وعلا جمعهم بهذا الخير ﴿ وَأَلَّفَ بَيْنَ قُلُوبِم ﴾ [الأنفال: ٦٣] فصاروا إخواناً مُتحابِّين في الله، متعاونين على البر والتقوى، أنصاراً للحق، دعاةً للهدى ببركة هذا الخير، وهذا الإسلام الذي دعا إليه رسول الله ﷺ.

ولهذا قال سبحانه: ﴿ وَٱذْكُرُوا نِعْمَتَ ٱللّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ كُنتُمْ اللّهُ عَلَىٰ شَفَا أَعْدَآءُ فَأَلّفَ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ فَأَصْبَحْتُم بِنِعْمَتِهِ إِخْوَنَا وَكُنتُمْ عَلَىٰ شَفَا حُفْرَةٍ مِّنَ ٱللّهُ لَكُمْ ءَايَتِهِ لَعَلَكُمْ حُفْرَةٍ مِّنَ ٱللّهُ لَكُمْ ءَايَتِهِ لَعَلَكُمْ مَنْكُرُ لَكُ يُبَيِّنُ ٱللّهُ لَكُمْ ءَايَتِهِ لَعَلَكُمْ نَعْدَر بَعْدُونَ لَهُ يبين سبحانه الآيات والحجج والبراهين ليهتدي من قدّر الله له الهداية، وليستفيد مَن طَلَبُه الحق.

ثم حذّر من الاختلاف وبيّن حالة المختلفين، وما يحصل لهم =

= من الكفر والضلال واسوداد الوجوه، وحالة المتبعين للحق والقائمين به والثابتين عليه، وما يحصل لهم من السعادة وبياض الوجوه والفوز بالجنة والرحمة، هكذا تكون العواقب، مَن استقام على أمر الله وثبت على الحق فله العاقبة الحميدة، وهو عِنَّن يَبْيَضُ وَجهُه يوم القيامة، ويفوز بالرحمة والسعادة، ومن كفر بالله وأعرض عن دينه، وكذَّب فعاقبته النار وسوادُ الوجوه، نعوذ بالله من ذلك.

ثم يبيِّن - جل وعلا - الآمرَ والناهي والداعيَ إلى الله، والمفلحَ على الحقيقة، فيقول جل وعلا: ﴿ وَلَتَكُن مِنكُمُ أُمَةٌ كُرَةُ يَدْعُونَ إِلَى الله وَالمَنكِرِ وَيَأْمُرُونَ بِالمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنكِرِ وَيُأْمُرُونَ بِالمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنكِرِ وَيُأْمُرُونَ بِالمَعْرُوفِ الله المعروف المُمْ الله على الكيال، فدل ذلك على نقص ونهوا عن المنكر هم أهل الفلاح على الكيال، فدل ذلك على نقص مَن تساهل بهذا الأمر ولم يستقم عليه، وأنهم ليسوا من أهل الفلاح الكامل، وأن أهل الفلاح الكامل هم الدُّعاة إلى الخير عن الكامل، وعن أيهانٍ، وعن صدق، وهم الذين يأمرون بالمعروف إخلاصٍ، وعن إيهانٍ، وعن صدق، وهم الذين يأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر، فهؤلاء هم ﴿ الذِّينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلِحَاتِ وَيَواصَوْا بِالصَّرِ ﴾ [العصر:٣].

والله يَصفُ أولياءه بصفات متعددة في مواضع كثيرة، فتارةً يصفهم بأنهم أهل الإيمان والعمل الصالح، وتارةً يصفهم بأنهم أهل التقوى، وتارةً يصفهم بأنهم أهل الإيهان والعمل الصالح والتواصي بالحق والتواصى بالصبر، وتارةً يصفهم بأنهم أهل الفلاح الذين فعلوا كذا وفعلوا كذا من الأعمال الصالحة ودعوا إلى الخير وأمروا بالمعروف ونهوا عن المنكر، فأنتَ إذا تَأمَّلت كتابَ الله وَجِدْتَه يُنوّع صفاتِ المؤمنين ويُعدّدها؛ حتى يُلاحظَها المؤمن، وحتى يجتهد في أن يطبّق أعمالَه وأقواله على مقتضي هذه الصفات، فإذا رأى في موضع الدعوة إلى الخير والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، جاهد نفسه في ذلك حتى يكون من أهل هذه الصفات الثلاث، وإذا رأى في موضع آخَر الإيهانَ والعمل الصالح والتواصى بالحق والتواصي بالصبر جاهد نفسه في ذلك حتى يكون من أهل الإيمان ومن أهل العمل الصالح ومن أهل التواصي بالحق والصبر عليه، وإذا رأى في موضع آخر أن أولياء الله هم أهل التقوى وهم أهل القول السَّديدِ: ﴿ أَتَّقُوا اللَّهَ وَقُولُوا قَوْلًا سَدِيلًا ﴾ [الأحزاب: ٧٠]، لاحظ ذلك وحفظ لسانه وجاهدَه حتى لا يقول =

= إلا خيراً، وإذا رأى في موضع آخر: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا اللَّهَ وَكُونُوا مَعَ ٱلصَّدِقِينَ ﴾ [التوبة: ١١٩]، جاهد نفسه في الصدق في أقواله وأعماله، وهكذا، وَقَق الله الجميعَ.

### [فضل الأمة الإسلامية على غيرها من الأمم]

اللَّهُ عَالَى: ﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّتِهِ أُخْرِجَتَ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللّ بِٱلْمَعْرُوفِ وَتَنْهَونَ عَنِ ٱلْمُنكِرِ وَتُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ \* وَلَوْ ءَامَنَ أَهْلُ ٱلْكِتَابِ لَكَانَ خَيْرًا لَّهُم مَنْهُمُ ٱلْمُؤْمِنُونَ وَأَكَّ أَرُهُمُ ٱلْفَاسِقُونَ اللهُ لَن يَضُرُّوكُمْ إِلَّا أَذَكُ وَإِن يُقَايِتِلُوكُمْ يُوَلُّوكُمُ ٱلْأَدْبَارَ ثُمَّ لَا يُنَصَرُونَ اللهِ ضُرِيَتَ عَلَيْهِمُ ٱلدِّلَّةُ أَيْنَ مَا ثُقِفُوا إِلَّا بِعَبْلِ مِنَ ٱللَّهِ وَحَبْلِ مِنَ ٱلنَّاسِ وَبَآءُو بِغَضَبٍ مِّنَ ٱللَّهِ وَضُرِبَتْ عَلَيْهُمُ ٱلْمَسْكَنَةُ \* ذَالِكَ بِأَنَّهُمْ كَانُوا يَكُفُرُونَ بِعَايَنتِ ٱللَّهِ وَيَقْتُلُونَ ٱلْأَنْلِيَّاءَ بِغَيْرِ حَقٌّ ذَالِكَ بِمَا عَصُوا وَّكَانُوا يَعْتَدُونَ اللَّهُ ﴾ لَيْسُوا سَوَآءً ۚ مِّنْ أَهْلِ ٱلْكِتَابِ أُمَّاةً قَآبِمَةً يَتْلُونَ ءَايَنتِ ٱللَّهِ ءَانَاءَ ٱلَّيْلِ وَهُمْ يَسْجُدُونَ اللَّ يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِدِ وَيَأْمُرُونَ بِٱلْمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنكَرِ وَيُسَارِعُونَ فِي ٱلْخَيْرَتِ وَأُوْلَتِهِكَ مِنَ ٱلصَّلِحِينَ ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الله عمران: ۱۱۰ – ۱۱۶]. [۲۲]

<sup>[</sup>شرح ٢٤] يُبينُ الله سبحانه وتعالى حالَ هذه الأمَّة وفَضلَها على =

= غيرها من الأُمم، بسبب إيانها وأَمرِها بالمعروف ونهيها عن المنكر، فيقول جل وعلا: ﴿ كُنتُم خَيْرَ أَمَةٍ أُخْرِجَتُ لِلنَّاسِ ﴾، قال أبو هريرة رضي الله عنه: كُنتم خَيرَ النَّاسِ للنَّاس، والمعنى: أنكم أحسنتُم إلى الناس وأخرجتموهم من الظُّلهات إلى النُّور، وصبرتم على أسباب نجاتهم، فلهذا كنتم خير الأمة، والخيريَّة مَبنيَّة على هذه الأسس التي بيَّنها سبحانه، وهي الإيهان بالله والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، فمن كان بهذه الصفة فله من هذه الخيرية، وهو من هؤلاء المدوحين، ومن تخلف عنها فاته من المدح، وفاته من الخير بقدر تخلُّفه، وبقدر نقص إيهانه، وبقدر نقص أمره بالمعروف، ونقص نهيه عن المنكر.

فكلًا كان حظ المؤمن من هذه الصفات أكمل، صار حظه من الخيرية أكمل، وكلما كان حظه من هذه الصفات أنقص، كان حظه من الخيرية أنقص. وفي هذا تشجيع لأولي الألباب وحثٌ لهم على هذه الصفات، وهي الاستقامة في الإيهان؛ لأن الإيهان إذا أُطلق شمل الإيهان القولي والعملي، وشمل عمل القلب وعمل اللسان =

= وعمل الجوارح، والإيمانُ يزيد بالطّاعات وينقص بالمعاصي عند أهل الحق.

والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر من الإيهان، ولكن نَصَّ الله عليه لعِظَم شأنه، وإلا فهو من الإيهان، بل من أعظم شُعب الإيهان، ولكن لما كان أمرُه عظيهاً والمصالح الْمَترتِّبة عليه عظيمة خصُّه الله بالذكر، وهذا من سُنَّة الله في كلامه جل وعلا، يخص بعض الأعمال الصالحات من بين الإيمان للتنبيه على عظم شأنها. وهذا كثير في كتاب الله جل وعلا، كما في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِيبَ ءَامَنُوا وَعَكِمِلُوا ٱلصَّكِلِحَاتِ وَأَقَامُوا ٱلصَّكَلُوةَ وَءَاتُوا ٱلرَّكُوةَ لَهُمْ أَجْرُهُمْ عِندَ رَبِّهِمْ وَلَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَخْزَنُونَ ﴾ [البقرة: ٢٧٧]، فالعمل الصالح داخلٌ في الإيمان، وقد نبَّه عليه ليُعلمَ عِظَم شأنه وأنه لا بد منه، وإقام الصلاة وإيتاء الزكاة من ذلك الإيمان والعمل الصالح، ولكن نُص عليهما لعظم شأنهما، وكذلك قوله جِل وعلا: ﴿ أَتَّقُوا أَلَّهَ وَقُولُوا قَوْلًا سَدِيدًا ﴾ [الأحزاب: ٧٠]، فالقول السديد من التقوى ومن الإيمان، ولكن نصَّ عليه لعظم شأنه؛ لأن =

= حفظ اللسان من أهم مُهمّات الإيمان والتقوى، وكذلك قوله: ﴿ إِلَّا الَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّللِحَتِ وَتَوَاصَوا بِالْحَقِ وَتَوَاصَوا بِالْحَقِ وَتَوَاصَوا بِالْحَقِ وَالتواصي بالحق والتواصي بالصبر من باب تعظيم شأن هذين الأمرين، وأنها من أهم المهمات، وإن كانا داخلين في الإيمان، وداخلين في العمل الصالح، لكن لهما شأن ينبغي أن يراعى وأن يُعتنى به.

ثم قدَّم الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر على الإيهان؛ تنبيهاً على عظم شأنها وما يترتب عليها من المصالح العامة للمجتمع، وفي سورة «براءة» وسورة «المؤمنون» قدّم الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر على إقام الصلاة وإيتاء الزكاة، فقال سبحانه: ﴿ وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُمُ أَوْلِيااً مُ بَعْضٍ ۚ يَأْمُرُونَ وَالْمَعْرُوفِ وَيُقِيمُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُ أَوْلِيااً مُ بَعْضٍ وَالتوبة: ١٧]، فقدمها وَيَنْهُونَ عَنِ الْمُنكرِ وَيُقِيمُونَ الصّلاة ومن العناية بهذا الأمر، لعظم شأنها، وهذا بلا شَكِّ يُوجب على المؤمن العناية بهذا الأمر، وأن يجعل هذا الخلق من أعظم أخلاقه ومن أهم أخلاقه، وهو خلق الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، ولا يخفى ما يترتبُ على = خلق الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، ولا يخفى ما يترتبُ على =

ذلك من الخير العظيم والمصالح الكثيرة في المجتمعات الإسلامية في كل مكان، ولا يخفى أنه من التواصي بالحق والتواصي بالصبر، ولا يخفى أنه من الدعوة إلى الله عز وجل.

ثم قال بعده: ﴿ وَلَوْ ءَامَنَ آهَلُ ٱلْكِتَبِ لَكَانَ خَيْرًا لَهُم ﴾ يعني: لو آمنوا والتزموا الحقّ، واتّبعوا النبيّ محمداً عليه الصلاة والسلام، لكان خيراً لهم، ولكن غلب عليهم الشر والهوى، وإيثار الباطل، والتعصبُ لما هم عليه من الباطل، ولهذا بقوا على كفرهم وضلالهم، ولاسيها اليهود، فهم أشرُّ الناس، شر الطائفتين، والنصارى ألْيَنُ منهم، وأقرب إلى الحق، وإن كان كل منهم ضالاً ومغضوباً عليه، ولكن اليهود أشد شراً وأعظم خطراً، وغضبُ الله عليهم أظهرُ؛ لعلمِهم الحق وعدم انصياعهم له وعملهم به.

ثم بين صفاتهم \_ صفات اليهود \_ وأنه ضُربت عليهم الذلة الظاهرة والمسكنة، فهم أذلة وفقراء وإن ملكوا الدنيا، وقلوبهم مليئة بالفقر، وطلب المال والحرص عليه والجشع، والفقر ليس فقر =

= المال، كما في الحديث الصحيح: «ليس الغنى غنى العَرَض، ولكن الغنى غنى النفس»(۱)، فمن لم يَغْتَنِ قلبه ولم تغتن نفسه فهو فقير، وإن ملك الدنيا، وهكذا شأن اليهود، فهم أشد الناس حرصاً على الدنيا، وأفقر الناس من جهة القلوب، ولو ملكوا ما ملكوا من الدنيا.

ثم بَيِّن أسباب ضلالهم وما حصل لهم من الذلة والمسكنة والغضب من الله جل وعلا؛ بسبب كفرهم بآيات الله، وقتلهم الأنبياء وعصيانهم واعتدائهم، فهم أصحاب نسب رفيع، من ذرية يعقوب بن إسحاق بن إبراهيم عليهم الصلاة والسلام، ولكن لا يغني نسبهم شيئاً إذا تخلفت الأعمال، فالأنساب لا تنفع أهلها إذا تخلفت أعمالهم، كما في الحديث الصحيح: «من أبطأ به عمله لم يسرع به نسبه»(۱)، وكما في قوله جل وعلا: ﴿إِنَّ أَكُرَمُكُمْ عِندَ سَرع به نسبه الله عن المحيات: ١٦]، فقد سقط بهم خُلقهم الخبيث وانحرافهم عن الهدى، وأما نسبهم فعظيم، ولكن لم يلتزموه، بل وانحرافهم عن المدى، وأما نسبهم فعظيم، ولكن لم يلتزموه، بل حادوا عن النسب الرفيع، لأن مقتضى النسب الرفيع التخلُق =

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: الرقاق (٦٤٤٦)، ومسلم: الزكاة (١٠٥١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم: الذكر والدعاء (٢٦٩٩).

= أخلاق من نُسبوا إليهم والسير على منهاجهم، فإذا انحرفوا عن ذلك وحادوا عنه فلن ينفعهم ذلك النسب.

ثم بين أنهم ليسوا سواءً، ففيهم الطيِّب وفيهم الخبيث، ولكن الغالب عليهم الخبث، قد افترقوا على إحدى وسبعين فرقة، كلها في النار إلا واحدة، وهكذا النصارى افترقت على اثنين وسبعين فرقة، كلها في النار إلا واحدة، وهكذا هذه الأمة افترقت على ثلاث وسبعين فرقة، كلها في النار إلا واحدة، وهكذا هذه الأمة افترقت على ثلاث وسبعين فرقة، كلها في النار إلا واحدة، فأهل الكتاب كذلك فيهم الطيِّب والخبيث، والخبث أكثر.

وقد قال تعالى في هذه الطائفة السليمة الطيبة: ﴿ مِّنَ أَهُلِ الْكِتَٰبِ أُمَّةٌ قَارَبِمَةٌ ﴾ يعني: على الحق، ﴿ يَتْلُونَ ءَايَاتِ اللّهِ ءَانَاءَ النّهِ وَهُمْ يَسْجُدُونَ ﴾ يعني: التهجد والعبادة، ﴿ يُوْمِنُونَ بِاللّهِ وَالْيَوْمِ الْاَخِدِ وَيَأْمُرُونَ بِاللّهِ وَالْعَبادة، ﴿ يُوْمِنُونَ عَنِ اللّهُ عَرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنكِرِ وَالْيَوْمِ الْاَخِدِ وَيَأْمُرُونَ بِاللّهُ عَرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنكِرِ وَالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنكِرِ وَيُسُرِعُونَ فِي الْمُنكِرِ وَيُسُرِعُونَ فِي الْمُغَرَّونِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنكِرِ وَيُسُرِعُونَ فِي الْمُغَرَّونِ وَالْمُعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنكِرِ وَالْمُعْرُوفِ وَيَسْهَوْنَ عَنِ الْمُنكِرِ وَالْمُعْرُوفِ وَيَسْهُومِنَ ﴾ فهذا يبين أن فيهم أخياراً، وأن فيهم أهلَ استقامة وأهل إيهان، ثم انحرفوا بعد فيهم أخياراً، وأن فيهم أهلَ استقامة والسلام، فإنهم أنكروه إلا = ذلك، ولا سيّما بعد عيسى عليه الصلاة والسلام، فإنهم أنكروه إلا =

= من شاء الله، وكذبوه وزعموا أنه ولد بغي، فكفروا بذلك واستحقوا غضب الله وعقابه، لأنكارهم الحق وهم يعلمون.

ثم جاءت بَعْثَةُ محمد ﷺ، فأنكروا ذلك أيضاً وكذبوه، فغضب الله عليهم، فباؤوا بغضب على غضب، وصاروا من أكفر الناس وأضلهم، وإن كانوا في الجملة هم أكثر الناس بعد هذه الأمة اتِّباعاً لموسى عليه الصلاة والسلام، مع ما جرى منهم من انحرافات كثيرة، ولكن اتبع موسى عليه السلام خلق كثير، وانحرف منهم كثيرون، ثم انحرف بقيتهم إلا ما شاء الله بعد بعث عيسى عليه السلام، ثم انحرف أكثرهم، بل كلهم إلا قليلاً بعد بعث محمد ﷺ، فإنه ما آمن من اليهود إلا العدد اليسير جداً، وأكثرهم عاند الحق وكفر بمحمد ﷺ وما جاء به من الهدى، وهذا يدل على خبث طَوِيَّتِهم، وأن العنصر الذي بقى فيهم عنصر الخبث وعنصر جحد الحق وعنصر الحسد، هذا هو الذي غلب عليهم - نعوذ بالله - إلى يومنا هذا، نسأل الله العافية، والله أعلم.

وهنا شيء ينبغي التنبيه عليه، وهو أنَّ مَن انَحرفَ عن الحق، =

= وحسد أهل الحق، وترك الحق، مع العلم، فقد شابَهَ اليهودَ تشابهاً ظاهراً ... نعوذ بالله \_ وما أكثر أشباههم من المنتسبين إلى العلم في جحد الحق وإنكاره، وفي الحسد ومخالفة الحق وهو يعلم، فهذه أخلاق موجودة قَلَّ مَنْ يَسْلَم منها، ولا حول ولا قوة إلا بالله.



## [التحذير الشديد من اتخاذ الكفرة بطانة للمؤمنين]

قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَنَخِذُوا بِطَانَةً مِن دُونِكُمْ لَا يَأْلُونَكُمْ خَبَالًا وَدُّوا مَا عَنِتُمْ قَدْ بَدَتِ ٱلْبَغْضَاةُ مِن أَفَوْهِهِمْ وَمَا تُخْفِى صُدُورُهُمْ آكَبُرُ قَدْ بَيَّنَا لَكُمُ ٱلْآيَكَتِ أَنِ الْفَوْمُ أَكْبُرُ قَدْ بَيَّنَا لَكُمُ ٱلْآيَكَتِ أَنِ اللَّهُ عَلَيْمُ وَلَا يُحِبُونَكُمْ وَتُؤْمِنُونَ كُنتُمْ فَعَقِلُونَ اللَّهُ هَالَتُمْ أَوْلاَةٍ يَجْبُونَهُمْ وَلا يُحِبُونَكُمْ وَتُؤْمِنُونَ الْكَاكِلَابِ كُلِهِ وَإِذَا لَقُوكُمْ قَالُوا ءَامَنَا وَإِذَا خَلَوا عَضُوا عَلَيْكُمُ الْآنَامِلَ مِنَ ٱلْغَيْظِ قُلُ مُوتُوا بِغَيْظِكُمْ ۖ إِنَّ ٱللَّهَ عَلِيمٌ بِذَاتِ ٱلصَّدُودِ النَّامِلَ مِنَ ٱلْغَيْظِ قُلْ مُوتُوا بِغَيْظِكُمْ ۖ إِنَّ ٱللَّهَ عَلِيمٌ بِذَاتِ ٱلصَّدُودِ النَّالَ إِن تَصْبَكُمْ سَيِئَةٌ يَقَدُوا بِعَنْقُولُ لِا يَضُرُّكُمْ وَإِن تُصِبَكُمْ سَيِئَةٌ يَقْرَحُوا بِهَا اللهَ عِمَا اللهَ عَلِيمُ اللهَ عَلِيمُ اللهَ عَلَيمُ اللهَ عَلِيمُ اللهَ عَلَيمُ اللهَ عَلَيمُ اللهَ عَلَيمُ اللهَ عَلَيْكُمْ أَوْلُ اللهَ عَلَيمُ اللهُ عَلَيمُ اللهَ عَلَيمُ اللهَ عَلَيمُ اللهَ عَلَيمُ اللهَ عَلَى اللهَ عَلَيمُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَى اللهَ عَلَيْكُمُ اللهُ اللهُ اللهَ عَلَيْكُمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهَ عَلَيْكُمُ اللهُ اللهَ عَلَيْكُمُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْلُونَ عَلَيْكُمُ اللهُ اللهَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ الل

[شرح ٢٥] في هذه الآيات الكريمة تَحذيرٌ شديد من اتِّخاذ الكَفرة بِطانةً للمؤمنين، وبيان سُوء عاقبة ذلك، وأن الكفرة لا يَأْلُونَ المؤمنين خَبالاً، أي: فساداً وضرراً وحرصاً على كلِّ ما يكون فيه =

= شَرُّ عليهم وبلاء.

ولهذا يقول سبحانه: ﴿ يَمَا يُهُمّا اللَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَنَّخِذُوا بِطَانَةً مِن دُونِكُمْ ﴾ أي: الكفرة، فالذين دون المؤمنين هم الكفرة، ولهذا قال: ﴿ لَا يَأْلُونَكُمْ خَبَالًا ﴾ يُبيِّن الأسباب التي من أجلها جاء النهي، وأن أعداء الله لا يَأْلُونَ المسلمين خَبالاً، أي: نقصاً وضرراً وإيذاء وإدخالاً للسوء عليهم، وما ذاك إلا لأن الدِّينَ غير الدِّين، فالدِّينُ عُيالاً اللَّينَ عَيْر الدِّين، فالدِّينُ عُيالًا اللَّينَ عَيْر الدِّين، العَداوات التي تتعلَّق بالدِّين هي أشدُّ العَداواتِ، كما يقول الشاعر:

كلُّ العَداواتِ قد تُرجى مَودَّتُها

إلا عَداوة مَنْ عاداكَ في الدِّينِ

فهم يعتقدون أنك على باطل، وأنك ضِدُّهم، ولهذا لا يألون خبالاً لأهل الإيهان بإدخال السوء عليهم وتربُّص الدوائر بهم، وربها مالؤوا الأعداء عليهم وخامروا الأعداء عليهم عند أدنى سبب.

ثم يقول جل وعلا: ﴿ وَدُّوا مَا عَنِيُّمَ ﴾، ما: مصدرية، أي: وَدُّوا عَنتَكُم؛ أي: وَدُّوا كلَّ ما يَشُقُّ عليكم. ﴿ قَدْ بَدَتِ ٱلْبَغْضَآهُ =

مِنْ أَفُواهِهِمْ ﴾ أي: ما يظهر من فَلَتاتِ اللِّسانِ، والكلمات التي قد يقولونها إذا أمنوا، أو يقولونها فيها بينهم؛ فكلُّ ذلك يَدلُّ على شِدَّة العَداوة وقَصْدِ السُّوءِ بالمسلمين.

﴿ وَمَا تُخْفِى صُدُورُهُمْ أَكْبُرُ ﴾ أي: ما تخفي صدورهم من العداء والبغضاء وقصد السوء بالمسلمين أكبر مما يظهر وَيَبين من الألسنة. ﴿ قَدْ بَيَّنَّا لَكُمُ ٱلْآيَكِ ﴾ أي: الدلائل والحُجَج ﴿ إِن كُنتُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ أي: الدلائل والحُجَج ﴿ إِن كُنتُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ أي: إن كان هناك عقل يميز الضار والنافع، والخير والشر، والهدى والضلال، والمصلحة والمفسدة.

ثم يبين - جل وعلا - بعد ذلك بقوله: ﴿ هَا أَنكُمْ أُولاَ عَجُبُونَكُمْ الله أَولاَ عَجُبُونَكُمْ الله أي: أنتم المسلمين قد تحبون أولئك المنافقين المشركين؛ لما قد يظهر منهم من نصح، ويزيفون من عطف وعناية، وهم كاذبون، ولاسيّا أهل النفاق، فإن أهل النفاق شرهم أعظم من الكفار المُعلِنين، فهم يظهرون من المحبة، ويظهرون من أصل الخير والمواساة والإحسان ما يضر المؤمنين، وما يغرّنا بهم أنهم أولياء، وأنهم ليسوا أهل نفاق، ولكن الحقائق غير ذلك. =

= ﴿ هَا أَنكُمْ أُولا مِ عَجَبُونَهُمْ وَلا يُحِبُونكُمْ ﴾ فهذا هو شأن الكفرة، مهما أحبَّهم المؤمنون وأظهروا لهم المودة، سواء كان ذلك عن نفاق من الكفرة أو كان عن نقص من المؤمنين وعن ضعف؛ لأن العدوّ به شيء يخشونه، أو لغير ذلك من أسباب الجهل.

ثم قال: ﴿ وَتُوْمِنُونَ بِالْكِنَابِ كُلِوء ﴾ أي: الكتاب الذي نزل على محمد ﷺ هنا الكتاب أي: جنس ما نزل على الأنبياء، فبعض أهل الكتاب يؤمن بجميع الكتب التي نزلت على جميع الأنبياء، ومن جملتها التوراة والإنجيل المُنزَلان على موسى وعيسى، أما هؤلاء فلا يصدّقون بها جاء به محمد ﷺ ولا يؤمنون به، واليهود لا تؤمن بالإنجيل أيضاً، فهم وأنتم على شقاق واختلاف.

﴿ وَإِذَا لَقُوكُم قَالُوا ءَامَنَا ﴾ هذه من صفات أهل النفاق، يبيّن على النفاق، يبيّن على وعلا \_ في هذا الكلام مَن يتظاهر بالنفاق، فالمسلمون يُحبُّونهم لظاهر ما ادَّعَوا من الإسلام والأُخوَّة الإسلامية الإيهانية، ولكن الواقع خِلاف ذلك.

= ﴿ وَإِذَا خَلَوْا عَضُوا عَلَيْكُمُ ٱلْأَنَامِلَ مِنَ ٱلْغَيْظِ ۚ قُلْ مُوتُوا بِغَيْظِكُمْ الْأَنَامِلَ مِنَ ٱلْغَيْظِ ۚ قُلْ مُوتُوا بِغَيْظِكُمْ الْأَنَامِلَ وَالنفاق هذا شأنهم، فلا إِنَّ ٱللَّهُ عَلِيمُ بِذَاتِ ٱلصَّدُورِ ﴾ فأهل الكفر والنفاق هذا شأنهم، فلا يليق بالمؤمنين أن يَأْمَنُوهم ولا يولُّوهم الأمور التي يُخشى منها الشَّرِ على المسلمين، بل مهما أمكن فصلهم وبعدهم عن المؤمنين وعدم أمنهم، فهو المُتَحتِّم، وهو الواجب؛ بُعداً عن الشر وحَذَراً من مكائدهم الحبيثة، وقد عرف المسلمون قديماً وحديثاً شَرَّ المنافقين وعمالاً تهم وولاءهم لأعداء الله، فيجب الحذر منهم غاية الحذر.

ويُروى أن أبا موسى الأشعري رضي الله عنه وأرضاه استكتب كاتباً نصرانيّاً حين إمارتِه على الكوفة، فَقَدِم في بعض خدماته، وطلبه عُمر \_ وكان بالمسجد \_ أن يأتي بحاسبه لكي ينظر في بعض الحساب، فقال: إنه لا يدخل المسجد، فقال: وما له؟ فعَلم أنه نصراني، فغضب عليه عُمر وأنكر عليه ذلك، وقال: قاتلك الله، لم تُفضّله؟ قال: إنه حاسب وإنه كذا وإنه كذا، فَلي عَملُه وحسابُه، وله دِينُه، قال: لا تَأْتمِنهم وقد خَوَّنهم الله، ولا تُقرِّبهم وقد أَبعَم الله، ولا تُقرِّبهم وقد أَبعَدهم الله، ولا تُقرِّبهم وقد أَبعَم الله، ولا تُقرِّبهم

= فالمقصود من هذا أن الكافر ولو كان عنده شيء من الحساب، ولو كان عنده شيء من الحفات ولو كان عنده شيء من الحِذْق في الأشياء، فمها أمكن أن يُستغنى عنه بالمسلم فهو الواجب، وعملاً بها ينبغي مِن إبعادِهم وفصلِهم عن المسلمين حتى لا يَضرُّوهم من غير أن يَشعروا بذلك.

﴿ وَإِذَا خَلَوا ﴾ أي: خَلُوا عنكم وغابوا عنكم، أو خلوا بشياطينهم ﴿ عَضُوا عَلَيْكُمُ ٱلْأَنَامِلَ مِنَ ٱلْغَيْظِ ﴾ بأطراف الأصابع من غيظهم، ومن بُغضهم لكم ﴿ قُلْ مُوتُوا بِغَيْظِكُمْ ۗ إِنَّ ٱللَّهَ عَلِيمُ الشَّهُ عَلِيمُ الصَّدُورِ ﴾ يعلم ما تخفي الصدور، وما تنطوي عليه القلوب من خير وشر، لا تخفي عليه خافية سبحانه وتعالى.

فيجب على المؤمن أن يتقي الله عز وجل، وأن يُظهر الخير، وأن يكون ناصحاً لله والعباد أينها كان، وأن يحذر غش عباد الله والخيانة لعباد الله مهها كان، فإن الله لا يخفى عليه خافية سبحانه وتعالى.

ثم يُبيِّن \_ جل وعلا \_ حالة الكفار، وأنه يَسُرُّهم ما يَضرُّ المسلمين، ويحزنهم ما يفرح المسلمين وما ينفع المسلمين، ولهذا يقول سبحانه وتعالى: ﴿إِن تَمْسَسُكُمْ حَسَنَةٌ تَسُؤُهُمْ وَإِن تُصِبَكُمْ = = سَيِّنَةٌ يَفَرَحُوا بِهَا ﴾ هذا شأنهم، إن مَسَّ المسلمين حسنة من نصر وتأييد وعزِّ وجَمْع كلمة وحصول خير عظيم ساءَهم ذلك.

﴿ وَإِن تُصِبْكُمُ سَيِّنَةٌ ﴾ أي: وإن تُصِب المسلمين سيئة من هزيمة، أو جراحات، أو قتل، أو فقر، أو اختلاف فيها بينهم، أو ما أشبه ذلك يفرح الأعداء بذلك، لأنهم جُندٌ لهم على المسلمين، فيفرحون بها يؤذي المسلمين، وما يُفرّق كلمتهم، وما يسبب العداوة والبغضاء فيها بينهم.

فيجب على المسلمين أن يكون عندهم من الحذر والبصيرة ما يعينهم على محاربة ما يَضرُّهم ويُفرِّق كلمتهم، ويُعينهم على الحرص على جمع كلمتهم وتعاونهم، وأن يكونوا صفاً واحداً ضدَّ عدوهم.

﴿ وَإِن تَصَبِرُوا وَتَتَقُوا لَا يَضُرُّكُمْ كَيْدُهُمْ شَيْعًا إِنَّ اللَّهَ بِمَا يَعْمَلُونَ مُجِيطً ﴾ هذه آية عظيمة يبين فيها \_ جل وعلا \_ أن المسلمين إذا صبروا على دينهم واتقوا الله فيها بينهم، فإنه لا يضرهم عدو مهما كثر عددهم، ومهما قلّت عِدَّة المسلمين، فإن الله ناصرهم ومؤيدهم بهذين الشرطين: الصبر والتقوى.

= فالصبر: الصدق في اللقاء، والصبر على ما قد يقع من جراحات، ومن فقر، ومن حاجة، وغير ذلك.

والتقوى: كل خير، فالتقوى إعداد العُدَّة، والتدرب على السلاح، والثبات على الحق، وترك المحارم، إلى غير ذلك.

فالكلمتان جامعتان لكل خير، جامعتان للصبر على ما قد يضر المسلمين من جراحات ومن فقر ومن حاجة وما إلى ذلك، فالتقوى تكون بالعمل بكل ما يُعينهم على قتال عدوهم وجهاده من إعداد الأبدان وإعداد السلاح وإعداد النفقة وأخذ الحيطة، والبعد عن مكائدهم وعن أسباب شرهم من جميع الوجوه.

ثم يبين سبحانه وتعالى أنه يجيط بهم، وأنه عالم بأحوالهم، وليس يخفى عليه خافية: ﴿ إِنَّ اللهَ بِمَا يَعْمَلُونَ مُجِيطٌ ﴾ فلا تخفى عليه خافية، مهما أعدُّوا، ومهما حاولوا النَّيل من المسلمين، فإنه \_ جل وعلا \_ لهم بالمرصاد، وسوف يُبطِل مكائدهم ويعين أولياء، عليهم إذا صدق أولياؤه، وإذا أدّوا ما عليهم، فإذا صدقوا في إعداد القوة في التقوى والصبر في أخذ الحذر، وفي أخذ الحيطة، =

= واستقاموا فالله ناصرهم، كما قال عز وجل: ﴿ وَلَيَنْ صُرُنُ اللّهُ مَسَرُ مَنْ يَنْصُرُهُ وَ اللّهِ لَقَوِي عَزِيزٌ ﴾ [الحج: ١٠]، ثم فسّر المنصورين وبَيَّن أعمالهم وقال: ﴿ اللّذِينَ إِن مَّكَنّهُم فِي الْأَرْضِ المنصورين وبَيَّن أعمالهم وقال: ﴿ اللّذِينَ إِن مَّكَنّهُم فِي الْأَرْضِ المنصورين وبَيَّن أعمالهم وقال: ﴿ اللّذِينَ إِن مَّكَنّهُم فِي الْأَرْضِ الله المناه عنوان الاستقامة على أَمُا فَمِن حفظها حفظ دينه ومن ضيعها فهو لما سواها أضيع، ﴿ وَالله عَلَى الله عَرُوفِ وَنَهُوا عَنِ الله المعروف والأمر به والنهي عن دلالة على أنهم مستقيمون في فعل المعروف والأمر به والنهي عن المنكر والتحذير منه، وجذا استحقوا النصر من الله عز وجل، واستحقوا العاقبة الحميدة، ولله عاقبة الأمور سبحانه وتعالى.

وبهذا يُعلم أن ما أصاب المسلمين من تأخّر وضعف وتفرّق كلمة وتسليط عدوّ، إنها هو بأسباب إضاعتهم لهذه الصفات، وعدم قيامهم بها أو ببعضها، ولهذا حصل ما حصل من الضعف والتأخّر وتسليط الأعداء، فإذا رجعوا إلى ما أمرهم الله به وما وَعدَهم عليه النصر، واستقاموا عليه، جاءهم ما وعدهم به من النصر والتأييد ورَفْع من مكانتهم وعِزّهم ونصرهم على عدوهم، ونسأل الله حسن العاقبة، ولا حول ولا قوة إلا بالله.



## [غزوتا بدر واحد]

[شرح ٢٦] سَبقَ في كلامه جلَّ وعلا التَّحذيرُ من اتِّخاذ بِطانة من دون المؤمنين، وبَيَّنَ سبحانه مَفاسدَ ذلك ومَضارَّه، وحِكمةَ المَنْع من ذلك، ثم بَيَّن هنا جلَّ وعلا ما جرى يوم أُحد ويوم بدر، وهما غزوتان عظيمتان حَصَلتا بين النَّبيِّ ﷺ وبين المشركين، والتقى فيها حِزْبُ الله وحِزبُ الشَّيطان، وكانت الدائرة في يوم بدر \_ وهي =

= الغزوة الأولى التي جمع الله فيها بين نَبيِّه وبين عَدُوِّه على غير ميعاد \_ كانت الدّائرةُ فيها على أعداء الله، وجرى فيها ما جرى مِمّا هو معروف من هزيمة أعداء الله، وقَتْل سبعين منهم، وأُسْر سبعين، وانهزام الباقين، وكان هذا نصراً مُبيناً عظيماً، وفَتحاً كبيراً أذلُّ رؤوس المنافقين، وعَظُم فيه أُمرُ النبِّي ﷺ وأُمرُ المسلمين، وانتشر صِيتُ هذه الغزوة بين العرب وغيرهم. ثم دارت الدائرة على المسلمين في غزوة أحد، فإن المشركين عظم عليهم الأمر، فعندما قُتل رؤساؤهم وعظهاؤهم وصناديدهم يوم بدر شق عليهم الأمر جداً، وتوجهوا إلى أبي سفيان بعدما قدم بالعِير سالماً وفيها التجارة العظيمة، فقالوا فيها بينهم: هذه التجارة تبقى لقتال محمد ﷺ وأصحابه، والاستعانة بها في إعداد غزوة يقوم بها الكفار في المدينة، فتراسلوا في هذا وتزاوروا فيه، وجرى بينهم ما جرى، واستسمَحوا من لهم الأموال، وتَمَّ أمرهم على إعداد العدة لغزوة أحد.

وكانت غزوة أُحد في شوّال من العام الثالث للهجرة، وغزوة بدر في رمضان من العام الثاني للهجرة، فعلى رأس السنة =

= جاء جيش المشركين في ثلاثة آلاف مقاتل، ونزلوا بالمدينة، واستشار النبي ﷺ الناس للخروج إليهم أو تركهم بمكانهم إن دخلوا قُتِلوا، وإن يئسوا تُرِكوا حتى ينقبلوا، فأشار قوم بالجلوس كعبد الله بن أُبِّ ابن سَلول رأس المنافقين، فقال: نجلس في بلادنا، فإن دخلوا علينا قاتلناهم في الأسواق، وقاتلهم النساء والصبيان من السطوح بالحجارة وغيرها، وساروا بشَرِّ حالة، وإن انشَمروا انشَمروا خائبين. وقال آخرون من الشَّجعان والأبطال ومن لم يحضر يوم بدر: يا رسول الله نخرج إليهم، فلا يَليقُ بنا أن نُقيمَ بالمدينة وهم حولنا، بل نخرج إليهم ونقاتلهم وجهاً لوجه، فهوي النبي ﷺ قول هؤلاء الآخرين، ودخل بيته ثم لبس لَأَمَتَهُ؛ لَأَمَةَ الحَرب، وخرج إليهم عليه الصلاة والسلام، فكان بعضُهم قال: نخشى أن نكون أَكرَهْنا الرَّسولَ ﷺ على ذلك، فقالوا: يا رسول الله، إنْ شِئْتَ أن نبقى، قال: «ما كان لنبيِّ أن يلبَسَ لَأُمَتَه ثم يضعها، حتى يقاتل<sup>١١١</sup>.

فخرج الناس في ألف مقاتل إلى جهة أحد، فبكدا لعبد الله ابن =

<sup>(</sup>۱) أخرجه النسائي في «الكبرى» (٧٦٠٠).

= أُبِيّ وهو في الطريق أن يرجع، وقال: أطاع رأيَهم ولم يُطِعْ رأيي، وانخذَل بنحو الثُّلث من الناس؛ أي بنحو ثلاث مئة من الجيش، وقالوا: ليس هناك قتال، ولا نعلم قتالاً، وكانت وَصْمةً كبيرة على هذا الرَّجل ونِفاقاً ظاهراً، فلامَه الناسُ على ذلك وأرادوا منه الرجوع فأبى.

واستمر النبيُّ عَلَيْ بوجهه في نحو سبع مئة مقاتل، وجعلوا ظهرهم إلى أُحد، واستعدُّوا لقتال عدوِّهم، وأمر الرُّماة وهم خسون مقاتلاً، أن يمسكوا سفح الجبل، ويَنضحوا خيل المشركين بالنَّبُل، وأن يمنعوا أن يُؤتَوا من خَلفِهم، وحَرَّض الرُّماة على ذلك فقال: «لا تَبرَحوا، إن رأيتمونا ظهرنا عليهم فلا تبرحوا، وإن رأيتموهم ظهروا علينا فلا تعينونا»(۱).

وكان في أمر الله ما كان سبحانه وتعالى، وقد سبق في علم الله ما فيه دلالة على صدق الرسول ﷺ، وأن الحرب بينه وبين عدوه ستكون سِجالاً، يُدَالُ عليهم ويُدَالُونَ عليه، فكان هذا من =

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: المغازي (٤٠٤٣).

= علامات النبوة، كما قال هرقل لما أخبره أبو سفيان بالحال التي بينه وبين محمد ﷺ وسأله عن الحرب قال: كانت سِجالاً، نُدال عليه ويُدال علينا، قال في جوابه بعد ذلك: هكذا الأنبياء تُبتلى، ثم تكون لها العاقبة.

فحصل بين النبي على والمشركين يوم أحد قتال عظيم، انهزم فيه المشركون في أول الأمر، وقتل منهم أكثر من العشرين، ثم لما رأى الرُّماة أن المشركين انهزموا وسقطت رايتُهم، ظنوا أنها الفاصلة، وأن الحرب قد انتهت، وأن المسلمين قد انتصروا، وأنه ليس هناك حاجة إلى البقاء على سفح الجبل، فذكَّرهم أميرُهم عبد الله بن جُبير بها قاله النبي على من لزوم المكان وإن انتصرنا، فأبى عليه القوم متأولين أن مراد النبي على الحيطة؛ لئلا يرجع الكفار، وقد انهزموا وليس هناك حاجة إلى البقاء.

وكان أمراً مُقدَّراً من الله عز وجل، وأمراً مفعولاً، ولم يُعذَروا جذا، فصارت معصية؛ لأنهم أُمروا بالبقاء، فوقع جذا النزاع والفشل الإخلالُ في الموقف، فدخلت خيل الكفار على المسلمين = = مِنْ ورائهم، وصار القتال من الخلف ومن الأمام، واضطرب المسلمون في هذه الحال، وصار ما صار من الهزيمة والقتل العظيم، حتى قُتل من المسلمين نحو السبعين، وحصل فيهم جراحات كثيرة، وأَصْعَدُوا في الجبل، وانفرد النبيُّ عَلَيْ في عشرة من المسلمين، منهم: الصِّديق وعُمر، ومنهم: سبعة من الأنصار، ولم يزال الأنصار يُدافعون عن النبي عَلَيْ حتى قُتلوا جميعاً، ولم يبق إلا النبي وأبو بكر وعمر رضي الله عنهما.

وجرت مصيبة عظيمة؛ ليتبيّن جل وعلا \_ وهو الحكيم العليم \_ الصادق من الكاذب، والصابر من غيره، والمؤمن من المنافق، وعند هذا نَجَمَ النِّفاقُ، وأظهر المنافقون كلامهم، وقالوا ما قالوا، ولكن الله فضحهم سبحانه وتعالى، وجعل هذه الوقعة تحيصاً للمؤمنين وتكفيراً لسيِّئاتهم وامتحاناً، واتخاذهم شهداء، فظهر نفاق المنافقين، وظهرت آية الله في عباده، وأنه يبتلي الرُّسل ويبتلي الأنبياء، ثم يجعل لهم العاقبة، والحمد لله سبحانه وتعالى.

وفي غزوة أُحد دِلالة ظاهرة على أن الرُّسل عباد لله جلَّ وعلا =

= وليسوا أرباباً، ولهذا يجري عليهم ما يجري على الناس من القتال والجراح، وقد قُتل من الرُّسل مَنْ قُتل عليهم الصلاة والسلام، وجرى على نبي الله عليه ما جرى يوم أُحد من الجراحات وكَسْر الرَّباعية، وكَسْرِ البَيضَةِ على رأسه عباده بعد الأنبياء، فلو أنَّ أحداً من الصَّحابة وهم خِيرَةُ الله من عباده بعد الأنبياء، فلو أنَّ أحداً يُنصر بمجرَّد أنه صالح، وبمجرَّد أنه نبي وبمجرَّد أنه وَلِيُّ من أولياء الله، لنصر المسلمون يوم أُحد، ولم يحدث لهم شيء؛ لأنه نصر لعباد الله؛ ولأنهم خير خلق الله، ولكن الله له سُنَّة جارية في عباده، وأن من أخل بالسُّن الكونيَّة والسُّن الحربية ولم يُبالِ بها، فسوف يجري عليه ما جرى على أمثاله من النقص ومن الهزيمة ومن الجراح إلى غير ذلك.

فلا بُدَّ من الأخذ بالسُّنن الجارية، والأسباب، والحيطة، وإعداد العُدَّة، فقد لَبِسَ النبيُّ يوم أُحد دِرعَينِ \_ ظاهَرَ بين دِرعَينِ \_ وهذا كلُّه يَدلُّ على الحيطة والأخذ بالأسباب، وبه يُعلَم أن الرسل والأنبياء والأولياء لا يُعبَدونَ من دون الله، وليسوا آلهة كما يظنهم الجمّال الذين اتخذوا قبورهم واتخذوا أنفسهم آلهة من دون الله، =

= فيَعبدونَهم مع الله، ويسألونهم قضاء الحاجات، وتفريجَ الكُروب في كل مكان من قريب ومن بعيد. هذا هو الجهل العظيم، فهم وإن كانوا كُرماءَ وأشرافاً عند الله، وعند عباد الله المؤمنين، وإن كانوا أصلحَ عباد الله، إلا أنهم لا حَقَّ لهم في العبادة؛ فالعبادة حق الله ﴿ وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلَا تَعْبُدُوا إِلَا إِيّاهُ ﴾ [الإسراء: ٢٣].

وذكر سبحانه أنه أخرج نبيّه ليُبوِّئ المؤمنين مَقاعدَ للقتال، ليُبيِّنَ لهم مواضع القتال ومَحلَّه كيف يقاتلون عدوَّهم، وبيَّن سبحانه أن طائفتين هَمَّتا أن تفشلا ثم ثبّتها الله، وهاتان الطائفتان ثبت في «الصَّحيحين» من حديث جابر بن عبد الله رضي الله عنها، أنها قبيلتا بني سَلِمَة وبني حارثة، ثم ثبّتها الله فلم يفشلا، وتُبتتا.

ثم بَيَّن سبحانه وتعالى ما جرى ببدر، وأنه نصرهم ببدر وهم أذلَّة قليلون مُستَضعَفونَ نحو الثُّلث من عدوِّهم، فنصرهم الله وأيَّدهم وأذلَّ أعداءهم، وهو الحكيم العليم، فمَن استقام على أمره وحافظ على شَرعِه وأخذ بالأسباب \_ نُصِرَ وأُيِّدَ وإن كان من الفئة القليلة ﴿ كُمْ مِن فِنَ تَمْ قَلِيكَ إِلَيْ فِنَ لَهُ عَلَيْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

= وَأَلِلَّهُ مَعَ ٱلصَّكِيرِينَ ﴾ [البقرة: ٢٤٩]. ومن أخَلَّ بالأسباب وحصل منه العصيان والنزاع والفشل يُنصر عليه عدوُّه، وإن كان عدوُّه أَبغَضَ إلى الله منه، وإن كان عدقُه العدوَّ اللَّدود، ولكن من أخلَّ بسُّنة الله في الحروب، وأخلُّ بها يجب من أخذ الأسباب، وأخلُّ بها يجب من الطاعة، وباشَرَ المعصيةَ فهو حَريٌّ بأن يُنصر عليه عدوُّه وإن كان في غاية من الفضل والطاعة، ونحو ذلك في الجملة. ولكن إذا أخلّ بالأمور اللازمة في الحرب، ولم يأخذ بالحيطة، ولم يُعِدَّ العُدَّة اللازمة، فلا بُدَّ أن يُصابَ بها يُصابُ به أمثاله، من جراح وهزيمة وغير ذلك، حتى لا يَحتجَّ أحد، فالله قد أمر بإعداد العُدَّة والأخذِ بالأسباب والحيطة، فإذا فرَّط الناس وتساهلوا وتكاسلوا فالمصيبة عليهم.

ومِنْ أعظم المصائب: العصيان والاختلاف والنزاع، فهذه من أعظم الأسباب لتسليط الأعداء، مهما كان أولئك الأخيار، ومهما كانوا في الدرجة من الفضل، فإذا أَخَلُّوا وتساهلوا بما يجب، فهم على خطر من العقوبات من أعدائهم وأعداء الله، ولنا فيما وقع =

= يوم أُحد أعظم حجة، وأعظم فائدة، وأعظم موعظة، فليس في الدنيا في ذاك اليوم ولا بعده ولا قبله، أفضلَ من الرسول ﷺ، وليس في الدنيا أفضل من الصحابة بعد الأنبياء، ومع ذلك لما أخلُّوا بالموقف وحصل العصيان والتنازع والفشل جرى ما جرى مما هو معلوم، ولنا في هذا عظة وذكرى، ولكل مسلم عظة وذكرى، ولكل مسلم عظة وذكرى، ولكل دولة صالحة عاقلة عظة وذكرى، والله المستعان.

وأما ذِكْرُ الآلاف الثلاثة في الآية وذِكرُ الخمسة كذلك، فقد اختلف أهل العلم في هذا، فقال بعضهم: إن هذا في يوم أُحد وليس في يوم بدر، وقال آخرون: في يوم بدر وهو تفسير ابن جرير، وهو ظاهر السِّياق أنه في يوم بدر، وأنَّ الله جل وعلا أنزل من الملائكة ألفاً مُردِفِيَن، وأن هذا الإرداف يحتمل أنه ثلاثة آلاف ويحتمل أنه أكثر وهم خمسة، فيحتمل هذا وهذا.

والإرداف ليس معناه أنهم راكبون معهم، فقد يُردَفونَ بهم وإن كانوا بَعدَهم، يعني: نزلوا بَعدَهم إلى القتال، وليس من اللازم أن يكونوا معهم في الخيل التي ركبوا عليها، فالإرداف يكون على = = الفرس، ويكون تابعاً له على فرس أخرى، وفي طريق أخرى عوناً له، والله قال في آية أخرى في قصة بدر: ﴿ إِذْ تَسْتَغِيثُونَ رَبَّكُمْ فَأَسْتَجَابَ لَكُمُ أَنِي مُمِدُّكُم بِأَلْفٍ مِّنَ ٱلْمَكَتِكَةِ مُرْدِفِينَ أَلْمَكَتِكَةً مَرْدِفِينَ أَلْمَكَتِكَةً مَرْدِفِينَ أَلَى اللّهُ وَمِنْ قال: ﴿ إِذْ تَقُولُ لِلْمُؤْمِنِينَ أَلَى مُرْدِفِينَ أَلَى اللّهُ وَمِنْ اللّهُ وَمِنْ أَلْمَكَتِكَةً مُنزَلِينَ ﴾ ثم يَكُوفِيكُمْ أَن يُمِدَّكُمْ رَبُّكُم بِثَلَاثَةِ ءَاللّهِ مِن الْمَلَتِيكَةِ مُنزَلِينَ ﴾ ثم قال: ﴿ بَلَقَ إِن تَصْبِرُواْ وَتَتَقُواْ وَيَأْتُوكُم مِن فَوْدِهِمْ هَذَا يُمْدِذَكُمْ وَبُكُمْ مِن فَوْدِهِمْ هَذَا يُمْدِذَكُمْ رَبُّكُم مِنْ أَلْمَكَتِيكَةً مُسَوِّمِينَ ﴾.

والتَّسويمُ: التَّعليم، يعني: جعلوا علامات على رؤوسهم أو على خيلهم. والمقصود أنَّ الله جلَّ وعلا أمدَّهم بألف من الملائكة مُردِفِينَ كما في سورة الأنفال، وهنا قال: ﴿ أَلَن يَكَفِيكُمْ ﴾ فيحتمل أن هذا المَدَدَ حصل، ويحتمل أنه لم يحصل على قول من قال: إن هذا يوم بدر، وأما في يوم أحد فلم يحصل؛ لأنهم أخلُّوا بالموقف وأخد فلم يحصل؛ لأنهم أخلُّوا بالموقف وأخلُّوا بها وجب عليهم، فخُذِلوا بسبب العصيان والفشل، وقد سبق لك أن المختار عند ابن جرير والجهاعة أن هذا المَدَد - بالثلاثة والخمسة - كان يوم بدر، وأنه إرداف للسابق، والله جل وعلا أعلم سبحانه وتعالى.

= والخلاصة أنهم في يوم بدر نُصروا مع قِلَّتِهم وضَعفِهم لما صدقوا واستقاموا واتَّحدَت كلمتُهم، ولم يختلفوا ولم يتنازعوا ولم يعصوا، وفي يوم أُحد لما اختلفوا وتنازعوا \_ الرُّماة \_ ونزلوا وتركوا الموقف وعصوا، سلِّط عليهم العدو بأسباب العصيان الظاهر والاختلاف، وكان ذلك قَدَراً مقدوراً، ولله فيه العظة البالغة والحجة الداحضة، وله سبحانه وتعالى الآية العظمى والدلالة على صدق الرسول عليه وأنه رسول الله، وأنه يُبتلى وأنهم يُبتلون، ثم تكون لهم العاقبة.

وقد جاءت غزوة الخندق بعد ذلك بسنتين، في السَّنة الخامسة للهجرة، واجتمع رأي المشركين على حرب النبي ﷺ، واجتمعوا في نحو عشرة آلاف مقاتل، ونزلوا بالمدينة وحاصروها، واتَّخذ النبيُّ الخندق العظيم المعروف، وصابَرَهم النبيُّ ﷺ مدة طويلة، ولم يَجْر قتال إلا مُناوشة.

وقُتل من المشركين عَمرو بن عبد وُدّ، وأصيب سعد بن معاذ في أَكحُله، ثم مات بعد ذلك رضي الله عنه وأرضاه، وجرى شدة = = بين المسلمين وبين عدوهم في ذلك الموقف العظيم، ثم أنزل الله بأسه وجنده على أعدائه، وأصابهم بالريح العظيمة والجنود الكثيرة، حتى انقلبوا خاسئين إلى بلادهم، لم ينالوا خيراً، وكفى الله المؤمنين قتالهم وشرَّهم، وصارت العاقبة حميدة. وقال رسول على بعد ذلك: «الآن نغزوهم ولا يَغزونَنا، نحن نسير إليهم»(۱) فصارت هي الآخِرة، فلم يَغْزُوا النبيَّ عَلَيْ في المدينة، بل غزاهم النبيُّ عَلَيْ بعد ذلك يوم الحديبية، وجرى ما جرى من الصّلح، ثم غزاهم في عام ثمانٍ يوم الفتح، ففتح الله عليه وانتهى أمرهم، ولله الحمد والمنة سبحانه وتعالى.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: المغازي (١١٠).



# [النهي عن أكل الربا، والحث على الإنفاق]

٠ قال تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَأْكُلُوا ٱلرِّبَوَّا أَضْعَكُ فَا مُضَكَعَفَةً وَٱتَّقُوا ٱللَّهَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴿ وَٱتَّقُوا ٱلنَّارَ ٱلَّتِي أُعِدَّتُ لِلْكَنفِرِينَ اللَّهِ وَأَطِيعُوا ٱللَّهَ وَٱلرَّسُولَ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ الله ﴿ وَسَادِعُوا إِلَىٰ مَغْفِرُةٍ مِّن رَّبِّكُمْ وَجَنَّةٍ عَهْمُهَا ٱلسَّمَوَاتُ وَٱلْأَرْضُ أُعِدَّتْ لِلْمُتَّقِينَ ﴿ اللَّهِ ٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ فِي ٱلسَّرَّآءِ وَٱلضَّرَّآءِ وَٱلْكَظِمِينَ ٱلْفَيْظُ وَٱلْمَافِينَ عَنِ ٱلنَّاسِ \* وَٱللَّهُ يُحِبُّ ٱلْمُحْسِنِينِ ﴿ اللَّهِ وَٱلَّذِينَ إِذَا فَعَلُوا فَحِشَةً أَوْ ظَلَمُوا أَنفُسَهُمْ ذَكُرُوا اللَّهَ فَاسْتَغْفَرُوا لِذُنُوبِهِمْ وَمَن يَغْفِرُ ٱلذُّنُوبِ إِلَّا ٱللَّهُ وَلَمْ يُصِرُّوا عَلَىٰ مَا فَعَـٰلُوا وَهُمْ يَعْلَمُونَ اللَّهِ أَوْلَتِهِكَ جَزَآؤُهُم مَّغَفِرَةٌ مِّن رَّبِهِمْ وَجَنَّتُ تَجَدِى مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا ۚ وَنِعْمَ أَجْرُ ٱلْعَامِلِينَ (الله عمران: ١٣٠-١٣٦]. [۲۷]

<sup>[</sup>شرح ٢٧] ينهى سبحانه وتعالى عباده عن أكل الربا، ويخاطب أهل =

= الإيهان بذلك: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَأْكُلُواْ ٱلرِّبُوّا أَضْعَكُا اللَّهِ مُضَاعَفًا مُضَاعَفًا أَلْمِينًا عَلَى وَجَلَّ فِي كتابه العظيم الناس جميعاً، لأنهم خُلِقوا ليعبدوا الله، ولأن الرسل بُعِثَتْ إليهم جميعاً؛ للتعليم والتوجيه والإرشاد.

وتارة يخاطب أهل الإيهان؛ لأنهم أهل الامتثال على الكهال، ولأنهم قد ولأنهم أهل البصيرة والتقدير لأوامر الله ورسوله، ولأنهم قد علموا من الله ومن رسوله عليه الصلاة والسلام ما لم يعلمه غيرهم، فكان في خطابهم مزيد من التأكيد في كونهم فهموا ما لم يفهم غيرهم، وعلموا ما لم يعلم غيرهم.

وتارة يخاطب نبيه ﷺ فيقول: «يا أيها النبي»، «يا أيها الرسول»، والمرادُ أَمْره وَأَمْرُ غيره، فإنَّ أَمْرَ الرسولِ ﷺ بشيء أو نهيه عن شيء أَمْرٌ للأمة وَنَهُيٌّ للأمة، ما لم يأت ما يدل على التخصيص.

ففي أوامر الله ورسوله، سواء كانت مُوَجَّهَة للناس، أو لأهل الإيمان أو للنبي بالخصوص عليه الصلاة والسلام ـ أوامر للجميع، =

= والواجب على الجميع امتثالها، وإن كانت نواهي فالواجب على الجميع الانتهاء عنها. يقول سبحانه: ﴿ يَكَأَيُّهَا اَلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا الجميع الانتهاء عنها يقول سبحانه: ﴿ يَكَأَيُّهَا اَلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا الجميع الانتهاء أَضَعَكُ المُضَاعَفَة ﴾ فكان من عادة أهل الجاهلية أكل الربا أضعافاً مضاعفة، وكان الغالب عليهم ربا النسيئة، ولهذا جاء في الحديث: ﴿إنها الربا في النسيئة»(٬٬)، لأنها كانت هي الغالبة بينهم.

فالمعاملة الربوية غالباً في النسيئة، وقد يقع الربا في الفضل وفي البيوع المعجلة، ولكن ذلك هو الأقل، وإنها الغالب والكثير في المعاملات الربوية التي فيها آجال وفيها نسيئة.

وقد قال عليه الصلاة والسلام في الأحاديث الصحيحة: «لا تبيعوا الذهب بالذهب ولا الوَرِق بالوَرِق إلا وزناً بوزن، مثلاً بمثل، سواء بسواء»، وفي رواية أخرى عن أبي سعيد: «فمن زاد أو استزاد فقد أربى»(٢). وهكذا في حديث عبادة، فهذا في ربا الفضل.

وجاء النهي منه عليه الصلاة والسلام أيضاً عن النسيئة: =

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: المساقاة (١٥٩٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: البيوع (٢١٧٦)، ومسلم: المساقاة (١٥٨٤)(٧٧)و(٨٢).

= "الورق بالذهب رباً إلا هاء وهاء ... الله آخره (١٠). ونهى عن بيع الوَرِق بالذهب دَيْناً ("). وما ذاك إلا لأن بيعها ديناً يفضي إلى مضار كثيرة، ويفضى أيضاً إلى ظلم الفقير والزيادة عليه وتراكم الأموال في ذمته بسبب حاجته إلى الْغَنِيِّ، فيكون الربا عليه أضعافاً مضاعفة كلها حل ولم يتيسر له الوفاء. وذلك مما يجره إلى النسيئة فيكون ربا النسيئة هو الغاية وهو المقصود، ولأن الناس في الغالب طبقات: منهم الغني، ومنهم المتوسط، ومنهم المحتاج، فإذا سُمِحَ بربا النسيئة ظَلَم بعضُهم بعضاً، وأضر بعضهم ببعض، فكان من رحمة الله أن منعهم من ذلك حتى يكون بينهم التعاون بالقرض الذي ليس فيه رباً، أو البيوع التي ليس فيها رباً، أو البيوع التي ليس فيها إلا الأرباح المعقولة من باب بيع المؤجل، أو من باب بيع السلم أيضاً، كل ذلك واقع.

الحاصل أن قوله: ﴿ لَا تَأْكُلُوا ٱلرِّبُوَا أَضْعَافًا مُّضَعَفَةً ﴾ ليس المراد منه إباحة الربا الذي ليس فيه أضعاف مضاعفة، ولكن =

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: المساقاة (١٥٨٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: البيوع (٢١٨١)، ومسلم: المساقاة (١٥٨٩).

المقصود نهيهم عما هو واقع بينهم، وتحذيرهم مما هو سائد بينهم، من الربا المضاعف الذي يجر بعضه إلى بعض، ويسوق بعضه إلى بعض بسبب بقاء عسر المعسر وجشع الغني، فيتركب من جشع هذا وعسر هذا وضعفه، هذه المضاعفة في الربا.

وكان من عادتهم إذا حل الدين أن يقول الغني للفقير: إما أن تُرْبي، وإما أن تَقْضي، أي: إما أن تؤدي الحق الذي عليك وتقضي ما عليك من الديون، وإما أن تُرْبي بأن تزيد في المال، وأنا أزيدك في الأجل، فإذا كان المال مئة، وقد حلّت، ولم يتيسر له القضاء، قال له صاحب الحق: إما أن تبادر بالقضاء وتسعى في القضاء، وإلا تزيد في المال، وأنا أزيدك في الأجل، فيكون المالُ مِئةً وعَشرَةً أو مئة وعشرين بدلَ مِئةٍ، ثم يجدِّد أَجَلاً آخَر إلى كذا وإلى كذا.

هذا معنى ﴿ أَضَعَافًا مُضَاعَفَةً ﴾ أي: ضعفاً بعد ضعف، أو زيادة بعد زيادة، فكلما حل أجلٌ زِيدَ في المال، وزيد في الأجل، لأن الغالب أن الفقير لا تزيده هذه الزيادة إلا فقراً، ولا تزيده إلا عسراً، فكلما حل الدين فإن عسره باقي، وفقره حاضر، فيحتاج إلى =

= المزيد من المال، وإلى المزيد في الأجل، فتبقى الديون متراكمة متضاعفة إلى ما لا يحصى من الزيادات، فحرم الله ذلك، وأوجب الإنظار.

فإذا حل الدين ولم يتيسر للمدين الوفاء وجب على صاحب المال الإنظار والإمهال وعدم الزيادة، وأنزل في هذا جل وعلا: ﴿ وَإِن كَانَ ذُو عُسَرَةٍ فَنَظِرَةً إِلَىٰ مَيْسَرَةٍ ﴾ [البقرة: ٢٨٠] فَوَجِبَ الإنظارُ على الغَنيِّ صاحبِ المالِ للمُعسِرِ الذي هو المَدينُ، ونَهى الله عن ذلك الرِّبا الذي ساد في الجاهلية، وقال جلَّ وعلا لهم: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ وَذَرُوا مَا بَقِىَ مِنَ ٱلرِّبَوَّا إِن كُنتُم مُؤْمِنِينَ ﴿ إِنَّ لَمْ تَفْعَلُواْ فَأَذَنُواْ بِحَرْبٍ مِّنَ ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ ﴾ [البقرة: ٢٧٨-٢٧٨]، أي: فاعلموا بحرب من الله ورسوله. ثم قال: ﴿ وَإِن تُبْتُم فَلَكُمْ رُءُوسُ أَمْوَالِكُمْ لَا تَظْلِمُونَ وَلَا تُظْلَمُونَ ﴾ [البقرة:٢٧٩]، فأباح لهم سبحانه أخذ رؤوس الأموال، وحذَّرهم من الرِّبا، وأخبرهم أن استمرارهم فيه إيذانٌ بحرب الله ورسوله، نسأل الله السلامة والعافية.

قوله سبحانه: ﴿ وَاتَّقُوا اللَّهَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴾ بَيَّنَ جلَّ وعلا =

= أَنَّ الفلاح في تقوى الله، والفلاح: هو الظَّفر والفَوزُ والحصول على النَّجاة والسَّعادة، فدَلَّ ذلك على أن الفلاح في ترك معاصي الله، وأنه في فعلها الهلاك والدمار.

وَاتَقُوا النّار الَّتِي أَعِدَتُ لِلكَفِرِينَ اللّهِ أَي أُوصِدَتْ وهُيّئت لأعداء الله، فهي مُعدَّة لهم، يقيمون فيها أبد الآباد، وإن كان العاصي قد يشارك في ذلك، فقد يدخلها، لكنها لم تُعدَّ له، وإنها أُعِدَّت لغيره، والعاصي يدخلها من باب التأديب والتَّطهير، ثم يُخْرَجُ، فدخوله للتَّطهير لا للإقامة فيها، بخلاف الكافر، فإنها مُعدَّة له، وهو مُقيمٌ فيها أبد الآباد، كما أن المؤمن مقيم في الجنة أبد الآباد، فالجنة لأهلها على وجه التأبيد، والنار لأهلها على وجه التأبيد، نعوذ بالله من حالها وحال أهلها.

﴿ وَأَطِيعُوا اللّهَ وَالرَّسُولَ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴾ بَيْنَ جلَّ وعلى أَلْكُمْ وَالْمَعْنَى: أنه في عصيان وعلا أن الرَّحة في طاعة الله ورسوله، والمعنى: أنه في عصيان الله ورسوله ضد الرحمة، وهو النَّقمة والعذاب، فمَن أراد الرَّحة والخير والفلاح والظَّفر في كل ما يَشُرُّه، فعليه بتقوى الله =

= وطاعة الله ورسوله، ومن أراد الهلاك والدمار والنقمة والعذاب فعليه بمعاصى الله وركوب محارمه، نعوذ بالله من ذلك.

ثم يبين سبحانه وتعالى من صفات المُتَقينَ الذين أَعدَّ الله لهم الجنَّة والكرامة، فقال: ﴿ أُعِدَّتُ لِلْمُتَقِينَ ﴾ أي: أُرصدت وهُيئت، فهي دارهم دار البقاء ودار النعيم ودار السرور، كما أن النار أُعدت للكافرين، وهي دار عذابهم ونكالهم وشقائهم، فالجنة أُعدت =

الأهل التقوى، وهي دار الرحمة، ودار الإحسان، ودار الرأفة،
 ودار النعيم، ودار الخير الدائم الذي لا ينقطع.

ومن صفات أهل التقوى، الذين أعدت لهم الجنة: أنهم ينفقون في السراء والضراء، أي: أنهم أهل إنفاق وإحسان في جميع الأحوال، في حال الشدائد، وهي حال الضراء، وفي حال الرّخاء والعافية، وهي حال السراء، فنفقاتهم مستمرة، في حال الشدة وفي حال الرخاء، في حال الضرر وفي حال المسرة، فهم مُنفقون محُسِنون في جميع الأحيان وجميع الأحوال، لعلمهم بأن هذه النفقة ترضي الله جل وعلا، وتنفع عباده.

ثم من صفاتهم: كَظْمُ الغَيظ ﴿ وَٱلْكَظِمِينَ ٱلْغَيْظُ ﴾ لأنهم قد يُؤْذُون، وقد يمتحنون بها يضرهم، ولكنهم يكظمون الغيظ، أي: يتحملون الأذى، ولا يُنْفِذُونَ غيظهم بالانتقام؛ لأن من صفاتهم الغالبة كظم الغيظ، أي: كظم الغضب وعدم الانتقام، فيتحمّلون الأسباب التي تُكدِّرهم وتغيظهم وتُسبِّب غضبهم، ويتصبرون رجاءَ ما عند الله سبحانه وتعالى من المثوبة، ولهذا قال: =

= ﴿ وَٱلْعَافِينَ عَنِ ٱلنَّاسِ ﴾ أي: يكظمون الغيظ ويعفون عمن آذاهم وأساء إليهم، فالغالب عليهم كظم الغيظ والعفو عن الناس، وهذه من صفات أهل الجنة، أهل الإيهان والتقوى.

ثم قال بعده: ﴿ وَٱللَّهُ يُحِبُّ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ دلَّ ذلك على أنَّ الإنفاق في السَّرّاء والضَّرّاء وكَظْم الغَيظ والعفو عن الناس من صفات المحسنين، والله جلَّ وعلا يُحبُّ المحسنين.

فعليك يا عبد الله أن تحرص على أن تكون من المحسنين، وأن تكون من أهل هذه الصفات، التي هي صفات أهل التقوى، أهل الجنة والكرامة، وأن تكون منفقاً حسب ما أعطاك الله من المال، وإياك والشّع، فإن عاقبته وَخيمةٌ.

فعليك أن تُعوِّد نَفسك، وأنْ تُجاهِدَها أبداً حتى تكون من المنفقين في السَّراء والضَّرّاء، والإنسان قد يكون جَواداً وكرياً، وإن كان ماله قليلاً، فقد يجعل الله في نفسه الغنى والخير، ويجعل في نفسه الجود والكرم، ولو بالأشياء القليلة حسب طاقته، فيعطي الفقير والمسكين مما أعطاه الله، ولو الشيء القليل، فدرهمٌ من مال =

= قليل له محل عظيم عند الله، كالمئة والآلاف من المال الكثير.

﴿ وَالَّذِينَ إِذَا فَعَلُوا فَاحِشَةً أَوْ ظَلَمُوٓا أَنفُسَهُمْ ﴾ بأي نوع من أنواع الظلم ﴿ ذَكَرُوا اللَّهَ فَاسْتَغْفَرُوا لِذُنُوبِهِمْ ﴾، وهذه من صفات أهل التَّقوى أيضاً، أنهم إذا فعلوا شيئاً من الفواحش أو المعاصي التي حرَّمها الله \_ وسُمِّيت فواحش لقبحها، فهي مستفحشة وقبيحة في عرف أهل البصيرة وأهل النفوس الزكية الطيبة \_ فيَستَفحشُونَها، ويعتبرونها قبيحة، كالزِّني، واللواط، وقتل النفس بغير حق، وعقوق الوالدين، وقطيعة الرحم، والربا، وظلم العباد \_ بأنواع الظلم \_ ونحو ذلك، فكل هذه فواحش مستقبحة عند ذوي الفطر السليمة، نفوس أهل البصيرة والعقول الصحيحة والمروءة، فيستفحشونها ويستقبحونها وإن كان فيهم من الكفر والضلال ما فيهم.

﴿ أَوَ ظَلَمُوا أَنفُكُمُم ﴾ أي: بشيء من أنواع الظلم، ولو بالمعاصي التي هي خَفيَّة في نفسها، وقد لا يظهر فُحشُها لكل أحد، فهم حَذِرونَ من كل أنواع المعاصي، فالمُستَفحش: الظاهر البَيِّنُ =

= منها، وكذلك غيره من سائر أنواع المعاصي وأنواع الظلم، وسواء أكان ذلك لأنفسهم أم كان لغيرهم، فهم حذرون من أنواع الفواحش والمنكرات بعيدون عنها، فهم يحذرونها ويبتعدون عنها، ومتى وقع أحدُهم في شيء منها بادر بالتوبة والاستغفار والندم على ما صدر منه، ولهذا قال: ﴿ذَكَرُوا اللّهَ ﴾ أي: ذكروا عظمته، وكبرياءه، واستحقاقه العبادة والطاعة، وأنه لا يليق بالعبد أن يعصيه سبحانه وأن يقع فيا يُغضبُه جلَّ وعلا، فذكروا أنه المحسن المنعم الخالق المتفضل، فهو جدير بالتعظيم، وجديرٌ بالشكر، وجدير بالطاعة.

فإذا ارتكب العبدُ شيئاً من معاصيه وما يُوجبُ غَضبَه فهو جدير بأن يُبادرَ ويُسارع بالتوبة والندم والاستغفار، قبل أن يحل به من العقوبة ما يضره، ويسبب بُعْدَه عن الله ودخوله سجن العذاب وسجن أهل الفساد من النار.

﴿ وَمَن يَغْفِرُ ٱلدُّنُوبَ إِلَّا ٱللَّهُ ﴾ أي: وهو يعلم ويؤمن بأنه لا عنو الذنوب إلا الله سبحانه وتعالى، والمعنى بيان أنه لا =

= غافر للذنوب سوى الله جل وعلا، فهو استفهام معناه النفي.

﴿ وَلَمْ يُصِرُّوا عَلَىٰ مَا فَعَلُوا وَهُمْ يَعَلَمُونَ ﴾ أي: بل يُقلِعونَ وَيَتخلَّونَ عن سائر المعاصي؛ ندماً وتوبة وحذراً من غضب الله جلَّ وعلا، وعزماً صادقاً على ألا يعودوا إلى ذلك، والمُصِرُّ: هو الذي يُقيمُ على المعصية ولا يُقلعُ عنها، ولا يندم عليها، ولا يَعزِمُ على تَركِها، فهذا يسمّى مُصِرّاً، أي: مُقيهاً، فأصَرَّ على كذا، أي: أقام عليه.

فأهل التقوى لا يُصِرُّونَ على الذُّنوب، بل إنَّ ما عندهم من خوف الله وتعظيمه يمنعهم من ذلك، فلهذا إذا تابوا، تابوا توبة صادقة، فيها الندم، وفيها الإقلاع عن الذنوب، وفيها العَزمُ الصادق على عدم العود في الذنوب، ولهذا يستحقون من الله المغفرة وقبول التوبة.

ولهذا قال بَعدَه: ﴿ أُولَنَهِكَ جَزَاؤُهُم مَّغَفِرَةٌ مِن زَيِهِمْ وَجَنَّتُ عَنِي وَجَنَّتُ عَنِي وَجَنَّتُ عَنِي مِن تَعْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِيها وَنِعْمَ أَجْرُ ٱلْعَامِلِينَ ﴾ هذا جزاء من بادر بالتوبة والندم والإقلاع \_ أن يجازيه الله بالمغفرة لذنوبه، ويجازيه أيضاً بإدخاله الجنة وإنجائه من النار؛ لأنها توبة =

= صادقة، معها العمل الصالح.

فالذي لا يُصِرُّ على المعصية، ويستقيم على طاعة الله، ويستمر فيها يُرضيه مع ندمه وإقلاعه من المعاصي، وعزمه ألا يعود فيها، فهذا استحق الجزاء بالأمرين: بالمغفرة للذنوب؛ لكونه تاب منها وندم، وبالجنة؛ لكونه استقام على أعمال أهلها، واستمر في طاعة المولى جلَّ وعلا، فجزاه الله بالأمرين، والله جل وعلا أعلم.

#### بجس الانتجابي اللجتري السيكت المؤثر اليووي www.moswarat.com

## سورة النساء

### [آيات المواريث]

و قال تعالى: ﴿ يُوصِيكُمُ اللَّهُ فِي أَوْلَكِ كُمْ اللَّهُ كِي مِثْلُ حَظِّ ٱلْأَنْشَيَةِنِ ۚ فَإِن كُنَّ نِسَآءً فَوْقَ ٱثَّنْتَةِنِ فَلَهُنَّ ثُلُثًا مَا تَرَكَ ۗ وَإِن كَانَتَ وَحِـدَةً فَلَهَا ٱلنِّصْفُ \* وَلِأَبُونِهِ لِكُلِّ وَحِدِ مِّنْهُمَا ٱلسُّدُسُ مِمَّا تَرَكَ إِن كَانَ لَهُ وَلَدُّ ۚ فَإِن لَمْ يَكُن لَهُ وَلَدُّ وَوَرِئَهُۥ أَبُواهُ فَلِأُمِّهِ ٱلثُّلُثُ ۚ فَإِن كَانَ لَهُۥ إِخْوَةٌ فَلِأُمِّهِ ٱلسُّدُسُ مِنْ بَعْدِ وَصِــيَّةٍ يُومِي بِهَآ أَوْ دَيْنِ ۗ ءَابَآ وُكُمْ وَأَبْنَآ وُكُمْ لَا تَدْرُونُ أَيُّهُمْ أَقَرَبُ لَكُوْ نَفْعًا ۚ فَرِيضَكَةً مِنَ ٱللَّهِ ۗ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلِيمًا حَكِيمًا اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَلَكُمْ نِصْفُ مَا تَــُرُكَ أَذُواجُكُمْ إِن لَمْ يَكُن لَهُرَكِ وَلَدُّ فَإِن كَانَ لَهُنَّ وَلَدُّ فَلَكُمُ ٱلرُّبُعُ مِمَّا تَرَكَنَ مِنْ بَعْدِ وَصِيَّةٍ يُوصِينَ بِهَا أَوْ دَيْنِ ۚ وَلَهُنَ ٱلزُّبُعُ مِمَّا تَرَكَّتُمُ إِن لَمْ يَكُمْ وَلَدُ ۚ فَإِن كَانَ لَكُمْ وَلَدُ فَلَهُ فَإِن كَانَ لَكُمْ وَلَدُ فَلَهُنَ ٱلثُّمُنُ مِمَّا تَرَكَتُمُ ۚ مِنَا بَعَدِ وَصِيَّةٍ تُوصُونَكَ بِهَآ أَوْ دَيْنِ ۗ

[شرح ٢٨] فقد بيّن الله سبحانه وتعالى في هذه الآيات تفصيل المواريث بياناً شافياً عظيها، وكمَّلَ هذا البيانَ بها يتعلَّقُ بالإخوة في آخر السورة، فجمعتُ هذه الآيات مع الآيات في آخر السورة بيانَ المواريث للأقارب كلِّهم، من الفُروع والأصول والحواشي. وقسمها سبحانه قسمةً عظيمة في غاية الحِكمة والعدالة، سبحانه الحكيم العليم؛ فإنه أعلمُ بأحوال عباده، وهو أعلم بها يصلحُهم في كلِّ وقت؛ والحكمة في ذلك \_ والله أعلم \_ أنَّ في ذلك جَبرَ =

= الأقارب وجَبرَ الزوجين، فإنَّ بين الأقارب من الصِّلة والمحبَّة والتَّعاون ما بينهم، وبين الزوجين ما بينهم.

فمن حكمة الله عز وجل أن جَبرَ هؤلاء وهؤلاء بقَسْم أموال قريبهم بينهم، وقَسم مال الزوج وإعطاء زوجته منه، وهكذا الزُّوجةُ، وجَعِل ذلك للأقربين قبل غيرهم، فراعي في ذلك \_ سبحانه وتعالى \_ القرابةَ والأصولَ والفُروعَ والحواشي، وأحوالَ الزوجين رحمةً من الله عز وجل، ولُطفاً منه سبحانه وتعالى، فلو أُخذ هذا المال منهم لغيرهم \_ لبيت المال، أو لغير بيت المال \_ لكانت المصيبة مصيبتين: مصيبة بموت قريبهم، ثمَّ المصيبة بنزع ماله لغيرهم، فمن حكمة الله سبحانه وتعالى أن جَعل مالَه لقرابته، رحمةً منه بعباده وإحساناً منه جلُّ وعلا، إلى غير ذلك من الحِكم العظيمة التي فيها توزيع هذا المال على هؤلاء الأقارب توزيعاً عجيباً حكيهًا مفصَّلاً؛ فهذا له شيء مقدَّر، وهذا ليس له شيء مقدّر، وهذا يَثبُتُ دائماً ويُعطى دائماً، وهذا قد يُعطى وقد لا يُعطى، وهذا يُعطى مع قوم ولا يُعطى مع آخرين، إنَّ ربَّك حكيم عليم، جل وعلا.

= ولهذا قال في أثناء الآيات بعدما فَصَّلَ المواريث للأقارب قال: هو إِنَّ الله كَانَ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴾ والمعنى: أنه لم يفصّل هذا التَّفضيل عن جهل، ولا عن اعتباط بغير حكمة \_ حاشى وكلا \_، بل عن حكمة وعلم، فهو الحكيم العليم، له العِلمُ الكامل والحكمة الكاملة سبحانه وتعالى.

ثمَّ بعدما خَتمَ تفصيلَ المواريث قال بعد ذلك: ﴿ وَأُلَّهُ عَلِيمُ حَلِيهُ ﴾ فذكرَ علمَه وحلمه، وأنه سبحانه وتعالى قسَّم هذه المواريث عن عِلمٍ، ثم عن حِلمٍ، فلا يُعاجِلُ مَن أخطأ أو تَعدّى بالعقوبة؛ فهو حليمٌ سبحانه وتعالى. وهكذا في آخِر السورة ذُكر مواريثَ الإخوة فقال: ﴿يَسُتَفْتُونَكَ قُلِ ٱللَّهُ يُفْتِيكُمُ فِي ٱلْكَلَىٰلَةِ ۚ إِنِ ٱمْرُؤًا هَلَكَ لَيْسَ لَهُۥ وَلَدُّ وَلَهُۥ أَخْتُ فَلَهَا نِصْفُ مَا تَرَكَ ۚ وَهُو يَرِثُهَا إِن لَمْ يَكُن لَمَا وَلَدُ ۚ فَإِن كَانَتَا ٱثْنَتَيْنِ فَلَهُمَا ٱلثُّلْثَانِ مِمَّا تَرَكَ ۚ وَإِن كَانُوٓ ا إِخْوَةً رِّجَالًا وَنِسَآءً فَلِلذَّكَرِ مِثْلُ حَظِّ ٱلْأَنْدَيْنِ ۗ يُبَيِّنُ ٱللَّهُ لَكُمْ أَن تَضِلُوا ۗ وَٱللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ [النساء: ١٧٦] بيَّن أنَّ هذا عن عِلم، وأنَّه سبحانه وتعالى فصَّل هذه المواريث عن عِلم كما فصَّلها في أوَّل السورة عن عِلم \_ جل وعلا.

= ثمَّ راعى في حقِّ الزَّوجين ما هو لائق بها؛ فإنَّ الزوج مصيبته في الزَّوجة أكبر؛ لأنه يلتمسُ زوجة أخرى بدلها؛ ليلتمسَ مَن يَعِفُه، ومَن يَسكنُ إليه، ومَن يتولى أولادَه إن كان له أولاد، فهو في حاجة أكثر، بخلاف الزوجة؛ فإنها قد تُنْكَحُ، وقد تُجبَرَ بعد موت زوجها؛ ولهذا جَعلَ حقَّ الزوج أكثر؛ فأعطاه مثل ما أعطاها مع عدم الولد، فيُعطى النَّمف، ومع الولد يُعطى الرُّبع، وهي مع عدم الولد تعطى الرُّبع، ومع وجود الولد للزوج تعطى الثُّمنَ، فالله حكيم عليم جل وعلا.

وجعل الأصول والفروع مُقدَّمين على الحواشي، فالأولاد والآباء والأمَّهاتُ مقدَّمون، ولا يرثُ الحواشي معهم إلّا في صور قليلة فيها إذا كان أولياء الولد أنثى، وفَضُلَ شيء، فقد يأخذه أقرب العَصبةِ من غير الأولاد كها في أمِّ وبنتين، أو أمِّ وبنتِ، أو أمِّ وأكثر من بنت، أو جَدَّةِ، ونحو ذلك، فإنَّ ما يَفضُلُ بعد البنات والأمِّ والجدَّةِ يأخذه العاصِبُ من الحواشي من بنت الأخ الشَّقيق والأخ لأب، وابن الأخ والعمِّ، ونحو ذلك.

= والمقصود أنَّ هذه الآيات العظيمة فيها حِكمٌ وأسرار ودلالةٌ على حكمة الله سبحانه وتعالى، وأنه ربُّ العالمين، وأنه الحكيم العليم، وأنه يستحقُّ لأن يُعْبَدَ ويُعَظَّمَ جلَ وعلا، وأن العبد مها بلغ من العلم، ومها بلغ من الفضل والحكمة، فإنَّ علمه وحكمتَه بالنِّسبة إلى عِلم ربه وحكمة ربه، شيءٌ ضعيف جدّاً لا يُقارِب ولا يُداني.

ثم بعدما ذكر هذه الأحكام وفصّلها \_ جل وعلا \_ قال: وَلِنَهُ مُدُودُ اللّهِ اللهِ أَي: فرائضه التي حَدَّها لعباده، ووزَّعها بين عباده، ونظَّمها بين عباده، فيجب أن يستقيموا عليها، وأن يلتزموا بها، فإنَّ الحدود تُطلَقُ على الفرائض كما هنا، وكما في قوله جل وعلا: ﴿ تِلْكَ حُدُودُ اللّهِ فَلَا تَعْتَدُوهَا ﴾ [البقرة: ٢٢٩]، وتُطلَقُ الحدود على المحارم التي حرَّمها على عباده، كما قال جل وعلا: ﴿ تِلْكَ حُدُودُ اللّهِ فَلَا تَقْرَبُوهَا ﴾ [البقرة: ١٨٧]، يعني: المعاصي الحدود على المحارم التي حرَّمها على عباده، كما قال جل وعلا: التي حرَّمها على عباده، فوجبَ على العباد أينها كانوا أن يَلزَموا عدودُ الله سبحانه وتعالى التي فرضها في المواريث، وفي المعاملات، وفي الجنايات، وفي الحدود الشرعية، وفي غير ذلك. وأما حدودُه =

= التي هي المحارم، كالزِّنى والسَّرقة وسائر المعاصي، فإنه يَلزمهم الوقوفُ عندها وعدمُ اقترافها وعدم الوقوع فيها؛ بل يجب أن يَحَذَروها، وأن لا يَقرَبوها، ولا يَقترِفوها، فهي حِمى الله، فلا يَجوزُ لهم أن يَنتهِكوا حِمى الله سبحانه وتعالى.

ثم ذكر بعد ذلك مَصيرَ مَن استقام على أُمر الله ولم يتعدُّ حدوده أنَّ له الجنَّةَ والكرامةَ، فقال: ﴿ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولُهُ، يُدْخِلُهُ جَنَّتِ تَجْرِى مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَا مُكْرُ خَالِدِينَ فِيهَا وَذَالِكَ ٱلْفَوْزُ ٱلْعَظِيمُ ﴾، ثم قال بعد ذلك: ﴿وَمَنِ يَعْصِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ. وَيَتَعَكَّ حُدُودَهُ. يُدْخِلَهُ نَارًا خَكِلِدًا فِيهَا وَلَهُۥ عَذَابُ مُهِيبٌ ﴾ وهذا يبيِّن لنا أنَّ مَن استقام على الحدود التي فرضها الله على عباده، ولم ينتهك الحدود التي حرَّمها، فله الجنَّةُ والكرامةُ والعاقبة الحميدة، أمَّا من انتهك محارم الله، أو تعدّى حدود الله، فهو مُتوَعَّدٌ بالعذاب الشديد والمُهين \_ نعوذ بالله ـ لكونه خالف أمر ربِّه وانتهك حدودَه وغَشيَ محارمه، وتعدّى ما شرع سبحانه وتعالى؛ فنسأل الله التَّوفيقَ والفقهَ في الدِّين، ولا حول ولا قوة إلَّا بالله.

حب لاترجي لاهنجَّريُّ لأنيكتر لاهنِرُ لاِهزود كريس

# [اسباب صلاح المجتمعات في الدنيا والآخرة]

، قال تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُكُمْ أَن تُؤَدُّوا ٱلْأَمَنَاتِ إِلَىٰ أَهْلِهَا وَإِذَا حَكَمْتُم بَيْنَ ٱلنَّاسِ أَن تَحَكُّمُواْ بِٱلْعَدْلِ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ نِعِبَمَا يَعِظُكُم بِهِيًّ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ سَمِيعًا بَصِيرًا ١٠ ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا ٱلِطِيعُوا ٱللَّهَ وَأُطِيعُوا ٱلرَّسُولَ وَأُولِي ٱلْأَمْنِ مِنكُرُ ۖ فَإِن نَنزَعْنُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى ٱللَّهِ وَٱلرَّسُولِ إِن كُنْهُمْ تُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ ۚ ذَالِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلًا اللَّ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِيرَ يَزْعُمُونَ أَنَّهُمْ ءَامَنُواْ بِمَاۤ أُنزِلَ إِلَيْكَ وَمَآ أَنزِلَ مِن قَبْلِكَ يُرِيدُونَ أَن يَتَحَاكُمُوٓاْ إِلَى ٱلطَّلْغُوتِ وَقَدْ أُمِرُوٓاْ أَن يَكُفُرُواْ بِهِ، وَيُرِيدُ ٱلشَّيْطَانُ أَن يُضِلَّهُمْ ضَلَالًا بَعِيدًا 🕚 وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ تَعَالُواْ إِلَىٰ مَا أَنزَلَ ٱللَّهُ وَإِلَى ٱلرَّسُولِ رَأَيْتَ ٱلْمُنَافِقِينَ يَصُدُّونَ عَنكَ صُدُودًا ﴿ قَاكَيْفَ إِذَا أَصَابَتْهُم مُصِيبَةٌ بِمَا قَدَّمَتَ أَيْدِيهِمْ ثُمَّ جَآءُوكَ يَعُلِفُونَ بِٱللَّهِ إِنْ أَرَدُنَا إِلَّا إِحْسَنَا وَتَوْفِيقًا اللَّ أُوْلَتِهِكَ ٱلَّذِينَ يَعْلَمُ ٱللَّهُ مَا فِي قُلُوبِهِمْ فَأَعْرِضْ عَنْهُمْ وَعِظْهُمْ وَقُل لَّهُمْ

فِي أَنفُسِهِمْ قَوْلًا بَلِيغًا اللهُ وَمَاۤ أَرْسَلُنَا مِن زَسُولٍ إِلَّا لِيُطَكَاعَ بِإِذْنِ ٱللَّهِ \* وَلَوْ أَنَّهُمْ إِذ ظَّلَمُوا أَنفُسَهُمْ جَاءُوكَ فَأَسْتَغْفَرُواْ ٱللَّهَ وَٱسْتَغْفَكَ لَهُمُ ٱلرَّسُولُ لَوَجَدُوا ٱللَّهَ تَوَّابًا رَّحِيمًا ١ فَلا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجِدُواْ فِي آنفُسِهِمْ حَرَجًا مِّمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُواْ شَلِيمًا ﴿ وَلَوْ أَنَّا كُنَّبْنَا عَلَيْهِمْ أَنِ ٱقْتُلُوٓاْ أَنفُسَكُمْ أَوِ ٱخْرُجُواْ مِن دِينرِكُم مَّا فَعَلُوهُ إِلَّا قَلِيلٌ مِّنهُمْ ۖ وَلَوْ أَنَّهُمْ فَعَلُواْ مَا يُوعَظُونَ بِهِ لَكَانَ خَيْرًا لَمُهُمْ وَأَشَدَّ تَثْبِيتًا ﴿ اللَّهُ وَإِذَا لَّآتِيْنَهُم مِن لَّدُنَّا أَجَّرًا عَظِيمًا الله وَلَهَدَيْنَهُم صِرَطًا مُّسْتَقِيمًا ﴿ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَٱلرَّسُولَ فَأُوْلَئِهِكَ مَعَ ٱلَّذِينَ أَنْعَمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِم مِّنَ ٱلنَّبِيِّنَ وَٱلصِّدِّيقِينَ وَٱلشُّهَدَآءِ وَٱلصَّلِحِينَ ۚ وَحَسُنَ أُوْلَكَيْكَ رَفِيقًا اللَّ ذَلِكَ ٱلْفَضْلُ مِنَ ٱللَّهِ ۚ وَكَفَى بِٱللَّهِ عَلِيهُا ﴿ ﴿ ﴾ [النساء: ٥٨-٧٠]. [٢٩]

<sup>[</sup>شرح٢٩] في هذه الآيات توجيه إلى ما فيه صلاح المجتمع في العاجل والآجل ﴿ إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُكُمْ أَن تُؤَدُّوا الْأَمَنَنَتِ إِلَىٰ آهَلِهَا وَإِذَا =

= حَكَمْتُم بَيْنَ النَّاسِ أَن تَحَكُمُوا بِالْعَدَلِ وَإِنَّ اللَّهَ نِعِمَّا يَعِظُكُم بِهِ إِنَّ إِنَّ اللَّهَ عَلَمُ اللَّهِ عَلَمُ اللَّهِ عَلَمُ اللَّهِ اللَّهِ عَلَمُ اللَّهِ اللَّمِيعَا بَصِيرًا ﴿ فَإِذَا حَصِلَ هَذَانَ الأَمْرَانُ ثَمْتَ السَّعَادَة وصلح المجتمع، فإذا أُدِّيت الأمانات وحكم بين الناس بالحق وهو العدل فقد حصلت أسباب النجاة وأسباب السعادة وأسباب الراحة في الدنيا والآخرة وأسباب استقامة العباد.

وهذه الآية يقال لها: آية الأمراء؛ لأن الأمراء إذا أدوا الأمانات وحكموا بين الناس بالعدل استقامت الأحوال، وجاء في التفسير: أن سبب نزولها مفتاح الكعبة حين أخذه النبي على من عثمان بن طلحة ثم رده عليه. وقد علم أن الاعتبار في النصوص بعمومها لا بأسباب نزولها وإنها الأسباب توضح المعنى.

فالحاصل أن الأمانات تشمل أمرين: تشمل أمانات الله من صلاة ووضوء وغُسل جنابة وغير ذلك، وتشمل حقوق الناس من ودائع وعَوارٍ وديون وغير ذلك؛ فالواجب على كل مسلم بل على كل إنسان أن يؤدي الأمانات، حتى ولو كان كافراً، فهو مخاطب بفروع الشريعة.

= وأعظم الأمانات توحيد الله، فعلى كل إنسان أن يوحد الله، وأن يخصّه بالعبادة، وينقادَ للرسل، ولا سيما خاتمهم؛ فإن الله أوجب على جميع العباد أن يتّبعوه لَمّا بعثه الله عليه الصلاة والسلام.

وعلى الأُمراء والحُكام ومَن له سلطة أن يحكم بين الناس بالعدل، وأن يحدّر الحكم بالفجور، حتى ولو حكم بين الصبيان فيها اشتجروا فيه فعليه أن يعدل، ولا يجور في أي شيء يحكم فيه، فكيف بحكام المسلمين! وكيف بقضاة المسلمين! فهذا شأنه أعظم.

فالحاصل أن الآية الكريمة تفيدنا أمرين عظيمين بهما صلاح المجتمع وبهما السعادة في الدنيا والآخرة: أداء الأمانات من حق الله وحق عباده، والحكم بين الناس بالعدل.

ثم يقول سبحانه وتعالى: ﴿ يَنَا يَنُهُ الَّذِينَ ءَامَنُوا أَطِيعُوا اللّهَ وَأَطِيعُوا اللّهَ وَأَطِيعُوا اللّهَ وَأَطِيعُوا الرّسُولَ وَأُولِي الْأَمْنِ مِنكُمْ أَفَانٍ نَنَزَعْلُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللّهِ وَالرّسُولِ إِن كُنّهُمْ تُؤمِنُونَ بِاللّهِ وَالْمِؤْمِ الْآخِرِ \* ذَالِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ وَالرّسُولِ إِن كُنّهُمْ تُؤمِنُونَ بِاللّهِ وَالْمِؤْمِ الْآخِرِ \* ذَالِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلًا ﴾ هذا ديوان عظيم عام، ونظامٌ للأمة ومَنهجٌ لها، إذا استقامت عليه تمت سعادتها، وهو طاعة الله والرسول، وطاعة =

= ولاة الأمور، ثم ردُّ ما يتنازع فيه الناس مع ولاة الأمور، أو فيها بينهم، إلى كتاب الله وإلى سنة رسوله. وهذا منهج كافِ شافِ مختصرٌ عظيمٌ، فيه النجاة والعصمة، طاعة الله والرسول في كل شيء من أقوالك وأعهالك، في العبادات، وفي المعاملات، وفي الأخلاق، وفي القضاء والخصومات، وفي الأقانين، وفي النكاح والطلاق، فعلى العباد أن يطيعوا الله ورسوله في كل شيء، وعليهم أن يطيعوا ولاة الأمور، ولكن يُعلَم من بقية الكتاب العزيز أن الطاعة إنها تكون في طاعة الله وحق الله جل وعلا.

وجاءت السنة تُقيِّد هذه الآية صريحاً، والسنة تخصص الكتاب ويقيِّد بعضُه الكتاب وتقيِّد، كما أن الكتاب يخصص الكتاب بالسنة، فقد صح بعضاً، وهذا من المواضع التي قُيِّد فيها الكتاب بالسنة، فقد صح عن رسول الله ﷺ أنه قال: "إنها الطاعةُ في المعروف""، وقال: "لا طاعةَ لمخلوقٍ في معصية الخالق""، فهذا قَيدٌ لهذه الآية ﴿ وَأُولِي مِنكُمْ ﴾ يعني: في المعروف، والله تعالى أعلم.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: الأحكام (٧١٤٥)، ومسلم: الإمارة (١٨٤٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البغوي في «شرح السنة» (١٠/ ٤٤) برقم (٧٤٥٥).

= ثم يقول \_ جل وعلا \_ فيها يتعلق بالمنازعات إذا تنازعوا: ﴿ فَإِن لَنَزَعْلُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللهِ وَالرَّسُولِ ﴾ ردوه إلى الله؛ إلى كتاب الله، وإلى الرسول في حياته، وإلى سنته بعد وفاته \_ عليه الصلاة والسلام \_ وهذا محل إجماع بين أهل العلم قاطبة؛ أن التنازع بين الأمراء فيها بينهم، وبين الناس مع الأمراء، وبين الناس فيها بينهم، فيجب عليهم ردُّه إلى الكتاب والسنة الصحيحة، ولا يجوز ردُّه إلى آراء الناس، فالناس يخطئون ويصيبون، والعصمة لله ولما جاء به رسوله على صح عنه.

﴿ فَإِن لَنَزَعْنُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللهِ وَالرَّسُولِ إِن كُنْمُ تُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَالْمَوْلِ إِن كُنْمُ تُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَالْمَوْمِ الْآخِرِ فَعَلَيْهِ أَن يَفْعَلُ هَذَا، ثم قال: الإيهان، ومن يؤمن بالله واليوم الآخر فعليه أن يفعل هذا، ثم قال: ﴿ ذَلِكَ خَيْرٌ ﴾ للمجتمع وللعباد كلهم ﴿ وَأَحُسَنُ تَأُولِلًا ﴾ أحسن عاقبة لهم في الدنيا والآخرة، ثم ينعى على مَن زعم أنه مؤمن ثم يتحاكم إلى غير الله، فقد كذب إيهانه وزعمه.

ويبين بعد هذا \_ جل وعلا \_ أن الرسل أُرسِلوا ليطاعوا =

= ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن رَّسُولِ إِلَّا لِيُطَكَاعَ بِإِذْرِنِ ٱللَّهِ ﴾ والآية التي قبلها بيّن أن المنافقين ودعاة الباطل يَدَّعون دعاوي طويلة ويقولون: ﴿ إِنْ أَرَدْنَآ إِلَّآ إِحْسَنَا وَتَوْفِيقًا ﴾ فلا يغترَّ بكلامهم أهلُ الباطل، فهم دعاة السوء لا ينبغي أن يُغترَّ بها يحدِّثونه من تحسين المقال ومن إظهارهم أنهم ناصحون؛ فالعبرة بها يدل عليه المقال وبها تقتضيه الأعمال، لا بالزخارف وتحسين المقال، فكم من قائل قولاً طيباً ولكن أعماله خبيثة، والمنافقون كما قال الله عنهم: ﴿ وَإِن يَقُولُواْ تَسَمَّعُ لِقَوْلِمِمْ ﴾ [المنافقون: ٤] فكلامهم عظيم وجيد بين الناس؛ حتى يلبسوا على الناس ويكتموا نفاقهم، وهكذا كثير من دعاة الباطل ومن الملحدين، فعندهم فصاحة وعندهم بلاغة وعندهم تحسين المقال ليكسبوا الناس وليكسبوا المجتمع، وهم في الباطن من أعداء الله والرسول.

فينبغي للمؤمن أن يجذر هؤلاء، وأن لا يغتر بهم إذا كانت أعمالهم تخالف أقوالهم، فالأعمال تفسّر الأقوال وتترجمها وتبين الحقائق، فليس الاعتبار بالقول ولكنه العمل الذي يصدِّقُه القول، =

= وقد ذكر بعض من صنَّف في أعمال أهل الزمان \_ وأظنه الوضّاح \_ في البدع والنهي عنها، ذكر عن سهل بن عبد الله التُستَري المشهور قال: في آخر الزمان تحسن الأقوال وتسوء الأفعال.

ويقول جل وعلا: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن زَّسُولٍ إِلَّا لِيُطْكَاعَ بِإِذْرِنِ ٱللَّهِ ﴾ يبين أنه أرسل الرسل ليُطاعوا، لكن منهم من أطيع ومنهم من عُصي، بل أكثرهم عصي ولم يطعهم إلا قليل، وبعض الرسل قتله قومُه وما قبلوا منه شيئًا؛ فيأتي وحده يوم القيامة ما معه أحد، وهذا يبين لنا أن أكثر الخلق يطيع الهوى ويعصى المولى، فينبغى لك أن تحذر وأن لا تغتر بالكثرة؛ قال الله عز وجل: ﴿ وَإِن تُطِعْ أَكَثَرُ مَن فِي ٱلْأَرْضِ يُضِلُّوكَ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ ﴾ [الأنعام: ١١٦] فالعاقل لا ينظر إلى الكثرة ولكن ينظر إلى ما ادُّعي بدليله، فإن قام الدليل على صحته أخذه ولو لم يكن معه إلا القليل، وإذا ظهر له باطله تركه وإن كان معه الكثير، قال بعض السلف: لا تستح من الحق لقلة السالكين، ولا تغتر بالباطل لكثرة الهالكين.

وقال جل وعلا: ﴿ فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّىٰ يُحَكِّمُوكَ ﴾ =

= الآية، وهذا مطابق لما تقدم، وأنه لا إيهانَ إلا بتحكيم الشريعة؛ أما مع ترْكِها والإعراض عنها والاعتياض بآراء الرجال وأقوالِ الفجرة، والرضا بها، فهذا كفر وضلال وعدم إيهان، نسأل الله العافية.

ثم يقول سبحانه: ﴿ وَلَوْ أَنَّهُمْ إِذْ ظَلَّمُوا أَنفُسَهُمْ جَامَ وَكَ فَأَسْتَغْفَرُوا ٱللَّهَ ﴾ الآية، وهذا معناه: إذا جاء الإنسان الظالم نفسُه إلى الرسول ﷺ في حياته، وطلب منه أن يستغفر له وأظهر توبته وندمه، فإن هذا من أعظم أسباب قبول توبته، فالرسول ﷺ يستغفر له؛ كما فعل يوم تبوك لما جاء المعذرون، وجاء الثلاثة إلى رسول الله ﷺ، فالمعذرون لما كذبوا وهم غير نادمين، وإنها جاءوا نفاقاً، لم ينفعهم الاستغفار، وأنزل الله فيهم ما أنزل؛ فدلُّ ذلك على أن الاستغفار من الرسول ﷺ لمن ليس أهلاً له لا ينفعه ذلك، كما قال الله عَلَى: ﴿ ٱسْتَغْفِرْ هَامُمْ أُو لَا تَسْتَغْفِرْ لَهُمْ إِن تَسْتَغُفِر لَهُمُ سَبْعِينَ مَرَّةً فَلَن يَغْفِرَ ٱللَّهُ لَهُمْ ﴾ [التوبة: ٨٠]، وهكذا الأعراب لما استغفر لهم الرسول علي وهم كاذبون في الدعوة \_ معذورون أو غير معذورين ـ ما نفعهم ذلك، وأنزل الله فيهم: =

= ﴿ سَيَعْلِفُونَ بِاللّهِ لَكُمْ إِذَا اَنقَلَتْتُمْ إِلَيْهِمْ لِتُعْرِضُواْ عَنْهُمْ أَوْمُ وَمَأُولُهُمْ جَهَنَمُ جَوَلَا إِمَا كَانُواْ فَالْمَمْ وَمَأُولُهُمْ جَهَنَمُ جَوَلَا أَنْ مِمَا كَانُواْ فَالْمَمْ وَمَأُولُهُمْ جَهَنَمُ خَوَلَا أَنْ مَرْضَوا عَنْهُمْ فَإِن تَرْضَوا عَنْهُمْ فَإِن اللّهِ اللهِ الله أنهم رجس، وأن اعتذارهم غير صحيح، أما الثلاثة الصادقون الذين ندموا وهم صادقون، فابتلوا بالهنجر، ثم جعل الله المحادقون الذين ندموا وهم صادقون، فابتلوا بالهنجر، ثم جعل الله لهم العاقبة الحميدة، ومَنَ عليهم بالتوبة العظيمة، ورضي الله عنهم العاقبة والكاذبون عاقبتهم عنهم، فالصادقون عاقبتهم الخير والسعادة، والكاذبون عاقبتهم الخيرة والندامة.

ثم يبين - جل وعلا - أن ما يظنه بعض الجهلة وبعض من ليس عنده علم أن الآية تعني: أن على التائبين أن يأتوا إلى قبره ويسألوه أن يستغفر لهم، فهذا جهل وضلال لا أساس له، بل هو باطل، وقصة العُتبي من أبطل القصص، ولو صحت لم يكن فيها حجة، فهي رؤيا أعرابي لا قيمة لها. فالمقصود بقوله: ﴿وَلَوْ أَنَهُمُمْ اللهِ هَا عَرَابِي لا قيمة لها. فالمقصود بقوله: ﴿وَلَوْ أَنَهُمُمْ اللهِ هَا عَرَابِي لا قيمة لها. فالمقصود بقوله: ﴿وَلَوْ أَنَهُمُمْ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ اللهُ اللهُ

= لأحد أن يأتي إلى قبر ويطلب من النبي المغفرة أو الشفاعة أو الرزق أو النصر، بل هذا من الشرك بالله عز وجل، فدعاء الأموات والاستغاثة بالأموات من أعمال المشركين ومن أعمال الجاهلين، وإنها الآية فيها يتعلق بحياته عليه الصلاة والسلام؛ ولهذا قال: ﴿وَالسَّالَةُ فَيَا يَتَعَلَّقُ بَحَيَاتُهُ فَالاستغفار لهم كان في حياته، أما بعد وفاته فإنه لا يستغفر لأحد، عليه الصلاة والسلام.

وأما حديث: «تُعرض عليَّ أعمالُكم، فإن وجدتُ فيها خيراً حمدت الله، وإن وجدتُ غير ذلك استغفرتُ لكم» فهو حديث لا أصل له، ولا صحة له عن النبي ﷺ، وإن كان جاء مرسلاً من طريق بكر بن عبد الله المزني، فهو غير صحيح، وقد جاء من طريق عبد المجيد بن عبد العزيز بن أبي رواد، وهو من المُرجئة ويُتهم في مثل هذا؛ فلا يُعوَّل على روايته في مثل هذا.

ولو كانت هذه القضية بعد الوفاة لكان الصحابة أعلم الناس بذلك وأسرعهم لتطبيقها، فهم أسرع الناس إلى كل خير، وأبعد الناس عن كل شر ـ رضي الله عنهم وأرضاهم أجمعين ـ، فالخير في = = سير طريقهم، والهدى في سبيلهم، فهم أولى الناس بالحق، وهم أولى الناس بكل هدى، وإذا كانت الأمة لا زالت فيها طائفة على الحق منصورة لا يضرُّها من خذلها، فالصحابة أولى الناس بهذه الطائفة وأحقهم بها؛ فلا يمكن أن يتركوا شيئاً ويبتعدوا عنه، ثم يكون الحق والصواب فيمن جاء بعدهم.

ثم يبين جل وعلا في قوله: ﴿ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَٱلرَّسُولَ فَأَوْلَتِهِكَ مَعَ ٱلَّذِينَ أَنَّعُمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِم ﴾ يبين أنه من أنعم عليهم هم الطائعون لله ورسوله، وهم المرادون في قوله سبحانه: ﴿ صِرَطَ ٱلَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ ﴾ [الفاتحة: ٧]، فالمُنعَم عليهم هم أهل إخلاص الطاعة لله لا غيرهم، وهم أهل العلم والعمل، وأهل الاستقامة على دين الله، الذين قالوا الحقُّ وعملوا به ودعوا إليه وصبروا عليه، وهم أتباع الرسل، وهم الذين يُحشرون معهم يوم القيامة، بخلاف المغضوب عليهم: وهم الذين يعرفون ولا يعملون لحظهم العاجل، كاليهود وأشباههم، وبخلاف الضالين: وهم العُبّاد على الجهالة، الذين يتعبدون ويتكلمون ويدعون ويعملون على جهالة، كالنصاري وأشباههم، نسأل الله العافية.

مجس لالرَّجِي لِالْمُجَنِّيَ لأسِكتن لاننِرُزُ لاِنزووكرِرِ

## [السياسة الحربية في الإسلام]

الله قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا خُذُوا حِذَرَكُمْ فَٱنفِرُوا اللهِ عَالَى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا خُذُوا حِذَرَكُمْ فَٱنفِرُوا ثُبَاتٍ أَوِ ٱنفِرُواْ جَمِيعًا ﴿ وَإِنَّ مِنكُو لَمَن لَّيُبَطِّئَنَّ فَإِنْ أَصَابَتَكُمُ مُصِيبَةٌ قَالَ قَدْ أَنْعَمَ ٱللَّهُ عَلَىَّ إِذْ لَمْ أَكُن مَّعَهُمْ شَهِيدًا ﴿ وَلَهِنْ وَلَهِن أَصَابَكُمْ فَضَلُ مِنَ ٱللَّهِ لَيَقُولَنَّ كَأَن لَّمْ تَكُنُ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُ مَوَدَّةٌ يَلَيْتَنِي كُنتُ مَعَهُمْ فَأَفُوزَ فَوْزًا عَظِيمًا ١٧٧ ۞ فَلَيُقَاتِلَ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ ٱلَّذِينَ يَشْرُونَ ٱلْحَيَوْةَ ٱلدُّنْيَ إِٱلْآخِرَةِ وَمَن يُقَدِيلَ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ فَيُقْتَلُ أَوْ يَغْلِبْ فَسَوْفَ نُؤْتِيهِ أَجْرًا عَظِيمًا اللهُ وَمَا لَكُمْ لَا نُقَائِلُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَٱلْمُسْتَضْعَفِينَ مِنَ ٱلرِّجَالِ وَالنِّسَآءِ وَٱلْوِلْدَانِ ٱلَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَآ أَخْرِجْنَا مِنْ هَاذِهِ ٱلْقَرْيَةِ ٱلظَّالِمِ أَهْلُهَا وَٱجْعَل لَّنَا مِن لَّدُنكَ وَلِيًّا وَٱجْعَل لَّنَا مِن لَّدُنكَ نَصِيرًا ﴿ ﴿ اللَّهُ ال ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا يُقَائِلُونَ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ ۖ وَٱلَّذِينَ كَفَرُوا يُقَائِلُونَ فِي سَبِيلِ ٱلطَّلْغُوتِ فَقَائِلُوٓا أَوْلِيَآءَ ٱلشَّيْطَانِ ۖ إِنَّ كَيْدَ ٱلشَّيْطَانِ كَانَ ضَعِيفًا اللهُ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ قِيلَ لَهُمْ كُفُّواْ أَيْدِيَكُمْ وَأَقِيمُوا ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاتُوا ٱلزَّكُوٰهَ

فَلَمَّا كُنِبَ عَلَيْهِمُ ٱلْفِنَالُ إِذَا فَرِيقٌ مِّنْهُمْ يَغْشُونَ ٱلنَّاسَ كَخَشْيَةِ ٱللَّهِ أَق أَشَدَّ خَشْيَةً ۚ وَقَالُوا رَبَّنَا لِمَ كَنَبْتَ عَلَيْنَا ٱلْفِئَالَ لَوْ لَآ أَخَّرَنَنَاۤ إِلَىٰٓ أَجَلِ قَرِبِ قُلْ مَنْعُ ٱلدُّنْيَا قَلِيلٌ وَٱلْآخِرَةُ خَيْرٌ لِمَنِ ٱنَّقَىٰ وَلَا نُظْلَمُونَ فَئِيلًا الله النَّهُ أَيْنَمَا تَكُونُوا يُدْرِكَكُمُ ٱلْمَوْتُ وَلَوْكُنُمْ فِي بُرُوجٍ مُشَيَّدَةٍ" وَإِن تُصِبْهُمْ حَسَنَةٌ يَقُولُوا هَذِهِ مِن عِندِ ٱللَّهِ ۗ وَإِن تُصِبْهُمْ سَيِّئَةٌ يَقُولُواْ هَلَاهِ، مِنْ عِندِكَ ۚ قُلْ كُلُّ مِنْ عِندِ ٱللَّهِ ۖ فَمَالِ هَـُؤُلَّهِ ٱلْقَوْمِ لَا يَكَادُونَ يَفْقَهُونَ حَدِيثًا ﴿ مَا أَصَابَكَ مِنْ حَسَنَةٍ فَهِنَ ٱللَّهِ ۗ وَمَا أَصَابَكَ مِن سَيِّنَةٍ فَمِن نَّفْسِكَ وَأَرْسَلْنَكَ لِلنَّاسِ رَسُولًا وَكَفَى بِأُللَّهِ شَهِيدًا ﴿ مَنْ مَن يُطِعِ ٱلرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ ٱللَّهَ ۖ وَمَن تَوَلَّى فَمَاۤ أَرْسَلْنَكَ عَلَيْهِمْ حَفِيظًا ﴿ النساء: ٧١- ٨٠]. [٣٠]

[شرح ٣٠] في هذه الآيات الكريماتِ التَّوجيهُ إلى كلِّ خير، والتَّحذيرُ من كلِّ شَرِّ، وقد سَبقَ غير مرَّةٍ أنَّ القرآنَ الكريم أنزلَه الله ليدعو إلى مَكارم الأخلاق، ومحاسن الأعمال، ويَنهى عن سَفاسِفِ الأخلاق وسَيِّئ الأعمال، ويدعو هذه الأُمَّة إلى ما فيه صَلاحُها ونجاتها واستقامة حالها مع ربِّها، ومع العباد، ويحذِّر الأمَّة من كلِّ ما يَضرُّها في العاجِل والآجِل، ويُعلِّمها الآدابَ الشَّرعيَّة في كلِّ شيءٍ.

= ومِنْ هذا قَولُه سبحانه وتعالى ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا خُذُوا حِذْرَكُم ﴾ يأمر جل وعلا بأخذ الجِذْر من الأعداء، وأن الأعداء يتربّصون بأهل الإيهان الدوائر، وينتهزون الفُرص للانقضاض عليهم، وإيذائهم وظُلمهم والعدوان عليهم وإبطال مساعيهم الصالحة الخيّرة \_ هذا شأن أعداء الله \_ فيجب على أهل الإيهان في كل وقت وفي كل مكان أن يأخذوا حِذْرَهم من أعدائهم ومكائدهم؛ بالتعاون على البِرِّ والتقوى، والتَّواصي بالحَقِّ، والحذر من كلِّ تَساهُلِ يفتح ثَغرةً على المسلمين، هكذا يجب أن يكون أهل الإيهان دائها، فإذا تساهلوا بهذا صار ضعفاً ونقصاً في الإيهان، وتمكيناً للأعداء.

ولهذا في الآية الأخرى يقول جل وعلا: ﴿ وَإِذَا كُنتَ فِيهِمْ فَالْمَثُمُ مَا لَكُنتُ فِيهِمْ فَالْمُدُوا فَلْمَا فَالْمُنْ مَا لَهِمُ الصَّلَوة فَلْنَقُمْ طَآيِفَ ثُم مِنْهُم مَعَك وَلْيَأْخُذُوا فَلْيَكُونُوا مِن وَرَآيِكُمْ وَلْتَأْتِ طَآيِفَة السَّجَدُوا فَلْيَكُونُوا مِن وَرَآيِكُمْ وَلْتَأْتِ طَآيِفَة السَّجَدُوا فَلْيَكُونُوا مِن وَرَآيِكُمْ وَلْتَأْتِ طَآيِفَة السَّلِحَتَهُمْ اللَّهُ وَلَيَأْخُذُوا حِذْرَهُمْ وَالسَلِحَتَهُمْ اللَّهُ وَلَيَأْخُذُوا حِذْرَهُمْ وَالسَلِحَة جَمِعاً اللَّهُ النساء: ١٠٢]، فهم مأمورون بأن يأخذوا الحذر والأسلحة جميعاً، =

= فالعَدوُّ لا يغفل، بل من شأنه التربص والعناية بالثغرات التي يجدها على المسلمين حتى ينفذ منها. فهكذا ينبغي للمؤمن دائماً أن يكون على حذر، وأن يكون على استعداد فيها يتعلَّق بالحرب مع الأعداء، وإعداد القوة لجهادهم وقتالهم حتى لا يجدوا ثغرة عند المسلمين، وإذا كانت الصلاة التي هي عمود الإسلام وأعظم فريضة بعد الشهادتين يوافيها بأخذ الحذر وأخذ السلاح وحمله؛ لئلا يهجم عليه العدو، فكيف بحال غير الصلاة من الحالات الأخرى التي هي أسهل والإنسان فيها أقدر على حمل السلاح؟

والمقصود من هذا كلّه التّنبيهُ على أنّ المؤمن لا ينبغي أن يَتّكِلَ على الإيهان، ويقول: أنا مؤمن، وكفى، وأنا معصوم وأنا مُعافى \_ هذا غرور \_ بل يجب أن يأخذ حذره مطلقاً، وأهل الإيهان هم أهل الحذر وأهل العناية وأهل الاستعداد. ولما فرَّط الرُّماة يوم أُحد في الموقف، وتنازعوا فيها بينهم مع أميرهم وجرى ما جرى، ولا يخفى على أحد ما حدث بسبب ذلك من المصيبة على المسلمين والقتل والجراح بأسباب هذا الإخلال، وهم سادةٌ مؤمنون، وهم أفضل المؤمنين وخيرة الناس من خلقه في ذاك الوقت وفي كل وقت. =

فَنَبِيُّ الله ﷺ هو أفضل الخَلق، ومعه صفوة المؤمنين وأفضلهم وخيرهم بعد الأنبياء، وهم أصحابه، ومع هذا لما أخلُّوا بشيء مما يجب الأخذ فيه بالحيطة جرى ما جرى، فلا ينبغي لأهل الإيمان أن يقولوا: إن إيهاننا يقتضي أن نُحاط وأن نُحْفَظَ من كل سوء ولو فرَّطنا وضيَّعنا وأخلَلْنا بسُنَّة الله في الحرب، ولم نأخذ الحذر الذي ينبغي، هذا كلُّه مما لا ينبغي قوله أو اعتقاده، فهو تفريط ونَقصُّ وضَعفٌ في الإيهان وغِرَّة يتمكَّن منها الأعداء. وفي هذا يقول جلُّ وعلا: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا خُذُواْ حِذْرَكُمْ فَانْفِرُوا ثُبَاتٍ أَوِ أَنفِرُواْ جَمِيعًا ﴾، «ثُباتٍ» أي: متَفرِّقين، أو «جَميعاً» أي: على حسب ما تقتضي المصلحة، فإذا كانت المصلحة تقتضي أن يتفرقوا هاهنا وهاهنا، لِسَدِّ الثَّغرات، ولحماية الحَوزَة والمجتمع من شر الأعداء ـ فعلوا، وإذا كانت المصلحة تقتضي أن يكونوا جميعاً على وجه واحد \_ فعلوا، فالمقصود مراعاة المصالح ومراعاة الحيطة من شَرِّ العَدِّقّ ومكائده من جميع الوجوه.

ثم يُبيِّن سبحانه وتعالى حالَ المنافقين، وأنَّ من الناس من =

= يُبطِّئ ولا يُسارع في الخروج ﴿ وَإِنَّ مِنكُمْ لَمَن لَّيُبَطِّئَنَّ ﴾ وهذا في شأن أهل النفاق الذين عندهم الجُبْنُ، وعندهم الخَوَرُ والضَّعف، فلا يَعجلوا في النَّفير إلى قتال أعداء الله طمعاً في الحياة وخوفاً من الموت، فإذا نزل بالمسلمين نازلةٌ مِمّا يُصيبُ المسلمَ من مكائد الأعداء فرحوا بذلك وحمدوا الله أنهم لم يكونوا معهم؛ لئلًّا تُصيبَهم المُصيبةُ التي أصابت هؤلاء المؤمنين، وهذا من خَوَرِهم وضعفهم، وإن انتصر المؤمنون وفازوا وظَفروا، طالبوا بأن يكونوا معهم وحَرصوا على أن يشاركوا في الغنائم، وإلى غير ذلك. وهذا من شأن المنافقين وأشباهِهم الذين ليس عندهم ثَباتٌ، وليس عندهم إيهان أو بَصيرةٌ، وليس عندهم صِدقٌ، بل هم مع الدُّنيا وعاجِلِها لا مع الآخِرَة.

ثم يَحُثُّ المسلمين على الجهاد واستِئْمانِ المُستَضعَفِين من أيدي الكَفرة ويُحذِّرهم من التَّساهل وخوف الموت، وأن الموت لا بُدَّ أن يأتيهم أينها كانوا.

ويُبيِّن جلَّ وعلا أنَّ ما أصابهم مما يكرهون أو يحبون كلُّه =

= مقدّر، وكلُّه من عند الله، في أصاب مِن سيِّئةٍ، يعنى: ما أصاب من مصيبة في نفس أو مال، أو مِن حسنةٍ من نصرِ على الأعداء، فكله من عند الله جل وعلا، ولكن الحسنات من فضله جلِّ وعلا، والسيِّئات أسبابها مِن الإنسان وتَقصيرِه، ولهذا بعدما قال: ﴿ كُلُّ مِّنْ عِندِ ٱللَّهِ ﴾ يعني قَدَراً وقضاءً، قال: ﴿مَّا أَصَابَكَ مِنْ حَسَنَةٍ فَمِنَٱللَّهِ ۗ وَمَآ أَصَابَكَ مِن سَيِّنَةٍ فَمِن نَّفْسِكَ ﴾ يعنى: سَبب هذه المصيبة هي السيِّئة نَفْسُها وتقصيره وظُلمه، كما قال في الآية الأخرى جلَّ وعلا: ﴿ وَمَا أَصَابَكُم مِّن مُصِيبَةٍ فَهِمَا كَسَبَتْ أَيْدِيكُمْ وَيَعْفُواْ عَن كَثِيرٍ ﴾ [الشورى: ٣٠]، فها أصاب الناس مما يكرهون من تسليط الأعداء ومن هزائم ومن غير ذلك، فأسبابه أعمالُهم السيِّئة، وتقصيرهم في أمر الله، وتأخَّرُهم عن حق الله، وعدمُ قيامهم بما يجب من حق الله عليهم جل وعلا، فهذه أسباب الهزائم وأسباب النقص وأسباب المصائب، وما أصابهم من فضل ونصر وعز وتمكين فهو من فضل الله عز وجل ومن نعمته عليهم وإحسانه سبحانه وتعالى؛ فهو المتفضل بها يحصل من نصر وتأييد وجمع كلمة، وانهزام عدو إلى غير ذلك، فكلُّه من فضله سبحانه وتعالى، =

= وأسباب ذلك: طاعته، والقيام بأوامره، والوقوف عند حدوده، والإعداد لعدوّه، وأخذ الحذر دائها، حتى في الصلاة، فيؤخذ الحذر وحمل السلاح والاستعداد للعدو حتى لا يهجم العدو على غِرَّة، والله المستعان، ولا حول ولا قوة إلا بالله.

عب لاترجي لالنجتري لأسكت لانزرك لانزودكرية ويستن المنزرة لانزودكرية

# [التحذير من الغلو في الدين]

٠ قال تعالى: ﴿ يَتَأَهَّلَ ٱلْكِتَابِ لَا تَعْلَوْا فِي دِينِكُمْ وَلَا تَقُولُواْ عَلَى ٱللَّهِ إِلَّا ٱلْحَقَّ أَإِنَّمَا ٱلْمَسِيحُ عِيسَى ٱبْنُ مَرْيَمَ رَسُولُ ٱللَّهِ وَكَلِمُنُهُ أَلْقَنْهَا إِلَىٰ مَرْيَمَ وَرُوحٌ مِّنْهُ فَعَامِنُوا بِٱللَّهِ وَرُسُلِهِ ۚ وَلَا تَقُولُوا ثَلَاثَةُ ۚ ٱنتَهُوا خَيًّا لَّكُم ۚ إِنَّمَا ٱللَّهُ إِلَّهُ وَحِدُ اللَّهُ مُنْهُ مَكُنَّهُ أَن يَكُونَ لَهُ. وَلَدُّ لَّهُ. مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ ۗ وَكَفَى بِٱللَّهِ وَكِيلًا ﴿ لَهُ لَن يَسْتَنَكِفَ ٱلْمَسِيحُ أَن يَكُونَ عَبْدًا لِلَّهِ وَلَا ٱلْمَلَيْكِكُةُ ٱلْمُقَرَّبُونَ ۚ وَمَن يَسْتَنكِفَ عَنْ عِبَادَتِهِ، وَيَسْتَكِيْرِ فَسَيَحْشُرُهُمْ إِلَيْهِ جَمِيعًا ﴿ اللَّهُ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا ٱلصَّالِحَاتِ فَيُوَقِيهِمْ أَجُورَهُمْ وَيَزِيدُهُم مِن فَضَ لِهِ أَء وَأَمَّا ٱلَّذِينَ ٱسْتَنكَفُواْ وَٱسْتَكْبُرُواْ فَيُعَذِّبُهُمْ عَذَابًا ٱلِيمًا وَلَا يَجِدُونَ لَهُم مِن دُونِ ٱللَّهِ وَلِيًّا وَلَا نَصِيرًا الله الله الله عَدْ جَآءَكُم بُرْهَانٌ مِن زَّتِكُمْ وَأَنزَلْنَا إِلَيْكُمْ نُورًا مُّبِينًا الله فَأَمَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا بِاللَّهِ وَأَعْتَصَمُوا بِهِـ فَسَكُيدُ خِلْهُمْ فِي رَحْمَةِ مِنْهُ وَفَضِّلِ وَيَهْدِيهِمْ إِلَيْهِ صِرَطًا مُسْتَقِيمًا

رُسُ يَسْتَفْتُونَكَ قُلِ ٱللّهُ يُفْتِيكُمْ فِي ٱلْكَلْكَلَةِ ۚ إِنِ ٱمْرُقُا هَلَكَ لَيْسَ لَهُ, وَلَدُ وَلَهُ وَلَهُ أَخْتُ فَلَهَا نِصْفُ مَا تَرَكَ ۚ وَهُو يَرِثُهَا إِن لَيْسَ لَهُ, وَلَدُ وَلَدُ وَلَهُ أَخْتُ فَلَهَا نِصْفُ مَا تَرَكَ ۚ وَهُو يَرِثُهَا إِن لَمْ يَكُن لَمَا وَلَدُ ۚ فَإِن كَانَتَا ٱشْنَتَيْنِ فَلَهُمَا ٱلثّلُثَانِ مِمَّا تَرَكَ ۚ وَإِن كَانَتَا ٱشْنَتَيْنِ فَلَهُمَا ٱلثّلُثَانِ مِمَّا تَرَكَ وَإِن كَانَتَا ٱشْنَتَيْنِ فَلَهُمَا ٱلثّلُثَانِ مِمَّا تَرَكَ وَإِن كَانُوا إِخْوَةً رِجَالًا وَإِنسَاءً فَلِلذَّكْرِ مِثْلُ حَظِ ٱلْأَنْكَيْنِ مُنْ يُبَيِّنُ ٱللّهُ كَانُوا إِخْوَةً رِجَالًا وَإِنسَاءً فَلِلذَّكْرِ مِثْلُ حَظِ ٱلْأَنْكَيْنِ مُنْ يُبَيِّنُ ٱللّهُ لَكُومَ مَنْ يَضِلُوا وَإِنسَاءً فَلِلذَّكِرِ مِثْلُ حَظِ ٱلْأَنْكَاقُوا لَيْكُولُ اللّهُ يَكُلّ شَيْءٍ عَلِيمٌ اللّهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُو

[شرح ٣١] يُحدِّرُ \_ جَلَّ وعلا \_ أهل الكتاب من الغُلوِّ في دِينهم، وأهلُ الكتاب: هم اليهود والنَّصارى، بإجماع أهل التفسير، وإن كان المراد هنا النَّصارى، فلهذا قال: ﴿وَلاَ تَقُولُواْ عَلَى اللّهِ إِلاَ الْحَقَّ إِنَّمَا المَّسِيحُ عِيسَى اَبْنُ مَرْيَمَ ﴾. وكذلك يدخل اليهود في المعنى؛ لأنهم كذَّبوا عيسى وأنكروه، وزعموا فيه المقالة الشَّنيعة، بأنه وَلدُ بَغيِّ. فالسِّياقُ وأن كان في النَّصارى لكنَّه يَعُمُّ الجميع، بأنه وَلدُ بَغيِّ. فالسِّياقُ وأن كان في النَّصارى لكنَّه يَعُمُّ الجميع، وهم منهيُّون عن الغُلوِّ في دينِهم جميعاً، فليس لليهود أن يَعلُوا في دينِهم، في العُزير أو في غير العُزير، وإن غَلُوا في العُزير فجعلوه ابنَ دينهم، في العُزير أو في غير العُزير، وإن غَلُوا في العُزير فجعلوه ابنَ حرَّموا ما أحلُّوا في الأحبار والرُّهبان فأحلُّوا ما أحلُّوا، وحرَّموا ما حرَّموا من غير بُرهانِ، وكذلك النَّصارى غَلَوا في المسيح، وجعلوه =

= إلها مع الله، أو ابنَ الله، أو ثالثَ ثلاثةٍ، وغَلَوا في أُمِّه أيضاً، وجعلوها إلها مع الله، وغَلَوا في أحبارهم ورهبانهم ... إلخ.

فالله عز وجل حذَّر الجميع من الغُلوِّ، والغُلوُّ: هو الزِّيادةُ في الشيء المشروع، كالزِّيادة في حُبِّ الأنبياء والصالحين، والزِّيادةُ في بعض العبادات شيئاً لم يُشرِّعه الله، حتى يكونَ مُبتدَعاً، يقال: غَلَت القِدْرُ: إذا زاد ارتفاع الماء فيها بسبب النّار التي تحتها، ثم زادت النّارُ، فزاد الغَلَيانُ وارتفع.

فاليهود والنَّصارى غَلُوا في حُبِّ أنبيائهم وصالحيهم حتى عبدوهم مع الله، كما زادت الطَّوائفُ الأخرى ممن ينتسبُ إلى الإسلام والسُّنَّة من هذه الأمَّة في حُبِّها للصالحين والأنبياء حتى عبدوهم من دون الله. فالغُلوُّ الذي حذَّر الله منه أهل الكتاب، وقع فيه ضُلّالُ هذه الأُمَّة \_ أُمَّةِ محمد ﷺ \_ والله جل وعلا حذَّر هذه الأَمَّة من التَّشبُّه بمن قبلها في الغُلوِّ وغيره.

﴿ يَنَأَهُلَ ٱلْكِتَابِ لَا تَغَلُواْ فِي دِينِكُمْ ﴾ نهي لهم ونهي لنا، كأنبهم مثلها قال حذيفةُ: قال: «القومُ» ولم يَعْنِ به سِوانا، =

= فنحن مَعنيُّون كما هم مَعنيُّون بالنَّهي والتَّحذير. وقال ﷺ: «لَتتَّبِعنَّ سَنَنَ من كان قبلكم شِبراً بشبر، وذراعاً بذراع، حتى لو دخلوا جُحرَ ضَبِّ لدخلتُموه». قالوا: يا رسول الله، اليهود والنَّصارى؟ قال: «فمَنْ؟»(۱).

فالواجب على جميع النّاس و لا سيّما أهل الإيهان والتصديق و أن يستقيموا على الحدِّ أن يحذروا الغُلوَّ، فإنَّ عاقبته وخيمةٌ، وأن يستقيموا على الحدِّ الشرعي في التَّوحيد، الشرعي في كلِّ أمورهم، فيستقيموا على الحدِّ الشرعي في التَّوحيد، فلا يشركوا مع الله جلّ وعلا غيرَه، ويستقيموا على الحدِّ الشَرعي في حُبِّ الأنبياء، فلا يرفعوهم فوق منازلهم حتى يجعلوهم آلهةً مع الله، وفي حُبِّ الصالحين كذلك، فيحبونهم حُبّاً يَليقُ بهم، في كونهم استقاموا على أمر الله، وفي كونهم صُلحاء، دون أن يجعلوهم في منازل العبوديَّة أو في منازل الإلهيَّة.

فهناك حُبُّ في الله وحُبُّ مع الله، الحبُّ في الله هو المشروع، والحبُّ مع الله عز وجلّ، وجَعلُ =

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: أحاديث الأنبياء (٣٤٥٦)، ومسلم: العلم (٢٦٦٩).

= المحبةِ شركاً.

والمسيح هو عيسى ابن مريم، سُمي مَسيحاً من المَسْح؛ لأنه إذا مَسحَ على ذي عاهة أبرأه الله، كالأكْمَه والأَبْرَص، وقيل فيه غير ذلك.

ويقال في الدَّجال مَسيحٌ، ومَسيخٌ من المسخ، ولكنَّ المشهور فيها جميعاً المسيح بالحاء، وقيل للدَّجال مَسيحاً؛ لأنه يمسح الأرض، فيَعمُّها ويَطَوُّها، فلا تبقى أرضٌ إلا عمَّها ووطِئها، إلّا الحرمين، مكة والمدينة، فإنَّ الله يمنعُه منها؛ كما في الحديث الصحيح''، فإذا نزل حول المدينة رَجَفَت رجفاتٌ، فيَخرج إليه منافقوها، وأهل الشرِّ. ولا يمتنع أن تكون مكّة كذلك، وإن كنت لم أقف على شيء في مكة من جهة الرَّجَفات، لكن ما دام وقع في المدينة فالذي في مكة كذلك، إذا كان فيها وقت مجيئه إليها مَن هو على دينه وشاكلته.

ونُسب عيسى ابن مريم لأمه؛ لأنه لا أب له، فخلقه الله من =

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: الحج (١٨٨١)، ومسلم: الفتن وأشراط الساعة (٢٩٤٣).

وبسبب كون عيسى عليه السلام خُلق من أنثى بلا ذكر انقسمت فيه اليهود والنصارى، فاليهود عليهم لعائن الله المتتابعة حفوا وفرَّطوا وقصَّروا ونفَوا نبوته ورسالته، وزعموا أنه ولد بغي، فكفروا بذلك كفراً بواحاً، نعوذ بالله من ذلك، والنصارى غلوا وزادوا وأثبتوا أنه رسول الله، ولكنهم زادوا، فجعلوه ابن الله، وجعلوه ثالث ثلاثة، وهذا من كفرهم وضلالهم. ولم يسلم من هذا البلاء إلا الحنيفيون أمة محمد على المؤمنون، وهكذا من آمن من =

= بني إسرائيل بعيسى عليه السلام، فإنهم صدَّقوا أنه رسول الله وأنه خُلق من أنثى بلا ذكر، كما آمنت أمة محمد على بذلك، قال الله عز وجل له: كن، فكان. وهذا هو الحق فيه، لا كما تقول اليهود ولا كما تقول النصارى، وعلى كل مسلم أن يبرأ إلى الله مما قيل فيهما، وأن يعتقد الحق في المسيح، وأنه عبد الله ورسوله.

﴿وَكِلِمَتُهُ أَلْقَنَهُ آلِكُ مَرْيَمُ وَرُوحٌ مِنْهُ ﴾ كلمته لأن الله قال له: كن، فكان بهذه الكلمة، وسُمي «كلمة الله» لأنه كان بها ووُجد بها، و «روح منه» لأن الله خلق هذه الروح في مريم، وأنشأ عيسى منها، فالله من خلقها وأوجدها سبحانه وتعالى؛ كها قال عز وجلّ: ﴿ وَسَخَرَ لَكُمْ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا مِّنَهُ ﴾ [الجاثية: وجلّ: خلقاً وإيجاداً.

ويسمى «روح الله» أيضاً من باب إضافة المخلوق إلى خالقه إضافة تشريف وتكريم، فالمعنى: روح من الأرواح التي خلقها، وأوجدها، فأضافها إلى نفسه إضافة تشريف وتكريم؛ كها يقال: بيت الله، أي: الكعبة، وناقة الله، أي: ناقة صالح، من باب =

= التشريف والتكريم، فالبيت مخلوق والناقة مخلوقة، فإضافتهما إلى الله، الله إضافة تشريف وتكريم، وهكذا في الخيمس، يقال فيه مال الله، ويقال: رسول الله؛ للتشريف والتكريم، فهذا من إضافة المخلوق إلى خالقه.

وقد يضاف المخلوق إلى الله إضافة خلق وإيجاد، لا بقصد التشريف والتكريم، لبيان أنه مخلوق موجود، أوجده الله عز وجلّ، كما يقال: أرض الله، وسماء الله، ومال الله، وعباد الله، من باب الخلق وأنهم مخلوقون لله، فالله سبحانه وتعالى أوجدهم، كما قال سبحانه: ﴿ إِن كُلُ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ إِلَا عَاتِي ٱلرَّحْمَنِ عَبْدًا ﴾ [مريم: ٩٣].

﴿ فَعَامِنُوا بِاللهِ وَرُسُلِهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ الناس بالله، وأنه ربكم وإلى عباده؛ وإلى عباده؛ وإلى عباده؛ الحق، وأن رسله عبيد من عبيده، أرسلهم الله إلى عباده؛ ليدعوهم إلى توحيد الحق والهدى وطاعة الله، وليسوا بآلهة.

﴿ وَلَا تَقُولُوا ثَلَاثَةً ﴾ احذروا أن تقولوا هذا الكلام، لا تقولوا ثلاثة آلهة: عيسى، وأمه، والله عز وجل، فإن هذا من أبطل الباطل. = = ثم قال: ﴿أَنتَهُواْ خَيْرًا لَكُمْ ﴾ انتهوا عن هذا الكلام خيراً لكم، فهذا هو الواجب على جميع العباد، أن ينتهوا عن هذه المقالة، ولا سيّما النصارى، وأن يقولوا الحق، وأنه عبد الله ورسوله وكلمته ألقاها إلى مريم وروح منه.

وفي الآيات فوائد أخرى، وفي آخر الآيات ذِكرٌ للمواريث، وقد سبق القول عليها في آيات المواريث، نسأل الله التوفيق.



## سورة المائدة

### [الوفاء بالعهود]

٠ قال تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤا أَوۡفُواْ بِٱلۡعُـقُودِ ۚ أُحِلَّتَ لَكُم بَهِيمَةُ ٱلْأَنْعَامِ إِلَّا مَا يُتَلَىٰ عَلَيْكُمْ غَيْرَ نُحِلِّى ٱلصَّيْدِ وَأَنتُمْ حُرُمُ ۗ إِنَّ ٱللَّهَ يَعَكُمُ مَا يُرِيدُ اللَّ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا يُحِلُّوا شَعَتَهِرَ ٱللَّهِ وَلَا ٱلشَّهُرَ ٱلْحَرَامَ وَلَا ٱلْمَدَى وَلَا ٱلْقَلَتِيدَ وَلَا ءَاتِمِينَ ٱلْبَيْتَ ٱلْحَرَامَ يَبْنَغُونَ فَضَلًا مِن رَّيِّهِمْ وَرِضْوَنًا ۚ وَإِذَا حَلَلْتُمْ فَأَصْطَادُوا ۚ وَلَا يَجْرِمَنَّكُمْ شَنْتَانُ قَوْمٍ أَن صَدُّوكُمْ عَنِ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ أَن تَعْتَدُوا ۗ وَتَعَاوَنُوا عَلَى ٱلْبِرِّ وَٱلنَّقَوَى ۗ وَلَا نَعَاوَثُوا عَلَى ٱلْإِنَّمِ وَٱلْعُدُونِ ۚ وَأَتَّقُوا اللَّهَ ۗ إِنَّ اللَّهَ شَدِيدُ ٱلْعِقَابِ اللَّهِ حُرِّمَتَ عَلَيْكُمُ ٱلْمَيْنَةُ وَٱلدَّمُ وَلَحْتُمُ ٱلْجِنزِيرِ وَمَا أَهِلَ لِغَيْرِ ٱللَّهِ بِهِ، وَٱلْمُنْخَنِقَةُ وَٱلْمَوْقُوذَةُ وَٱلْمُتَرَدِّيَةُ وَٱلنَّطِيحَةُ وَمَآ أَكُلَ ٱلسَّبُعُ إِلَّا مَا ذَكَيْنُمَ وَمَا ذُبِحَ عَلَى ٱلنَّصُبِ وَأَن تَسْنَقْسِمُوا بِٱلْأَزْلَامِ ۚ ذَٰلِكُمْ فِسْقُ ۗ ٱلْيَوْمَ يَهِسَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا مِن دِينِكُمْ فَلَا تَخْشُوهُمْ وَٱخْشُونِ ۗ ٱلْيَوْمَ

أَكْمَلْتُ لَكُمَّ دِينَكُمْ وَأَتَّمَتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ ٱلْإِسَلَامَ دِينًا ۚ فَمَنِ ٱضْطُرَ فِي مَخْمَصَةٍ غَيْرَ مُتَجَانِفِ لِإِثْمِ ۖ فَإِنَّ ٱللَّهَ عَفُورٌ زَحِيمٌ اللَّ يَسْعَلُونَكَ مَاذَآ أُحِلَّ لَمُمْ أَقُلُ أُحِلَّ لَكُمُ ٱلطَّيِّبَكُ ۚ وَمَا عَلَمْتُ مِ مِّنَ ٱلْجَوَارِجِ مُكَلِّبِينَ تُعَلِّمُونَهُنَّ مِّمَا عَلَمَكُمُ ٱللَّهُ ۖ فَكُلُوا مِمَّا أَمْسَكُنَ عَلَيْكُمْ وَأَذْكُرُواْ أَسْمَ ٱللَّهِ عَلَيْهِ ۖ وَانَّقُواْ ٱللَّهَ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ سَرِيعُ ٱلْحِسَابِ اللَّ ٱلْيَوْمَ أُحِلَّ لَكُمُ ٱلطَّيِّبَاتُ ۖ وَطَعَامُ ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِنَابَ حِلُّ لَكُمْ وَطَعَامُكُمْ حِلُّ لَمُّمْ وَٱلْمُحْصَنَاتُ مِنَ ٱلْمُؤْمِنَاتِ وَٱلْمُعْصَنَتُ مِنَ ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِئْبَ مِن قَبْلِكُمْ إِذًا ءَاتَيْتُمُوهُنَّ أُجُورَهُنَّ مُعْصِنِينَ غَيْرَ مُسَفِحِينَ وَلَا مُتَّخِذِيَّ أَخَدَانِ ۗ وَمَن يَكُفُرُ بِٱلْإِيمَانِ فَقَدْ حَبِطَ عَمَلُهُ، وَهُوَ فِي ٱلْآخِرَةِ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ( المائد: ١-٥]. [٢٣]

[شرح٣٢] هذه السورة العظيمة من آخِر ما نزل على النبيِّ عَلَيْهُ، وفيها أحكام كثيرة بيَّنها الربُّ عز وجل لعباده، وبَدأها بقوله: ﴿يَتَأَيُّهُمَا اللَّهِيمَانَ لأَن أهل وَيَتَأَيُّهُمَا اللَّهِيمَانَ لأَن أهل الإيهان هم أهل الامتثال على الكهال، وإن كان الخطاب لجميع الناس، فكل الناس مخاطبون باتِّباع الرسول عَلَيْهُ وطاعة أوامره =

= ﴿ يَا أَيُّا النَّاسُ اتَّقُواْ رَبَّكُمُ ﴾ [النساء: ١]، ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُواْ رَبَّكُمُ ﴾ [النساء: ١]، ﴿ يَالْتُهُا النَّاسُ اعْبُدُواْ رَبَّكُمُ ﴾ [البقرة: ٢١]، فالوفاء بالعُقود من العبادة ومن التقوى وطاعة الله ورسوله، واتِّقاء مَعارِمه وغَضبِه، والإيهان به وبرسله، وأهلُ الإيهان الذين قد صدَّقوا الله وآمنوا به وبرُسلِه هم أولى الناس بالامتثال، وأحقُّ الناس بأن يُخاطبوا، لإيهانهم بالله ورسوله، وهذا موجود في القرآن كثيراً، فيخاطب أهل الإيهان وهو الأكثر، ويخاطب الناس وهو دون ذلك في آيات كثيرات.

وإذا عَلِم المؤمنُ هذا المعنى عرف أن الواجب عليه العناية بهذه الأوامر والانتباه لها واليقظة، ولهذا فقد ورد عن ابن مسعود قوله: إذا سمعت الله عز وجل يقول: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا ﴾؛ فأصغ إليها سمْعَك، فإنه خيرٌ تُوصى به أو شرٌ تُصرف عنه(١).

فأنت يا عبدَ الله محسوب من أهل الإيهان المخاطبين، ولفظ الإيهان يطلق هنا على جميع المسلمين، فالخطاب يَعُمُّ المسلمين جميعاً، وليس على الاصطلاح المعروف من أهل السُّنة أن المؤمن أخصُّ =

<sup>(</sup>١) انظر «شعب الإيمان» ٢/ ٣٦١.

من المسلم، فهنا في هذا المعنى الآية عامَّة، فمَردُّه أصل الإيهان،
 الذي يشمل المسلمين عموماً، فهم مخاطبون بأن يمتثلوا قوله في آية
 المخاطبة بالإيهان.

﴿ أَوْفُواْ بِاللّٰهُ وَمَا بِينَكُمْ وَبِينَ الْعِبَادِ، فَالْمُسَلّم بِإِيهَانِهُ وَإِسلامهُ وَدَخُولُهُ فِي وَبِينَ اللّٰهِ وَمَا بِينَكُمْ وَبِينَ الْعِبَادِ، فَالْمُسَلّم بِإِيهَانَهُ وَإِسلامهُ وَدَخُولُهُ فِي دَينَ الله قد عاقد الله على أداء أوامره وترك نواهيه، فعليه أن يُوفي بهذا العقد ويلزمه لله سبحانه وتعالى حتى يلقاه، وذلك في ترك المحارم وفي أداء الفرائض وفي الوقوف عند الحدود.

وهكذا ما يقع بينك وبين الناس من العقود من بيع أو تجارة أو غير ذلك، عليك أن تُوفي بالعقود، وهذه الآية أصل عظيم في وجوب الإيفاء بالعقود ولزومها، إلا ما دل الشرع على أنه جائز وليس بلازم، وهي أصل عظيم في عدم التَّساهُل بهذا الأمر، وأن العقد شأنه عظيم، فالواجب الوفاء به وعدم التَّحايل لإبطاله وإفساده بغير حقٍّ.

ثم يبيِّن سبحانه وتعالى حِلَّ بَهيمةِ الأنعام، وقد تكرَّر في =

وكذا ما ذَكَر بَعدَ ذلك من قوله: ﴿ حُرِّمَتُ عَلَيْكُمُ ٱلْمَيْتَةُ وَلَا عَلَيْكُمُ ٱلْمَيْتَةُ وَاللَّهُ إِلَى آخره، وقد قَصَّ وتلا علينا في مواضعَ أشياءَ حرَّمها علينا جل وعلا؛ فهي مُستثناةٌ.

ثم يبيِّن جل وعلا بعد ذلك بقوله: ﴿ غَيْرَ مُحِلِّ الصَّيدِ وَانتُمُ مُومُ ﴾ وإن كان مُبيَّناً في آخر هذه السُّورة، لكن ذُكر أيضاً في أولها تحريمه لعظم شأن ذلك \_ إنَّ المُحرِمَ يَحُرُم عليه قتلُ الصَّيدِ وصَيدُه ما دام مُحرِماً، فنبَّهَ عليه في أوَّل السورة وفي آخرها في قوله جل وعلا: ﴿ يَكَانَبُهُ اللَّذِينَ ءَامَنُوا لَا نَقَنْلُوا الصَّيدَ وَانتُمْ حُرُمٌ ﴾ [المائدة: ٩٥]، هذا الصَّيدُ الْبَرِ مَا دُمَتُهُ حُرُمًا ﴾ [المائدة: ٩٦] فهذا يبِّن لنا عِظَمَ شأن تحريم هذا الصَّيد، وأنه محرَّمٌ تحرياً شديداً على المحرم، ولذلك قال: ﴿ غَيْرَ مُحِلِّ الصَّيدِ وَأَنتُمْ حُرُمٌ أَ إِنَّ اللَّهُ يَحَكُمُ مَا يُرِيدُ ﴾ . =

 تم بَيَّنَ أشياء ونهى عن أشياء سبحانه وتعالى، بيَّن أمراً عظيهاً، وقاعدةً كُلِّيةً وهي التَّعاون على البرِّ والتَّقوى، وعدم التَّعاون على الإثم والعدوان، وأنَّ الواجب على أهل الإيهان أن يكونوا متعاونين على البرِّ والتَّقوى أبداً، وأن يحذَروا التَّعاونَ على الإثم والعُدوان. وهذه قاعدة يجب أن تُلْزَمَ، ويجب أن تُراعى دائهًا، وألّا يكون المؤمن عوناً على الإثم والعدوان، وأن لا يتأخُّر ويتقاعس عن الإعانة على البرِّ والتَّقوى، فهو مخاطَبٌ بهذا وهذا، مخاطب بأن يُعِينَ أخاه، على البرِّ والتَّقوى، ومخاطَبٌ بأن يحذَرَ إعانتَه على الإثم والعدوان، وهذا مقتضى النَّص، ومقتضى الأُخوَّة الإيهانية: أن تكون عوناً لأخيك على ما ينفعُه ويرضي الله عنه، فـ«المسلم أخو المسلم»(١). ومَن كان أخاك فلا يجوز أبداً أن تكون عوناً له على ما يَضرُّه، ولا عوناً له على ما يُغضِبُ الله جل وعلا، بل تكون عوناً له على ما ينفعُه، وعوناً له على ترك ما يضرُّه، وهذا من القاعدة: ﴿ وَتَعَاوَنُواْ عَلَى ٱلْهِرِّ وَٱلنَّقَوَىٰ وَلَا نَعَاوَنُواْ عَلَى ٱلْإِنْدِ وَٱلْعُدُوَٰنِ ۚ وَٱتَّـقُواْ اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ شَدِيدُ ٱلْعِقَابِ ﴿.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: المظالم (٢٤٤٢)، ومسلم: البر والصلة (٢٥٨٠).



#### [الوضوء والغسل والتيمم]

قال تعالى: ﴿ يَمَا يُهُا الَّذِينَ الْمَاوُا إِذَا قُمْتُمْ إِلَى الْمَرَافِقِ وَامْسَحُوا الصَّلَوْةِ فَاغْسِلُوا وُجُوهَكُمْ وَأَيْدِيكُمْ إِلَى الْمَرَافِقِ وَامْسَحُوا بِرُءُوسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى الْكَعْبَيْنِ \* وَإِن كُنتُمْ جُنُبًا فِأَطَّهَرُوا \* وَإِن كُنتُمْ جَنُبًا فَأَطَّهَرُوا \* وَإِن كُنتُم مَرْضَى أَوْ عَلَى سَفَرٍ أَوْ جَآءَ أَحَدُّ مِنكُم مِنَ الْفَايِطِ أَوْ لَامَسْتُمُ النِسَاءَ فَلَمْ تَجِدُوا مَاءُ فَتَيَمَّمُوا صَعِيدًا طَيِّبًا فَأَمْسَحُوا بِوُجُوهِكُمْ وَلَيْتِيكُم مِّنَدُ مَا يُرِيدُ اللّهُ لِيَجْعَلَ فَالْمَسَحُوا بِوُجُوهِكُمْ وَلَيْكِن يُرِيدُ لِيُطَهِّرَكُمْ وَلِيُرِيدُ اللّهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُمْ مِنْ حَرَجٍ وَلَكِن يُرِيدُ لِيُطَهِّرَكُمْ وَلِيُرِيدُ اللّهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ وَلِيدِيمُ مِنْ حَرَجٍ وَلَكِن يُرِيدُ لِيُطَهِّرَكُمْ وَلِيدِيمُ فِعْمَتُهُ عَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ وَلِيدِيمُ مِنْ حَرَجٍ وَلَكِن يُرِيدُ لِيُطَهِّرَكُمْ وَلِيدِيمُ عَنْهُ وَلِيدِيمُ عَنْهُ وَلِيدِيمُ عَنْهُ وَلِيدِيمُ مِنْ حَرَجٍ وَلَكِن يُرِيدُ لِيُطَهِّرَكُمْ وَلِيدِيمُ عَنْهُ وَلِيدَا عَلَيْكُمْ لَعُلَصُمْ تَشْكُرُونَ لَا اللّهُ وَلِيدُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللهُ الللللهُ الللللهُ الللللهُ الللللهُ اللللهُ اللللهُ اللللهُ اللللهُ الللهُ اللهُ الللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ المُلْكُونِ اللهُ الل

[شرح٣٣] قوله تعالى: ﴿ يَمَا أَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا إِذَا قُمْتُمْ إِلَى الصَّكَاوَةِ فَاغْسِلُوا وُجُوهَكُمْ ... ﴾ الصلاة هي عمود الإسلام، وهي أهمَّ فرائضه بعد الشهادتين، والطهارة شرطها كها قال النبي الكريم على الله تُقبَل صلاةٌ بغير طهور، ولا صدقةٌ من غلول (()، وقال عليه الصلاة والسلام: ﴿ لا تُقبَل صلاة أحدِكم إذا أحدث حتى =

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: الطهارة (٢٢٤).

= يتوضأ (())، ولذلك أنزل الله \_ جل وعلا \_ بيان هذا الفرض العظيم في هذه السورة العظيمة فقال: ﴿ يَثَأَيُّهَا اللَّذِينَ ءَامَنُوا إِذَا قُمْتُمْ إِلَى الصَّلَوةِ ﴾ يعني: وأنتم على غير طهارة ﴿ فَأَغْسِلُوا وُجُوهَكُمْ وَأَيْدِيكُمْ إِلَى الْمَرَافِقِ وَأَمْسَحُوا بِرُءُ وسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى اللهَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ ال

أما إذا كان الإنسان على طهارة فإنه لا يلزمُه الوضوء، فله أن يصلي الفروض المتعددة بوضوء واحد، كما جاء في السنة الصحيحة عن رسول الله ﷺ، ولكن إذا أحب أن يتطهر من باب المزيد من الخير، ومن باب المتقرب إلى الله كان فضلاً وكان مستحبًا، وفيه الثواب الجزيل الذي ورد في الطهارة الشرعية.

أما الوضوء فلا يلزمه إلا إذا كان على حَدَث، وقد صلى النبي وقير عن ذلك وقد عدة صلوات بوضوء واحد، فسأله عمر عن ذلك فقال: «عمدًا صنعتُه عمر»(١٠)؛ من أجل أن يعلم الناس أنه لا حرج في أن يصلي الإنسان صلاتين أو أكثر بوضوء واحد.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: الوضوء (١٣٥)، ومسلم: الطهارة (٢٢٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم: الطهارة (٢٧٧).

= وكما تُجمع الصلاتان بوضوء واحد في السفر وغيره، والمقصود أن جمع الصلاتين أو أكثر بوضوء واحد إذا لم يُحدِث الإنسان لا حرج عليه في ذلك، وقد فعله رسول الله على وفعله أصحابه، عُلِم بذلك أن المراد بقوله: ﴿إِذَا قُمْتُمْ إِلَى الصَّلَوة ﴾ العني: وأنتم على غير طهارة، وهكذا التيمم حُكمُه حُكمُ الوضوء، فهو رافع للحدث كالماء، فإذا تيمم للصلاة جاز له أن يصلي به عدة صلوات في أرجح أقوال أهل العلم، ما لم يحدث أو يجد الماء؛ لقول النبي عَلَيْ: «جعلت في الأرض مسجدًا وطهوراً»(۱)، سماه طهوراً كما أن الماء طهور.

ثم بين سبحانه وتعالى الفرائض في الوضوء وأنها أربعة: غسل الوجه، وغسل اليدين مع المرفقين، ومسح الرأس مع الأذنين \_ كها جاء في السنة \_، وغسل الرجلين مع الكعبين، ورتبها سبحانه وتعالى هكذا ليُعلم أن المسح مرتب، ومعلوم أن المسح غير الغسل، فلها أدخل المسح بين المغسولات، والنبي على توضأ هكذا، عُلم أن =

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: المساجد (٥٢٣).

ثم الموالاة بين هذه الأعضاء، وعدم التفريق بينها، والمقصود بالموالاة: أن لا يؤخّر غسل عضو حتى يجفّ الذي قبله، بل يوالي بينها عُرفًا؛ لأن الرسول ﷺ وَالَى بينها، فلا يكون متوضئاً مَن غَسَلَ وجهه ويديه ثم ترك، ثم عاد يمسح، فلا بدَّ من الموالاة مع بقاء النية؛ لأنها عبادة واحدة. فإذا وسَّع النية أو فرَّق بينها تفريقاً يقتضي مسافة بين العضو السابق والعضو اللاحق بدون علة عارضة، فإن هذا يكون مخلّا بالأمر الشرعي الذي فعله المصطفى ﷺ.

ثم ينبغي مراعاة الكعبين والمرفقين، وقد دلت السنة على أن ما بعد «إلى» داخل، مع أن الأصل أن ما بعدها لا يدخل مع ما قبلها ﴿ ثُمَّ أَتِمُوا الصِّيَامَ إِلَى النَّيلِ ﴾ [البقرة: ١٨٧]، فلا يدخل إلا بدليل يدل على ذلك، فإذا دل الدليل صارت بمعنى «مع» كما في قوله جل وعلا: ﴿ وَلَا تَأْكُنُوا أَمُولَكُمْ إِلَىٰ أَمُولِكُمْ ﴾ [النساء: ٢] أي: أموال اليتامى، وهكذا هنا فإن ما بعدها داخل، لِا جاء في الحديث =

= الصحيح: أنه كان يغسل المرفقين ويغسل الكعبين (۱۰). فدل على أن قوله: ﴿ إِلَى الْمَرَافِقِ ﴾ و﴿ إِلَى الْكَعَبَيْنِ ﴾ معناه: مع المرافق ومع الكعبين. وفي «صحيح مسلم» (۱۱) عن أبي هريرة هذا: أن النبي عن أبي هريرة شهد: أن النبي عنها إذا غسل يديه أشرع في العَضُد، وإذا غسل رجليه أشرع في الساق، فهذا دليل على أنه على أنه على كان يغسل المرفقين ويغسل الكعبين.

ثم قال جل وعلا: ﴿ وَإِن كُنتُمْ جُنبًا فَاطَهَرُوا ﴾ وهذا يدل على أنه لا بد أيضاً من الطهارة من الجنابة، يعني: لا يصلي وهو على جنابة، فالوضوء هو طهارة المحدث حدثاً أصغر كالريح والبول والغائط وأكل لحم الإبل ومس الفرج، وهذه الطهارة الصغرى، أما إذا كان على جنابة فلا بدَّ من الطهارة منها، ولهذا قال سبحانه وتعالى: ﴿ وَإِن كُنتُمْ جُنبًا فَاطَهَرُوا ﴾ يعني: في الغسل، وهذا محل اتفاق وإجماع من أهل العلم أنه لا بد من الطهارتين في الصلاة. وفي الآية الأخرى: ﴿ حَتَّى تَغْتَسِلُوا ﴾ [النساء: ٣٤].

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: الوضوء (١٦٠)، ومسلم: الطهارة (٢٢٦).

<sup>(</sup>٢) برقم (٢٤٦).

= ﴿ وَإِن كُنتُم مَرْضَىٰ أَوْ عَلَىٰ سَفَرٍ أَوْ جَآءَ أَحَدُ مِّنكُم مِنَ الْغَآبِطِ أَوْ لَنَمَسْتُمُ النِسَآءَ فَلَمْ يَجِدُوا مَآءُ فَتَيَمَّمُوا صَعِيدًا طَيِّبًا فَأَمْسَحُوا بَوْجُوهِ عِنْدَ النِسَآءَ فَلَمْ يَحِدُهُ هذا يبيِّنُ لنا أن التيمم يكون عند فَقْدِ الماء، ويقوم مقامه في الجنابة والحدث الأصغر جميعاً، والتيمم نوع واحد، فإذا لم يوجد الماء وهو على حَدَثٍ أصغر تيمَّم، فيضرب التراب بيديه ويمسح بها وجهه وكفيه، كما فعله المصطفى عَلَيْ التراب بيديه ويمسح بها وجهه وكفيه، كما فعله المصطفى عَلَيْ وكما دل كتاب الله جل وعلا، وكذلك إذا لم يوجد الماء وهو على الحدث الأكبر، فإنه يتيمم.

وهذا هو فرض التيمم، بنصِّ الكتاب العزيز، وبنصِّ الأحاديث الصحيحة عن رسول الله ﷺ: مسحُ الوجه والكفين فقط، وليس معها الذِّراعان ولا الرأس ولا الرِّجلان.

والحكمة في ذلك: أن التراب فيه تغبير وتوسيخٌ للبدن، فرحم الله العباد وكفانا سبحانه بشيءٍ قريب، الذي يؤذن بخضوع العبد لطاعة الله وتواضعه له وإذعانه لأمره، فلما حصل هذا المطلوب بتعفير وجهه وكفيه كفاه، بخلاف الماء فإن فيه نظافةً وتنشيطاً =

= وتنظيفاً للأعضاء، فكان من حكمة الله أن جعله في الأطراف ليزداد الإنسان نشاطاً وقوةً على العبادة، ولتنظف هذه الأعضاء، أما التراب فليس كذلك فاكتفى الله منه جل وعلا بالشيء القليل الذي يحصل به المقصود وهو استسلام العبد لله وطاعته لأمر الله، حتى عفّر وجهه \_ الذي هو أشرف شيء ظاهرٍ عنده \_ بالتراب طاعة لله وتعظيماً له، وعفّر يديه التي هي محل الأكل والشرب، والأخذ والعطاء، طاعة لله وتعظيماً له سبحانه وتعالى، فدل ذلك على خضوعه وإذعانه لأمر الله على والله تعالى أعلم.

ولهذا جعل الله هذا الوضوء كفارةً للذنوب ومن أسباب حَطِّ الخطايا، فإذا توضأ العبد المسلم خرجت خطاياه مع الماء أو آخرِ قَطْرِ الماء من وجهه ويديه ورأسه ورجليه كها جاءت السنة الصحيحة عن رسول الله ﷺ فالتيمم في المعنى مثله.

فالحاصل أن التيمم والغسل والوضوء، طهارتان عظيمتان مكفرتان للسيئات، أحدهما ينوب عن الآخر فالتيمم ينوب عن =

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم: الطهارة (٢٤٤) من حديث أبي هريرة رضى الله عنه.

= الماء عند فقد الماء وعند العجز عن استعمال الماء، سواء في الطهارة الصغرى وهي الصلاة، أو في الطهارة الكبرى وهي غسل الجنابة، وكذلك الحائض أو النفساء إذا فقدت الماء أو عجزت عن استعماله، فإن التيمم يقوم مقام ذلك، فتصلي بذلك وتحل لزوجها، فضلاً من الله وإحساناً سبحانه وتعالى.

وقوله تعالى: ﴿ فَأَمْسَحُوا بِوُجُوهِكُمْ وَأَيْدِيكُمْ مِنْـهُ ﴾ الظاهر من السياق أن «منه» للتبعيض، وأنه لا بد للتيمم من شيء يعلق باليد، وقد اختلف العلماء في ذلك، فقال قوم بظاهر الآية، وقال آخرون: لا يشترط ذلك، بل يمكن أن يمسح على كل شيء من حجر وأرض صَلْبَة ونحو ذلك، ولا يشترط أن يكون فيها شيء يعلق باليد من الغبار ونحو ذلك. والأقرب هو الأول كما هو ظاهر القرآن وظاهر السنة، ولكن عند العجز عنه يكفى ما تيسّر، فإذا لم يجد تراباً ليس له غبار تيمم بها عنده من رمال أو نورة أو سبخات أو غير ذلك، وكان النبي ﷺ يسلك الطرق الرملية وغيرها فلا يحمل معه التراب، فالإنسان يتيمم من الأرض التي هو فيها، فإن كان في أرض ترابية تيمم بالتراب ومسح، وإذا علق الكثير نفخ فيه =

= كما نفخ النبي عَلَيْهِ، ليطرح ما زاد على الحاجة، وإن كان في أرض ليس فيها تراب فيه غبار كأرض السبخات وأرض الرمال وأشباه ذلك والأرض الصلبة، فيتيمم بها وجد، والحمد لله ﴿ لَا يُكُلِّفُ اللّهُ نَفْسًا إِلّا مَا مَا تَنهَا ﴾ [الطلاق:٧]، ﴿ لَا يُكَلِّفُ اللّهُ نَفْسًا إِلّا مُنعَهَا ﴾ [البقرة: ٢٨٦].

وفي الآيات فوائد تُعرف بالتدبر والتعقل، وتُعرف من كتب التفسير لمن أراد. والله ولي التوفيق.

#### رَقَحُ مجس ((رَبِجَلِ (الْجَنَّرِيَّ) (مُسِلِّي (الْإِذِيُّ (الْإِذِيُّ الْإِذِيِّ www.moswarat.com

## سورة الأنفال

#### [توجيهات حربية للمؤمنين]

ه قال تعالى: ﴿ يَآ أَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓاْ إِذَا لَقِيمُهُ ٱلَّذِيبَ كَفَرُواْ زَحْفًا فَلَا تُوَلُّوهُمُ ٱلْأَدْبَارَ اللهِ وَمَن يُولِهِمْ يَوْمَهِنْ دُبُرَهُۥ إِلَّا مُتَحَرِّفًا لِقِنَالٍ أَوْ مُتَحَيِّزًا إِلَى فِئَةٍ فَقَدْ بَآءَ بِغَضَبِ مِنَ ٱللَّهِ وَمَأْوَلَهُ جَهَنَّمُ ۗ وَبِنْسَ ٱلْمَصِيرُ اللَّ فَلَمْ تَقْتُلُوهُمْ وَلَكِنَ ٱللَّهَ قَنَاكُهُمْ ۚ وَمَا رَمَيْتَ إِذْ رَمَيْتَ وَلَكِكِنِ ٱللَّهَ رَكَى ۚ وَلِيْتَبْلِيَ ٱلْمُؤْمِنِينَ مِنْهُ بَلَاءً حَسَنًا ۚ إِنَ ٱللَّهَ سَمِيعٌ عَلِيمٌ اللَّهُ الْمُؤْمِنِينَ مِنْهُ بَلَاءً حَسَنًا ۚ إِنَّ ٱللَّهَ سَمِيعٌ عَلِيمٌ اللَّهُ ذَالِكُمْ وَأَنَّ ٱللَّهَ مُوهِنَ كَيْدِ ٱلْكَافِرِينَ اللَّهِ إِن تَسْتَقَلِحُواْ فَقَدْ جَاءَكُمُ ٱلْفَكَتْحُ وَإِن تَنْهُواْ فَهُوَ خَيْرٌ لَكُمُ وَإِن تَعُودُواْ نَعُدُ وَلَن تُغْنِيَ عَنَكُمْ فِتَتُكُمُ شَيْئًا وَلَوْ كَثُرَتْ وَأَنَّ ٱللَّهَ مَعَ ٱلْمُؤْمِنِينَ اللهُ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَطِيعُوا ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ وَلَا تَوَلَّوْا عَنْـهُ وَأَنتُهُ تَسْمَعُونَ ۞ وَلَا تَكُونُواْ كَالَّذِينَ قَالُواْ سَمِعْنَا وَهُمْ لَا

يَسْمَعُونَ اللهِ إِنَّ شَرَ الدَّوَاتِ عِندَ اللهِ الصُّمُ الْبُكُمُ الَّذِينَ اللهِ الصُّمُ الْبُكُمُ الَّذِينَ اللهِ يَعِقِلُونَ اللهُ وَلَوْ عَلِمَ اللهُ فِيهِمْ خَيْرًا لَأَشْمَعَهُمْ وَلَوْ اَسْمَعَهُمْ لَا لَمْعَهُمْ لَا لَتَعَييبُوا لِلّهِ لَتَوَلُواْ وَهُم مُعْرِضُونَ اللهَ يَعُولُ اللّهَ اللّهَ يَعُولُ وَلِلرّسُولِ إِذَا دَعَاكُمْ لِمَا يُحِييكُمْ وَاعْلَمُواْ أَنَ اللّهَ يَعُولُ بَيْنَ الْمَرْءِ وَقَلِيهِ وَأَنَّهُ إِلَيْهِ تُحْشَرُونَ اللهُ وَاعْلَمُواْ أَنَ اللّهَ يَعُولُ لَا تُصِيبَنَ الْمَرْءِ وَقَلِيهِ وَأَنَّهُ إِلَيْهِ تُحْشَرُونَ اللهُ مُسْتَضَعَفُونَ فِي اللّهُ شَكِيدُ لَا تُصِيبَنَ اللّهِ اللهُ اللهُ

[شرح ٢٤] يُبيِّن ربُّنا عز وجل في هذه الآيات أحكاماً كثيرة، وشؤوناً عظيمة، إذا أخذ بها أهلُ الإيهان استقام لهم أمرُهم، وصلُحت لهم دُنياهم وأُخراهم، كها يبين سبحانه وتعالى في هذه الآيات ما يجب على أهل الإيهان عند لقاء الكفّار، وأن الواجب عليهم التصميمُ والصِّدق في لقاء الأعداء وجهادهم، والحذرُ من الانحراف والتولِّي عن أعداء الله؛ ولهذا يقول جل وعلا: ﴿ يَكَأَيُّهَا =

= النَّذِينَ ءَامَنُوا إِذَا لَقِيتُمُ النِّدِينَ كَفَرُواْ زَحْفًا فَلَا تُولُوهُمُ الْأَدْبَارَ اللَّهِ وَمَنْ يُولَهِمْ يَوْمَ لِهِ دُبُرَهُ إِلَّا مُتَحَرِّفًا لِقِنَالٍ أَوَ مُتَحَرِّفًا إِلَىٰ فِئَةٍ فَقَدْ بَآءَ بِغَضَبٍ مِّرَ اللَّهِ وَمَأُولَهُ جَهَنَّمُ مُتَحَرِّفًا إِلَىٰ فِئَةٍ فَقَدْ بَآءَ بِغَضَبٍ مِّرَ اللَّهِ وَمَأُولَهُ جَهَنَّمُ مُتَحَرِّفًا إِلَىٰ فِئَةٍ فَقَدْ بَآءَ بِغَضَبٍ مِّرَ اللَّهِ وَمَأُولَهُ جَهَنَّمُ وَبِلِقُسَى المَصِيرُ فَي وهذا يُبين أن الواجب المُضيُّ قُدماً عند لقاء الأعداء، وعدم التولي، وأن يكون المؤمن في غاية من النشاط والقوة في مساعدة أولياء الله، وإعانتِهم على قتال أعداء الله، ولا يحمله الجُبُن وخوفُ الموت على التأخُّر والتولي عن أعداء الله، بل يُعمله الجُبُن وخوفُ الموت على التأخُّر والتولي عن أعداء الله، بل يُقدم ويَصبر ويُصابر، والله سبحانه وتعالى مع المؤمنين بنصره وتأييده، فهو سبحانه فوق العرش ولكنه مع أوليائه بالنصر والتأييد والتوفيق والترشيد.

والمَعيَّة مَعيَّنان، معية خاصة: وهي مَعيَّةُ الله مع أوليائه، ومع الصابرين، ومع المحسنين، ومع المتقين، قال تعالى: ﴿ لَا تَخَافَأَ ۚ إِنَّنِى مَعَكُمَ السَّمَعُ وَأَرَىٰ ﴾ [طه: ٤٦]، وقال أيضاً: ﴿ لَا تَحَدُرُنَ اللهَ مَعَكُما السَّمَعُ وَأَرَىٰ ﴾ [التوبة: ٤٠]، ﴿ وَآصَبِرُوا اللهَ اللهَ مَعَ المُؤمِنِينَ ﴾ [الأنفال: ٤٠]، ﴿ وَآصَبِرُوا اللهَ اللهَ مَعَ المُؤمِنِينَ ﴾ [الأنفال: ٤٠]، ﴿ وَأَصَبِرِينَ ﴾ [الأنفال: ٤٠]،

= ١٩]، ﴿ وَأَعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ مَعَ الْمُنْقِينَ ﴾ [البقرة: ١٩٤]، فمن صبر على جهاد أعداء الله، وصبر على أداء حق الله، فالله معه سبحانه وتعالى بالتأييد والنصر والتوفيق، وشرح الصدر، وإنزال الرُّعب في قلوب الأعداء، فالله ينصر أولياءه بأنواع من النصر، ومن التثبيت على القتال، وشرح الصدور، وتقوية الإيهان، والإمداد بالملائكة، وما يُوقعه سبحانه في قلوب الأعداء من والرعب والضعف وعدم الثبات، فهو ناصرٌ أولياءَه ومعينهم سبحانه وتعالى، ومعية عامة وهي لجميع خلقه، قال تعالى: ﴿ وَهُوَ سبحانه وتعالى، ومعية عامة وهي لجميع خلقه، قال تعالى: ﴿ وَهُوَ سَبِحانه وَتَعَالَى، وَمَعِيدُهُ أَيْنَ مَا كُنْتُمُ ﴾ [الحديد: ٤].

ويبين جل وعلا أن المتحيز إلى فئة أو المتحرِّف لقتال، ليس من يولِّي الأدبار، فإذا تحرَّف أحد المجاهدين من مكان إلى مكان ومن صف إلى صف ليتهيأ للقتال وليساعد إخوانه على أكمل ما يكون، فليس هذا بإدبار، كذلك من انتقل من جهة إلى جهة، ومن صف إلى فئة لأجل المقاتلين، لأمر دعا إلى ذلك، لا فراراً من القتال، وولي الأمر ينظر في تدبيره وتوجيهه إلى الجهة التي يراها، =

= فولي الأمر فئة ومرجع، كما قال النبي ﷺ للناس: «أنا فئتكم»(١).

وبيَّن سبحانه وتعالى أيضاً أن المؤمنين لم يقاتلوا الناس بقوتهم ولا بجهدهم فقط، بل الله معهم سبحانه وتعالى، فهو الذي سدَّد قتالهم، وصوَّبه حتى أصابوا العدوَّ فانهزم ﴿ فَلَمْ تَقْتُلُوهُمْ وَلَكِرَبُ ٱللَّهَ قَنَلَهُمْ ﴾ فالأمر بيده جل وعلا، فهو مسدد العباد وموفقُهم، وليس الإنسان بمجرَّد كونه أعمَلَ السلاح، أو كونه قابَلَ الأعداء، أو أطلق الرمية \_ يجب أن ينجح، فقد يقاتل الأعداء ولا ينجح، وقد يطلق الرميّ ولا ينجح، وقد يضرب بالسيف ولا ينجح، فالأمر في حد ذاته يرجع إلى الله عز وجل في تسديد إصابة الرمية وتوفيق الرامي للنجاح في قتاله ﴿ فَلَمْ تَقْتُلُوهُمْ وَلَكِحَ ﴾ ٱللَّهَ قَنْلَهُمْ وَمَا رَمَيْتَ إِذْ رَمَيْتَ وَلَكِكِنَ ٱللَّهَ رَمَى ﴿ فَهُو المُوفِّقِ للمقاتلين وللمجاهدين حتى يَنشَطوا وحتى يقووا، وحتى تصيب ضرباتُهم ورمياتُهم لأعداء الله عز وجل، وإذا أراد الله سبحانه وتعالى أن لا تصيب طاشت، وسَلِمَ المقاتل، كما هو واقع في مواقع =

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي: الجهاد عن رسول الله (١٧١٦).

= كثيرةٍ وحوادثَ كثيرةٍ.

ويُبيِّن جلَّ وعلا أنه مع المؤمنين بنصره وتأييده حتى لا يَجِبُنُوا وحتى لا يَضعُفوا، وأنه سبحانه وتعالى يُقدِّر ما يقدِّر من الابتلاء والامتحان ليُبليَ المؤمنين بلاء حسناً، ولينظر جُهودَ الصابرين، وصِدقَ الصادقين، وصبر الصابرين، وذِكرَ الذاكرين، وغير ذلك، ويَبتلي هؤلاء بهؤلاء وهؤلاء بهؤلاء، حتى يتبيَّن مِن هؤلاء المؤمنين صِدقُهم ونجاحُهم وثباتُهم وقوَّتُهم وصبرُهم وإقدامُهم، وحتى يتبيَّن مِن الكذَّابين، والمنافقين إحجامُهم وجُبنُهم وخَوَرُهم وضعفُهم وتأخَّرُهم، فهو ابتلاء وامتحان ليرفع أقواماً ويضع آخرين سبحانه وتعالى، ليرفع أهلَ الصبر والإيهان والمواظبة والإقدام، ويضع أهلَ الجبن والخَوَر والضعف والتأخر والانحراف.

وكذلك يُبيِّن سبحانه وتعالى ما يجب على المؤمنين من طاعة الله ورسوله، وأنه سبحانه وتعالى أيله ورسوله، وأنه سبحانه وتعالى إذا شاء وفَّق قوماً فأسمعهم الحق وثبتهم عليه، وإذا شاء =

= خذل آخرين من أعمالهم القبيحة وصفاتهم الذَّميمة.

ويبيِّن سبحانه أن شر الدواب عند الله هم الصُّم البُّكم، من البشر والجن الذين لا يبالون بالحق ولا يستمعون له ولا ينطقون به، بل هم في غاية من الصمم والبكم عن الحق، فلا أُذُنُ تسمع وتصغي، ولا لسان ينطق بالحق ويدعو إليه، بل هم في شر عظيم، وهم من أخبث الدواب، والإنسان دابة تمشي على قدميها، لكن الله يكرمه بالحق والهدى إذا استقام، فيكون من خير الناس ومن أفضل الناس، ويُهينه ويذلُّه إذا مال عن الحق والصواب، فيكون من شر الدواب، نعوذ بالله.

ثم يُبيِّن جل وعلا أن الاستجابة لله وللرسول فيها الحياة ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱسْتَجِيبُوا لِللّهِ وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُمُ لِمَا يُحْيِيكُمُ ﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱسْتَجِيبُوا لِللّهِ ورسوله، والاستجابة للله ولرسوله، والاستجابة لله ولرسوله، ومن أعرض عن ذلك فهو في غفلة، وإن لم يشعر بذلك، فلموت قلبه وانحرافه، قال جل وعلا: ﴿ مَنْ عَمِلَ صَلِمًا مِن فلموت قلبه وانحرافه، قال جل وعلا: ﴿ مَنْ عَمِلَ صَلِمًا مِن ذَكَ مِن أَوَمُن فَلَهُ مِن اللهِ اللهِ عَمْ اللهُ عَمْ اللهِ عَمْ اللهِ اللهِ الله والنحل عَلَيْهُ مَيْوةً طَيِّبَةً ﴾ [النحل: ٩٧]، =

= فالحياة الطيبة في طاعة الله ورسوله، والشقاءُ والهلاك والموت في الإعراض عن الله ورُسوله، وعدم طاعة الله ورسوله. ومن هذا قوله سبحانه: ﴿ وَكُنَالِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحًا مِنْ أَمْرِنَا ۚ مَا كُنْتَ تَدْرِى مَا ٱلْكِتَابُ وَلَا ٱلْإِيمَانُ وَلَكِين جَعَلْنَهُ نُورًا نَهْدِى بِهِــ مَن لَشَآهُ مِنْ عِبَادِنَا ۚ وَإِنَّكَ لَتَهَدِى ٓ إِلَىٰ صِرَطِ مُسْتَقِيمٍ ﴾ [الشورى: ٥٢]، فالله جعل الوحى روحاً، يعنى: أن الوحى الذي جاء به النبي محمد ﷺ روحٌ تحصل به الحياة، ونور تحصل به البصيرة، فمن فاته هذا الوحى ولم يوقَّق للانتفاع به وللاستفادة منه، فهو لا يزال في ظلمته، وفي موته، فالحياة والنور والسعادة والبصيرة في قَبول هذا الوحى والانتفاع به والاستفادة منه والسير عليه. وأما إذا أعرض عن ذلك فإنه تفوته الحياة الطيبة ويفوته النور، كما قال عز وجل: ﴿ أَوَمَنَ كَانَ مَيْــتُا فَأَحْيَيْنَكُ وَجَعَلْنَا لَهُ، نُورًا يَمْشِي بِهِ، فِي ٱلنَّاسِ ﴾ [الأنعام: ١٢٢]، فمن قَبِلَ الوحيَ واهتدى بهدى الله فقد حصلت له الحياة، ومن تعلم وتبصَّر في الدين حصل له النور، فإذا أعرض عن ذلك فلم يقبل الحق ولم يتبصر فيه ولم يتفقُّه فيه، فقد فاتته الحياة وفاته النور، نعوذ بالله من ذلك، ونسأل الله السلامة.

#### وَقَعَ معِي الرَّبِيِّي الْخِتَّرِيَّ السِّكِيّ الْاِنْمُ الْاِنْوِي www.moswarat.com

# سورة التوبة

### [إعلان الحرب على المشركين]

 قال تعالى: ﴿ بَرَآءَةٌ مِنَ ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ ۚ إِلَى ٱلَّذِينَ عَنهَدتُّم مِّنَ ٱلْمُشْرِكِينَ اللَّ فَسِيحُواْ فِي ٱلأَرْضِ أَرْبَعَةَ أَشْهُرٍ وَأَعْلَمُواْ أَنَّكُمْ غَيْرُ مُعْجِزِي ٱللَّهِ \* وَأَنَّ ٱللَّهَ مُغْزِى ٱلْكَنفِرِينَ اللَّهِ وَأَذَانٌ مِّنَ ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ ۚ إِلَى ٱلنَّاسِ يَوْمَ ٱلْحَجِّ ٱلْأَكْبَرِ أَنَّ ٱللَّهَ بَرِيَّ ۗ مِّنَ ٱلْمُشْرِكِينَ لَا وَرَسُولُهُ, ۚ فَإِن تُبْتُمُ فَهُوَ خَيْرٌ لَّكُمْ ۖ وَإِن تَوَلَّيْتُمُ فَأَعْلَمُوا أَنَّكُمْ غَيْرُ مُعْجِزِي ٱللَّهِ \* وَبَشِرِ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا بِعَذَابِ أَلِيمِ اللهِ إِلَّا ٱلَّذِينَ عَنهَدتُهُم مِّنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ثُمَّ لَمْ يَنقُصُوكُمْ شَيْئًا وَلَمْ يُظَاهِرُواْ عَلَيْكُمْ أَحَدًا فَأَتِمُواْ إِلَيْهِمْ عَهْدَهُرَ إِلَىٰ مُدَّتِهِمْ ۖ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلْمُنَّقِينَ ﴿ فَإِذَا ٱنسَلَخَ ٱلْأَثَهُرُ ٱلْحُرُمُ فَٱقَّنُلُوا ٱلْمُشْرِكِينَ خَيْثُ وَجَدَتُّمُوهُمْ وَخُذُوهُمْ وَٱحْصُرُوهُمْ وَاقْعُدُوا لَهُمْ كُلُّ مَرْصَدٍ ۚ فَإِن تَابُوا وَأَقَامُوا ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاتَوُا ٱلزَّكُوٰةَ

# فَخَلُواْ سَبِيلَهُمْ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ١٤ ﴿ [التوبة:١-٥]. [٣٥]

[شرح ٣٥] هذه الآيات من سورة براءة، وهي سورة عظيمة، قالوا فيها: إنها الفاضحة، وإنها المثيرة؛ لأنها فضحت أهلَ النفاق وبيَّنت أعالهم السيئة.

وبيَّن الله جل وعلا في صدرها براءته سبحانه وبراءة رسوله من أهل الشرك بالله والكفر به جل وعلا، وحَرَّض رسوله والمؤمنين على قتال أهل الشرك، ونَبْذِ عهدهم إليهم.

وكان النبي ﷺ بعدما هاجر أُذِن له في القتال، ثم أُمِر بالقتال لمن قاتله، والكفِّ عمَّن كف عنه كما في سورة النساء: ﴿فَإِنِ اعْتَرَلُوكُمْ فَلَمْ يُقَانِلُوكُمْ وَأَلْقَوْا إِلَيْكُمْ ٱلسَّلَمَ فَمَا جَعَلَ ٱللَّهُ لَكُمْ عَلَيْهِمْ سَبِيلًا ﴾ [النساء: ٩٠].

ثم إن الله سبحانه لما أعان المؤمنين وجمع شملهم، وقوي جندُهم بعد فتح مكة، وصار لهم دولة عظيمة، وجهاد كبير في الدعوة إلى الله عز وجل، وجهاد أعدائه، أمر الله سبحانه وتعالى نبيه أن يقاتل المشركين، وأن يصابرهم ويناجزهم، ويقعد لهم كل مَرصَد، ويمهل من لم يكن له عهد أربعة أشهر، ومن كان له عهد يُردُ إلى =

= عهده و إلى مدته، وبعد هذا يكون القتال بينهم.

وقال الله جل وعلا: ﴿ فَإِن تَابُوا وَأَقَامُوا الصَّلَوٰةَ وَءَاتُوا الرَّكَوْةَ وَءَاتُوا الرَّكَوْةَ وَءَاتُوا الرَّكَوْةَ فَخَلُوا سَبِيلَهُمْ ۚ إِنَّ الله عَفُورُ رَّحِيمٌ ﴾، فبيَّن الله سبحانه وتعالى أن هؤلاء لا يُحلَّى سبيلهم إلا إذا تابوا إلى الله من الشرك، والتزموا التوحيد، وأقاموا الصلاة، وآتوا الزكاة.

وهذه الأمور الثلاث هي أعلى أركان الإسلام وأهمها، ومن أتى بها عن إيهان واقتناع أتى بالبقية والتزم البقية؛ ولهذا جاء في النصوص الكثيرة الاقتصار على هذا الكلام، مثل قوله تعالى: ﴿ وَفَإِن تَابُوا وَأَنَامُوا الصَّكَوْةَ وَءَاتُوا الزَّكُوةَ فَإِخُونُكُمُ فِي الدِينِ وَفَاتُوا الزَّكُوةَ فَإِخُونُكُمُ فِي الدِينِ وَنَفَصِلُ الْآيَكِ لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ ﴾ [التوبة: ١١]، وفي سورة «لم يكن»: ﴿ وَمَا أُمِهُوا اللَّهَ عُلِصِينَ لَهُ الدِينَ حُنَفَاتَهَ وَيُقِيمُوا الصَّلَوة وَيُؤْتُوا الزَّكُوة وَذَالِكَ دِينُ الْقَيْمَة ﴾ [البينة: ٥].

وكذلك مثل قول رسول الله عليه الصلاة والسلام في الحديث الصحيح في حديث ابن عمر: «أمرت أن أقاتل الناس =

= حتى يشهدوا أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسولُ الله، ويقيموا الصلاة، ويؤتوا الزكاة، فإذا فعلوا ذلك عصموا مني دماءَهم وأموا لهم إلا بحق الإسلام، وحسابُهم على الله عز وجل»(١).

ومثل ما في حديث معاذ رضي الله عنه حينها بعثه النبي عَلَيْهُ إلى اليمن، أوصاه بأن يدعو الناس إلى توحيد الله وعدم الإشراك به، ثم الركاة... إلى آخر الحديث ".

هذه الأشياء، وهذه الأمور الثلاثة هي الأصول العظمى للدين، وأعظمها: توحيد الله والإخلاص له وترك الإشراك به.

ثم إقام الصلاة.

ثم إيتاء الزكاة.

فإذا التزم العبد بهذه الأمور، وإذا اعتصم بها عن إيمان وعن يقين؛ أدَّى ما سواها من الصيام والحج والجهاد، وغير هذا من =

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: الإيمان (٢٥)، ومسلم: الإيمان (٢٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: الزكاة (١٣٩٥)، ومسلم: الإيمان (١٩).

= أمور الدين وترك المحارم.

وبهذا بيَّن الله سبحانه وتعالى أن المشركين الذين ليس لهم عهد؛ فإنه يمهلهم أربعة أشهر، قال تعالى: ﴿ فَسِيحُوا فِي ٱلْأَرْضِ أَرْبَعَةَ أَشَهُرٍ ﴾ ينظروا لأنفسهم إما يقاتِلوا وإما يُسْلِموا. وأما من له عهد فيبقى على عهده حتى ينتهي عهده.

ثم قال سبحانه وتعالى بعد هذا: ﴿ وَإِنْ أَحَدُّ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ الْمُشْرِكِينَ السَّتَجَارَكَ فَأَجِرُهُ حَتَى يَسْمَعَ كَلَمَ ٱللّهِ ثُمَّ ٱللّهِ ثُمَّ اللّهِ مُأْمَنَهُ، ذَالِكَ بِأَنَّهُم قَوْمٌ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ هذا، يبيِّن لنا أن المشركين إذا طلبوا من المسلمين أن يسمعوا القرآن وأن يسمعوا السُّنَّة؛ فإنهم يُجارُون؛ فإذا سمع ما يريد من كلام الله، وكلام الرسول عليه الصلاة والسلام، بعد هذا يُردُّ إلى مأمنِه، ويردُّ إلى بلاده، ولا يُنال بسوء؛ لأنه جاء بأمان ليسمع كلام الله، ويبيَّن له شرع الله؛ فإن أسلم فالحمد لله، وإلا رُدَّ للى بلاده \*.

<sup>\*</sup> س: هل يُقاتَل المسلم على ترك الحج؟ أو على ترك الصوم؟

= ج: لم يَرِد في هذا شيء، إنها يقاتَلون على ترك الصلاة، وترك التوحيد، وترك الزكاة؛ لكن من أصر على ترك الصيام وترك الحج وهو قادر فيستحق التأديب؛ يعزرُه الإمام، ويؤدبه حتى يتوب. أما إذا جحد وجوب الصيام أو جحد وجوب الخج مع الاستطاعة؛ فهذه ردة عن الإسلام، يُقتَل.

س: المستتاب بالكفر، إذا قتله الإمام حدّاً مثلاً، هل يصلَّى عليه، وهل يرثه أهله؟

ج: هذا يُعتبَر كافراً، ولا يصلى عليه، ففي ترك الصلاة مثلاً، أو في سب الله، أو أي ناقض من نواقض الإسلام، هذا يكون مرتداً \_ نسأل الله العفو والعافية \_ قال ﷺ: «من بدَّل دينه فاقتلوه»(١)، ولا يرثه أقاربه المسلمون؛ بل يكون لبيت المال.

س: هل يجوز استقدام الكفرة للعمل في بلاد المسلمين؟

ج: الكفرة لا ينبغي توريدهم مهما أمكن إلا عند الضرورة.

س: والمسلمين الذين لا يدرون الشريعة؟

ج: المسلمون شيء آخر، فالمسلمون إذا جاؤوا في عمل وكان منهم جاهل، وجَّهوه إلى الخير، يُؤمَرون بالمعروف ويُنهَون عن المنكر، ولو أنهم غرباء، \_ يجب على أهل الإسلام أن يأمروا بالمعروف وينهوا عن المنكر \_ =

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: الجهاد والسير (١٧).

= ولا يقال: هذا يَمَنِيُّ أو هذا شامي أو هذا مصري، ولكن يجب أن يؤمَر بالمعروف ويُنهى عن المنكر، من أي جنس كان.

أما إذا كانوا كفاراً فلا ينبغي استعمالهم مهما أمكن ولا سيما في الجزيرة العربية؛ لأنها بلاد الإسلام ومهد الإسلام، فلا ينبغي أن يؤتى إليها بالكفار إلا بصفة مؤقتة عند الضرورة إليهم، ثم يُبْعَدون، وما أمكن الاستغناء عنهم بأهل الإسلام فهو الواجب. وهكذا في بلاد أخرى غير الجزيرة.

# س: هل تجزئ الصلاة في البيت بدون عذر؟

ج: الصحيح أنها تجزئ، ولكن صاحبها يستحق أن يؤدّب إذا صلى في البيت بدون عذر، فلا يجوز؛ لأن الرسول على أمر أن يصلّى في المساجد، وقال: «من سمع النداء فلم يأته، فلا صلاة له إلا من عذر»(۱)، وكذلك جاءه الأعمى يستأذنه، قال: يا رسول الله، إنه ليس لي قائد يقودني إلى المسجد؛ فهل لي من رخصة أن أصلي في بيتي؟ فَرَخّص له، ثم قال له: «هل تسمع النداء للصلاة؟» قال: نعم. قال: «فأجب»(۱)، وفي رواية: «لا أجدُ تسمع النداء للصلاة؟» قال نعم. قال: «فأجب»(۱)، وفي رواية: «لا أجدُ لكَ رخصة»(۱)، وهمّ الرسول عليه أن يحرّق على المتخلفين بيوتهم؛ لأنهم لا =

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود: الصلاة (٥٥١)، وابن ماجه: المساجد (٧٩٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم: المساجد (٦٥٣).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود: الصلاة (٥٥٢)، وابن ماجه: المساجد (٧٩٢).

= يشهدون الصلاة في الجماعة في المساجد (١)، وكذلك هم بمن تخلف عن الجمعة أن يحرِّق عليه بيته.

فالمقصود أن كل هذا يدل على أنه يجب أداء الجُمَع والجهاعات في المساجد، وهذا فرض عين، ولكن الجمهور ذهب إلى أنها تصح لو صلاها في البيت مع الإثم، ولا يلزمه الإعادة. وقال قوم: بل تلزمه الإعادة، وجعلوا الجهاعة شرطاً لذلك.

والحاصل الذي عليه جمهور أهل العلم أنها تصح مع الإثم؛ فيلزم أن يحضر في المسجد، ويصلي مع الناس.

ولا يكفي أيضاً صلاتها جماعةً في البيت، فليس له ذلك؛ لأن الرسول ولا يكفي أمر الأعمى \_ وهو ليس له قائد \_ أن يحضر ويصلي مع الجماعة، فكيف بالبصير القادر؟! كذلك هَمَّ بحرق بيوت من لا يشهدون الصلاة، ولم يقل: لا يصلون جماعة في بيوتهم؛ بل قال: «قوم لا يشهدون الصلاة مع المسلمين في المساجد». وهذه المساجد عُمِّرت لهذا الأمر، لما يُقام فيها من شعائر الإسلام الظاهرة العظيمة؛ فلا يجوز أن يتخلف الناس عن هذا.

والفارق بين بلاد الكفر وبلاد الإسلام في الظاهر: إقامة الشعائر، وإقامة المساجد، والصلاة فيها، فليست عمارتها بأن تُقام بالحجر والإسمنت =

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: الأذان (٦٤٤)، ومسلم: المساجد (١٥١).

= والحديد، وأن تُزَيَّن وتُحَسَّن بالأصباغ، أو بغير ذلك، فهذا ليس عهارة لها، بل عهارتها أن تُعْمَر بطاعة الله؛ بالصلاة والقراءة، وحلقات العلم، والاعتكاف وذكر الله وقراءة القرآن.

س: بناءً على الآيات الواردة في سورة براءة الأمر بقتال المشركين حتى يدخلوا في الإسلام، لا بد من إعداد العدة، وإعداد العدة اليوم لا يحصل إلا بالآلات التي اخترعوها، وهذا لا يحصل إلا بالاختلاط بهم والاكتساب من بعض أخلاقهم في بعض الأحيان، فها هو الموقف أحسن الله إليك؟

ج: يقول الله: ﴿ وَأَعِدُّوا لَهُم مَّا ٱسْتَطَعْشُم مِّن قُوَّةٍ ﴾ [الأنفال: ٦٠]، فيجب إعداد القوة لهم بإيجاد المصانع، وإيجاد المخترعين والمهندسين.

## س: وإن احتجنا إلى الخبراء منهم؟

ج: لا بأس إذا احتيج إليهم؛ مثلها أقرَّ النبيُّ ﷺ اليهودَ بخيبرَ للحاجة، ثم أُجُلُوا بعد السنة، ومثلها احتاج عبدَ الله بنَ أُريقِط الدِّيلي ليدلَّه على الطريق إلى المدينة، فهذه أشياء مؤقتة، فإذا احتيج لهم مؤقتاً فلا بأس، وقد يجب عند الحاجة إلى ذلك بها يتعلق بالإعداد الذي يجهله المسلمون، ويحتاجون إليه، فلا بأس أن يُستعان بهم في هذه المسائل.

س: ولو بالذهاب إلى بلادهم؟

= ج: في هذا تفصيل، فإن أمكن أن نجيء بهم ليعلّموا ثم يُبعَدوا فهو أسلم من الذهاب إلى بلادهم، وإن دعت الحاجة إلى ذلك فضرورة، ويُختارُ الناسُ الطيبون، الذين يصلح وجودهم هناك؛ لعلمهم وفضلهم وديانتهم وتعليمهم وتوجيههم إلى الخير؛ حتى ينفعوا هناك دعوة وتعليًا، ويستطيعون أن يدافعوا عن الإسلام، وأن يزيلوا الشبهات، وأن يدعوا إلى الله عز وجل، ويتعلموا أيضاً ما يحتاجون إليه. أما إرسال الشباب الضعيف والناس الذين ليس عندهم بصيرة، فهذا لا يجوز؛ لأن إرسال الجاهل خطر، ولو كان شيخاً كبيراً، لأنه يتعلم منهم شرَّهم، ويغترُّ بشركهم، وتشكيكهم، وشبهاتهم، فلا يذهب إليهم إلا المتعلم المتبصر، الذي يستطيع أن يدافع عن دينه ويَذُبَّ عنه، وأن يُعلِّم غيره، ويزيل الشبهات، إذا أُدليت عليه، والله المستعان.

مجس لامرَجَئ کُل الْهُجَنَّ يَ لائيکتر لانٽِرُرُ الاِنزو*ی ک* 

# [سلوك رجال الدين من

### أهل الكتاب والتحذير منه]

٠ قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِنَّ كَثِيرًا مِنْ ٱلْأَحْبَارِ وَٱلرُّهْبَانِ لَيَأْكُلُونَ أَمْوَلَ ٱلنَّاسِ بِٱلْبَطِلِ وَيَصُدُّونَ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ وَٱلَّذِينَ يَكُنِزُونَ ٱلذَّهَبَ وَٱلْفِضَـةَ وَلَا يُنفِقُونَهَا فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ فَبَشِّرْهُم بِعَذَابِ ٱللَّهِ وَلَا يُنفِقُونَهَا فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ فَبَشِّرْهُم بِعَذَابِ ٱللَّهِ الله يَوْمَ يُحْمَىٰ عَلَيْهَا فِي نَارِ جَهَنَّمَ فَتُكُونَ بِهَا جِبَاهُهُمْ وَجُنُوبُهُمْ وَظُهُورُهُمْ ۚ هَٰذَا مَا كَنَرْتُمْ لِأَنفُسِكُمْ فَذُوقُواْ مَا كُنتُمْ تَكْنِرُونَ الله إِنَّا عِدَّةَ ٱلشُّهُورِ عِندَ ٱللَّهِ ٱثْنَا عَشَرَ شَهْرًا فِي كِتَكِ ٱللَّهِ يَوْمَ خَلَقَ ٱلسَّكَمَاوَتِ وَٱلْأَرْضَ مِنْهَا آ أَرْبَعَتُ حُرُمٌ ۚ ذَلِكَ ٱلدِّينُ ٱلْقَيِّمُ ۚ فَلَا تَظْلِمُواْ فِيهِنَّ أَنفُسَكُمْ وَقَىٰنِلُوا ٱلْمُشْرِكِينَ كَاَّفَّةً كَمَا يُقَانِلُونَكُمْ كَافَّةً ۚ وَأَعْلَمُوا أَنَّ ٱللَّهَ مَعَ ٱلْمُنَّقِينَ اللَّهِ إِنَّمَا ٱلنَّسِيَّهُ زِيكَادَةٌ فِي الْحَفْرِ يُضَلُّ بِهِ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا يُحِلُّونَهُ عَامًا وَيُحَرِّمُونَهُ عَامًا

لِيُوَاطِئُوا عِدَّةَ مَا حَرَّمَ ٱللَّهُ فَيُحِلُوا مَا حَكَرَمَ ٱللَّهُ ۚ زُيْنَ لَهُمْ سُوَّهُ أَعْمَىٰ لِهِمْ وَأَلَقُهُ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلْكَنْفِرِينَ اللَّهُ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلْكَنْفِرِينَ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا مَا لَكُورُ إِذَا قِيلَ لَكُورُ ٱنفِرُواْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ ٱثَّاقَلْتُد إِلَى ٱلأَرْضِ \* أَرَضِيتُم بِٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا مِنَ ٱلْآخِرَةِ ۚ فَمَا مَتَنَعُ ٱلْحَيَوٰةِ ٱلدُّنْيَا فِي ٱلْآخِرَةِ إِلَّا قَلِيكُ اللهُ إِلَّا نَنفِرُوا يُعَذِّبُكُمْ عَنَابًا أَلِيمًا وَيَسْتَبُدِلَ قَوْمًا غَيْرَكُمْ وَلَا تَضُرُّوهُ شَيْئًا ۗ وَٱللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيـرُ اللُّ النُّصُرُوهُ فَعَدَ نَصَرَهُ ٱللَّهُ إِذَ أَخَرَجَهُ ٱلَّذِينَ اللَّهُ إِذَ أَخَرَجَهُ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا ثَافِكَ ٱثَنَاتِنِ إِذْ هُمَا فِي ٱلْعَارِ إِذْ يَـعُولُ لِصَنْحِيهِ، لَا تَحْذَنُ إِنَّ ٱللَّهَ مَعَنَا " فَأَنْزَلَ ٱللَّهُ سَكِينَتُهُ، عَلَيْهِ وَأَيْتَدَهُ، بِجُنُودٍ لَّمْ تَرَوْهَا وَجَعَكَ كَلِمَةُ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا ٱلسُّفَالَىٰ ۗ وَكَلِمَةُ ٱللَّهِ هِي ٱلْعُلْيَا وَٱللَّهُ عَزِينُ مَكِيمُ فَ ﴾ [التوبة: ٣٤- ٤٠]. [٣٦]

[شرح٣٦] ربَّنا عز وجل ينادي أهلَ الإيهان، مخبراً لهم بحال هذه الطوائف الثلاث، ليحذروا أخلاقَهم الذميمة، وهذه الطوائف الثلاث هي:الأحبار والرهبان والتجار الكانزون للهال.

= فالأحبار: هم العلماء، والرهبان: هم العُبَّاد، والكانزون: هم أهل الأموال. فيخبر عبادَه من أن هذا واقع، وأن هؤلاء مُتَوعَدون بالعذاب الأليم بسب ما فعلوه من أكل أموال الناس بالباطل، ومن الصَّدِّ عن سبيل الله، ومن عدم الإنفاق من تلك الأموال في سبيل الله.

والمعنى: أيها المؤمنون، احذروا هذه الأخلاق، واحذروا هذه الصفات، فقد كان فيمن قبلكم في بني إسرائيل وفي غيرهم \_ مَن كان بهذه الصفة \_ من كان عالماً، لكنه لم ينفعه علمه، بل أكل أموال الناس بالباطل، وصد الناس عن الحق، بسبب اتباع الهوى، وكان في الناس ممن قبلكم كان فيهم العبّاد والرهبان أيضاً، ولكنهم لم تنفعهم عباداتهم، بل صاروا يأكلون أموال الناس بالباطل بأنواع المكاسب الخبيثة، من الرُّشَا والرِّبا وغير ذلك من أنواع الأكل بالباطل. ومع هذا ما كفاهم، بل هم يصدون عن سبيل الله، بالباطل عن الحق عليهم، وإدخالهم في الباطل بأنواع المنواع الناس عن الحق بتلبيس الحق عليهم، وإدخالهم في الباطل بأنواع المنواع الناس عن الحق بالنواع الخداع؛ حتى لا يُفطَنَ لهم، عانواع الشّبه، وأنواع التسفيه، وأنواع الخداع؛ حتى لا يُفطَنَ لهم، =

= وحتى لا يُعرَف باطلُهم، وحتى يلتبس على الناس أمرُهم في أكلهم أموالَ الناس بالباطل.

هذان الصنفان: الأحبار والرهبان، وهم الذين اتخذهم بنو إسرائيل أرباباً من دون الله، قال تعالى: ﴿ اَتَّخَاذُوَا أَحْبَارَهُمْ وَرُهُبِكَنَهُمْ أَرْبَاباً مِن دُونِ الله قال تعالى: ﴿ التوبة: ٣١]، فإياكم يا معشر أمة محمد أن تفعلوا مثل هؤلاء، وأن تصيروا إلى خُلُقهم الذميم الذي غضِب الله عليهم بسببه، وواعدهم النار، وساءت سمعتهم وساءت أخبارهم بسبب ذلك.

ثم يحذّر أيضاً أهلَ السَّعة والمال من أن يكونوا مثل هؤلاء الكنَّازين الذين كنزوا الأموال ولم ينفقوها في سبيل الله؛ وفي الجهاد، وفي طاعة الله ورسوله، ولم يخرجوا حقوقها، بل كنزوها لحاجاتهم ولشهواتهم، أو كنزوها بُخلاً وشُحّاً حتى لم ينتفعوا بها لا هم ولا غيرهم، بل حُرموا خيرها وصار عليهم وبالهًا! فبعض الناس قد يكنز المال ولا ينتفع به، بل همتُه الحرص والجشع والجمع، ولكن لا ينتفع بذلك، فلا يأكل ولا يشرب إلا يسيراً، وربها كان =

= يأكل على حساب غيره، ويكنز المال ويحفظه حتى يكون لمن بعدَه، فيكون عليه إثمُه ويكون لمن بعده منفعتُه.

وكما أن هذا واقع فيمن قبلنا فهو واقع في هذه الأمة أيضاً، كما قال النبي ﷺ: «لتتبعن سنن من قبلكم، شبراً بشبر، وذراعاً بذراع، حتى لو سلكوا جُحر ضب لسلكتموه» ((). فكما أن في بني إسرائيل وغيرهم من الأحبار من لم ينفعه علمه، ولم يُظهر علمه للناس، بل كتمه، وأكل المال بالباطل، وصد عن سبيل الله اتباعاً للهوى وإيثاراً للعاجلة، فهكذا في هذه الأمة مَن فعل ذلك من علماء السُّوء، وهكذا كان العباد الذين صدُّوا عن الحق، وأكلوا أموال الناس بالباطل، وتظاهروا بالعبادة وهم براء منها، فكذلك هنا في هذه الأمة وقع ذلك.

وهكذا الكنّازون، كما كان فيمن قبلنا كنّازون لم ينتفعوا بأموالهم، ولم ينفعوا بها الناس، ولم ينفقوها في سبيل الله؛ فصار عليهم آثامُها، وصار لغيرهم نفعُها، فكذلك في هذه الأمة وقع ذلك. =

<sup>(</sup>١) أخرجه البخارى: أحاديث الأنبياء (٣٤٥٦)، ومسلم: العلم (٢٦٦٩).

فيجب الحذر من هذه الصفات الذميمة، ويجب على طالب
 العلم أن يُعنى بإظهار علمه والعمل به، والحذر من أن يكون هذا
 العلم سبباً لدخوله النار.

وهكذا العابدُ عليه أن يتقي الله، وأن يُخلص في عمله لله سبحانه وتعالى، وأن يكون داعية خير بحسب ما أعطاه الله من علم وعبادة، وألا يكون سبباً وداعية إلى ضلالِ غيره وهلاكِ غيره، كها أهلك نفسه.

وهكذا صاحب المال، يشكر الله على ما أعطاه له من المال، وينفق في سبيل الله، في وجوه الخير، في الجهاد، في تعمير المساجد، في الإنفاق على الفقير والمسكين وابن السبيل إلى غير ذلك، وفي أداء الحقوق من زكاة وغيرها، حتى لا يكون هذا المال وَبالاً وشراً عليه، ولكي لا يدخل في هذا الوعيد العظيم: ﴿ يُوْمَ يُحْمَىٰ عَلَيْهَا عِلَيه، ولكي لا يدخل في هذا الوعيد العظيم: ﴿ يَوْمَ يُحْمَىٰ عَلَيْهَا فِي نَارِ جَهَنَّمَ فَتُكُوكُ بِهَا جِبَاهُهُمْ وَجُنُوبُهُمْ وَظُهُورُهُمْ فَلُهُورُهُمْ وَالتوبة: ٣٥]. هذه الأموال جمعوها وحرصوا عليها، ثم صار عليهم وبالها، فصاروا يعذّبون بها يوم القيامة، مِن كيّ في جباههم وجنوبهم وظهورهم ـ نسأل الله العافية.

= ثم يقال لهم تقريعاً وتوبيخاً وتعذيباً: ﴿ هَٰذَا مَا كُنَّتُمُ لِأَنفُسِكُم فَ فَكُوفُوا مَا كُنتُمُ تَكَنِرُونَ ﴾، يُخَاطَبون بهذا الخطاب الذي فيه تقريعُهم، وفيه توبيخُهم، وفيه زيادة عذابهم ونكالهم في هذا المال الذي كسبوه وجمعوه، وربها أن يكونوا كسبوه من طرق حرام أيضاً، فقد يجتمع على الإنسان أن يكسب المال من الطرق الحرام ولا ينفقه، فيكون عليه وبالاً، نعوذ بالله.

ثم قال سبحانه: ﴿ إِنَّ عِـدَّةَ ٱلشُّهُورِ عِندَ ٱللّهِ ٱثْنَا عَشَرَ شَهْرًا فِي كِتَبِ ٱللّهِ يَوْمَ خَلَقَ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضَ مِنْهَ آ أَرْبَعَتُ حُرُمٌ ﴾ وهي: رجب، وذو القعدة، وذو الحجة، والمحرم؛ هذه هي الشهور الأربعة، ثلاثة متوالية: ذو القعدة، وذو الحجة، والمحرم، وواحد منفرد وهو رجب ما بين جمادى وشعبان.

وقد خطب النبيُّ ﷺ يوم حجة الوداع فقال: «إن الزمان قد استدار كهيئته يومَ خلق الله السهاوات والأرض، السنة اثنا عَشَرَ شهراً، منها أربعة حرم...» الحديث (۱)، فبين ﷺ أن الله جل وعلا =

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: بدء الخلق (٣١٩٧)، ومسلم: القسامة والمحاربين (١٦٧٩).

= جعل عام حجة الوداع عاماً فيه اعتدالُ الأمور، ورجوعُ الشهور الله حالها، وكانت قريش تغيِّر الشهور وتنسئ بعضها وتعجّل بعضها على حسب أهوائها، فربها جعلوا المحرم صفراً، وجعلوا صفراً المحرم؛ لأهوائهم وقصدهم الإغارة على أحد، والتعدي على أحد، إلى غير ذلك، فهم يلعبون في الشهور، فكانت سَنةُ حجةِ الوداع ـ بحمد الله ـ سنة استدار فيها الزمان، ووافق عدة الشهور على عند الله عز وجل على حالها، ليس فيها تغيير، واستمر الأمر على ذلك على حاله، فذو القعدة هو ذو القعدة، وذو الحجة هو ذو الحجة، والمحرم هو المحرم، فالنسيء الذي فعلوه قد ذهب، واستدار الزمان في حجة الوداع وعاد كهيئة يوم خلق الله السهاوات والأرض ورتبه سبحانه وتعالى.

وفيه التحذير من ظلم النفس في هذه الشهور، وأن الواجب على المسلم أن يحذر ظلم نفسه بالمعاصي والسيئات في جميع الشهور \_ وإن كانت في المحرم أشد من غيرها، وآكد من غيرها \_ لكنه منهي عن ظلم نفسه بالمعاصي والشرك في جميع الزمان في السنة كلها، عليه أن يجذر ما حرّم الله عليه، وأن يؤدي ما فرض الله عليه =

= في جميع الزمان، حتى يرضى ربه عز وجل. فالعبادة ليست خاصة بزمان دون زمان، بل في كل الأزمان، فالمسلم يتقي الله في جميع الزمان، ويحذر محارمَ الله في جميع الزمان، ويحذر محارمَ الله في جميع الزمان، والمعاصي ظلم للنفس، وأعظمُ الظلم: الشرك بالله والكفر به سبحانه وتعالى، ثم يلي ذلك ظلم البدع، وظلم المعاصي، فهي أيضاً من الظلم الشنيع الخبيث.

فعليك يا عبد الله أن تحذر الظلم كله، صغيرَه وكبيرَه في جميع الزمان، قال الله سبحانه: ﴿ وَأَعُبُدُ رَبَّكَ حَقَّى يَأْلِيكَ ٱلْمَقِيثُ ﴾ الزمان، قال الله سبحانه: ﴿ وَأَعُبُدُ رَبَّكَ حَقَّى يَأْلِيكَ ٱلْمَقِيثِ ﴾ [الحجر: ٩٩] يعني: الموت؛ فالإنسان مأمور بالعبادة في جميع الأحوال حتى يلقى ربه، فالرسل هم أعلى الناس، وهم أعلى الطبقات، ثم يَليهِم جميع الناس، إذ عليهم أن يعبدوا الله وأن يؤدوا فرائضَه، وأن يَدَعوا محارمه في جميع الزمان؛ حتى يلقوا رجم وهم على ذلك؛ هذا هو سبيل النجاة وطريق السعادة \*.

<sup>\*</sup> س: لماذا خاطب الله المؤمنين بـ ﴿ يَمَا أَيُهَا الَّذِينَ مَامَنُوا مَا لَكُورَ اللهِ مَا لَكُورَ اللهِ المُن المِلْمُ المِلْمُ المِلْمُ المُن المُل

= ج: ﴿ أَثَاقَلْتُمْ ﴾ يعني: مِلتم إلى الهدوء والدَّعَة وعدم الجهاد، وهذا وعيد شديد، يحذرهم من الكسل والتثاقل عن الجهاد، وأنه متى قيل لهم: انفروا، ينفروا فيسارعوا إلى الجهاد ولا يتقاعسوا.

كذلك حين أمرهم: ﴿ وَقَائِلُوا المُشَرِكِينَ كَافَة ﴾ [التوبة: ٣٦]، المعنى: قاتلوهم جميعاً كما أنهم يقاتلونكم جميعاً لا تَقَاعَسوا، ولا يتأخر بعضُكم، بل متى أمر ولي الأمر بالنفير وجب النفير، والجهاد واجب على الجميع، كما أن أعداء الله يقاتلونا جميعاً ويجمعون جهودهم جميعاً ضدنا، فعلينا أن نقاتلهم جميعاً.

وهذه من الدلائل على وجوب الجهاد، وعلى قتال المشركين بدءاً ودفاعاً، كآية السيف المتقدمة في أول السورة، وهذا هو الذي استقرت عليه الشريعة أن المسلمين يجاهدون أعداء الله بدءاً ومقابلة ودفاعاً، لا دفاعاً فقط كما يظن بعض الغالطين من الناس، بل الشريعة جاءت بالجهاد بدءاً ودفاعاً هذا الذي استقر عليه الأمر، وكانت الشريعة قبل ذلك فيها الجهاد والدفاع فقط، مَن اعتزَلنا اعتزَلناه، فلما قوي أمر المسلمين وعظم سلطانهم أمرهم الله بها هو أعظم وأنفع لعباد الله وهو بدء المشركين بالقتال.

وأيُّ لومٍ على الإسلام في هذا، وأيُّ نقصٍ على الإسلام؟ بل هو شرف للإسلام وأهله، وهو دليل على حكمة الله العظيمة، وأنه أرحم = = بعباده منهم بأنفسهم، كون المسلمين يجاهدون أعداء الله، حتى يخرجوهم من الظلمات إلى النور، وحتى يخرجوهم من أسباب الهلاك إلى أسباب السعادة، وحتى ينقذوهم من الجور والظلم إلى العدل والحق والهدى.

فهذا خير عظيم ورحمة من الله عظيمة، وشرف للإسلام، ومن المحاسن العظيمة أن يبدأ الجهاد، وأن يُغير عليهم المسلمون في بلادهم، وأن يهاجموهم في بلادهم، لا لأموالهم، ولا لذرياتهم، ولا لنسائهم، ولكن يهاجموهم ويبدؤوهم مع الدعوة إلى الله ومع التبليغ، يبدؤوهم ليخرجوهم من الظلمات إلى النور، لينقذوهم من الشر، ليبعدوهم عن ما هم فيه من الباطل والظلم والجور والعبادة لغير الله إلى عبادة الله وحده، وللعدل الذي في الإسلام، وللراحة والخُلُق الكريم في الإسلام.

س: بمناسبة ذكر الكنّازين، دلّت النصوص على وجوب الزكاة في كل مال بلغ النصاب وحال عليه الحول، فها الدليل في إخراج المُعَدِّ للإيجار من الزكاة؟ وأن الزكاة لا تجب إلا إذا حال الحول على المال؟

ج: الدليل هو أن الأصل في الأموال أنها مباحة للعباد أن ينتفعوا بها، وأن يتصرفوا فيها كما شرع الله، فجاءت الزكاة تخص شيئاً من المال يخرج لله عز وجل، فوجب التقيد بها جاءت به النصوص في الزكاة، فحدد الزكاة في أموال معينة كالحبوب والثهار والنقدين، وأخذنا، ثم جاءت أدلة تقتضي =

= إخراج ما يعد للبيع والتجارة فأخذنا بها، وبقي ما عدا ذلك على الحال الأولى أن المال لصاحبه، ينفقه فيها ينفعه، ولا يجب عليه أن يخرج إلا ما أَمَر الله بإخراجه من الزكوات، والإنفاق على الأولاد والأهل ونحو ذلك، ولهذا قال على الأين اليس فيها دون خمس أواق صدقة، وليس فيها دون خمس ذود صدقة، وليس فيها دون خمس أوسق صدقة»(۱)، فعلمنا أن هناك أشياء فيها صدقة وأشياء ليس فيها صدقة، فالشيء الذي فيه صدقة نخرجه، والشيء الذي ليس فيه صدقة لا نخرجه.

فالمال المُعدُّ للإجارة ليس مالاً مُعدًا للبيع، وليس من عروض التجارة، وإنها أُعدَّ للتأجير، وليس داخلاً فيها يُعد للبيع، فلم تجب فيه الزكاة، لأن في حديث سمرة على ما فيه من الكلام فقال فيه: «كان يأمرنا أن نخرج الصدقة من الذي نُعِدُّ للبيع»(٢).

فدل ذلك على أن ما لا يعد للبيع ليس فيه شيء إذا كان ليس بنقد وليس من بهيمة الأنعام، وليس من الحبوب والثمار، فإن تلك فيها أنصباؤها وفيها زكاتها، ما بقي بعد ذلك على الأصل وهو الإباحة.

س:ما تجب فيه الزكاة يحتاج إلى مخصص واضح، وليس هناك شيء =

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: الزكاة (٥٠٥)، ومسلم: الزكاة (٩٧٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود: الزكاة (١٥٦٢).

### = واضح في الكتاب؟

ج: القرآن ليس فيه شيء مخصّص، كل ما جاء فيه أموال صدقة مطلقة، فجاءت السنة تفسر ذلك وتبين ما فيه زكاة وما ليس فيه زكاة، تبيّن زكاة الذهب والفضة وبهيمة الأنعام والحبوب والثهار فقط، ولم تأت في غير ذلك إلا ما أُعدَّ للتجارة، فلا تُخرَج الزكاة إلا بها جاء به النص يبين حكمه.

## س: ابتكى الناس في هذا الزمان بأن عندهم عقارات؟

ج: عساهم يُخرِجون الزكاة من المال الآخر ويكفي، وإذا أخرجوها من مالهم ونقودهم وما أُعِدَّ للتجارة، فيه خير عظيم عسى الله أن يتقبل ذلك.

. س: الذين يقولون: إن السلف الصالح إنها فتحوا البلاد وأسلم أصحاب هذه البلاد بسبب أخلاقهم، ومعاملاتهم... إلخ، لا بسبب السيف، كيف هذا؟

ج: هذا هو الأغلب، وأنه بسبب الإسلام وعلو إيان وأخلاق المسلمين وصفاتهم الحميدة، فقد هدى الله بهم من هدى، ولكن السيف يؤيد الإسلام ويعين المسلمين على دفع شر أعدائهم إذا عاندوا، ومن دخل في الإسلام بالدعوة إلى الله وبالقرآن فهذا هو المطلوب، كأهل المدينة وغيرهم ممن دخل في الإسلام، ومن أبى وعاند كالروم وفارس فإنهم قُتلوا، فقتل الرؤساء لكن الرعايا دخلوا في الإسلام، ثم فتحت البلاد فرأوا =

= حسن الإسلام، ورأوا ما فيه من الخير العظيم، لا بالسيف ولكن بها شاهدوا من أخلاق أهله، فإنهم لو ائتلفوا على الجزية لم يُلزَموا، لكن تؤخذ الجزية ممن بقي على الكفر من قوم فارس. ولكن أكثرهم دخل في الإسلام؛ لما رأى من خير الإسلام وأخلاق الإسلام والخير العظيم والأخلاق العظيمة والعاقبة الحميدة، وإن كان الرؤساء أبوا إلا بالسيف، فالرؤساء قد يمنعهم حب الرياسة وحب الظهور حتى لا يستجيبوا، لكن متى فتحت البلاد ونشر فيهم العدل ورأوا أخلاق المسلمين وسمعوا كلام الله دخلوا في دين الله.

س: إذا كان عَلَيَّ دين عشرون ألفاً مثلاً، ثم أخذتُ أجمعُها، فحال عليها الحول عندي، هل أزكي عنها؟

ج: نعم زكِّ، ولو أنها معدة للزواج أو لقضاء الدَّيْن أو الأشباه ذلك، فتزكى عنها إذا حال عليها الحول.

س: أزكيها أنا المدين ثم يزكيها الدائن مرة ثانية؟

ج: زكِّ المال الذي عندك، وزكَّ الديون التي عليك، وإذا كنت من المعسرين، فالصحيح أنه لا زكاة فيها.

س: زكاة بهيمة الأنعام تُخرج زكاتها منها أم نقوداً؟

ج: الأصل أن تخرج منها، لكن ذهب جمع من أهل العلم أنه إذا رأى =

= ولي الأمر أن تُخرج نقوداً فلا بأس؛ لأنها تصلح للفقراء، وأثبت للحق، وأقل للخيانة والكذب، فلا بأس. ويحتجون على هذا بحجج منها: أن الرسول ﷺ أجاز أخذ عشرين درهماً عن جبر النصاب، إذا كانت الزكاة فيها جبر، مثل من يجب عليه جَذَعة وليس عنده جَذَعة، يأخذ حِقَّة ويعطينا حِقة، وهكذا العكس عنده حِقة، ولكن لا يعطي حِقة، وعنده جذعة يسلم الجذعة ويُعطَى جُبراناً وأشياء أخرى.

والخلاصة في هذا أن المرجع في هذا المصلحة؛ فمرجع الزكاة مصلحة الفقراء ومواساتهم وما أشبه ذلك؛ فإذا رأى ولي الأمر أن تؤخذ الزكاة نقداً لا عيناً لمصلحة الفقراء، أو لأن أخذ العين قد يفضي إلى موتها لأن البلاد جدب وقحط، فلو أخذها لهلكت أو بيعت بأبخس الأثمان، ولو رأى أن بقاءها عند أهلها أصلح لأمر الفقراء؛ فالحاصل أنه يدور مع المصلحة الشرعية.



# سورة الكهف

#### [مثل الحياة الدنيا]

ه قال تعالى: ﴿ وَأَضْرِبْ لَمْمُ مَّثَلًا رَجُلَيْنِ جَعَلْنَا لِأُحَدِهِمَا جَنَّنَيْنِ مِنْ أَعْنَابٍ وَحَفَفْنَاهُمَا بِنَخْلِ وَجَعَلْنَا بَيْنَهُمَا زَرْعًا اللَّ كِلْتَا ٱلْجَنَّلَيْنِ ءَائَتَ أَكُلُهَا وَلَمْ تَظْلِم مِنْهُ شَيْعًا ۚ وَفَجَّرْنَا خِلَالَهُمَا نَهَرًا اللَّ وَكَاكَ لَهُ, ثُمَرٌ فَقَالَ لِصَاحِبِهِ. وَهُوَ يُحَاوِرُهُ, أَنَا أَكْثَرُ مِنكَ مَالًا وَأَعَزُّ نَفَرًا اللهُ وَدَخَلَ جَنَّـتَهُ، وَهُوَ ظَـالِمٌ لِنَفْسِهِـ قَالَ مَاۤ أَظُنُّ أَن تَبِيدَ هَٰذِهِـ أَبَدًا اللَّ وَمَآ أَظُنُّ ٱلسَّاعَةَ فَآيِمَةُ وَلَيِن زُّدِدتُ إِلَىٰ رَبِّ لَأَجِدَنَّ خَيْرًا مِّنْهَا مُنقَلَبًا ۞ قَالَ لَهُ، صَاحِبُهُ، وَهُوَ يُحَاوِلُهُ أَكَفَرْتَ بِٱلَّذِى خَلَقَكَ مِن تُرَابِ ثُمَّ مِن نُّطْفَةٍ ثُمَّ سَوَّىٰكَ رَجُلًا ٣ لَنكِنَا هُوَ ٱللَّهُ رَبِّي وَلَآ أَشْرِكُ بِرَيِّنَ أَحَدًا ۞ وَلَوْلَا إِذْ دَخَلْتَ جَنَّنَكَ قُلْتَ مَا شَآءَ ٱللَّهُ لَا قُوَّةَ إِلَّا بِٱللَّهِ ۚ إِن تَــَرَنِ أَنَا أَقَلَ مِنكَ مَالَا وَوَلَدًا اللَّ فَعَسَىٰ رَبِّقَ أَن يُؤْتِينِ خَـنْرًا مِّن جَنَّلِكَ وَيُرْسِلَ عَلَيْهَا حُسْبَانًا مِنَ ٱلسَّمَآءِ فَنُصْبِحَ صَعِيدًا زَلَقًا ١٠ أَوْ يُصْبِحَ مَا قُهَا غَوْرًا فَكَن تَسْتَطِيعَ لَهُ، طَلَبُ اللهُ وَأُحِيطَ بِثَمَرِهِ، فَأَصْبَحَ

يُقَلِّبُ كَفَّيْهِ عَلَىٰ مَا أَنفَقَ فِيهَا وَهِيَ خَاوِيَةً عَلَىٰ عُرُوشِهَا وَيَقُولُ يَلَيْنَنِي لَمْ أُشْرِكَ بِرَيِّنَ أَحَدًا اللَّ وَلَمْ تَكُن لَّهُ, فِئَةٌ يَنصُرُونَهُ. مِن دُونِ ٱللَّهِ وَمَا كَانَ مُنلَصِمًا ﴿ ثُنَّ هُنَالِكَ ٱلْوَكَنِيَةُ لِلَّهِ ٱلْحَقِّى ۚ هُوَ خَيْرٌ ثَوَابًا وَخَيْرُ عُقْبًا اللهُ وَأَضْرِبُ لَهُمُ مَّثُلُ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا كَمَّآءٍ أَنزَلْنَهُ مِنَ ٱلسَّمَآءِ فَأَخْلَطَ بِهِ عَبَاتُ ٱلْأَرْضِ فَأَصْبَحَ هَشِيمًا نَذْرُوهُ ٱلرِّينَحُ ۗ وَكَانَ ٱللَّهُ عَلَىٰ كُلِّي شَيْءٍ مُُقَنَّدِرًا ۞ ٱلْمَالُ وَٱلْبَنُونَ زِينَةُ ٱلْحَيَوٰةِ ٱلدُّنْيَا ۗ وَٱلْبَاقِيَاتُ ٱلصَّالِحَاتُ خَيْرٌ عِندَ رَبِّكَ ثَوَابًا وَخَيْرٌ أَمَلًا ﴿ وَيَوْمَ نُسَيِّرُ ٱلْجِبَالَ وَتَرَى ٱلْأَرْضَ بَارِزَةً وَحَشَرْنَهُمْ فَلَمْ نُعَادِرْ مِنْهُمْ أَحَدًا اللهَ وَعُرِضُواْ عَلَىٰ رَبِّكَ صَفًّا لَّقَدْ جِثْتُمُونَا كَمَا خَلَقْنَاكُمْ ۚ أَوَّلَ مَرَّةٍ ۚ بَلْ زَعَمْتُمْ أَلَّن نَجْعَلَ لَكُم مَّوْعِدًا ۞ وَوُضِعَ ٱلْكِئَابُ فَتَرَى ٱلْمُجْرِمِينَ مُشْفِقِينَ مِمَّا فِيهِ وَيَقُولُونَ يَوَيْلَنَنَا مَالِ هَلْذَا ٱلْكِتَابِ لَا يُغَادِرُ صَغِيرَةً وَلَا كَبِيرَةً إِلَّا أَحْصَىٰهَا ۚ وَوَجَدُواْ مَا عَمِلُواْ حَاضِرًا ۗ وَلَا يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَدًا اللَّ وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَيْكَةِ ٱسْجُدُواْ لِآدَمَ فَسَجَدُواْ إِلَّا إِبْلِيسَ كَانَ مِنَ ٱلْجِنِّ فَفَسَقَ عَنْ أَمْرِ رَبِّهِ ۗ أَفَلَتَّخِذُونَهُۥ وَذُرِّيَّتَهُۥ أَوْلِيكَآءَ مِن دُونِي وَهُمْ لَكُمْ عَدُوًّا بِثْسَ لِلظَّالِمِينَ بَدَلًا ۞ ﴿ مَّا أَشْهَدتُهُمْ خَلْقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَلَا خَلْقَ أَنفُسِهِمْ وَمَا كُنتُ مُتَّخِذَ ٱلْمُضِلِّينَ عَضُدًا ۞ وَيَوْمَ يَقُولُ نَادُوا شُرَكَآءِى

ٱلَّذِينَ زَعَمْتُمْ فَكَعَوْهُمْ فَلَمْ يَسْتَجِيبُواْ لَهُمْ وَجَعَلْنَا بَيْنَهُم مَّوْبِهَا (اللهُ وَرْءَا ٱلْمُجْرِمُونَ ٱلنَّارَ فَظَنُّوا أَنَّهُم مُّوَاقِعُوهَا وَلَمْ يَجِدُوا عَنْهَا مَصْرِفًا اللَّ وَلَقَدْ صَرَّفْنَا فِي هَنذَا ٱلْقُدْءَانِ لِلنَّاسِ مِن كُلِّ مَثَلٍ وَكَانَ ٱلْإِنسَانُ أَكُثْرَ شَيْءٍ جَدَلًا ﴿ وَمَا مَنَعَ ٱلنَّاسَ أَن يُؤْمِنُواْ إِذْ جَآءَهُمُ ٱلْهُدَىٰ وَيَسْتَغْفِرُواْ رَبَّهُمْ إِلَّا أَن تَأْنِيهُمْ سُنَّةُ ٱلْأَوَّلِينَ أَوْ يَأْنِيَهُمُ ٱلْعَذَابُ قُبُلًا ﴿ وَمَا نُرْسِلُ ٱلْمُرْسَلِينَ إِلَّا مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ ۚ وَيُحَدِلُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِٱلْبَطِلِ لِيُدْحِضُواْ بِهِ ٱلْحَقَّ ۗ وَٱتَّخَذُوٓاْ ءَايَدِتِي وَمَآ أُنذِرُواْ هُزُوا ۞ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّن ذُكِّرَ بِعَايَتِ رَبِّهِ ۚ فَأَعْرَضَ عَنْهَا وَنَسِيَ مَا قَدَّمَتَ يَدَاهُ ۚ إِنَّا جَعَلْنَا عَلَى قُلُوبِهِمْ أَكِنَّةً أَن يَفْقَهُوهُ وَفِي ءَاذَائِهِمْ وَقُرًّا وَإِن تَدْعُهُمْ إِلَى ٱلْهُدَىٰ فَلَن يَهْ تَدُوَّا إِذًا أَبَدَا ﴿ وَرَبُّكَ ٱلْغَفُورُ ذُو ٱلرَّحْمَةِ ۚ لَوْ يُوَاخِذُهُم بِمَا كَسَبُواْ لَعَجَّلَ لَهُمُ ٱلْعَذَابَ ۚ بَلِ لَهُم مَوْعِدٌ لَن يَجِدُواْ مِن دُونِيهِ مَوْبِلًا ١٠٠ وَتِلْكَ ٱلْقُرَى أَهْلَكُنَاهُمْ لَمَّا ظَامُواْ وَجَعَلْنَا لِمَهْلِكِهِم مَّوْعِدًا ١٠٠٠ [الكهف: ٣٧-٥٩]. [٣٧]

[شرح٣٧] في هذه الآيات الكريمات تَذكيرٌ من رَبِّنا عز وجل لعِبادِه لحال الدُّنيا وحَقارتِها وزَوالهِا وانتِهاءِ أَمرِها، وأنَّ هناك بَعدَها أمراً = عظيها، وهو أمرُ العَرْضِ على الله عز وجل، ومجازاةِ العباد
 بأعمالهم خَيرِها وشَرِّها، ثُمَّ مَصيرهم إلى دار الهَوانِ أو للنَّعيم
 والشُّرور والحَبْرة.

ويُذكِّر أيضاً بعد ذلك بالشَّيطان وحالِه، وعَداوتِه وذُرِّيَّتِه لَبُني آدمَ، تحذيراً من طاعته وحَثَّاً على عِصيانِه ومُخالفتِه.

ويُذكِّر بحال العباد، وما يجب عليهم عند تجيء الرُّسل من الطاعة والاستقامة والامتثالِ لهم.

ويحذر أيضاً من الإعراض عن ذِكْر الله عندما يُذَكَّر ويُوعَظ وينبَّه، وأنَّ الواجبَ على العبد في مثل هذه الحال الاستجابة والمبادرة إلى طاعة الله ورسوله، وأنه لا أظلَمَ مِمَّن ذُكِّر بآيات ربّه فأعرَضَ عن ذلك ونسِيَ ما قَدَّمتْ يَداه من الشَّرِّ والفسادِ، فليس هناك أظلَمُ من هذا الصِّنف من النّاس، الذين يُذكّرون بآيات الله وحُجَجِه وبينّاته، ويذكّرون بحقّه عليهم، ويذكّرون بنِعَمه سبحانه وتعالى، ثم يُعرِضون عن ذلك ولا يُبالون ولا يَنتبهون، ويَنسَون ما قدّموا من أعمالٍ سيّئةٍ وقضايا خطيرةٍ، ويَرتعون كما تَرتعُ الأنعام، = قدّموا من أعمالٍ سيّئةٍ وقضايا خطيرةٍ، ويَرتعون كما تَرتعُ الأنعام، =

= ولا يُبالون بها وَراءَ ذلك.

ثم يقول جل وعلا: ﴿ وَأَضْرِبَ لَهُمْ مَثَلَ الْحَيَوْةِ الدُّنَيَا كَمَايًا الْمَايَةُ مِنَ السَّمَاءِ فَأَخْلَطَ بِهِ بَالْثُ الْأَرْضِ فَأَصْبَحَ هَشِيمًا لَذَرُوهُ الْرَيْنَةُ مِنَ السَّمَاءِ فَأَخْلَطَ بِهِ بَالْثُ الْأَرْضِ فَأَصْبَحَ هَشِيمًا لَذَرُوهُ الْرَيْنَةُ وَكَانَ اللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ مُقْلَدِرًا ﴾، فربتنا عز وجل يضرب الأمثال للنّاس ليعنوا ويتذكّروا، ﴿ وَتِلْكَ الْأَمْثَالُ نَضْرِبُهِ الأَمْثَالُ لَنَاسَ لِيعُوا ويتذكّروا، ﴿ وَتِلْكَ الْأَمْثَالُ نَضْرِبُهِ الأَمْثَالُ لَلْمَالُ لِلنّاسِ لِيعُوا ويتذكّروا، ﴿ وَتِلْكَ الْأَمْثَالُ المَّمْوَلِ اللّمَالُ لَلنّاسِ لَيعُوا ويتذكّروا، ﴿ وَتِلْكَ الْاَمْثَالُ المَّالُ اللّاسِ لِيعُوا ويتذكّروا، ﴿ وَتِلْكَ اللّامَاتِ اللّهُ وَمُن اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَيَعْمِلُ وينتهي اللّهُ ويتكسّر، ويضمحلُّ وينتهي .

هذه الدنيا شأنم يظهر عند الناس وبينهم، بينها الإنسانُ فيها في نعمة وحَبْرَةٍ وسُرور وفي عز وغير ذلك من أنواع النّعم، فإذا أصابته مصيبةٌ ونزلت به كارثة فتغيَّرت الأحوالُ وصار إلى حالٍ أخرى لا تُشبه الحالَ الأولى، فأصبح في ذُلّ وهوانِ وفقر وحاجة، أو تنزل به مُصيبةُ الموت، فيرُفَع من هذا النّعيم ويزول عنه إلى ما قدّم من أعمال سيّئة، ومصائبَ عظيمةٍ وسيّئاتٍ كثيرةٍ، يَبوءُ بسببها = قدّم من أعمال سيّئة، ومصائبَ عظيمةٍ وسيّئاتٍ كثيرةٍ، يَبوءُ بسببها =

= بغضب الله عز وجل وعظيم عقابه؛ نسأل الله العافية والسلامة.

فالمقصود أنَّ هذه الدّار لا يغترُّ بها إلا مغرورٌ، فليستْ دارَ نعيم ولا دارَ إقامةٍ أو دارَ خُلْدٍ، ولكنها دارُ ابتلاءٍ وامتحان، ودار أُكدارٍ وأحزانٍ، ودار عملِ وإعداد للآخرة لمن عَقَلَ. فينبغي للمؤمن وللعاقل أن لا يغترَّ بها، وأن لا يصيَر فيها كحال الأُكثرين الذين ﴿ يَأْكُنُونَ كُمَا تَأْكُلُ ٱلْأَنْعَـٰمُ وَالنَّارُ مَثْوَى لَمُمْ ﴾ [محمد: ١٢]، فيجبُ على العاقل أن يَنتبه، وأن يعلم أن هذه الدَّار برزخٌ وليست دار إقامة، ولكنها دارٌ خُلقت لغيرها لا للبقاء ولكن للفَناء، خُلقت ليعمل سكانها ما ينبغي أن يعملوا، ويُعِدُّوا ما ينبغي أن يُعِدُّوا، وليست داراً للإقامة، وليست داراً للخُلد، أو داراً يتنعَّم فيها أهلُها بدون مُنغِّصات، بل هي دار فيها الأَكْدار والأجزان، ثم بعد ذلك الزُّوال والاضمِحلال، وانتقال أهلِها منها إلى غيرها.

ثم يُبيّن سبحانه وتعالى أنَّ المال والبنين زينة هذه الحياة ﴿ اَلْمَالُ وَالْبَنُونَ زِينَةُ الْحَيَوْةِ الدُّنْيَا ﴾ [الكهف:٤٦]، فلا ينبغي للعاقل أن يَغترَّ بالمال، ولو بلغ ما بلغ من أنواع النَّعيم والرّفعة =

= والخدم والقُصور وغير ذلك، فهو زائل. وهكذا البَنون وإن أعجبوه وإن حَمَوه وإن سَعَوا في مصالحه، فمَصيرهم إلى الموت والزوال، وقد يكونون بعد ذلك أعداءً في آخر أمرهم، فقد يؤذونه ويضرونه ويسعون في أسباب هلاكه، فلا ينبغي أن يَغترَّ بالبنين وإن كانوا زينةً في الدُّنيا، لأنهم قد يكونون بعد ذلك شرّاً عليه ووَبالاً ونكداً، ولا سيَّا في آخر الدُّنيا - وفي مثل هذا العصر - عند غُربة الإسلام وقلَّة العلم، وغَلَبة الشَّهوات والهوى.

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد في «المسند» (٣/ ٧٥)، وابن حبان (٨٤٠).

= والباقيات الصالحات أشملُ وأعمُّ، نسأل الله التوفيق، ولا حول ولا قوَّة إلّا بالله \*.

\* س: كيف نجمع بين قوله تعالى: ﴿ فَكَنَ يَعْمَلُ مِثْقَكَالَ ذَرَّةٍ شَكَرًا يَكُمُ ﴾ [الزلزلة: ٧- ٨] وبين قوله: ﴿ إِنَّ ٱلْخَسَنَتِ يُذْهِبُنَ ٱلسَّيِّعَاتِ ﴾ [هود: ١١٤]؟

ج: لا مُنافاة، وقوله تعالى: ﴿إِنَّ الْمَسَنَتِ يُذْهِبُنَ السَّيِعَاتِ ﴾، نعم، فهو سبحانه وتعالى يرى حسناتِه وما حصل بها من الخير العظيم، وتحو السيئات وما ترتَّبَ عليها من الأُجور المضاعَفة، فهذا يَرى حسناتِه بعشر، وهذا يرى حسناته بآلاف الحسنات قد ضعف، وهذا يرى حسناته بآلاف الحسنات قد ضعف، وهذا يرى سيِّئاته مُجِيَتْ، وهذا يرى سيِّئاته مُجِيتْ، وهذا يرى سيِّئاته قد بُدِّل بكلِّ سيئةٍ حسنةً؛ بسبب توبته الصّادقة وعملِه الصالح، فلا مُنافاة، فهو سبحانه يَرى هذا وهذا ويرى ما يترتَّب على الجميع.

س: القول القائل: إن إبليس كان اسمه عبد الرحمن، وأنه كان من الملائكة. ما مدى صحة هذا القول؟

ج: الله أعلم جلَّ وعلا فربُّنا أخبر أنه من الجنِّ، وللعلماء في هذا قولان: أحدهما: أن الجنُّ ؛ لاستخفائهم =

= وعدم ظهورهم، وأنهم كانوا من جنس الملائكة، ولكن لهم حالة أخرى في الصفة، ثم خرج عن حال الملائكة، وفسق عن أمر الملائكة، وخرج عن طاعة الله وعصى، وتكبّر على آدم ولم يسجد، فطرده الله ولعنه وأبعده.

والقول الثاني: أن الجنّ غير الملائكة، أي: من جنس آخر وعنصر آخر والقول الثاني: أن الجنّ غير الملائكة، أي: من جنس آخر وعنصر آخر خُلق من النار، كما قال جل وعلا: ﴿ وَٱلْجَانَ خَلَقْنَهُ مِن قَبْلُ مِن نَارِ ٱلسَّمُومِ ﴾ [الحجر: ٢٧]، وهذا هو الأقرب والأظهر، فإن المخلوقات من الملائكة الإنس والجن أقسامٌ ثلاثة: قسم خُلق من النُّور: وهم الملائكة. وقسم: خُلق من النّار: وهم الجنّ، وأبوهم ورأسُهم الشّيطان. وقسم: خُلق من طين: وهم الإنس، ورأسُهم وأبوهم آدم عليه الصلاة والسلام.

فالشيطانُ وذريتُه الذين تمرَّدوا وعَتَوا عن أمر الله وهم أعداؤنا، ومَن صلح منهم وأطاع ربَّه ولم يتشيطن مثل أبيه، فهو من إخواننا في الله عز وجل، ولهذا قال عز وجل في الآية الأخرى: ﴿وَأَنّا مِنّا الصّللِحُونَ وَمِنّا دُونَ وَجِلٌ فَيْهُم الصالح وفيهم وَلِلّ كُنّا طَرَابِقَ قِدَدُا الله [الجن: ١١]، فالمقصود أن الجنَّ فيهم الصالح وفيهم الطالح، فيهم المبتدع وفيهم السنّي، وفيهم الكافر وفيهم الفاسق. والشياطينُ من الجن هم الأعداء، أي: خرجوا عن طورهم وما يجب عليهم، حتى صاروا أعداء لعباد الله، وصاروا شراً على عباد الله، وما من إنسان إلا معه ملك ومعه شيطان، قرينه من الملائكة وقرينه من الشياطين. =

= س: هل يعني ذلك أن الجن أصلهم وأبوهم هو إبليس؟

ج: هذا المشهور عند جمع من أهل العلم، أن إبليس هو رأسهم وأبوهم، كما أن آدم هو أبو الإنس، وهو اختيار أبي العبّاس ابنِ تيميَّة، وابنِ القيم وجماعة.

س: في مثل قوله تعالى: ﴿ إِلَّا إِنْلِيسَ كَانَ مِنَ ٱلْجِنِّ فَفَسَقَ عَنْ آمْرِ رَبِّهِ ﴾ [الكهف: ٥٠] أن الملائكة سجدوا لآدم، وكان إبليس من الساجدين، إلا أنه رفع رأسه من بينهم؛ فقرأ هذه الآية، فوجد الكتابَ قد سَبقَ عليه؟

ج: هذا كلام باطل ليس له أصل، وهو مُكذّب للقرآن، فربّنا - جلّ وعلا - قال: ﴿ أَبِنَ وَالْسَتَكَبَرَ ﴾ [البقرة: ٣٤]، أبى السُّجودَ ولم يسجد، وقال أيضاً: ﴿ مَا مَنَعَكَ أَن تَسَجُدَ لِمَا خَلَقْتُ بِيَدَى ﴾ [ص: ٧٥]، فلو سَجدَ مع الملائكة ما قيلَ له هذا الكلام.



### سورة مريم

#### [قصة إبراهيم مع أبيه]

قال تعالى: ﴿ وَٱذْكُرْ فِي ٱلْكِنْبِ إِبْرَهِيمَ ۚ إِنَّهُ كَانَ صِدِّيقًا نِّبِيًّا الله إِذْ قَالَ لِأَبِيهِ يَنَأَبَتِ لِمَ تَعْبُدُ مَا لَا يَسْمَعُ وَلَا يُبْصِرُ وَلَا يُغْنِي عَنكَ شَيْئًا اللهُ يَتَأْبَتِ إِنِّي قَدْ جَآءَنِي مِنَ ٱلْعِلْمِ مَا لَمْ يَأْتِكَ فَأُتَّبِعْنِي أَهْدِكَ صِرَطًا سَوِيًا ٣ يَتَأْبَتِ لَا تَعْبُدِ ٱلشَّيْطَانَ ﴿ إِنَّ اللَّهِ عَلَّا السَّيْطَانَ ﴿ إِنَّ ٱلشَّيْطَانَ كَانَ لِلرِّحْمَنِ عَصِيًّا اللَّ يَتَأْبَتِ إِنِّي آخَافُ أَن يَمَسَّكَ عَذَابٌ مِنَ ٱلرَّحْمَنِ فَتَكُونَ لِلشَّيْطَنِ وَلِيَّا ١٠٠ قَالَ أَرَاغِبُ أَنتَ عَنْ ءَالِهَ مِي يَنَإِبْرَهِيمُ لَهِن لَّمْ تَنتَهِ لَأَرْجُمَنَّكُ ۗ وَٱهْجُرْنِي مَلِيًّا اللهُ عَلَيْكُ سَأَسْتَغْفِرُ لَكَ رَبِّقَ إِنَّهُ كَانَ بِي حَفِيًّا اللهُ وَأَعْتَزِلُكُمْ وَمَا تَدْعُوبَ مِن دُونِ ٱللَّهِ وَأَدْعُواْ رَبِّي عَسَى اللَّهِ وَأَدْعُواْ رَبِّي عَسَى أَلَّا أَكُونَ بِدُعَآءِ رَبِّي شَقِيًّا ۞ فَلَمَّا أَعْتَزَلَكُمْ وَمَا يَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ وَهَبْنَا لَهُۥ إِسْحَقَ وَيَعْقُوبَ ۗ وَكُلَّا جَعَلْنَا نَبِيتًا ﴿ اللَّهُ وَوَهَبْنَا لَمُمْ مِّن رَّحْمَلِنَا وَجَعَلْنَا لَهُمْ لِسَانَ صِدْقٍ عَلِيَّـا ۞ وَأَذَكَّرْ فِي ٱلْكِنَابِ مُوسَىٰ ۚ إِنَّهُ كَانَ مُخْلَصًا وَّكَانَ رَسُولًا نِّبِيًّا ﴿ ۚ وَنَدَيْنَهُ مِن

جَانِبِ ٱلطُّورِ ٱلْأَيْمَنِ وَقَرَّبْنَهُ نِجِيًّا ۞ وَوَهَبْنَا لَهُ. مِن رَّحْمَلِنَآ أَخَاهُ هَلُرُونَ نَبِيًّا ﴿ وَاذْكُرْ فِي ٱلْكِئْبِ إِسْمَاعِيلَ ۚ إِنَّهُ كَانَ صَادِقَ ٱلْوَعْدِ وَكَانَ رَسُولًا نِّبِيًّا ﴿ فَكَانَ يَأْمُرُ أَهْلَهُ, بِٱلصَّلَوْةِ وَٱلزَّكُوةِ وَكَانَ عِندَ رَبِّهِ، مَرْضِيًّا اللهُ وَأَذَكُرْ فِي ٱلْكِئْبِ إِدْرِيسَ ۚ إِنَّهُ,كَانَ صِدِّيقًا نِّبَيًّا ﴿ وَرَفَعْنَهُ مَكَانًا عَلِيًّا ﴿ ﴾ أُولَيْهِكَ ٱلَّذِينَ أَنْعَمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِم مِنَ ٱلنَّبِيِّئَ مِن ذُرِّيَّةٍ ءَادَمَ وَمِمَّنْ حَمَلْنَا مَعَ نُوْجٍ وَمِن ذُرِّيَّةِ إِنْزَهِيمَ وَإِسْرَهِيلَ وَمِمَّنْ هَدَيْنَا وَٱجْنَبَيْنَآ ۚ إِذَا نُنْكَ عَلَيْهِمْ ءَايَنْتُ ٱلرَّحْمَنِ خَرُواْ سُجَدًا وَبُكِيًا ١ ١٠ ١ ١ ﴿ فَكُلُفَ مِنْ بَعْدِهِمْ خَلْفُ أَضَاعُوا ٱلصَّلَوٰةَ وَٱتَّبَعُوا ٱلشَّهَوَتِ ۚ فَسَوْفَ يَلْقَوْنَ غَيًّا ﴿ ۚ إِلَّا مَن تَابَ وَءَامَنَ وَعَمِلَ صَالِحًا فَأُولَتِكَ يَدْخُلُونَ ٱلْجَنَّةَ وَلَا يُظْلَمُونَ شَيْئًا اللهُ جَنَّتِ عَدْنٍ ٱلَّتِي وَعَدَ ٱلرَّحْمَنُ عِبَادَهُ, بِٱلْفَيْبِ ۚ إِنَّهُ,كَانَ وَعْدُهُ, مَأْنِيًّا اللهُ لَا يَسْمَعُونَ فِيهَا لَغُوًّا إِلَّا سَلَمًا ۖ وَلَهُمْ رِزْقُهُمْ فِيهَا بُكْرَةً وَعَشِيًّا اللهُ عَلَكَ ٱلْجَنَّةُ ٱلَّتِي نُورِثُ مِنْ عِبَادِنَا مَن كَانَ تَقِيًّا اللهُ وَمَا نَنَازَلُ ا إِلَّا بِأَمْرِ رَبِّكُ ۚ لَهُ، مَا بَكَيْنَ أَيْدِينَا وَمَا خَلْفَنَا وَمَا بَيْنَ ۚ ذَٰلِكَ ۚ وَمَا كَانَ رَبُّكَ نَسِيًّا ﴿ لَ أَبُّ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا فَأَعْبُدُهُ وَأَصْطَبِرْ لِعِبَدَتِهِ ۚ هَلَ تَعْلَمُ لَهُ سَمِيًّا ١٤٥ ﴾ [مريم: ٢١- ٢٥]. [٣٨]

<sup>[</sup>شرح ٣٨] في هذه الآيات ذكر قصة إبراهيم عليه الصلاة والسلام =

= مع أبيه، وقصة موسى وهارون وإسهاعيل وإدريس، والثناء على الجميع بالخير العظيم، وأنهم من العُبّاد والبكّائين من خشية الله جلّ وعلا، وذكر من خَلَفَ بعدهم من الخُلوف التي أضاعت أمر الله، وركبت محارم الله سبحانه وتعالى، ثم ذِكر من تاب من أعهاله السيئة وأناب إلى ربه، وأن الله جل وعلا قد وعده الجنة والكرامة والعاقبة الحميدة.

يقول جل وعلا: ﴿ وَانْكُرْ فِي الْكِنَابِ إِبْرَهِيمَ ۚ إِنَّهُ، كَانَ صِدِيقًا فَإِبِرَاهِيمُ عَلَيه الصلاة والسلام كان صدِّيقًا مع النبوة، والصِّدِّيق: هو الذي بلغ في الصِّدِيقية إلى النهاية، وتصديق أخباره عز وجل، وتصديق من مضى من رسله عليهم الصلاة والسلام، فكان \_ مع رسالته ونبوته وخُلَّته \_ صدِّيقاً أيضاً، فهو رسول، ونبي، وصدِّيق، وخليل الرحمن عليه الصلاة والسلام، وهو أفضل الأنبياء وأكملهم بعد نبينا محمد ﷺ.

ثم ذَكر قصته مع أبيه قال: ﴿ يَنَأَبَتِ لِمَ تَعَبُدُ مَا لَا يَسْمَعُ وَلَا يُشْمَعُ وَلَا يُشْمَعُ وَلَا يُشْمِعُ وَلَا يُشِيئًا ﴾ هذا فيه أن الله جل وعلا يسمع ويبصر، =

= وأن الأصنام التي لا تسمع ولا تبصر ليست أهلاً لأن تُعبد من دون الله، وفي هذا رد على الجهمية والمعتزلة وأشباههم ممن أنكر صفات السمع والبصر، فالله جل وعلا موصوف بالسمع والبصر، فهو سميع بصير جل وعلا.

ولهذا بين سبحانه وتعالى على لسان نبيه إبراهيم وخليله، بطلان عبادة غير الله، وأن هذه الأصنام التي تعبدها يا آزرُ ليست صالحة لذلك؛ لأنها لا تسمع ولا تبصر ولا تغني شيئاً عن عابديها، بخلاف الرب عز وجل، فإنه يسمع ويبصر، يسمع دعاء الداعين، ويبصر أحوالهم، وهو قادر على كل شيء سبحانه وتعالى، وهو الذي يصلح للعبادة؛ لغناه وقدرته العظيمة، وعلمِه بأحوال عباده، وسمعِه وبصره وسائر صفاته جل وعلا.

﴿ يَكَأَبَتِ إِنِي قَدْ جَآءَنِي مِنَ ٱلْعِلْمِ مَا لَمْ يَأْتِكَ ﴾ يبين أنه عليه الصلاة والسلام كان عنده من العلوم التي جاءته عن الله عز وجل ما ليس عند أبيه، وأن الواجب على الجاهل أن يتبع العالم وأن يستفيد من علم العالم، فهذا نبي الله تأتيه العلوم من ربه عز وجل =

= فالواجب على أبيه آزر، وعلى غيره من أمته أن يتبعوه وينقادوا له؛ لأنه عنده من العلم والهدى والبصيرة ما ليس عندهم، ولهذا قال: ﴿ فَاتَبِعْنِى آهَدِكَ صِرَطاً سَوِيًا ﴾، يعني: أرشدك إلى صراط واضح سوي ليس فيه اعوجاج ولا خفاء، وهو صراط مستقيم، وهو عبادة الله وحده، وطاعة أوامره وترك نواهيه، والوقوف عند حدوده، هذا هو صراط الله المستقيم في حق كل نبي من عهد آدم إلى آخر الدهر.

﴿ يَنَأَبَتِ لَا تَعْبُدِ ٱلشَّيْطَانَ ۗ إِنَّ ٱلشَّيْطَانَ كَانَ لِلرَّحْمَٰنِ عَصِيًّا ﴾ =

= يبين له أن الواجب عليه: عبادة الله وحده، والحذر من عبادة عدو الله ـ الشيطان ـ، بطاعة أوامره وركوب ما نهت عنه الرسل عليهم الصلاة والسلام، فعبادة الشيطان مصير أهلها النار، وعبادة الله مصير أهلها الجنة والكرامة، فإبراهيم يحذّر أباه من طاعة الشيطان في عصيان الرسل، وعدم طاعة ابنه إبراهيم عليه الصلاة والسلام، والرضا بعبادة الأصنام والأوثان، وأن هذه هي عبادة الشيطان، فالذي يدعو إلى عبادة غير الله، ويدعو إلى الشرك بالله هو عدو الله وعدو أوليائه.

﴿ يَتَأْبَتِ إِنِي آخَافُ أَن يَمَسَكَ عَذَابٌ مِّنَ ٱلرَّحْمَنِ فَتَكُونَ لِلشَّيْطَنِ وَلِيَّا ﴾ فإنَّ من خذله الله وأبعده عن طاعته وعن ولايته صار وليًا للشيطان \_ نعوذ بالله \_ فإن هناك ولايتان، إما ولاية الله بطاعته واتّباع ما جاء به أولياؤه، وإما ولاية الشيطان بعصيان الرسل وطاعة الشيطان نعوذ بالله، وفي هذا الحث والتحريض على طاعة الله ورسوله، والحذر مما نهى الله عنه ورسوله.

ثم ذَكر امتناع أبيه \_ آزر \_ وعدم إجابته للحق، وأمْرَه لابنه أن =

= يهجره، وأن يتركه وما عليه، واستنكاره عليه رغبته عن آلهته، وكل هذا يبين لنا ما جرى بين إبراهيم وبين أبيه من النزاع والخصومة في طاعة الله وتوحيده، وأن إبراهيم عليه الصلاة والسلام قد أبلغ في البيان لأبيه ولقومه، ولكن الهداية بيد الله جل وعلا ﴿ لَيْسَ عَلَيْكَ هُدَىٰهُمْ وَلَكِنَّ ٱللَّهَ يَهْدِى مَن يَشَآهُ ﴾ [البقرة: ٢٧٢]، وهكذا موسى وهارون أبلَغا وبَيَّنا، وهكذا إسماعيل، وهكذا إدريس، وهكذا الأنبياء كلهم، كلهم بلِّغوا رسالاتِ الله، وكلهم بلّغوا أمر الله ونهيه، وبلّغوا ما بعثهم به من الحق والهدى، فمن الناس من آمن \_ وهم القليل \_، ومن الناس من كفر \_ وهم الأكثرون ـ، فأكثر الخلق عصَوا الرسل وخالفوا ما جاؤوا به عليهم الصلاة والسلام.

حتى إن بعض الرسل يأتي يوم القيامة وليس معه أحد، لأنه ما أجابه أحد، بل يأتي يوم القيامة وقد قتله قومه، كما جاء في الحديث الصحيح عن ابن عباس (١) وغيره، فهذا يوجب للإنسان =

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: الطب (٥٧٠٥)، ومسلم: الإيمان (٢٢٠).

= الحذر من طاعة الشيطان والهوى، وأن الإنسان على خطر في هذه الحياة إن لم يوفق من قِبَل الله عز وجل؛ فالذي ابتُلي به الأكثرون من اتِّباع الهوى وعصيان الرسل هو داء الأولين وداء الآخِرينَ، فيجب عليك أن تَحذرَه لئلا يُصيبَك ما أصاب أولئك، وعليك أن تَعذرَه لئلا يُصيبَك ما أصاب أولئك، وعليك أن تسأل ربَّك دائها أن يَهديك صراطَه المستقيم، وأن يُعيذك من طاعة الشيطان والهوى، وأن يَعصِمَك من اتِّباع الهوى، وطاعة الشيطان، وعدم الانقياد لأمر الله ورسوله؛ فأنت على خطر ما دمت على قيد الحياة.

ويبين بعد هذا سبحانه وتعالى أنه خَلَفَ بعد الرُّسل واتباعهم غَلْفٌ؛ والحَلْف بالتَّسكين هو خَلْفُ السّوء، أي: جاء بعدهم أُناس منحرفون عن الهدى، قد أطاعوا الشيطان، وضيَّعوا الصلواتِ فَلَفَ مِنْ بَعْدِهِمْ خَلْفُ أَضَاعُواْ الصَّلَوٰة وَاتَبَعُواْ الشَّهُونِ فَسَوْفَ يَلْقَوْنَ غَيْلًا ﴾ في هذا الحذرُ: من طريقة الخلوف، والدَّعوة إلى اتباع الرُّسل، والاستقامة على ما جاؤوا به من الهدى، وأنَّ في طاعة الخلوفِ = الرُّسل النَّجاة والسَّعادة والعاقبة الحميدة، كما أنَّ في طاعة الخلوفِ =

= واتِّباعهم الهلاكَ والعذابَ والعاقبةَ الوخيمةَ، نَعوذُ بالله. ﴿ فَلَفَ مِنْ بَعِدِمْ خَلَفُ اللهِ عَلَيْهُ وَاتَبَعُوا الشَّهَوَاتِ فَسَوْفَ يَلْقَوْنَ غَيَّا ﴾ مِنْ بَعَدِمْ خَلَفُ أَضَاعُوا الصَّلَوةَ وَاتَبَعُوا الشَّهَوَاتِ فَسَوْفَ يَلْقَوْنَ غَيَّا ﴾ فُسِّر الغَيُّ بأنَّه الحَسارُ والدَّمارُ، وفُسِّر بأنَّه وادٍ في جهنم، خبيثُ طعمُه، بعيدٌ قَعرُه.

فالحاصل أنَّ مَن تابع الشَّهواتِ وضيَّع الصَّلواتِ فقد أضاع الدِّينَ، فالصلاةُ هي عمود الإسلام، فعبَّرَ بإضاعة الصلوات واتِّباع الشهواتِ بأنَّهم قد تَركوا الحقَّ وانحرَفوا عنه إلى طاعة الشَيطانِ والهوى.

ثم بين لهم بعد ذلك أنَّ لهم طريقاً للخلاص، ولهم سبيلاً للنَّجاة، وذلك بالتوبة إلى الله عز وجل، فمَن تاب إلى الله وأناب إليه نجا وسَلِمَ ممّا توعَد الله به الذين ضيَّعوا الصلوات واتَّبعوا الشهوات، فقال تعالى: ﴿ إِلَّا مَن تَابَ وَءَامَنَ وَعَمِلَ صَلِحًا فَأُولَئِكَ لَلْهُونَ اللهُ عَلَى اللهُ وأناب، وإنَّ الأبواب مفتوحة بأنَّه على طريق نجاة؛ إذا تاب إلى الله وأناب، وإنَّ الأبواب مفتوحة بأنه على طريق نجاة؛ إذا تاب إلى الله وأناب، وإنَّ الأبواب مفتوحة بأنه فا دام على قيد الحياة فليُبادر بالتوبة، وليُسارع إليها، وإن فَعلَ =

= ما فَعلَ من الشُّرورِ والمعاصي والبلايا والمِحَنِ.

فالله عز وجل فتح باب التوبة، فليُبادرُ وليُسارعُ بالتوبة إلى اللهِ، والإنابة إليه بتَركِ الذُّنوب والمعاصي والكفرِ بالله عز وجل، والنَّدم على ما مضى منها، والعَزم الصّادق على أن لا يعود فيها، وبهذا يَقبل الله توبتَه، ويُنجزُه ما وَعدَه، ويُحسنُ له العاقبة. ثُمَّ عليه بعد ذلك أن يُتبِع التوبة بالإيمان الصادق، وبالعمل الصالح ﴿ إِلَّا مَن تَابَ وَءَامَنَ وَعَمِلَ صَلِحًا فَأُولَتِكَ يَدْخُلُونَ ٱلْجَنَّةَ وَلَا يُظْلَمُونَ شَيْئًا ﴾ أي: يتوبُّ عمّا مضى من الذُّنوب، ثم يُتبِعُ التوبة بالاستقامة على أمر الله، والسَّيرِ على طريقه، والحَذرِ مما نهى الله عنه ورسولُه، وهذا هو الدليل على صحة التوبةِ وسلامتها، حين تاب وأُتبعَ التوبةَ بالإيهان والعملِ الصالح؛ فله الجنةُ والكرامة والعاقبة الحميدة، وهذا يوجب للإنسان أمرين:

الأول: أن يحاسب نفسه وأن ينظر ما قدم، حتى يبادر بالإصلاح والتوبة.

الثاني: البِدارُ بالتوبة، قبل أن يحلُّ به من أمر الله ما لا قِبَلَ له =

= به، فإنَّ الأجل لا يدري الإنسان متى يَهجمُ عليه.

فالواجب أن يبادِرَ بالتوبة والإصلاح قَبلَ أن يُحال بينه وبين ذلك، فالإنسان خطّاءٌ، وهو مَحَلُّ الذُّنوب، فالواجب أن يحاسِبَ نفسه، وأن يجاهدَها لله، ويبادرَ بالتوبة قَبلَ أن يحالَ بينه وبين ذلك، ولا حول ولا قوة إلّا بالله\*.

## \* س: هل صحَّت سَجَدات التِّلاوةِ كلُّها التي في القرآن؟

ج: سَجَدات القرآن المتّفَق عليها عشرة، والمختلف فيها خمسة، والصّوابُ أنَّ فيها السُّجودُ، فهنَّ خمس عشرة سجدة معروفة، وخُصَّ منها ثلاثة في النَّجم والانشقاق واللَّيل، والاثنا عشر الباقون في باقي السور، والصواب أنها باقية وأنها غير منسوخة، فكان النبيُّ على يقرأ القرآن على أصحابه في بعض مجالسهم، فإذا مَرَّ بالسجدة كَبَرَ وسجد وسجدوا معه أصحابه في بعض مجالسهم، فإذا مَرَّ بالسجدة كَبَرَ وسجد وسجدوا معه الأماكن، لكن هذه السُّنة أنه إذا مَرَّ بآية سجدةٍ يَسجُدُ، ويسجد معه مَن حضرَ، ويكونُ القارئ هو الإمام إذا كان صالحاً لذلك.

س: وما مكان المأمومين من الإمام في سجود التلاوة؟

ج: الأفضل والأُولى أن يكونوا خلفه كهيئة الصلاة، لكنَّ ظاهر =

= النُّصوص التي جاءت عن النبيِّ ﷺ ليس فيها دعوة لهذا الشيء؛ لكنّا نأخذه من جهة شروط الصلاة وشروط سجود السَّهو وسجود الشُّكر، فإذا فعلوها على وجه الصلاة كان أَوْلى، وهو قول جمهور أهل العلم.

س: هل ورد التكبير في الرفع منها؟

ج: لم يَرِد، إنَّها ورد في السُّجود.

س: أورد في السُّجودِ؟

ج: نعم، ورد في السُّجود خاصَّة، في حديثٍ رواه أبو داود، والحاكم بسند جيدِ<sup>(1)</sup>، وإن كان في سنده لين، لكنَّ رواية الحاكم من حديث عبد الله ابن عمر لا بأس بها، وجاء من طريق عبد الله العُمَريِّ عند أبي داود وطريق أخيه عُبيدِ الله عند الحاكم، وعبد الله فيه ضعفٌ، أما عُبيدُ الله فثقة.

س: هل هو من طريق المُكبَّر عبد الله؟

ج:عند أبي داود من طريق المكبَّرِ، وعند الحاكم من طريق المُصغَّر، هكذا يكون من الطريقين.

س: وهل ورد التكبير في الرَّفع؟

ج: لم يرد فيه شيء، إلا إذا كان في الصلاة فيُكبر عند كل خَفضٍ ورفع، فإذا كان في الصلاة فالأفضل والأولى أن يكبر عند السجود وعند =

<sup>(</sup>١) أبو داود: الصلاة (١٤١٣) بذكر التكبير، والحاكم (١/ ٢٢٢) بدونه.

= الرفع؛ لأن الرسول على كان يكبر في الصلاة عند كل خفض ورفع، من حديث أبي هريرة (١)، وفي سجوده عليه الصلاة والسلام، وسجود التلاوة من جملة سجود الصلاة.

س: في التكبير عند الرفع من الركوع، هل يرفع يديه إلى السهاء؟ ج: مثل السجود، حذاء منكبيه أو حذاء أذنيه، فعند الرفع من الركوع مثل الركوع.

س: وهل وَرَدَ أنه عليه الصلاة والسلام كان يكبر خارج الصلاة؟ ج: هذا لم يرد إلا في السجود خارج الصلاة، أما في داخل الصلاة فالأولى أن يكبر عند الرفع والخفض؛ عملاً بالأحاديث الصحيحة المستفيضة أنه ﷺ كان إذا سجد كبر وإذا رفع كبر، فالسجود هذا داخل في جملة سجود الصلاة، فلما سجد فيها كان من جملة سجداتها.

س: وإذا كان خارج الصلاة؛ من حيث استقبال القبلة؟

ج: هو الأوْلى، لكنه ليس شرطاً، ولكن إذا فعلوها على هيئة الصلاة كان أولى إذا تيسَّر؛ لأن جمهور أهل العلم على هيئة الصلاة، فالأولى أن يكون كالصلاة، وكان \_ عليه الصلاة والسلام \_ يستقبل القبلة في سجوده.

س: أيكون على طهارة، في السجود خارج الصلاة؟

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: الأذان (٧٨٥)، ومسلم: الصلاة (٣٩٢).

= ج: نعم، إذا تَيسًر سجد على طهارة، ولكنه ليس بشرط، فالجمهور يشترط الطهارة، فيروى عن ابن عُمر رضي الله عنه، وعن الشَّعبي \_ التابعي الجليل رحمه الله \_ عدم الاشتراط، وهو أولى لعدم الدليل، فهي من جنس الذِّكر كأنواع الذِّكر وقراءة القرآن، ولا يشترط لها الطهارة.

س: أتعتبر صلاةً؟

ج: لا تعتبر صلاة، بل من باب الذِّكر والخضوع لله والعبادة.



#### سورة الحجرات

### [من أدب الحديث مع الرسول ﷺ]

الله عَالَى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا نُقَدِّمُوا بَيْنَ يَدَي ٱللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ وَرَسُولِهِ ۚ وَالْقَوُا ٱللَّهَ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ سَمِيُّ عَلِيمٌ ۖ إِنَّ ٱللَّهِ عَالَمُهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّا تَرْفَعُواْ أَصْوَتَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ ٱلنَّبِيِّ وَلَا تَجْهَـرُواْ لَهُ. بِٱلْقَوْلِ كَجَهْرِ بَعْضِكُمْ لِبَعْضِ أَن تَحْبَطَ أَعْمَالُكُمْ وَأَنتُمْ لَا تَشْعُرُونَ اللَّهِ إِنَّا ٱلَّذِينَ يَغُضُّونَ أَصُوَتَهُمْ عِندَ رَسُولِ ٱللَّهِ أُولَكِيكَ ٱلَّذِينَ ٱمْتَحَنَ ٱللَّهُ قُلُوبَهُمْ لِلنَّقُوَىٰ ۚ لَهُم مَّغَفِرَةٌ وَأَجَرُ عَظِيمُ ۞ إِنَّ ٱلَّذِينَ يُنَادُونَكَ مِن وَرَآءِ ٱلْحُجُرَتِ أَكْتُأَرُهُمْ لَا يَعْقِلُونَ ۗ ﴾ وَلَوْ أَنَّهُمْ صَبَرُواْ حَتَّى تَغْرُجَ إِلَيْهِمْ لَكَانَ خَيْرًا لَّهُمْ ۚ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ۖ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِن جَآءَكُمْ فَاسِقٌ بِنَبَإِ فَتَبَيَّنُوٓا ۚ أَن تُصِيبُوا قَوْمًا بِجَهَا لَةٍ فَنُصْبِحُوا عَلَىٰ مَا فَعَلْتُمْ نَادِمِينَ ۞ وَأَعْلَمُوٓا أَنَّ فِيكُمْ رَسُولَ ٱللَّهِ ۚ لَوْ يُطِيعُكُمْ فِي كَثِيرِ مِنَ ٱلْأَمْنِ لَعَنِثُمْ وَلَكِكَنَّ ٱللَّهَ حَبَّبَ إِلَيْكُمُ ٱلْإِيمَانَ وَزَيَّنَهُۥ فِي قُلُوبِكُمْ وَكَرَّهَ إِلَيْكُمْ ٱلْكُفُرَ وَٱلْفُسُوقَ وَٱلْعِصْيَانَ ۚ

أُولَئِهِكَ هُمُ الرَّسِهْ دُونَ اللَّهِ فَطَلَا مِنَ اللَّهُ وَيَعْمَةً وَاللَّهُ عَلِيمُ مَكِيمٌ اللَّهُ وَيَعْمَةً وَاللَّهُ عَلِيمُ مَكِيمٌ اللَّهُ وَيَنْ اللَّهُ وَيَنِينَ الْفَائِمُ اللَّهُ وَيَنْ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَالِمُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُوا عَلَيْهُ عَلَي

[شرح ٤٤] في هذه السورة العظيمة فوائد وأحكام جليلة، المسلمون في أشد الحاجة إلى تفهمها وتعقُّلها والاستفادة منها، ففي أولها: التحذير من التقدم على الله ورسوله، وأن الواجب على أهل الإيمان أن يكونوا متبعين لا مبتدعين ولا متقدمين على الله ورسوله.

﴿ يَكَا أَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا نُقَدِّمُوا بَيْنَ يَدَى ٱللّهِ وَرَسُولِهِ ﴾، قال أهل العلم في ذلك: لا تقولوا حتى يأمر الله ورسوله، ولا تفعلوا حتى يفعل الرسول عليه الصلاة والسلام ويشرع؛ فلا تتقدموا عليه بقول ولا بفعل، وكونوا متبعين لما يرسمه لكم وما يوضحه لكم من التشريع، وهكذا يكون أهل الإيهان لا يخترعون من عند أنفسهم عباداتٍ وأحكاماً لا أساس لها في شريعة الله.

= ﴿ وَانَّقُوا اللَّهَ ۚ إِنَّ اللَّهَ سَمِيعً عَلِيمٌ ﴾ سميع لأقوالكم عليه بأحوالكم ـ جل وعلا ـ لا تخفى عليه خافية، يسمع أقوال العباد ويعلم أحوالهم؛ فيعلم ما قالوا بالحق وغيره، ويعلم ما فعلوا وقالوا بالحق وغيره، ويعلم ما فعلوا وقالوا بالحق وغيره، فالمعنى: راقبوه ـ سبحانه ـ واحذروه؛ فإنه لا تخفى عليه خافية، ويسمع ويعلم بأحوالكم؛ فيجب عليكم أن تكونوا متبعين لا مبتدعين في شريعة الله عز وجل.

ثم يبين سبحانه وتعالى أن الواجب عليهم التأدب معه عليه الصلاة والسلام \_ وألا يرفعوا أصواتهم فوق صوته، ولا يجهروا كجهر بعضهم لبعض؛ بل يتأدبون معه ويكونون خافضي الصوت، يخاطبونه مخاطبة الإجلال والاحترام والتعظيم، لا مخاطبة النّد بالند أو فوق ذلك، قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّمُ الَّذِينَ مَامَنُوا لَا تَرْفَعُوا أَصُوتَكُمُ لَو فَوق ذلك، قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّمُ الَّذِينَ مَامَنُوا لَا تَرْفَعُوا أَصُوتَكُمُ لِبَعْضٍ أَن فَوق صَوْتِ النّبِي وَلَا يَحْهَ رُوا لَهُ بِالْقَوْلِ كَجَهْرِ بَعْضِكُم لِبَعْضٍ أَن فَوق صَوْتِ النّبِي وَلَا يَتَهُمُونَ ﴾ لئلا تحبط أعمالكم ﴿ وَأَنتُم لَا تَشْعُرُونَ ﴾ لئلا تحبط أعمالكم ﴿ وَأَنتُم لَا تَشْعُرُونَ ﴾ نوفع الصوت والجهر له بالقول كجهر بعضنا لبعض، قد يترتب عليه ما لا تُحمَد عقباه من حبوط العمل، والإنسان لا = قد يترتب عليه ما لا تُحمَد عقباه من حبوط العمل، والإنسان لا =

= يشعر بذلك، وذلك يدل على وجوب التأدب معه عليه الصلاة والسلام على حضوره ووجوده ومكالمته ومخاطبته، ويؤخذ من ذلك: التأدب مع السُّنة بعد وفاته ﷺ وفي حياته أيضاً ويكون الإنسان تابعاً لها لا متقدماً عليها، ولا يجوز له أن يُحكِّم آراءَه ويُحكِّم اجتهاداتِه المخالفة لشرع الله اعتقاداً منه أن ذلك أولى وأحق عمل جاء به الرسول عليه الصلاة والسلام؛ فيحبَط عمله، ويَضل عن الدين، ويخرج عن دائرة الإسلام بأسباب ما أحدثه من الردة، نسأل الله السلامة.

ثم يبين سوء أدب من نادى الرسول من وراء الحُجرات، وكان ذلك من بعض جُفاة الأعراب، كانوا ينادونه: يا محمد، يا محمد، فبين الله لهم أن هذا خلاف الذي ينبغي منهم؛ بل ينبغي الصبر حتى يخرج إليهم عَلِيْهِ؛ ولهذا قال: ﴿ أَكُنُهُمْ لَا يَعْقِلُونَ لَا اللهِ عَلَيْهُمْ لَا يَعْقِلُونَ لَا اللهِ عَلَيْهُمْ لَا يَعْقِلُونَ لَا اللهِ عَلَيْهُمْ لَا يَعْقِلُونَ لَا يَعْقِلُونَ لَا اللهِ عَلَيْهُمْ لَا يَعْقِلُونَ لَا اللهِ عَلَيْهُمْ لَا يَعْقِلُونَ لَا يَعْقِلُونَ لَهُمْ لَا يَعْقِلُونَ لَا لَهُمْ لَا اللهِ عَلَيْهُمْ لَا اللهِ عَلَيْهُمْ لَكُانَ خَيْرًا لَهُمْ لَا اللهِ عَلَيْهُمْ لَكُانَ خَيْرًا لَهُمْ اللهِ اللهِ عَلَيْهُمْ لَا اللهِ عَلَيْهُمْ لَكُانَ خَيْرًا لَهُمْ اللهِ اللهِ عَلَيْهُمْ لَا اللهِ عَلَيْهُمْ لَا لَهُمْ لَا لَهُمْ لَا لَا اللهِ عَلَيْهُمْ لَكُانَ خَيْرًا لَهُمْ لَا لَا اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُهُ اللهُ الله

بيَّن جل وعلا أن الواجب على الرعية وعلى الأمة التأدب معه عليه الصلاة والسلام وأن يصبروا، وألا يُخرجوه عليه الصلاة = = والسلام؛ بل ينبغي الصبر حتى يخرج إليهم؛ لأن خروجه معروف وعاداتهم معروفة في هذا، فعلى ذوي الحاجة الصبر من غير سوء أدب؛ بل يصبر ويحتسب ويبقى، أو يذهب ويرجع حتى يأخذ حاجته، أما أن يؤذيه بكلام فلا يجوز، والنبي على في حجرته، وقد يكون مشغولاً، وقد يكون مستريحاً، إلى غير ذلك، فلا يليق من المؤمن مثل هذا الفعل، ولهذا وصف أكثرهم بأنهم لا يعقلون؛ لأن الغالب على جفاة الأعراب وعلى سكان البادية عدم التبصر بهذه الأمور وعدم النظر لها؛ بل من عادتهم التكلف وإلقاء الأمور على غير حكمة ونظر بسبب قلة العلم وقلة البصيرة.

ثم يبين جل وعلا أن الواجب عدم أخذ أقوال الناس دون النظر ودون التثبت، ولاسيما إذا جاء خبر من طريق الفُسّاق؛ فإن الفاسق لا يُؤمَن، فإذا كان فاسقاً فِسقاً أصغر لا يُؤمَن أنه سَلِم من أن يُفتن بفسق أكبر، والمقصود أن من عُرف بفسق فالواجب التثبت من خبره، والمجهول كذلك؛ لأنه قد يكون فاسقاً وأنت لا تشعر، ومن هذا أخَذَ أئمة الحديث الجرح بالجهل، وأن المجهول =

= من الرواة مجروح لا تقوم به الحجة؛ لأنه قد يكون فاسقاً، فهذا لا يصدَّق خبرُه حتى تثبت عدالته، فقوله تعالى: ﴿إِن جَاءَكُمُ فَاسِقُ لِنَبَا ﴾ يعني: فتثبتوا، فالتثبت: النظر في الأمر والعناية حتى يظهر ما يدل على صدقه أو كذبه، ولا يقال: يُردُّ خبره؛ لأن الفاسق قد يصدق وقد يكون خبره صحيحاً، فلا تعجلوا في قبوله ولا في رده؛ بل تثبتوا حتى توجد دلائل تدل على صدق هذا الخبر أو على كذبه؛ فإن قامت الدلائل على صدقه أُخِذ به، وإن قامت الدلائل على صدقه كذبه، فإن قامت الدلائل على كذبه، كذبه وكذبه وكذبه وكذبه وكذبه وكان قامت الدلائل على صدقه أُخِذ به، وإن قامت الدلائل على كذبه وكذبه وكذ

وكذلك خبر الكافر، فإن وُجدت دلائل تدل على صدقه أُخِذ بخبره بالدلائل على صدقه، لا أنها من رواية الكافر والفاسق والمجهول.

﴿ وَاعْلَمُواْ أَنَّ فِيكُمْ رَسُولَ اللَّهِ ۚ لَوَ يُطِيعُكُمُ فِي كَثِيرِ مِنَ ٱلْأَمْنِ لَعَنْتُ لَعَنِيمُ فلو أن الشريعة جاءت بأهواء الناس لأصابهم العَنتُ والمشقة والبلاء ما لا يحصيه إلا الله عز وجل، ولكنه \_ سبحانه \_ هو أحكم وأعلم، فهو يَشرَعُ لنبيه ﷺ ما هو خير للمسلمين وما =

= هو خير للعباد والمصلحة وإن خالف بعض أهوائهم، وكما قال الله عز وجل: ﴿ وَلَوِ ٱتَّبَعَ ٱلْحَقُّ أَهْوَآءَهُمْ لَفَسَدَتِ ٱلسَّمَوَاتُ وَٱلْأَرْضُ وَمَن فِيهِرَ ﴾ [المؤمنون: ٧١]، فالحق ليس بأهواء الناس؛ فقد يوافق الحقُّ هوى زيدٍ ولكنه يخالف هوى عمرو، واللهُ أعلم بها هو فيه صلاح العباد، وأعلم سبحانه وتعالى بها فيه نجاتهم؛ فلهذا جاءت الشريعة بأشياء قد تخالف هوى بعض الناس، فلا عبرة بأهواء الناس؛ وإنها العبرة بها شرعه الله ورسوله، والرسول مبلّغ عن الله عز وجل وهو المعلِّم، ولو أن الرسول ﷺ تابَعَ أهواءهم لعَنَتُوا ووقعوا في الحرج والمشقة؛ لأنهم قد يقولون أشياء تضرهم ولا تنفعهم، ولكنهم لا يعقلوها؛ بل سارعوا إليها لأول وهلة، بسبب اتِّباع أهواءهم، فلو أن الشرع وافقهم في ذلك وجاء بأهوائهم لحرجوا ووقعوا في مضار كثيرة ومهالك لم يعقلوها ولم يفهموها أولاً.

﴿ وَلَكِكِنَ اللَّهَ حَبَّ إِلَيْكُمُ ٱلْإِيمَانَ وَزَيَّنَهُ فِي قُلُوبِكُمْ ﴾ وهذا من فضله سبحانه وتعالى على الصحابة وعلى كل من تابع الصحابة =

= ودخل في دين الله؛ فالله تفضل عليه بأن حبب إليه الإيمان وزيَّنه في قلبه، وكرَّه إليه الكفر والفسوق والعصيان، فهذا من فضله وجوده وكرمه سبحانه وتعالى، فعلى من رُزق ذلك أن يحمَد الله ويشكره ويستقيم على الأمر ويحافظ عليه، ويسأل ربه الثبات عليه، وقد حكم الله على هؤلاء أنهم الراشدون، قال: ﴿ أَوُلَيْهِكَ هُمُ ٱلرَّاشِدُونَ ﴾ فمن رُزق هذا الأمر، بأن حبَّب الله إليه الإيمان وزيَّنه في قلبه، وكرَّه إليه الكفر والفسوق والعصيان، فهو الراشد، بالمعنى الكامل ﴿ أُوْلَيْهِكَ هُمُ ٱلرَّشِدُونَ ﴾ حصرياً، كأنه قال: هم الراشدون لا غيرُهم، والمقصود: أن هذا يدل على أن فضل الله على العبد بأن يحبب إليه الإيهان ويزينه في قلبه ويكرِّه إليه الكفر والفسوق والعصيان، فهذا من النعم العظيمة؛ ولهذا قال: ﴿ فَضَلَا مِّنَ ٱللَّهِ وَنِعْمَةً ﴾.

فجدير بالعبد الموفَّق لهذا الخير أن يشكر الله كثيراً، وأن يجمده كثيراً بقلبه، وأن يلزم هذا الشيء ويحافظ عليه ويسأل ربه الثبات عليه حتى يلقاه سبحانه وتعالى.

= ثم يبين الله سبحانه وتعالى أنه عليم حكيم، وأن ما يرزقه لعباده ويمن بها عليهم عن علم وعن حكمة، لا عن مصادفة أو عن جهل؛ فهو - سبحانه - العليم الحكيم بها يشرعه لعباده، وبهدايته لبعض الناس وإضلاله لآخرين، ومن توفيقه لبعض الناس العلم وعدم توفيقه للآخر، إلى غير ذلك، فهو الحفيظ العليم بأقواله وأفعاله وشرعه وقدره سبحانه وتعالى.

ثم يبين جل وعلا ما قد يقع من بعض الطوائف من القتال والفتنة والانقسام والمشاقة، ويبيِّن الواجب على المؤمنين أن مثل هذه الفتنة ـ متى وقعت ـ فالواجب عليهم أن يكونوا في صف من بغي عليه لا في صف الباغي، قال تعالى: ﴿ وَإِن طَآيِفَنَانِ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ اَفَنَتَلُوا فَأَصَلِحُوا بَيْنَهُمَا فَإِنْ بَعَتَ إِحَدَنَهُمَا عَلَى الْأُخْرَى اللَّهُ فَيْنِينَ اَفْنَتَلُوا فَأَصَلِحُوا بَيْنَهُمَا فَإِنْ بَعَتَ إِحَدَنَهُمَا عَلَى الأَخْرَى فَقَيْلُوا اللَّهِ مَنْ اللَّهُ فَإِن فَآءَتَ فَأَصَلِحُوا بَيْنَهُمَا فَقَاللَهُ فَإِن فَآءَتُ فَأَصَلِحُوا بَيْنَهُمَا فَقَالِلُوا اللَّهِ تَبْعِى حَقَى تَفِيّ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ فَإِن فَآءَتُ فَأَصَلِحُوا بَيْنَهُمَا فَقَيْلُوا اللَّهِ تَبْعِى حَقَى تَفِيّ اللَّهُ عَلِي اللَّهُ فَإِن فَآءَتُ فَأَصَلِحُوا بَيْنَهُمَا فَي اللَّهُ اللَّهُ فَلِينَ فَإِن فَآءَتُ فَأَصَلِحُوا بَيْنَهُمَا فَي اللَّهُ اللَّهُ وهذا يبين لنا أن من بِأَلْعَدْ لِي وَأَقْسِطُونَ فَإِن المَاعَلُولُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَابِتَ إِحدى الطائفتين وبَغَتْ، وجب أن تقاتَل الفئة = الصلح وأبت إحدى الطائفتين وبَغَتْ، وجب أن تقاتَل الفئة =

= الباغية، وأن يكون المؤمنون الآخرون في صف الذي بُغِيَ عليه؛ حتى تزول هذه الفتنة، وحتى يُقضى عليها.

ثم يُبيِّن سبحانه أنهم مؤمنون مع هذا الإنقسام ومع هذا التقاتل، وفي هذا حجةٌ ظاهرةٌ لأهل السنة والجماعة؛ لأن المعصية لا يكفُر بها المؤمن ولو كانت قتلاً، وهو معه أصل الإيهان، وإن كانت المعصية تضعف الإيهان وتُلحقه بالفُسَّاق إن لم يكن له تأويل؛ لكنا لا نخرجه من دائرة الإسلام، وقد خاطبهم الله أنهم مؤمنون، فقال: ﴿ فَأَصْلِحُواْ بَيْنَ أَخَوَيْكُمْ ﴾ فدَّل ذلك على أن الإيهان موجود، والأُخُوَّة موجودة مع هذا القتال؛ لأن القتال متأوَّل، ولأنه قتال لا يخرج صاحبه عن دائرة الإسلام إذا لم يستحلُّه ـ فهذا تأويل \_ كما عُلم بذلك أن الإنسان قد يَقتل وقد يُقتل وهو في دائرة الإسلام وفي دائرة الإيهان، لا يخرج عنهها؛ لأن ذلك قتل الذي وقع منه ومقدماته لم يحصل الاستحلال فيها حرم الله، وعاقلتُه مبرّأة من أمر الله؛ ولكنه عن تأويل وعن نظر فيها دعاه إلى ذلك؛ فقد يخطئ وقد يصيب؛ فهما موصوفان بالإيمان والإسلام مع ما وقع منهما من =

= الفتنة والقتال، ومع وجوب قتال الفئة الباغية حتى تفيء إلى أمر الله ومع الأخوة أخوة الإيهان؛ فالمعاصي تُضعف الإيهان وتُنقصُه إذا كانت عن غير تأويل، وصاحبُها على خطر إن لم يغفِر له الله سبحانه وتعالى.

ثم إن القتال ونحوه إذا وقع عن جهادٍ وعن قصدٍ للحق وعن تأويل؛ فصاحبه بين أمرين: إما يكون مُصيباً فله أجران، وإما أن يكون خطئاً فله أجر؛ كها وقع بين أهل الشام وأهل العراق، وما أشبه ذلك بين علي وأصحابه وبين معاوية وأصحابه، فكلاهما مجتهد، وكلاهما طالب للحق؛ لكن أحدهما أقرب إلى الحق من الآخر وأصوب؛ فيكون له أجران والآخر له أجر واحد من أجل الجتهاده، وخطؤه مغفور، إن شاء الله.

وهكذا ما يقع من المؤمنين من هذا الجنس بالتأويل والاجتهاد؛ فإن صاحبهما بين أمرين: إما مجتهد مصيب فله أجران؛ وإما مجتهد مخطئ فله أجر واحد، وفي هذا رَدُّ على المعتزلة والقدرية النُّفاة، وعلى الخوارج أيضاً القائلين بأن المعصية يكفر بها المؤمن أو =

= يخرج بها من دائرة الإسلام، ويقولون بالمنزلة بين المنزلتين. كل هذا من أبطل الباطل عند أهل السنة والجماعة؛ بل صاحبها لا يخرج من دائرة الإسلام ما دام يؤمن بالله واليوم الآخر، وما دام لم يستحلُّ ما حرمه الله عز وجل، وإنها تأول بذلك أو فعل ذلك عن هوى ورغبةٍ في حظه العاجل، مع علمه بأنه ما حرم ذلك الشيء، وهذا الحُكم جاءت به النصوص من الكتاب والسنة، وكما ترى في الأخبار عن رسول الله عليه الصلاة والسلام من أن الله يُخرج من النار مَن كان في قلبه مثقال حبة خردل من إيهان، سواء كان زَني أو قتَل أو سَرَق أو غير ذلك، فهذه المعاصى تُضعف إيهانه وتُنقصه، وتعرِّضه لغضب الله وعذابه؛ ولكن لا تُخرجه من الإسلام ما دام لم يستحلُّها وغلب عليه الهوى والشيطان. نسأل الله العافية والسلامة.



#### سورة الحشر

#### [التقوى وموجباتها]

قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱنَّقُوا ٱللَّهَ وَلْتَنظُر نَفْسٌ
 مَّا قَدَّمَتَ لِغَدِ \* وَٱتَّقُوا ٱللَّهَ \* إِنَّ ٱللَّهَ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ [الحشر: ٢٩]. [٣٩]

[شرح٣٩] هذه الآية الكريمة كآيات كثيرات غيرها، يأمر الله بها عباده المؤمنين أن يتقوه، وقد جاء هذا المعنى في عدة مواضع من كتاب الله عز وجل،وذلك يدل على أن المؤمن يُؤمَر بالتقوى كها يُؤمَر بها غيره.

وقد جاء في آيات أخرى توجيه الأمر إلى جنس الناس ﴿ يَاأَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُواْ رَبَّكُمُ الَّذِى خَلَقَكُمْ مِن نَفْسِ وَحِدَةٍ ﴾ [النساء: ١] ﴿ يَاأَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُواْ رَبَّكُمُ الَّذِى خَلَقَكُمْ مِن نَفْسِ وَحِدَةٍ ﴾ [النساء: ١] ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُواْ رَبَّكُمُ الَّذِى خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ عَظِيمٌ ﴾ [الحج: ١] ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُواْ رَبَّكُمُ الَّذِى خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ عَظِيمٌ ﴾ [الحج: ١] ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُواْ رَبَّكُمُ الَّذِى خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَكُمْ تَتَقُونَ ﴾ [البقرة: ٢١].

فالعبادة والتقوى مأمور بها جميع الثقلين: الجن والإنس، فكلاهما مأمور بتقوى الله وعبادته، ولهذا خُلقوا، قال تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ اللَّهِ وَالْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾ [الذاريات: ٥٦].

فوجب على كل ذي عقل من الجن والإنس أن يُعنى بهذا الأمر الذي خُلق من أجله، وأن يلتزم بها أُمر به، وبها فُرض عليه من تقوى الله سبحانه وعبادته وحده دون كلّ ما سواه.

وتقوى الله: هي توحيده والإخلاص له ومراقبته بتعظيم أوامره وترك نواهيه، والوقوفِ عند حدوده في جميع الزمان والمكان، وهي أيضاً العبادة التي أُمِرنا بها في قوله: ﴿ يَآ أَيُّهَا النّاسُ اعْبُدُوا رَبَّكُمُ ﴾ [البقرة: ٢١]، فإن عبادة الله: هي توحيدُه، والإخلاصُ له، والخضوع له، والذلُّ لعظمته في جميع الشؤون وفي جميع الشؤون وفي جميع الأحوال، ولا يكون هذا إلا بفعل الأوامر وترك النواهي، أما الذي لا يمتثل أمرَ الله ونهيه، فإنه لم يعبده ولم يتقه.

فأما أمرُ الناس بالتقوى والعبادة، فهو ظاهر؛ لأنهم خلقوا لذلك، وفيه سعادتهم ونجاتهم، فوجب عليهم أن يتقوا الله وأن =

= يعبدوه ويعظّموه.

وسُمِّي الدين تقوى لأنه يقي من التزمه عذابَ الله وغضبه، فلهذا قيل للإسلام والإيهان والهدى: تقوى؛ لأن من التزم بالإسلام واستقام عليه وقاه الله عذاب الدنيا والآخرة، وأحسنَ له العاقبة.

وسُمي إسلاماً لما يتضمنه من الذل لله والانقياد له، بفعل المأمور وترك المحذور، يقال: أسلم فلانٌ لفلان إذا انقاد له، فالإسلام: هو الانقياد، فسمي الإسلامُ دينُ الله إسلاماً؛ لأن أهله يلزمهم أن يستسلموا لله، وأن ينقادوا لعظمته، وأن يعظموه ويُجلُّوه ويلتزموا أمره ونهيه.

وسُمي إيهاناً لأن التزام العبد بها أمر الله به ورسولُه، وتصديقه لله ورسولِه هو الإيهان، فالإيهان مصدر آمن يؤمن إيهاناً، مَن صَدَّقَ، فصاحب الدين والمنتسب للإسلام قد صدَّق الله ورسوله، فالتزم بدين الله، وعظم أمر الله ونهيه، وصدَّق أخبارَه، فهو مؤمن، ويسمى دينه إيهاناً.

ويُسمى ديننا أيضاً هدى؛ لأن صاحبه مهدي، ولأنه يهدي =

= من التزمه إلى طريق الخير والرشاد.

وسُمي إحساناً لما فيه من الإحسان إلى نفسك، وإلى عباد الله، فأنت بعبادة الله وحده والإخلاص له وعبادته كأنك تراه، قد أحسنت إلى نفسك، وقد أحسنت إلى عباد الله بفعل المأمور وترك المحذور، وبإلزامهم بالحق، وبأمرهم بالمعروف ونهيهم عن المنكر، إلى غير ذلك.

فلهذا يقول الله سبحانه: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱنَّقُوا ٱللّهَ ﴾ ، ووجْهُ أمرِهم بالتقوى وهم متقون: أن الإيهان ذو شُعَبِ قولية وفعلية ، ظاهرة وباطنة ، فهم مأمورون بأن يلتزموها ويعظّموها ويستمروا عليها. هذا معنى قوله: ﴿ ٱتَّقُوا ٱللّهَ ﴾ ، أي: الزموا تقواه وسيروا عليها، وهكذا قوله جل وعلا: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنّبِيّ ٱتَّقِ ٱللّهَ ﴾ . أي: الزموا تقواه وسيروا عليها، وهكذا قوله جل وعلا: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنّبِيّ ٱلّقِي ٱللّه ﴾ . والله منه والسيروا عليها، وهكذا قوله على التقين عليه الصلاة والسلام منه معنى أمرِهِ بالتقوى: هو الأمرُ بالتزامها والسير والصبر والثبات عليها، وهكذا المؤمنون، يُؤمّرون بالثبات على التقوى، ولزومها والسير عليها، والنظر في جميع الشّعب والفروع التي تتفرع عنها حتى = عليها، والنظر في جميع الشّعب والفروع التي تتفرع عنها حتى =

= يلتزموها ويأخذوا بها.

فأنت مأمور بلزوم التقوى، ثم مأمور أيضاً بتفقد حالك ومحاسبة نفسك حتى لا تدع شيئاً من التقوى، ولا تفرط في شيء منها، وهكذا يأمرك بالإيهان لتلتزمه وتستقيم عليه، كها في قوله سبحانه وتعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا اللَّذِينَ ءَامَنُوا ءَامِنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ ﴾ النساء: ١٣٦] فالمعنى: التزموا الإيهان واستقيموا واثبتوا عليه وسيروا عليه.

﴿وَلْتَنظُرُ نَفْسٌ مَّا قَدَّمَتَ لِغَدِ الطَّرُوا ماذا قدمتم للآخرة، فلتنظر كل نفس ماذا قدمت لآخرتها، فقد يترتب على الغفلة تضييع بعض الأوامر، أو ركوب بعض النواهي، فإذا حاسب الإنسان نفسه ونظر وتأمل فقد يعرف ما فرَّط فيه، وقد يعلم ما ركبه من محارم، فيبادر بالتوبة والإصلاح.

فالنظر فيه فوائد: ففيه حسابٌ للنفس، وفيه تتبع لأعمالها وأقوالها، وفيه نظر فيها ضيعت من أمرِ الله أو تساهلت فيه أو ارتكبته من محارم الله، فواجب على كل مكلف أن ينظر وأن يتأمل =

= ويحاسب نفسه، وألا يجازف في الأمور، وألا يغفل، فقد يكون على سيئة وهو غافل، وقد يكون مضيعاً لواجب وهو غافل، فوجب عليك أن تنظر فيها أنت عليه، وأن تحاسب نفسك، وأن تنظر ماذا قدمت لآخرتك.

وسُميت الآخرة غداً، تقريباً لها؛ لأنها هي التي تلي هذا اليوم، فالدنيا بمثابة يوم، وبعد هذا اليوم غدٌ، وهو يوم القيامة، فالدنيا كلها كيوم واحد، من أولها إلى آخرها، فهي أمرٌ زائل منته له حد، وما بعده هو الآخرة، فجدير بالنفس الزكية، وبمن تعزُّ عليه نفسُه، وبمن يهمه خلاصها ونجاتها أن يعد العدة، وأن ينظر للآخرة.

﴿ وَاتَّقُوا اللّهَ أَإِنَّ اللّهَ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ فإذا اتقى ربّه وحاسب نفسه عرف ما له وما عليه، كالذي يحاسب نفسه من جهة البضاعة، أو يحاسب شركاءَه، فيعرف النتيجة، وهذا أعظم وأهمّ، فمحاسبة النفس فيها يتعلق بأمر الله وأمر الآخرة، من أهم الأمور وأعظمِها؛ لأنك مخلوق لتعبد ربّك وتتقيه، ومخلوق لتحاسب هذه النفس عن أخطائها وتجاهدها بها يجب عليها.

= ونتيجة المحاسبة أن المؤمن يعرف بعدها ما له وما عليه، فإن ظهر له أنه مستقيم وأن سَيرَهُ على الهدى ثابت، حَمِدَ الله، وسأله الثبات، وعرف قدر هذه النعمة، وشكر الله عليها، واستمر في الخوف والوَجَل حتى لا تزول أو يزول بعضها. وإن ظهر له بعد الحساب تفريط وأخطاء كثيرة وأغلاط وعيوب، \_ وهذا هو الأغلب والأكثر \_ فعند ذلك يبادر بالتوبة وإصلاح ما وقع منه من أخطاء، وما زلّت فيه قدمه، وما أضاع من أمر الله، وليجاهد نفسه أخطاء، ولما زلّت فيه قدمه، وعا أضاع من أمر الله في ترك نواهيه والتزام أوامره والوقوف عند حدوده.

#### وَفَحْ معِد الرَّحِيُّ الْفِخْدِيُّ السِّكِيِّ النِّزِيُّ الْفِزودُ www.moswarat.com

#### [النهى عن التشبه بأعداء الله]

قال تعالى: ﴿ وَلَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ نَسُوا اللَّهَ فَأَنسَنَهُمْ أَنفُسَهُمْ أَنفُسَهُمْ أَنفُسَهُمْ أَنفُسَهُمْ أَنفُسِهُمْ أَنفُسِهُمْ أَنفُسِهُمْ أَنفُسِهُمْ أَنفُسِهُ أَنفُسِهُمْ أَنفُسِهُمْ أَنفُسِهُونَ ﴾ [الحشر: ١٩]. [٤٠]

[شرح ٤٠] ينهانا سبحانه عن التشبه بأعداء الله الذين نَسُوا الله، يعني: أضاعوا أمره، وتركوه، وعاملوه معاملة من نسي، وقد لا ينسَون، لكنهم لا يبالون، فقد غلبت عليهم الأهواء، وشُغلوا بالشهوات، وغَفَلوا عن حق الله، فصاروا على خطر عظيم، وعلى شفا جُرُفٍ هارٍ.

فينبغي لك يا عبد الله أن تحذر مشابهة أعداء الله الذين أضاعوا أمره، ونسوا حقه، وارتكبوا نهيه، ولم يقفوا عند حدوده، فتهلك كما هلكوا، ولهذا قال جل وعلا: ﴿ فَأَنْسَنَّهُمْ أَنفُسَهُمْ الله يعني: أنهم لما نسوا الله بإضاعة الأوامر وترك النواهي أنساهم الله أنفسهم، إذ أنساهم أسباب النجاة والسعادة، وهل هناك شيء أعظمُ من أن تنسى نفسك، وتنسى نجاتها وأسباب سعادتها؟! =

= وهل عند الإنسان شيء أغلى من نفسِه ليسعى لنجاتها وخلاصها؟!

فإذا ضيَّع أمر الله ولم يبال، ونسي حقه فإنه هالك، ومن عقوباته أن ينسيه الله نفسه، فينسى أسباب سعادتها، وينسى أسباب نجاتها، وينسى أسباب رُقيِّها ورضا الله عنها، ويقع في ضد ذلك من أسباب هلاكها وغضبِ الله عليها وسوء مصيرها، نسأل الله العافية.

﴿ وَأُولَئِهِكَ هُمُ ٱلْفَسِقُونَ ﴾ فمَنْ نَسِيَ ربه وأنساه الله نفسه فهو الخاسر، وهو الفاسق، والفاسق: هو الخارج عن طاعة الله، والفسق: هو الخروج عن الشيء، ومن قول العرب: فسَقَتِ الرُّطَبة، أي: خرجت منها النواة، وسُميت الفُويسقة ـ المعروفة ـ؛ لأذاها وخروجها عن طبيعة أمثالها من الحيوانات الأخرى التي لا تؤذي.



#### [حال المتقي]

قال تعالى: ﴿ لَا يَسْتَوِى أَصْحَبُ ٱلنَّارِ وَأَصْحَبُ ٱلْجَنَّةِ أَصْحَبُ ٱلْجَنَّةِ أَصْحَبُ ٱلْجَنَّةِ أَصْحَبُ ٱلْجَنَّةِ هُمُ ٱلْفَآبِرُونَ ﴾ [الحشر: ٢٠]. [٤١]

[شرح ٤١] ثم يبين حال من اتقى الله، وهم أهلُ الجنة، وحالَ من أضاع التقوى، وهم أهلُ النار، وأنها لا يستويان، فلا يستوي هؤلاء وهؤلاء.

فهل يَحسُنُ بالعاقل ويليق به أن يرضى أن يكون مع الهالكين، وأن يكون مع الهالكين، وأن يكون مع أصحاب النار؟! لا ينبغي له ذلك، ولا ينبغي له أن يسير في ركاب الهالكين، فالواجب عليه أن يأخذ بأسباب النجاة، وأن يكون حازماً في الأمور كلها، لعلَّه يكون مع الناجين.

ولهذا قال سبحانه: ﴿ أَصْحَبُ ٱلْجَنَةِ هُمُ ٱلْفَآبِرُونَ ﴾ أصحاب الجنة \_ الذين أعدُّوا العدة، وسارعوا إلى مرضاة الله، وانتهوا عن محارمه \_ هم الناجون، وهم السعداء، وهم الفائزون بالعاقبة الحميدة والفضل الكبير والنجاة يوم القيامة.



#### [عظم القرآن الكريم]

[شرح٤٢] ثم يبين سبحانه أن هذا القرآن العظيم جدير بأن يتعقّله المؤمن، ويُقبل عليه، ويعالجَ به أمراض قلبه ومجتمعه، وألا يغفل عنه، فهو صراط الله المستقيم وهو حبل الله المتين، وهو الهادي للتي هي أقوم، وهو الشفاء لما في الصدور.

لو أُنْزِلَ القرآنُ على جبل أصم مكلَّف به، وأُمر بها فيه لخشع هذا الجبل خشوعاً عظيهاً، وهو جبل حجر، ولربها تصدع وتفتت من خشية الله عز وجل، كها في الآية الأخرى في الحجارة: ﴿ لَمَا يَهُمِطُ مِنْ خَشْيَةِ ٱللَّهِ أَوَمَا ٱللَّهُ بِغَنفِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴾ [البقرة: ٧٤]، فهي لها إحساس إذا كُلِّفت بشيء، إحساس يليق بها ويناسبها، وربها سبحانه وتعالى هو الذي يعلم بها.

= فلو كُلِّف الجبل بها في القرآن لرأيته خاشعاً متصدعاً من خشية الله، وأنت يا عبد الله، الذي أعطاك الله عقلاً وروحاً وتمييزاً، قد أعرضت عن هذا الكتاب، ولم تخشع، ولم تخف ما فرطت فيه من تضييع أمر هذا الكتاب. فالمعنى أن هذا الجبل لو كُلف بهذا القرآن لكانت له حال غير حالك، وهذا بالنسبة إلى أغلب الخلق، وإلا فالخلاصة من عباد الله لهم شأن مع كتاب الله، وامتثال عظيم وعناية وحذر وإقبال، ولكن أغلب الخلق ليسوا كذلك.

والمقصود من هذا: تنبيهك أنك جدير بأن تُعنى بكتاب الله، وأنت الذي أعطيت عقلاً، ولست كالجهاد، إذ يهمك أن تعنى به، وأن تستقيم عليه، وأن تعالج به قلبَك حتى يطهر من أمراضه، وأن تعالج أمراض المجتمع حتى يستقيم على طاعة الله ورسوله.

ثم يبين صفاتِه العظيمة وأسهاءَه الحسني، وأنه جلَّ وعلا هو الإله الحق الذي لا إله غيره، وأنه مسمى بهذه الأسهاء العظيمة:

#### [اسماء وصفات الله الحسني]

قال تعالى: ﴿ هُوَ اللَّهُ الَّذِى لَا إِلَهُ إِلَّا هُوَ عَلِمُ الْعَيْبِ
وَالشَّهَادَةُ هُوَ الرَّحْمَانُ الرّجِيمُ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ الَّذِي لَا إِلَهُ إِلَّا هُوَ اللَّهُ الَّذِي لَا إِلَهُ إِلَّا هُوَ اللَّهُ الَّذِي لَا إِلَهُ إِلَّا هُوَ اللَّهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ [الحشر: الجَبَّالُ المُتَكَبِّرُ شُبّحَانَ اللَّهِ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ [الحشر: الجَبَّالُ المُتَكَبِرُ شُبّحَانَ اللَّهِ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ [الحشر: اللهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ [الحشر: ٢٢-٢٣]. [27]

[شرح ٤٣] فيبين سبجانه وتعالى هذه الأسهاء العظيمة المشتملة على معانٍ جليلة، لتنتبه يا عبد الله لهذه الأسهاء، وتتعقَّلها، وتعرف منها صفات ربك وأسهاءه الحسنى، وأنه جل وعلا المستحق الذي يُعبَد ويعظَّم.

ويختم آية إنزال القرآن على جبل بأن الآيات إنها تُفَصَّلُ وتُوجَّهُ لمن يتفكر ومن يتعقل، والأمثال ليست لغير العقلاء، وإنها توجه وتُضرب لأهل التفكر والتعقل والنظر، ﴿ وَيَلْكَ الْأَمْثُ لُ نَضْرِبُهُ كَا لِلنَّاسِ وَمَا يَعْقِلُهُ } [العنكبوت: =

= ٤٣]، فأنت يا عبد الله مأمور بالتعقل والتفكر والنظر؛ حتى تستفيد من أمثال الله ومن قصصه وأخباره، ومما يلفت إليه أنظار العقلاء من عباده؛ لتكون منهم. نسأل الله التوفيق.

\* \* \*



# فهرس الموضوعات سورة البقرة

| التذكير بنعم الله على بني إسرائيل _ الآيات: ١٠ ٤ - ٤٤    |
|----------------------------------------------------------|
| بيان ما وقع لبني إسرائيل من العقوبات_الآيات: ٥٨-٩٥       |
| تحويل القبلة _ الآيات: ١٤٧-١٤٢                           |
| فضل الصابرين والمقاتلين في سبيل الله _ الآيات: ١٦٤ - ١٦٤ |
| التوجيه إلى مكارم الأخلاق _ الآيات: ١٦٥ - ١٧٧            |
| خلق الأهلَّة حكم وأسرار _ الآيات: ١٨٩ –١٩٩               |
| حكم القتال في الشهر الحرام ـ الآيات: ٢١٨-٢١٧             |
| أحكام الحيض_الآيات: ٢٢٢-٢٢٧٧٤                            |
| كيف تحيا الأمم _ الآية: ٢٤٣                              |
| الحث على الإنفاق_الآيات: ٢٥٧-٢٥٧                         |
| عاقبة المرائي_الآيات: ٢٦١-٢٦١                            |
| بعض أحكام الإنفاق _ الآيات: ٢٦٧ - ٢٧١                    |
| خطورة الربا_الآيات: ٢٧٥-٢٨١                              |
| أحكام المداينة _ الآيات: ٢٨٢ - ٢٨٣                       |
| إحاطة علم الله وتمام ملكه وقدرته _ الآيات: ٢٨٥-٢٨٥       |

## سورة آل عمران

| ثبات التوحيد لله، وإنزال الكتب على رسله _ الآيات: ١-٧١٥٣      |
|---------------------------------------------------------------|
| ن الدين عند الله الإسلام _ الآيات: ١٦٥                        |
| لتحذير من موالاة الكافرين ــ الآيات: ٢٨ -٣٣                   |
| عظمة قدرة الله تعالى في قصة زكريا ويحيى عليهما السلام ـ       |
| الآيات: ٣٨–٤١                                                 |
| قصة عيسى عليه السلام ـ الآيات: ٥٥-٥٥                          |
| من مواقف أهل الكتاب_الآيات: ٢١٢                               |
| الميثاق المأخوذ على الأنبياء _ الآيات: ٨٦-٨١                  |
| نداء لأهل الإيمان _ الآيات: ١٠٠ - ١٠٠                         |
| فضل الأمة الإسلامية على غيرها من الأمم _ الآيات: ١١٠-١١٤ ٢٣٧. |
| التحذير الشديد من اتخاذ الكفرة بطانة للمؤمنين_                |
| الآيات: ۱۲۰–۱۲۰                                               |
| غُزُوتًا بدر وأحد_الآيات: ١٢١-١٢٥                             |
| النهي عن أكل الربا والحث على الإنفاق _ الآيات: ١٣٠ –١٣٦٢٦٨    |
| سورة النساء                                                   |
| آيات المواريث _ الآيات: ١١ - ١٤                               |

| أسباب صلاح المجتمعات ـ الآيات: ٥٨ -٧٠                           |
|-----------------------------------------------------------------|
| السياسة الحربية في الإسلام _ الآيات: ٧١ - ٨٠                    |
| التحذير من الغلو في الدين _ الآيات: ١٧١ - ١٧٦                   |
| سورة المائدة                                                    |
| الوفاء بالعهود_الآيات: ١-٥                                      |
| الوضوء والغسل والتيمم ـ الآية: ٦٢                               |
| سورة الأنفال                                                    |
| توجيهات حربية للمؤمنين ـ الآيات: ١٥ - ٢٦                        |
| سورة التوبة                                                     |
| إعلان الحرب على المشركين ـ الآيات: ١-٥                          |
| سلوك رجال الدين من أهل الكتاب والتحذير منه ـ الآيات: ٣٤- ٠ ٤ ٣٥ |
| سورة الكهف                                                      |
| مثل الحياة الدنيا_ الآيات: ٣٦-٥٥                                |
| سورة مريم                                                       |
| قصة إبراهيم مع أبيه _ الآيات: ٤١ - ٢٥                           |

| الحجرات | سورة |
|---------|------|
|---------|------|

| ٣٩٠ | 1 1 | آيات: | ച 二 | سول | مع الر | الحديث | أدب | من |
|-----|-----|-------|-----|-----|--------|--------|-----|----|
|-----|-----|-------|-----|-----|--------|--------|-----|----|

### سورة الحشر

| ٤ | • | ۲ | ٠. | • • | • • | • • | •• | • • | • • • | •• | ••• | •••     | •••     | • • • | •••   | ••• | ••  | •• | •••   | . 1  | ٨   | :     | ڏية     | 11. | _ \  | باتم | ڄ   | ومو  | ی    | <i>ق</i> و | ال  |
|---|---|---|----|-----|-----|-----|----|-----|-------|----|-----|---------|---------|-------|-------|-----|-----|----|-------|------|-----|-------|---------|-----|------|------|-----|------|------|------------|-----|
| ٤ | ٠ | 9 | ١. | ٠.  | •   |     |    |     | • • • |    | ••• | •••     | • • • • |       | • • • | ٠ ١ | ۹   | ١: | ئية   | الأ  | _ ' | لله   | اء ا    | عد  | بأ   | ىبە  | لتث | ن ا  | ِ ع  | کھو        | ال  |
| ٤ | ١ | ١ | •  |     | • • |     | •• |     | ••    | •• | ••• | •••     | ••••    |       | • • • | ••• | • • | •• | •••   | ••   | ••• | • • • | ٠٢.     | •   | :ā   | لإَي | ۱_  | قي   | المت | ال         | >   |
| ٤ | ١ | ۲ | •  |     |     | •   | ٠. | ••  |       | •• | ••• | • • • • | • • • • |       | •••   | ••• |     |    | •••   | ••   | ••• | ••    | •••     |     | ٠ ٢  | ή.   | _ : | نرآد | الة  | ظ,         | عا  |
| ٤ | ١ | ٤ |    |     |     |     |    |     |       |    |     | • • • • |         | . ۲   | ٣-    | -۲  | ۲   | ن  | ٔ نتا | الاَ |     |       | <u></u> | بلو | له ا | ے ان | ار  | صف   | 4 6  | ـا         | أبد |

