# وقفات تربوية مع مع سورة التوبة

جمع وإعداد أ. نجلاء السبيل

# والمسقدمسة

# بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لا نبي بعده ...... وبعد

قارئي الكريم...

اسمح لي في هذه المقدمة أن أنثر بين يديك خواطري حول هذه السورة المباركة قبل أن تبدأ بقراءة ما جمعته من تأملات ووقفات في تدبرها.

أقول بالرغم من أن هذه السورة تُصنَّف من السور القوية في موضوعاتها ففيها قتالٌ وسيف، ونبذُ للعهود، وبراءة من الشرك وأهله، وفضح للنفاق والمنافقين وتعرية لمؤامراتهم ودسائسهم، إلا أنها أيضاً من السور التي تلامس القلب وتحركه ولا تستعجب من كلامي فسأبرره لك، المهم أن لا تنسى أنها مجرد خواطر لي وليس كلاماً أُلصقه بأهل العلم لأتبرأ من تبعته..

أولاً: انظر في اسمها (سورة التوبة). والتوبة لفظ قريب للنفس مُحبَّب لها، له وقعه وجرسه وأثره على النفس، وأكثر من يشعر بهذا المعنى هو ذلك التائب الذي كان ميتاً فأحياه الله بالتوبة، وكان غريقاً فأنقذه الله بالتوبة، وكان بعيداً فقرّبه الله بالتوبة، وبدأ يذوق طعمها، وألطافها، وأرزاقها، ومِنحها، وعرف أن التوبة ما هي إلا توفيق وفتح من الله، رزق من عند الله، نور يقذفه الله في القلب، ولولا أن الله أذِن له بالتوبة وشرح صدره لها وحرّك قلبه لها لما تاب! ولظل في غمرته وغفلته، فعلِم عظيم نعمة الله عليه أن أيقظه من غفلةٍ كان قد غرِقَ فيها سنين من عمره.

ثانياً: هذه السورة تحدثك عن غزوتين من غزوات النبي الله وحنين وتبوك وهذا يعني أنك ستقترب من رسول الله الله كثيراً، ومن المعلوم أن كل من اقترب منه أنس به، ولن يشعر بهذا الأنس إلا محب صادق كلما تنقل بين الآيات وجمع مع الآيات قراءة في السيرة وعرف أحداث الغزوة وما دار فيها، عندها سيشعر وكأن رسول الله قد أصبح حياً في قلبه، وكأن روحه وفؤاده وسمعه وبصره قد امتلأ برسول الله، وأن بشاشة الإيمان قد خالطت دمه وقلبه وذاق طعم الإيمان.

ستقترب من صحابة رسول الله على بل ستقترب من صحابة كثيرٌ منا لا يعرفهم ولم يسمع عنهم، النعمان بن مقرّن، ذو البجادين، عُلبة بن زيد، أبو عقيل الأنصاري، أبو لبابة.... رضي الله عنهم أجمعين.

وهناك أناس مجرد النظر إليهم أو الحديث عنهم يقوي عزمك ويُعلي همتك ويزيد نشاطك وهكذا هم صحابة رسول الله إذا التففت حولهم واقتربت منهم رضي الله عنهم، وسأترك الحكم لك حين تنتهي من قراءة هذه الوقفات.

- أيضاً في هذه السورة وفي كل السور التي تعرض الغزوات ستشعر أنك اقتربت من مدينة رسول الله وكأنك تستنشق عبق المدينة، وأريج المدينة، وطيب المدينة، وسكينة المدينة، وكلما اقتربت ستشعر وكأن روحاً جديدة بدأت تسري في جسدك، ولا تفسير لها إلا ما قاله رسول الله الله الله الما الله على المدينة كما تأرز الحية إلى جحرها".

ثالثاً: سترى في هذه السورة أمراً عجباً من جبر الله لقلوب عباده، سترى كيف جبر الله قلب كعب بن مالك وصاحبيه، وكيف جبر الله قلوب عباده وهو الجبّار الله يجبر قلوب عباده وهو الجبّار الرحيم سبحانه وبحمده.

أما عني أنا ففي هذه السورة آيةً كانت عوضاً وجبراً لي كلما قرأتها وذلك حين مررت بمحنة فقد أولادي الأربعة أسأل الله أن يردهم لي رداً جميلاً، وكنت في بداية هذه المحنة، ولم أكن أعرف شيئاً عن التدبر ولا علم التدبر ولا دروسه ولا مشايخه ولا أهله، ولم أكن درست في مدارس التحفيظ ولا حلقاته، ولم أكن أعرف ما يقوله أهل التدبر من أن القرآن إذا وقع في القلب نفع، لم أكن أعرف هذا كله، كل الذي أعرفه وقتها أني كنت أقرأ القرآن بمشاعر أم مكلومة، وكلما مررت بهذه الآية داوتني ﴿وَلَوْ أَتُهُمْ رَضُوا مَا آتَاهُمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَقَالُوا حَسَبُنَا اللَّهُ سَيُوْتِينَا اللَّهُ مِنْ فَضَلِهِ وَرَسُولُهُ إِنَّا إِلَى اللَّهِ رَا غِبُونَ ﴾ [التوبة:٥٩].

كنت أقف عندها وأبكي، وأرددها وأبكي، ثم أقول يارب أشهدك بأني راضية، وكنت على يقين أن الله سيعوضني، وقد عوضني جل جلاله بكرمه ومنه، فإن فقدت أولادي فقد عوضني الله بالقرآن ودروسه وأنعِم وأكرِم به من عوض وفضل.

لا أقول هذا الكلام عُجباً أو مرآءةً أو استجداءً للمشاعر وإنما أقوله لكي يعلم الجميع أن تدبر القرآن ليس محصوراً في مدارس التحفيظ وحلقات المساجد والمقارئ، ليس

ا رواه البخاري ومسلم

محصوراً بالشهادات والألقاب والماجستير والدكتوراه!! لا ولكن الله يقول ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَذِكَرَىٰ لِمَنْ كَانَ لَهُ قَلْبٌ أَوْ أَلْقَى السَّمْعَ وَهُوَ شَهِيدٌ ﴾ [ق:٣٧].

التدبر وإن لم تكن من أهل الشهادات والدرجات ولكنك تملك قلباً مُحباً للقرآن مُقبلاً على القرآن، باحثاً عن بركة القرآن، والقرآن يُحتاج إلى قلب فإن الله لن يحرمك ولن يخيبك، فإذا علِم الله صِدقك أعانك ووفقك والصادق يُرزَق،

فابدأ الطريق أيها القارئ الكريم وأنت مستعينٌ بالله، صادقٌ مع الله، واسأل الله الفتح، فإن لم تستعن بالفتّاح ستبقى الأبواب مغلقة دونك.

فتح الله لي ولك كنوز كتابه وذخائره وجعلنا ممن ينتفع بعلمه ويعمل به

اعذرني إن أطلت عليك في هذه المقدمة ولكني أحببت هذه السورة،،

أحببتها بقدر ما اقتربت فيها من رسول الله على الله

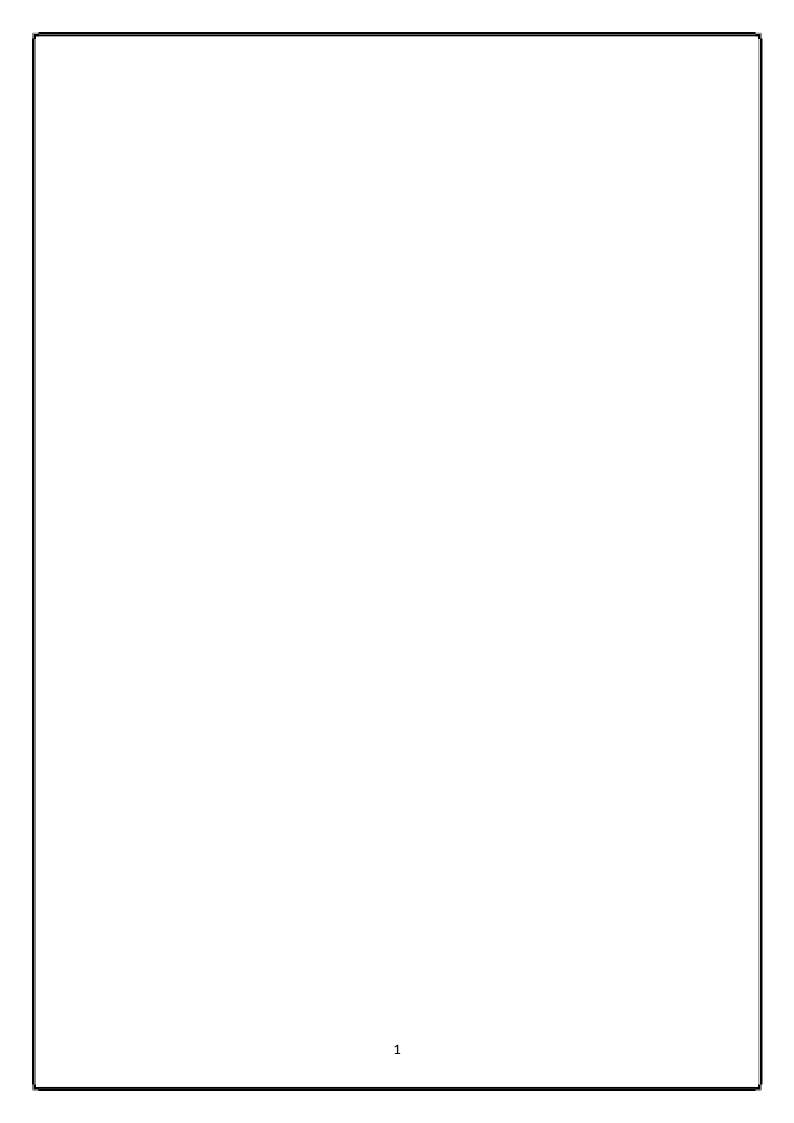
أحببتها بقدر ما شعرت بدموع البكّائين فيها ..

أحببتها بقدر ما شعرت بتتابع البلاء على كعب بن مالك رضي الله عنه حتى ضاقت عليه نفسه وضاقت عليه المرض بما رحبت ثم أتته البشرى وأيُّ بشرى!!

أحببتها بقدر ما كنتُ أجد فيها جبراً لقلبي ومداواةً لجراحي..

والحب لا يستطيع أن يكتم حبه لذلك جرى قلمي بهذه المقدمة...

أم عبد الرحون الجوعة ۱۲۳۲/۲۲هـ الخاوسة والنصف عصراً



# اللقاء الأول

# التجريف بالسورة

- سورة مدنية بالإتفاق، انتظمت في مائة وتسع وعشرين آية.
- نزلت في العام التاسع من الهجرة في أو اخره، أي قبل وفاة النبي ﷺ بعام وثلاثة أشهر.
- لها عدة أسماء بل إنها تعد أكثر سور القرآن تسمية، ذكروا لها ما يقارب من احدى وعشرين اسما، وفيما يلي إيراد لبعض أسمائها :
  - ➡ الوقشقشة: أي أنها تقشقش من النفاق بمعنى تبرئ منه ومن أهله.
    - → المخزية: لأنها تُخزي الكافرين والمنافقين.
- ⇒ الفاضحة: لفضحها سلوك المنافقين وما انطوت عليه صدورهم من الخسة والنذالة، وكان ابن عباس يسميها بذلك لأنه ما زال ينزل فيها ومنهم ومنهم حتى ظن الجميع أنها لم تُبق أحداً منهم إلا وذكرته.
  - → الحافرة: بسبب حفرها عن قلوب المنافقين و إثارة سرائرهم.
- → الهشددة: بسبب شدة قسوتها في التعامل مع المنافقين والمشركين لتطهير الجزيرة منهم لما أظهروه من الإستهزاء وفساد الإعتقاد.
  - ⇒ العذاب: بسبب براءة السورة من المنافقين والمشركين ودعوتها لقتالهم بدون رحمة.
  - → السيف: لأن السيف أداة الحرب الرئيسية في زمن صدر الإسلام والجهاد لا يقوم إلا به.
    - ➡ الغزوتين: لذكرها غزوتي حُنين وتبوك.
    - وتُعتبر التوبة وبراعة من أشهر أسمائها التي وردت في السنة.

حديث زيد بن ثابت في صحيح البخاري في باب جمع القرآن، (قال زيد: فتتبعت القرآن حتى وجدت آخر سورة التوبة مع أبى خزيمة الأنصاري "لقد جاءكم رسول من أنفسكم" حتى خاتمة سورة براءة).

• وسويت بسورة التوبة: لأن فيها التوبة على المؤمنين عامةً لمختلف طبقاتهم، والتوبة على الثلاثة الذين تخلّفوا عن معركة تبوك خاصة.

وقد ورد فيها ذكر كلمة التوبة باشتقاقاتها سبع عشرة مرة.

• مقصودها: الدعوة إلى التوبة بالرغم أن السورة تتحدث عن المنافقين والمشركين وقتالهم إلا أنها تدعوهم للتوبة في غير موضع من مقاطعها، وهذا فيه مناسبة أن يكون ختام الوحي، وختام النبوة بفتح باب التوبة. وما زال الله جل وعلا يتحبّب إلى عباده ويعرض عليهم التوبة ويمهلهم ويحلم عليهم ويكرر لهم

موسوعة التفسير الموضوعي سورة النوبة (١٨٧/٣)

الفرص من أجل أن يتوبوا، فهنيئا لمن حرّك الله قلبه للتوبة وحبّبها إليه، وهذا هو معنى قوله تعالى (ثم تاب عليهم ليتوبوا) أي أن الله ابتداءً هو الذي شرح صدورهم وأقبل بقلوبهم واختارها واصطفاها

> والتـوبُ في أوصافهِ نوعان بعد المتاب منةِ المنّان

وكذلك التوّابُ من أوصافهِ اذنٌ بتوبة عبده وقبولها

والله عز وجل أعلم بقلوب عباده، أعلم بمن يستحق التوبة فيحرك قلبه لها، وأعلم بمن لا يستحقها فيصرف قلبه عنها، ومن صرف الله قلبه فلا يملك أحد أن يرده عليه، وسيعيش في هذه الدنيا وكأن قلبه أصبح قبراً مظلماً، فهم كما يقول ابن كثير رحمه الله ' يتقلبون في خمسة من الظّلَم: كلامهم ظُلمة، وعملهم ظُلمة، ومُدخلهم ظُلمة، ومخرجهم ظِّلمة، ومصيرهم يوم القيامة إلى ظُلمة ﴿كَأَتُّمَا أُغْشِيَتْ وُجُوهُهُمْ قِطَّعًا مِنَ اللَّيْل مُظِّلمًا ﴾ [يونس:٢٧].

ونحن لن نفتتح سورة التوبة ونبدأ في مدارستها إلا ونحن نؤمل في ربنا التوَّاب أنه ما ساقنا وأجلسنا لنتدبر هذه السورة إلا لأنه أراد بنا خيرا، لن نبدأ إلا ونحن طامعون في ربنا طمعا كبيرا، يا رب طمعتنا فطمعنا ورغبتنا فرغبنا، ولماذا لا نطمع؟؟

إذا كان أعرابياً لما علِم أن الله جل وعلا يضحك قال: "لن نعدم خيراً من رب يضحك" ، ونحن أيضاً لن نعدم خيرا من ربِ تو اب ما زال يفتح لنا أبواب التوبة.

استصحاب مثل هذه المعانى يعين العبد على نفسه، ويُعينه على التوبة، يُعينه على حُسن الظن بربه، ويُسهّل له الطريق ويفتح له الأبواب من أجل أن يعود ويرجع ويقلع ويُنيب ولا بيأس ويغلق الأبواب على نفسه، فلا أحد أحبّ إليه العذرُ من الله وإن كان الذنب نقص فإن التوبة تجبره، فليست العبرة بنقص البداية وإنما العبرة بكمال النهاية.

# من الملاحظ أن هذه السورة لم تبدأ بالبسملة

تعددت الأقوال ولكن الراجح والعلم عند الله أن سورة براءة نزلت بالسيف ونزلت بالبراءة من الشرك وأهله ونبذ عهودهم إليه، فلم تبدأ بالبسملة لأن البسملة فيها أمان ورحمة والأمان والرحمة لا يتفقان مع السيف والبراءة.

رواه ابن خزیمة (۲۱/۲)

<sup>&#</sup>x27; تفسير ابن كثير - سورة يونس (الآية٢٧)

# مواضيع سورة التوبة

المقطع الثالث المقطع الرابع (٢٦–٤١) (٣٦–٤١) (٢٦–٤١) \*الأشهر الحرم المسجد \*الأشهر الحرم الحرام من المشركين \*موضوع الهجرة \*معالجة قضية الرزق \*معاملة أهل الكتاب \*عقوبة تارك الزكاة

المقطع الأول المقطع الثاني (٢٥-٢٧) (٢٤-١) \*غزوة حُنين \*غزوة حُنين ونبذ عهودهم

المقطع السابع \*قصة الثلاثة الذين تخلفوا عن غزوة تبوك وتوبة الله عليهم

المقطع السادس (۱۱۲-۱۱۱) \*(إن الله اشترى من المؤمنين أنفسهم وأموالهم بأن لهم الجنة) \*قانون البيعة \*صفات أهل البيعة المقطع الخامس (٤١-نهاية السورة) \*غزوة تبوك وفضح المنافقين

# المقطع الأول (١-١)

وَ مُوضوعه الرئيسي البراءة من الشرك وأهله ونبذ عهود المشركين إليهم وهذا واضح من أول آية افتتحت بها السورة ﴿بَرَاءَةٌ مِنَ اللَّهِ وَرَسُولِهِ إِلَى الَّذِينَ عَاهَدَتُمْ مِنَ الْمُشْركِينَ (١) .

وقد كان بين رسول الله وبين المشركين عهود مسالمة ومهادنة وموادعة بأن يسالم بعضهم بعضاً ولا يعتدي بعضهم على بعض، فنزلت البراءة وهي قطع الموالاة وزوال الأمان ونبذ هذه العهود وإبطالها إذ لا يمكن للمسلمين أن يستطيعوا العيش مع المشركين على أسس المعاهدات القديمة التي وقعوها معهم في وقت كانوا فيه مستضعفين، فأرسل رسول الله وعلى رضي الله عنه ليبلغ المشركين هذه البراءة في موسم الحج جرياً على عادة العرب بأن أحداً إذا أراد أن يقطع عهداً فلا بد أن يبلغه بنفسه أو يرسل له من أهل بيته من يبلغ عنه.

# فنادى بأربعة أمور:

"أيها الناس: "لا يدخل الجنة إلا مؤمن، ولا يطوف بالبيت عريان، ومن كان بينه وبين رسول الله عهد فأجله أربعة أشهر، فإذا مضت فإن الله بريء من المشركين ورسوله، ولا يحج هذا البيت بعد عامنا هذا مشرك".

# ما السبب في قطع هذه العهود؟ وما هي المدة التي أعطيت لهم؟ ولماذا أعطيت؟

قال تعالى ﴿ فَسِيحُوا فِي الأَرْضِ أَرْبَعَةَ أَشْهُرٍ وَا غَلَمُوا أَتَّكُمْ غَيْرُ مُعْجِزِي اللَّهِ لَا وَأَنَّ اللَّهَ مُحْزِي الْكَافِرِينَ (٢) ﴾.

من كان لهم مع رسول الله عهداً مطلقاً غير محدد بمدة معينة أو لهم عهد دون الأربعة أشهر أو لا عهد لهم مطلقاً فقد أعطيت لهم مدة أربعة أشهر، هي مدة أمان لهم، تبدأ من اليوم الذي بُلِّغوا فيه وهو يوم الحج الأكبر (يوم النحر) العاشر من ذي الحجة في السنة التاسعة من الهجرة إلى العاشر من شهر ربيع الآخر سنة عشر للهجرة.

وأعطيت لهم هذه المدة لعلهم أن يراجعوا أنفسهم ويفيئوا إلى أمر الله ويعلنوا توبتهم ودخولهم في الإسلام وهذا معنى قوله تعالى ﴿فَإِنْ تُبْتُمْ فَهُو خَيْرٌ لَكُمْ ﴾، ولكن إن انتهت المدة وهم على ما هم عليه من شركهم وكفر هم وضلالهم فليس لهم إلا السيف والقتال، ﴿فَإِذَا اتْسَلَخَ الأَشْهُرُ الْحُرُمُ فَاقْتُلُوا الْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدْتُمُوهُمْ وَحُدُوهُمْ وَاقْعُدُوا لَهُمْ حَكُلٌ مَرْصَدٍ \* فَإِنْ تَابُوا وَأَقَامُوا الصَّلاةَ وَاتَوُا الزَّكَاةَ فَخَلُوا سَبِيلَهُمْ \* إِنَّ اللَّهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ (٥) ﴾ [التوبة:٥].

التفسير الموضوعي (٢١٥/٣)

لماذا؟؟ لأنهم أعرضوا عن آيات الله، ولأنهم قوم لا يحترمون عهودهم ومواثيقهم فقد تكرر منهم نقص العهد مع رسول الله على كثيراً، كما أنهم قوم لا يؤمن جانبهم فهم يتحيّنون الفُرص لمحاربة المسلمين وإذا كانت الغلبة لهم والقوة لهم على المسلمين فهم لا يرقبون في مؤمن إلا ولا ذمة، لا يراعون عهداً ولا قرابة ولا رحماً فليس لهم إلا السيف وانتهى عهد التسامح والأمان معهم. ﴿كَيْفَ وَإِنْ يَظْهَرُوا عَلَيْكُمْ لا يَرْقُبُوا فِيكُمْ إلا وَلا ذِمَّة تَيْرَصُونَكُمْ بِأَفَواهِمْ وَتَأْبَى ل قُلُويُهُمْ وَأَكَثَرُهُمْ فَاسِقُونَ (٨) ﴾.

إلا أن هناك استثناء من أهل العهود وهم من قال الله عنهم ﴿إِلا الَّذِينَ عَاهَدُتُمْ مِنَ الْمُشْرِكِينَ تُمَّ لَمُ يَتُهُمُ وَلَمْ يُظَاهِرُوا عَلَيْكُمْ أَحَدًا فَأَتِمُوا إِلَيْهِمْ عَهْدَهُمْ إِلَىٰ مُدَّتِهِمْ ۚ إِنَّ اللَّه يُحِبُ الْمُتَّتِينَ (٤) ﴾، الذين عاهدوا رسول الله ﷺ بعهود مؤقتة بمدة معينة ووفوا بعهودهم، ولم يعاونوا أحداً من أعدائه عليه، فابقوا على عهدكم معهم ووفوا لهم فالله يحب الأوفياء وقد جعل الوفاء بالعهود من علامات المتقين. ومن جاءكم أيضاً يطلب الجوار فأمنوه وأجيروه وبلّغوه دعوة الله وأسمِعوه كلام الله حتى يرجع لوطنه ودياره. ﴿وَإِنْ أَحَدُ مِنَ المُشْرَكِينَ اسْتَجَارَكَ فَأُحِرَهُ حَتَّىٰ يَسْمَعَ كَلامَ اللهِ ثَمَّ أَيْلِغَهُ مَأْمَنَهُ ۚ ذَلِكَ بِأَتَهُمْ قَوْمٌ لا يَعْلَمُونَ (٢) ﴾.

هذه البراءة تقتضي قطع أواصر الموالاة والمودة بين المؤمنين والمشركين، فلن يكون هناك ولاية بين مؤمن ومشرك حتى لو كان أقرب الناس له، فالإنسان الذي يرضى بالشرك ولو خرجت أنت وإياه من رحم واحدة فليس بينك وبينه ولاية، ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تَتَّخِدُوا آبَاءَكُمْ وَإِخْوَانَكُمْ أُولِيَاءَ إِنِ اسْتَحَبُّوا الْكُفَر عَلَى الإيّان وَمَنْ يَتَولَّهُمْ مِنْكُمْ فَأُولِيكَ هُمُ الظَّالِمُونَ (٢٣) ﴾.

ثم أنت الآية الأخيرة في المقطع ﴿ قُلْ إِنْ كَانَ آبَاؤُكُمْ وَأَبْنَاؤُكُمْ وَأَزْوَاجُكُمْ وَأَزْوَاجُكُمْ وَ عَشِيرَ تُكُمْ وَأَمْوَالُ ثُم أَوْ اللّهِ وَرَسُولِهِ وَجِهَادٍ فِي سَبِيلِهِ فَتَرَبَّصُوا حَتَّى الْقَدْوَ اللّهُ لا يَهْدِي الْقَوْمَ الْفَاسِقِينَ (٢٤) ﴾، لتبين أن المحبة هي أساس أعمال القلوب، وهي التي تسوق وهي التي تحدو وهي التي تحرك، إذا تسللت ودخلت للقلوب ساقت الأبدان وحريحتها، فالقلب لا يتحرك إلا بإرادة ووقود هذه الإرادة الحب، فإذا زوجِم حب الله في القلب نقصت العبودية، فالقلب مثل الوعاء يُعبّأ ويفرّغ ويُعبّأ ويفرّغ وكل ما امتلأ بشيء فرغ من آخر وهكذا.

فإذا امتلاً القلب وانشغل بحب الدنيا وحب هذه المحبوبات فرغ من محبة الله وتناقصت محبة الله فيه.

نعم كل هذه المحبوبات من الآباء، الأبناء، الإخوة، الأزواج، العشيرة، المساكن، الأموال، التجارات، جُبِل الإنسان على حبها محبة طبيعية، لكن المهم أن لا تقدم هذه المحبوبات على محاب الله، وأن لا تكون سبباً في الوقوع فيما حرم الله وتجاوز حدود الله، وكأن الآية تحذرك احذر ثم احذر أن تُفرط في حب هذه المحبوبات، وتميل بكليتك إليها وتنغمس فيها فإنها ستؤثر على قلبك.

# إها هك حقيقة الحب؟[

أن تخلص حبك شه، وأن توحد محبوبك في هذا الحب حتى تتذوق معنى ﴿وَالَّذِينَ آمَنُوا أَشَدُّ حُبًّا لِلَّهِ ﴾ [البقرة:١٦٥]، وحتى تكون ممن قال الله عنهم (يجبهم ويجبونه)، وما تلذذ المؤمنون المتقون بشيء في صدور هم ألذ من حب الله عز وجل فيها. قال ﷺ: "ثلاثٌ من كُن فيه وَجَد بهن حلاوة الإيجان؛ أن يكون الله ورسولهُ أحبُّ إليه مما سواهما، وأن يحبُّ المرءَ لا يجبهُ إلا لله، وأن يكره أن يعودَ في الكفر بعد إذ أنقذه اللهُ منه كما يكره أن يُلقى في النار" .

فمن أعظم الفوز وأجل النعم أن تظفر بمحبة الله لك. هذه هي المنزلة التي يتشوق لها المؤمنون ويتنافس عليها المتنافسون والكل يريد أن يظفر ويحظى بها ويصل إليها...

فمن أحبه الله لم يعذبه، فقانون الحب يقتضي أن المُحب لا يعذب من يحب، بل يكرمه وينصرة ويُرضيه ويعتني به، وقد روي عن الشعيبي في قوله عز وجل ﴿إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ التَّوَّابِينَ ﴾ [البقرة:٢٢٢]، قال: التائب من الذنب كمن لا ذنب له، وإذا أحب الله عبداً لم يضره ذنبه لا.

والمراد من هذا أن الله تعالى إذا أحب عبداً وقدر عليه بعض الذنوب، فإنه يقدر له الخلاص منها بما يمحوها من توبة أو عمل صالح أو مصائب، كما في الحديث "أذنب عبدٌ ذنباً فقال: أيْ ربيّ، عملتُ ذنباً فاغفر لي.. فذكر الآيات إلى أن قال: فليعمل ما شاء"<sup>7</sup>.

﴿ وَقَالَتِ الَّيَهُودُ وَالنَّصَارَىٰ نَحْنُ أَبْنَاءُ اللَّهِ وَأَحِبَّا وَهُ ۚ قُلَ فَلِمَ يُعَدُّبُكُمْ بِدُنُوبِكُمْ ﴾ [المائدة:١٨].

يقول أهل التفسير: لو كانوا أحباء الله لما عذَّبهم الله، وقد جاء في مسند الإمام أحمد أن النبي عَلَيْ قال: "....والله لا يلقي حبيبه في النار".

❖ ومن أحبه الله غرس محبته في قلوب عباده وكتب له القبول بينهم ونادى الله عز وجل يا جبريل إنـــي أحب فلان فأحبه فيحبه جبريل، ثم ينادي جبريل في أهل السماء إن الله يحب فلان فأحبوه فيحبه أهل الســماء ثم يوضع له القبول في الأرض.

يحبه الناس، وتألفه قلوبهم، ويستأنسون بالحديث معه والجلوس إليه، لماذا؟ لأن الله أحبه وجبريل أحبه وأهل السماء أحبوه فساق الله القلوب إليه، وهذا القلب جندي من جنود الله لا يملك إلا أن ينفذ أو امر الله.

فقلبك وما يدور فيه من مشاعر الحب والبغض والإقبال والإعراض هذا أمر لا تملكه أنت أنما يملكه الله، لذلك إذا ساق الله القلوب لمخلوق فلا يملك أحد أن يصدها عنه!!!

البخاري (١٦) ومسلم (٤٣)

رسالة استنشاق نسيم الأنس لا بن رجب (صد ١٧٦)

<sup>ً</sup> أخرجه البخاري (۲۰۰۷) ومسلم (۲۷۵۸)

أزاد المسير (صد ٣٦٩)

بل حتى الجمادات! سأل رجل ابن عباس رضي الله عنه هل ستبكي السماء والأرض على أحد؟ فقال نعم. إنه ليس أحد من الخلائق إلا وله باب في السماء ينزل منه رزقه وفيه يصعد عمله، فإذا مات المؤمن أُغلِق بابه، فقده وبكى عليه وفقده مصلاه من الأرض التي كان يصلي عليه ويذكر الله فيه فيبكي عليه. '

وشتان بين عبد يُذكر في السماء والأرض، ويُفقد في السماء والأرض وتبكي عليه السماء والأرض، وبين آخر يُلعن في السماء والأرض ويبغضه من في السماء والأرض فإذا مات استراح منه العباد والدواب.

❖ ومن أحبه الله تولاه... وإذا تولاك الله سددك وأرشدك ودبر أمرك. إنه تول كريم تظهر آثاره على
 العبد.

تأمل في ألفاظ حديث الولي: "من عادى لي ولياً فقد آذنته بالحرب وما تقرّب إليّ عبدي بشيء أحبّ إليّ مما افترضتُ عليه ولا يزال عبدي يتقرّب إليّ بالنوافل حتى أحبه فإذا أحببته كنتُ سمعه الذي يسمع به، وبصره الذي يبصر به، ويده التي يبطش بها، ورجله التي تمشي بها..." .

كل هذا كناية عن التوفيق وعن العناية الربانية التي تحيطه من كل جهة وعن العصمة التي يعصمه الله بها، فيُعان على سمعه فلا يسمع حراماً، ويُعان على بصره فلا ينظر لحرام، يبارك له في جوارحه، وفي دخوله وخروجه وغدوه ورواحه.

فإذا تو لاك الله كفاك كفاية لا نظير لها.. فليس أحدٌ يكفى مثل كفاية الله عز وجل.

# ُكيف تنال هذه المحبة وكيف نتمكن من الوصول لها ؟؟

#### ١- معرفة إلله بأسمائه وصفانه.

فمن عرف الله بأسمائه وصفاته زادت محبته لربه، هذه المعرفة لها أثر كبير على إيمان العبد وصلحه ورقة قلبه وعبادته وقربه من ربه، فمن عرف مثلاً أنه ربه الشكور وأنه يجازي على المعروف بأكثر منه وأنه يعطي الكثير على العمل القليل، وأن الحسنة بعشر أمثالها إلى سبعمائة ضعف إلى أضعاف كثيرة، وأن من شكره لعبده أن ينشر له طيب احسانه ينشر له السمعة الطيبة والذكر والثناء الحسن كما يقول ابن الجوزي: "وأن الناس لتعلم بأعمال الصالحين ولو لم يطلعوا على أعمالهم مثل العود الهندي إذا وُضع على مجمر فشم الناس رائحته، وهم لا يعلمون من أين أنتهم الرائحة ولا يرون المجمر ولكن عبيره قد فاح".... وقس على ذلك بقية الأسماء الحسنى، وقد صدق بديل بن ميسرة حين قال " من عرف ربه أحبه ومن عرف الدنيا زهد فيها "...

ابن كثير - المصباح المنير

للمحيح البخاري (رقم ٢٥٠٢)

صيد الخاطر بتصرف

أ رسائل ابن رجب

#### ٧- محبة النبي رانباعه.

و الدليل قوله تعالى: ﴿قُلْ إِنْ كُنتُمْ تُحِبُّونَ اللَّهَ فَاتَبِعُونِي يُحْبِبُكُمُ اللَّهُ وَيَغْفِرْ لَكُمْ دُنُوبَكُمْ ۗ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ (٣)﴾ [آل عمران].

فمحبة رسول الله تقتضي توقيره واحترامه وتقتضي امتثال أوامره واجتناب نواهيه والحرص على سنته، تقتضى اتباعه وكثرة الصلاة والسلام عليه.

جاء أعرابي إلى النبي ﷺ يسأله عن الساعة، فقال رسول الله: وما أعددت لها؟ فقال: ما أعددتُ لها كـثير صـلاة ولا صيام غير أني أحب الله ورسوله، فقال عليه الصلاة والسلام: "أنت مع من أحببت" ` .

فكل الطرق إلى الله مسدودة إلا من اقتفى أثر رسول الله على الله

# ٣- محبة القرآن.

فمن أحب كلام الله أحبه الله. وتأمل في ذلك الصحابي الذي خرج في سرية فكان يصلي بأصحابه فيختم صلاته وقراءته بـ (قل هو الله أحد) فلما رجعوا وذكروا ذلك لرسول الله على قال: سلوه لأي شيء يصنع ذلك، فقال: لأنها صفة الرحمن وأنا أحب أن أقرأ بها، فقال عليه الصلاة والسلام: "أخبروه أن الله يجبه" وفي رواية "حبك إياها أدخلك الجنة".

وما تقرّب المتقربون بمثل قراءة القرآن.

يقول خباب رضي الله عنه: تقرّب إلى الله ما استطعت واعلم أنك لن تتقرّب بشيءٍ هو أحب إليه من كلامه.

فلا ترضى لنفسك بالقليل من كتاب الله، فلا يزال العبد مع كتاب الله حتى يبلغ أعلى درجات التوفيق وأعلى درجات المحبة.

# ٤- كثرة النوافل.

وهذا واضح من حديث الولاية "وما زال عبدي يتقرّب إليّ بالنوافل حتى أحبه.....". فالكثرة مطلوبة، وكلما از ددت في النوافل سواء كانت نوافل الصلاة أو الصيام أو الحج أو الصدقة از ددت قرباً من الله.

النوافل طريقٌ مفتوح تستدر به محبة الله لك فلا تبخل على نفسك ﴿وَمَنْ يَبْخَلُ فَإِتَّمَا يَبْخَلُ عَنْ نَفْسِهِ ﴾[ممد:٣٨]، والمرءُ كلما اشتد كان قُربُه أشد.

ر صحيح البخاري (٣٦٨٨)

إ صحيح الترغيبُ (٩٨/٢)

نفدم تخريجه

#### ٥- الإيثار.

وهذه علامة فارقة وبارزة في الحب، لماذا؟ لأن العبد في مقام الإيثار يتحمل من أجل ربه ما لا تتحمله الجبال الراسيات، فالإيثار مؤنته شديدة والمحنة فيه عظيمة .

#### • ماهو الإيثار؟

هو أن تؤثر الله على هواك، وأن تؤثر الله على محابك.

أحيانا النفس تميل الشهوة محرمة، لمعصية من المعاصي، وتجد أن المرء يدخل في مواجهة وصراع مع نفسه، تنازعه نفسه وتتجاذبه وتغالبه، تريد وتتمنى وتشتهي، وهو يقدّم قدم ويؤخر أخرى: أفعل، لا أفعل، أتقدم، أتأخر... وهذه من أصعب وأثقل اللحظات على المرء لا سيما إذا كانت هذه الشهوة بعينها هي نقطة ضعفه، أو هي معصية قديمة قد تاب منها وما زال لها حب ولذة وتمكن في قلبه، ومما يزيد الأمر صعوبة حين يتيسر طريق هذه المعصية، والله يبتلي عباده أحياناً بتيسير طريق المعصية فتزيد المغريات ويزيد ضغط النفس الأمّارة، وتسلّط من حوله من شياطين الأنس عليه يجملونها ويزينونها في نظره، فإذا هو وسط كل هذا الضغط وهذه الإغراء يقدم الله على هواه، ويؤثر الله على نفسه. سُئِل عمر رضي الله عنه عن الرجل يشتهي المعصية وتلوك في قلبه و لا يعملها، فقال: هذا ممن امتحن الله قلوبهم للتقوى .

ومن أراد أن يعرف إلى أي درجة وصل في حبه لله، فلينظر إذا اجتمع عليه أمران، أمر يحبه الله وأمر ومن أراد أن يعرف المي أمنوا أَشَدُ حُبًّا لِلَّهِ [البقرة:١٦٥].

فمن قدّم الله قدّمه الله، ومن ترك شيئاً لله عوّضه الله خيراً منه، وبقدر ما معك من الصدق في هذا النرك فسوف يُفاض على قلبك من النعيم واللطف والتعويض والمبشرات، وسينزع الله تلك المعصية من قلبك، وسيداوي قلبك بل وسيفتح لك طريقاً نافعاً يُنسيك تلك المعصية.

# ٦- دوام ذكر الله على كل حال.

لأن من أحب الله أكثر من ذكره بالتسبيح والتحميد والتهليل والتكبير وقراءة القرآن، وحضور دروس العلم، كل هذا من ذكر الله.

ومن أحبهُ الله ألهمه كثرة الذكر، والله عز وجل في الحديث القدسي يقول: (أنا مع عبدي ما ذكرني وتحركت بي شفتاه)٣.

قال ذا النون رحمه الله: من شغل قلبه ولسانه بالذكر قذف الله في قلبه الإشتياق إليه ١.

ابن القيم في طريق الهجرتين- بتصرف.

<sup>&</sup>lt;sup>٢</sup> فو ائد الفو ائد بتصر ف

<sup>ً</sup> رواه أحمد (٠/٢) وصححه الألباني في صحيح ابن ماجه

وقد علّق الله فلاح المؤمنين بالذكر ﴿ وَادْكُرُوا اللَّهَ كَثِيرًا لَعَلَّكُمْ تُقْلِحُونَ ﴾ [الجمعة: ١٠]. ﴿ وَالدَّاكِرِينَ اللَّهَ كَفُهُمْ مَغْفِرةً وَأَجْرًا عَظِيمًا ﴾ [الأحزاب: ٣٥].

# √- مجالسة الصالحين.

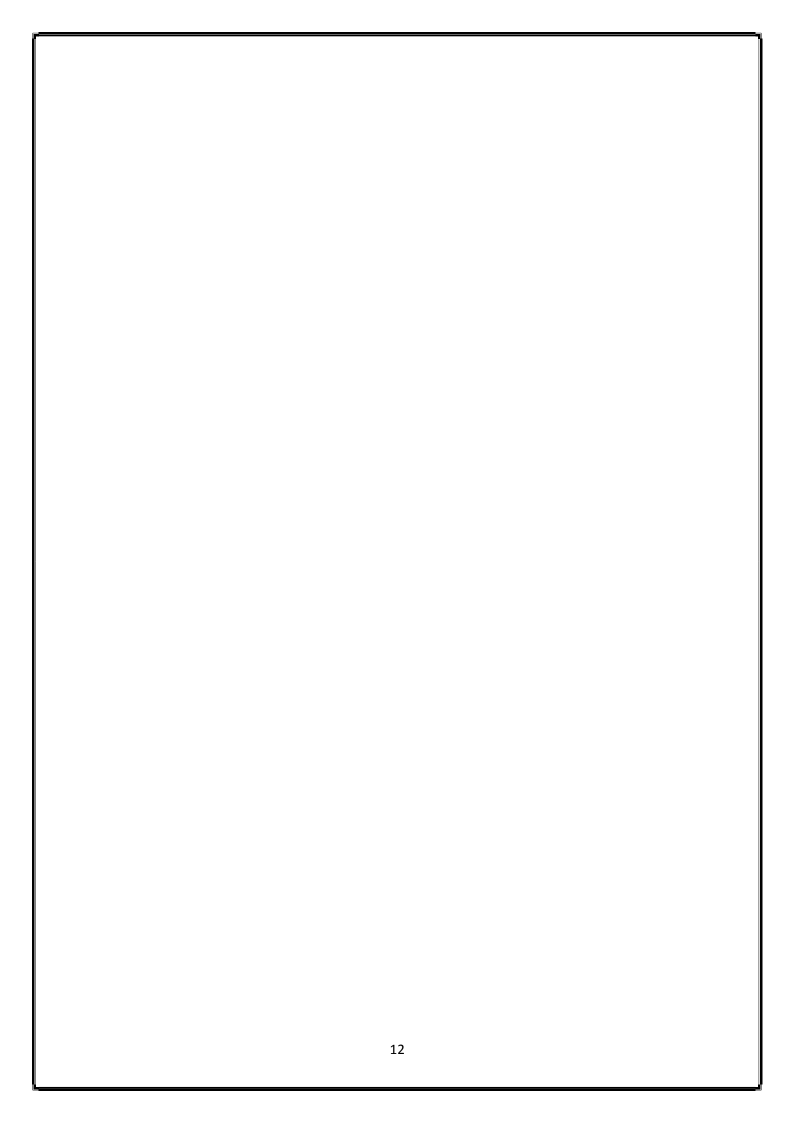
فهم القوم الذين لا يشقى بهم جليس، والله أقسم أن كل الناس في خُسْر إلا هــؤلاء ﴿وَالعَصْرِ (١) إِنَّ الإنسَنَ لَفِي خُسْرِ (٢) إِلا الَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلِحَتِ وَتَوَاصَواْ بِالحَقِّ وَتَوَاصَواْ بِالصَبْرِ٣)﴾ [العصر].

والله عز وجل في الحديث القدسي يقول: (وجبت محبتي للمتحابين فيّ، ووجبت محبتي للمتجالسين فيّ، ووجبت محبتي للمتزاورين فيّ)٢.

أسأل الله أن يجعلنا منهم وأن يجعلنا ممن يحبهم ويحبونه وأن ينفعنا بما تدارسناه في هذا اللقاء

رسائل ابن رجب

٢ أخرجه أحمد (٣٨٦/٤) وصححه الألباني. انظر مشكاة المصابيح (٣٩٥/٣)



# اللقاء الثانى

# المقطع الثاني: غزوة حُنين

قال تعالى: ﴿ لَقَدْ نَصَرَكُمُ اللَّهُ فِى مَوَاطِنَ كَثِيرَةٍ ۚ وَيَوْمَ حُنَيْنٍ ۗ إِذَ أَعْجَبَتْكُمْ كُمْ فَلَمْ تُغْنِ عَنْكُمْ شَيَيًا وَضَاقَتْ عَلَيْكُمُ الأَرْضُ بِمَا رَحُبَتْ تُمَّ وَلَيْتُمْ مُدْبِرِينَ (٢٥) تُمَّ أَتْزَلَ اللَّهُ سَكِينَتَهُ عَلَىٰ رَسُولِهِ وَعَلَىٰ الْمُؤْمِنِينَ وَأَتْزَلَ جُنُودًا لَمْ تَرَوْهَا وَعَدَّبَ الَّذِينَ كَفُرُوا ۚ وَذَٰلِكَ جَزَاءُ الْكَافِرِينَ (٢٦) تُمَّ يَتُوبُ اللَّهُ مِنْ بَعْدِ ذَٰلِكَ عَلَىٰ مَنْ يَشَاءُ ۗ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ (٢٧) ﴾.

بعد أن أعلى الله شأن المسلمين وفُتحت مكة في العام الثالث من الهجرة وبدأ الناس يدخلون في دين الله أفواجاً، انزعجت هوازن وهي قبيلة عربية معروفة كانت تسكن الطائف - خوفاً من أن تكون الضربة القادمة من نصيبهم، خافوا أن يغزوهم رسول الله و لقرب الطائف من مكة، فبدأت هوازن تجمع جموعها فخرجوا بثلاثة آلاف مقاتل يترأسهم مالك بن عوف سيد هوازن. وكان من ضمن خطته الحربية لملاقاة جيش المسلمين بأن أمر جيشه ومقاتليه أن يخرجوا بالنساء والأولاد والأموال ويجعلوهم في مؤخرة الجيش حتى لا يفكر أحد من المقاتلين أن يفر من أرض المعركة.

والأمر الثاني في خطته كان قائماً على نصب الكمائن لجيش المسلمين، إذ أنه تحرك من الطائف قبل رسول الله على ووصل بجيشه إلى وادي حُنين ثم أمرهم أن يتفرقوا في الشعاب والأودية والأشجار ينتظرون قدوم جيش المسلمين.

على الجهة المقابلة كان رسول الله على قد تحرك من مكة بإثني عشرة ألف مقاتل. العدد كبير جداً ولا مجال للمقارنة بينه وبين عدد هوازن فهم أكثر منهم بثلاثة أضعاف. لما نظر المسلمون لعددهم وكثرتهم قالوا كلمتهم التي هُزموا بسببها (لن نُغلَب اليوم من قلّة)، اغتروا بكثرتهم، واغتروا بعددهم وأعجبتهم كثرتهم، تابعوا سيرهم حتى وصلوا لوادي حُنين قبيل الفجر وما أن حطوا أقدامهم بأرض الوادي إلا وشدّت عليهم هوازن شدة رجل واحد، وبدأوا يرشقونهم بالنبال وأخذت السهام تنزل عليهم كالمطر من كل جانب، والصخور والأحجار تتدحرج عليهم من جنبات الوادي. تفاجأ المسلمون بهذا الكمين الذي نصبته لهم هوازن، وأصابهم الذعر والخوف فبدأوا يفرون ولا يلوون على شيء.

ثبت رسول الله على وأخذ يناديهم (أيها الناس هلموا إلي أنا رسول الله) ثم أمر عمه العباس رضي الله عنه وكان جهوري الصوت أن ينادي (يامعشر الأنصار، يامعشر المهاجرين، يا أصحاب السمرة).

والسمّرة هي الشجرة التي بايع الصحابة تحتها رسول الله ﷺ يوم الحديبية، بايعهم على أن لا يفروا من ملاقاة العدو، وبسبب هذه البيعة بُشِّر الصحابة بأفضل وأثمن وأعظم وأغلى بشارة ﴿لَقَدْ رَضِيَ اللَّهُ عَنِ الْمُؤْمِنِينَ

إِدْ يُبَايِعُونَكَ تَحْتَ الشَّجَرَةِ فَعَلِمَ مَا فِي قُلُوبِهِمْ فَأَثْرَلَ السَّكِينَةَ عَلَيْهِمْ وَأَثَابَهُمْ فَتْحًا قَرِيبًا (١٨) ﴾ [الفتح]. والرضا كرامة لا مزيد عليها.

ناداهم بهذا النداء وبهذا الوصف ليستعطف قلوبهم وليذكرهم بتلك البيعة، فما أن اخترق الصوت أسماعهم الا وأخذوا يرجعون ويفيئون ويعودون إلى أرض المعركة، والتفوا حول رسول الله والله عليهم ولما رجع الصحابة بقلوبهم إلى الله عز وجل ورجعوا إلى ساحة المعركة امتن الله عليهم بأمرين:

#### ۱- أنزل عليهم السكينة

# ٢- وأنزل عليهم جنوداً من السماء

# المنة الأولى: انزل الله السكينة عليهم

و السكينة إذا نزلت هدأ القلب وأمِن وزال خوفه وقلقه، والسكينة ما هي إلا صورة من صور الربط على القلب، وكل مؤمن يحتاج إلى هذا الربط، مهما بلغ في درجة إيمانه أو في صلاحه أو في استقامته.

٥ والإنسان أحياناً يحتاج إلى هذه السكينة وإلى هذا الربط أما الوساوس والهواجس والشكوك والنزغات التي ترد على قلبه فتصل به إلى أن تشككه حتى في ربه وخالقه، "يأتي الشيطان أحدكم فيقول له من خلق كذا، من خلق كذا، من خلق كذا، من خلق كذا، من خلق الله، فليستعذ بالله ولينته" .

○ وأحياناً يحتاج إليها أمام مشاعر الغضب والغيظ، والسفه والطيش وردود الأفعال الغير موزونة التي تسيطر عليه والتي هي السبب في كثير من خسائرنا اليوم، خسائرنا في بيوتنا، ومع أزواجنا، ومع أهلينا وفي أعمالنا ٢.

○ وأيضا يحتاجها أمام الشهوات إذا تكاثرت عليه، أمام الصوارف والقواطع والشواغل التي تقطعه وتصرفه عن ربه، أمام المخاوف حين تهجم على قلبه، فعند الخوف وعند الشدائد وعند المصائب والنكبات قد يطيش عقل الإنسان ويفقد فكره وربما تصرف بما يضره ويضر من حوله.

لذلك امتن الله على أم موسى بهذا الربط وبهذا التثبيت، والآيات تصف لك مشاعرها حين فقدت ابنها هواً مُوسَى فَارِغً القصص: ١٠]، فارغاً من كل شيء إلا من موسى، قلبها.. فؤادها.. مشاعرها لم يعد فيها إلا ابنها فقط، كانت شديدة الفقد له ومن شدة حزنها وألمها وفقدها كادت أن تخبر الجميع وتصرخ لتقول هذا ابني ولكن الله امتن عليها ﴿ لَوُلا أَنْ رَبَطْنَا عَلَىٰ قَلْبِهَا ﴾ [القصص: ١٠]، ومن ربط الله على قلبه ثبته وسكنه وطمأنه.

للخرجه البخاري

راجع ملزمة سورة لقمان من إصدار دار التوحيد

# كيف يُرزق الحبد هذم السكينة وهذا الربط علك قلبه؟

السكينة ليست موقوفة على الأنبياء فقط ولا على الصحابة فقط، بل هي من فضل الله ورزقه، والله وحده مالك السكينة، والله وحده معطيها ومنزلها، ينزلها على قلب من يشاء من عباده، ينزلها على من كان أهلاً لأن يُرزق هذا الفضل فالله عليم حكيم يثبّت من كان أهلاً للتثبيت، ويربط على قلب من كان أهلاً للربط.

# فمن أعظم الأسباب التي تُستجلّب بها السكينة:

#### ۱- الدعاء.

وهو مفتاح كل خير، ليس شيء أكرم على الله من الدعاء، وكما قال ابن القيم رحمه الله: "كل خير فأصله توفيق الله للعبد ومفتاحه الدعاء"، فإذا أراد الله أن يمنح عبده ويعطيه ويقضي حاجته أجرى الدعاء على لسانه، والله عز وجل أكرم من أن يُجري الدعاء على لسانك ثم يمنعك الإجابة. وما من مؤمن يدعو الله بصدق ونية وحُسن ظن بالله إلا وأعطاه الله مراده.

بالدعاء يبدّل الله من حال إلى حال، وييسر الله ما كان عسيراً، ويُقرّب ما كان بعيداً ويفتح ما كان مغلقاً ويؤمّن من كان خائفاً.

# ٧- مدارسة القرآن.

يقول والله الما اجتمع قومٌ في بيتٍ من بيوت الله يتلون كتاب الله ويتدارسونه بينهم إلا نزلت عليهم السكينة وغشيتهم الرحمة وحفتهم الملائكة وذكرهم الله فيمن عنده"٬

تأمل أول رزق يُرزقه أهل مدارسة القرآن هو نزول السكينة عليهم، فبقدر ما تتفرّغ لمدارسة هذا الكتاب بقدر ما تتنزّل السكينة على قلبك، فلا تحرم نفسك واعلم أن أول نقطة يظلم فيها العبد نفسه يوم أن يهجر كتاب الله ويعرض عنه.. نعوذ بالله من الحرمان.

# ٣- نُعرَف إلى الله في الرخاء يعرفكُ في الشدة.

من كان في وقت صحته وشبابه وفراغه وخلوه من الأمراض والمصائب قريباً من الله ما انقطع ولا ابتعد، بل كان لديه رصيد إيماني وخزين إيماني من الأعمال الصالحة، مثل هذا العبد ضمن أن يكون الله معه وقت الشدائد.

يونس عليه السلام قضى حياته ذاكراً لربه، متعبداً، داعياً الناس إلى دين الله، فلما وقع في الشدة والتقمه الحوت وأصبح يتقلّب في ظلمات ثلاث وهي شدة من أعظم الشدائد، نادى ربه لا إله إلا أنت سبحانك إني

15

ا رواه مسلم وأبو داود وغير هما- صحيح الترغيب (١٦١/٢)

كنت من الظالمين، اخترق هذا النداء السبع الطباق، فجاءت الإستجابة ﴿فَاسْتَجَبَنَا لَهُ وَنَجَّيْنَاهُ مِنَ الْغَمِّ وَكَذَلِكَ تُنْجِى الْمُؤْمِنِينَ (٨)﴾ [الأنبياء].

يقول الحسن البصري : "ما كان ليونس صلاةٌ في بطن الحوت ولكنه قدّم عملاً صالحاً في حال الرخاء فذكره الله في حال البلاء، وان العمل الصالح ليرفعَ صاحبه وإذا عثرَ وجد متكئاً".

# ❖ المنّة الثانية: أنزل عليهم جنوداً ومدداً من السماء.

وهم الملائكة نزلوا وقاتلوا معهم وما هي إلا ساعات قليلة حتى انهزم المشركون وولّوا أدبارهم، فرّوا هاربين، وخلّفوا وراءهم نساءهم وأولادهم وأموالهم غنيمة للمسلمين، وتحولت الهزيمة إلى نصر وتحولت إلى غنائم وأموال وسبي، فلما رجع الصحابة بقلوبهم إلى الله رجَع الله هم بالنصر، فمن بدّل بدّل الله له ومن غير غير الله عليه.

# ـ دعنا نقف مع هذه الهزيمة التي تحولت نصراً ونستل منها المعاني والعِبر:

تأمل كيف أذاق الله المؤمنين النصر بعد أن أذاقهم مرارة الهزيمة في الجولة الأولى وفي هذا تربية من الله لهم حتى لا يكون مقياس النصر عندهم مرتبط بالقوة والعدد والكثرة والأسباب. لا بد أن يستقر في قلوبهم وأذهانهم أن العزة والنصر والغلبة إنما تكون من الله، الله هو الذي ينصر، والله هو الذي يُعين، والله هو الذي يمد عباده بمدد من السماء.

الصحابة في بدر كانوا قِلة لا عدد ولا عتاد ومع ذلك انتصروا لأنهم دخلوا المعركة بقلوب لم تلتفت إلا شه، لم تستنزل النصر إلا من عند الله، فنصرهم الله. أما حين اعتمدوا على عددهم واغتروا بكثرتهم في حُنين خُذلوا ومن سنن الله التي لا تتبدل ولا تتغير أن من وكِل إلى نفسه خُذِل.

انظر في قصة قارون ذاك الذي اغتر بنفسه وبماله ونفوذه وأعجب بنفسه وتعاظمت عليه نفسه حتى قال ﴿ إِنَّمَا أُوتِيتُهُ عَلَىٰ عِنْدِى ﴾ [القصص:١٨]، فخذله الله وأتاه الخذلان ﴿ فَحَسَفَنَا بِهِ وَبِدَارِهِ الأَرْضَ ﴾ [القصص:١٨]. هذا زلز ال خاص جعله الله عقوبة ونكالاً له وخسف به وبداره.

هذه الغزوة تربينا أنه كلما تبرأت من حولك وقوتك أمدك الله بمدده وأعانك بعونه، وكلما اغتررت بنفسك وقوتك وقدراتك وأسبابك خذلك الله.

وأختم بمقولة رائعة لمطرّف بن الشخّير وهو من علماء التابعين تُبيّن لك قمة التبرؤ من الحول والقوة. يقول رحمه الله "لو أُخرج قلبي وجُعل في يساري وجيء بالخيرات كلها وجُعلت في يميني، لم أستطع أن أجعل شيئاً من هذه الخيرات في قلبي إلا أن يكون الله الذي يضعه" .

نور الاقتباس لابن الجوزي

كيف تكون مفتاحاً للخير - عبد الرزاق البدر صـ١٦

#### من الوقفات أيضاً في هذه الغزوة

أن هذه الهزيمة هي صورة من صور الإبتلاء، ومن حكم الإبتلاء التمحيص سواء كان التمحيص للذنوب بمعنى تنقيتهم وتطهير هم وتخليصهم من الذنوب لأن المصائب كفارات، والنبي على يقول: "لا يصيب المسلم من نصب ولا هم ولا حزن ولا أذى حتى الشوكة يُشاكها إلا كفر الله بها من خطاياه" ، وعظم الجزاء مع عظم البلاء.

أو كان التمحيص للقلوب وهو تخليصها وتنقيتها وتصفيتها من علها وأسقامها وآفاتها، وعلل القلوب وأدوائها كثيرة، والله وحده المطلع على هذه القلوب، والله وحده الخبير بثغراتها وعيوبها، فيُنزل عليها من الإبتلاءات ويُجري عليها من الأقدار وهو الحكيم الخبير بما يكون سبباً في إصلاح هذه القلوب واستقامتها وإزالة أدرانها وأشواكها وحتى تسترد عافيتها، ففي هذه الهزيمة تطهير لقلوب الصحابة من مزالق الفخر والترفع والتعاظم والغرور فمحص الله قلوبهم بهذا الإبتلاء.

والقلب هو مركز اللب والفؤاد، وهو محل نظر الله تعالى، هو الأصل وهو الملك والجوارح كلها تبعاً له، فصلاح الجسد وفساده مرتبط بصلاح القلب وفساده. يقول على: "ألا وإن في الجسد مضغة إذا صلحت صلح الجسد كله وإذا فسدت فسد الجسد كله إلا وهي القلب" فهو أنفس وأشرف وأغلى وأثمن عضو فيك، من هنا أتت خطورة المعاصي القلبية وإن كانت المعاصي بعمومها خطيرة وهي سبب في أن يحجز عنك كل خير وكل علم وكل هداية.

فقد يُحجب التوفيق بسبب المعصية، وقد يتأخر الرزق بسبب المعصية، وقد تُغلق الأبواب بسبب المعصية فهي السبب في كل بلاء وفي كل حرمان وفي كل خذلان إلا أن المعاصي القلبية [من كبر، وحسد، وعُجب، وحقد، وبغض، وسوء ظن، ونفاق، ورياء، وشك...] هي أشد وأشد من معاصي الجوارح، هي الداء الدوي والمرض العضال الذي يدمّر الإيمان، هذه المعاصي شديدة الخفاء لا تُسمع ولا تُرى ولكنها تلوك في القلب، فإذا استقرت فيه ولم يجاهدها الإنسان ولم يصرفها ولم يدفعها عن قلبه بل استرسل معها حتى سمح لها أن تستوطن فيه فإنها تتلف قلبه وتفتت الإيمان الموجود فيه.

ألم يقل النبي على عن الضغينة والشحناء والبغض والكره والحقد وفساد ذات البين "هي الحالقة، لا أقول تحلق الشعر ولكن تحلق الدين"، ألم يقل على: "لا يدخل الجنة من كان في قلبه مثقال ذرة من كبر"، فما بالك بمن بداخله أرطال وأرطال من الكبر وليس مجرد ذرة فقط.

<sup>&#</sup>x27; متفق عليه، صحيح البخاري كتاب المرض (٣/١٠)، وصحيح مسلم كتاب البر والصلة (١٩٩٢/٤)

<sup>ً</sup> البخاري ومسلم <sup>٣</sup> حسنه الألباني في صحيح الترغيب (٧٠/٣)

صححه الألباني في صحيح الترغيب (١٠٧/٣)

- المعاصى القلبية هي أيضاً محبطة للأعمال، حارقة للحسنات. تأمل في أول ثلاثة تُسعّر بهم النار كما جاء في الحديث مهم القارئ، والمجاهد والمنفق.. لماذا؟

لأنهم وقعوا في الرياء والرياء مكانه في القلب فهو الشرك الخفي، وهو شرك السرائر، فيُقال لكل واحد منهم "إغا عملت ليُقال قارئ، ليُقال شجاع، ليُقال منفق وقد قيل"، فأحبط الرياء أعمالهم وبسببه سُعّرت بهم النار و العياذ بالله.

أما الحسد تلك الجمرة المشتعلة في القلب، ذلك الورم الخبيث الذي لا يكاد يسلم منه إلا من سلمه الله. هذه الجمرة والتي تظل تشتعل وتشتعل حتى تحرق قلبه، ولا أوضح ولا أدل على هذا الاحتراق من قوله عليه الصلاة والسلام: "الحسد يأكل الحسنات كما تأكل النار الحطب" .

- كما أن المعاصى القلبية هي أقفال على القلوب، ومن أكبر الأسباب التي تكوّن أغلفة على القلب خاصة الران ﴿كَلا ﴿ بَلْ " رَانَ عَلَى اللَّهُ وَبِهِمْ مَا كَانُوا يَكْسِبُونَ (١٤) ﴾ [المطففين]، والران: حجاب كثيف يغطى القلب ويحجب عنه الهداية والنور، وكلما زاد الران قسا القلب وزادت وحشته وقلت دموعه.

يقول ابن رجب رحمه الله "البدن كلما عَري رقّ، كذلك القلب إذا قلَت خطاياه أسرعت دمعته"ً.

- أيضا هي سبب في أن يُبتلي الإنسان بسوء الخاتمة والعياذ بالله. يقول ابن القيم رحمه الله "ومن أعظم الفقه أن يخاف الرجل أن تخذله ذنوبه عند الموت فتحول بينه وبين الخاتمة الحسنة" أ.

ذلك الرجل الذي شارك مع النبي على في احدى غزواته وقاتل حتى قتل فقال الصحابة رضوان الله عليهم: ما أجزأ منا اليوم أحد كما أجزأ فلان، هنيئاً له الشهادة. فرد عليهم رسول الله: "هو في النار". كاد الناس أن يفتتنوا كيف هو في النار وقد جاهد كل هذا الجهاد، حتى أنه استشهد!!

يقول قتيبة رحمه الله "كان في سريرته نفاقا" $^{\circ}$ .

وعلَّق ابن رجب فقال "إن خاتمة السوء تكون بسبب دسيسة باطنة للعبد لا يطُّلع الناس عليها" .

فالمؤمن الحصيف تجده يحمل همّ قلبه، وهمّ تنقيته وتطهيره وإصلاحه، وما سعى الإنسان في شيء أعظم من سعيه في إصلاح قلبه. وأهل السلف من أهم ما يميزهم اعتناؤهم بقلوبهم وبواطنهم.

الجامع الصغير (٣٨١٧)

رواه مسلم وغيره- صحيح الترغيب (١٥٣/١)

رسائل ابن رجب (رسالة في ذم قسوة القلب)

أ انظر لملزمة (الغفلة والخواتيم) من اصدارنا في دار التوحيد

جامع العلوم والحكم

تجامع العلوم والحكم

ميمون بن مهران كان كاتباً لعمر بن عبد العزيز رحمه الله قال لابنه في يوم: يا بنيّ خذ بيدي إلى الحسن، يقصد الحسن البصري رحمه الله وهو من علماء التابعين. يا ترى ما الذي يريده هذا الرجل الكبير في السن الذي سيخرج من بيته ويقطع مسافةً وطريقاً حتى يصل للحسن؟؟

لما وصل عنده وطرق بابه وخرج الحسن إليه قال له: يا أبا سعيد إني آنست في قلبي غلظة فاستلن لي، أي قل لي شيئاً يلين قلبي فإني أشعر أن فيه قسوة!! فقال الحسن: بسم الله الرحمن الرحيم ﴿أَفَرَأَيْتَ إِنْ مَتَّعْنَاهُمْ سِنِينَ (٢٠٥) تُمَّ جَاءَهُمْ مَا كَانُوا يُوعَدُونَ (٢٠٦) مَا أَغْنَى عَنَهُمْ مَا كَانُوا يُمتَّعُونَ (٢٠٧) ﴿ [الشعراء]. فبكى ميمون حتى أغشى عليه ثم انصرف (٠٠٠) الشعراء].

ابن مسعود رضي الله عنه لما رأى التفاف الناس حوله التفت إليهم وقال: لو تعلمون ذنوبي ما وطئ عقبي اثنان ولحثيتم التراب على رأسى، ولوددت أن الله غفر لى ذنباً من ذنوبي وإنى دعيت عبد الله بن روثه .

انظر كيف يدفع عن قلبه الشهرة والسمعة والعُجب حتى يصفى له قلبه ولا تتعاظم عليه نفسه. يخاف أن يرفعه الناس، ويخاف أن يعظمه الناس، ويخاف أن يلتف حوله الناس.

بهذا تفوقوا وتميزوا حين تعاهدوا قلوبهم واعتنوا بها وتفقدوها وعلموا أن القلب هو الأصل وهو محل نظر الرب، وهو الملك وهو القائد وأن الجوارح ما هي إلا مغاريف للقلوب.

# غنائم هوازن

بعد أن هُزمت هوازن أمر رسول الله على بالسبي والغنائم أن تُجمع، فجُمِعت وكان السبي ستة آلاف رأس، والإبل أربعة وعشرين ألفاً، والغنم أكثر من أربعين ألف شاة، وأربعة آلاف أوقية فضة. فبدأ رسول الله في نقسيم الغنائم، فأول من أعطى المؤلفة قلوبهم وهم سادات القبائل الذين دخلوا الإسلام قريباً من أجل أن يتألفهم فأعطى أبا سفيان مائة من الإبل، وأعطى حكيم بن حزم مائة من الإبل، والنضر بن الحارث بن كلدة مائة من الإبل، واستمر في عطائه للمؤلفة قلوبهم من قريش ومن قبائل العرب ولم يعط الأنصار شيئاً فكأنه وقع في نفوس الأنصار شيئاً فجاء سعد بن عبادة رضي الله عنه للنبي فقال: يا رسول الله! إن هذا الحيّ من الأنصار قد وجدوا عليك في أنفسهم لما صنعت في هذا الفيء الذي أصبت، قسمت في قومك، وأعطيت عطايا عظاماً في قبائل العرب، ولم يكن في هذا الحيّ من الأنصار منها شيء، قال: "فأين أنت من ذلك يا سعد" قال: يا رسول الله! ما أنا إلا من قومي. قال: فاجمع لي قومك في هذه الحظيرة.

فجاء رجالٌ من المهاجرين، فتركهم فدخلوا، وجاء آخرون فردهم، فلما اجتمعوا أتي سعد فقال: قد اجتمع لك هذا الحيُّ من الأنصار، فأتاهم رسول الله ﷺ فحمد الله، وأثنى عليه بما هو أهله، ثم قال: "يا معشر الأنصار ما قالةً بلغتني عنكم، وجدّةً وجدتموها في أنفسكم، ألم آتِكم ضلالاً فهداكم الله بي، وعالة ً فأغناكم الله

<sup>&#</sup>x27; نقلاً من أحد الدروس العلمية للشيخ أبو اسحاق الحويني حفظه الله

أ نقلاً من احدى الدروس العلمية لفضيلة الشيخ صالح بن عبد العزيز آل الشيخ (وصايا عامة)

بي، وأعداءً فألف الله بين قلوبكم؟" قالوا: الله ورسوله أمن وأفضل. ثم قال: "ألا تجيبوني يا معشر الأنصار؟" قالوا: بماذا نجيبك يا رسول الله، لله ورسوله المن والفضل. قال: "أما ولله لو شئتم لقلتم، فلصدقتُم ولصد قتم: أتيتنا مُكذّباً فصدقناك، ومخذو لا فنصرناك، وطريداً فآويناك، وعائلاً فواسيناك، أوجدتم علي يا معشر الأنصار في أنفسكم لمعاعة من الدنيا تألفت بها قوماً ليُسلِموا، ووكلتكم إلى إسلامكم، ألا ترضون يا معشر الأنصار أن يذهب الناس بالشاء والبعير، وترجعون برسول الله إلى رحالكم، فو الذي نفس محمد نفس محمد بيده لما تنقلبون به خير مما ينقلبون به، ولو لا الهجرة لكنت أمرءاً من الأنصار، ولو سلك الناس شعباً ووادياً وسلكت الأنصار، وأبناء أبناء الأنصار، وأبناء أبناء الأنصار".

فبكى القوم حتى أخضلُوا لِحاهُم، وقالوا: رضينا برسول الله على قِسماً وحظاً، ثم انصرف رسول الله على وتفرقوا .

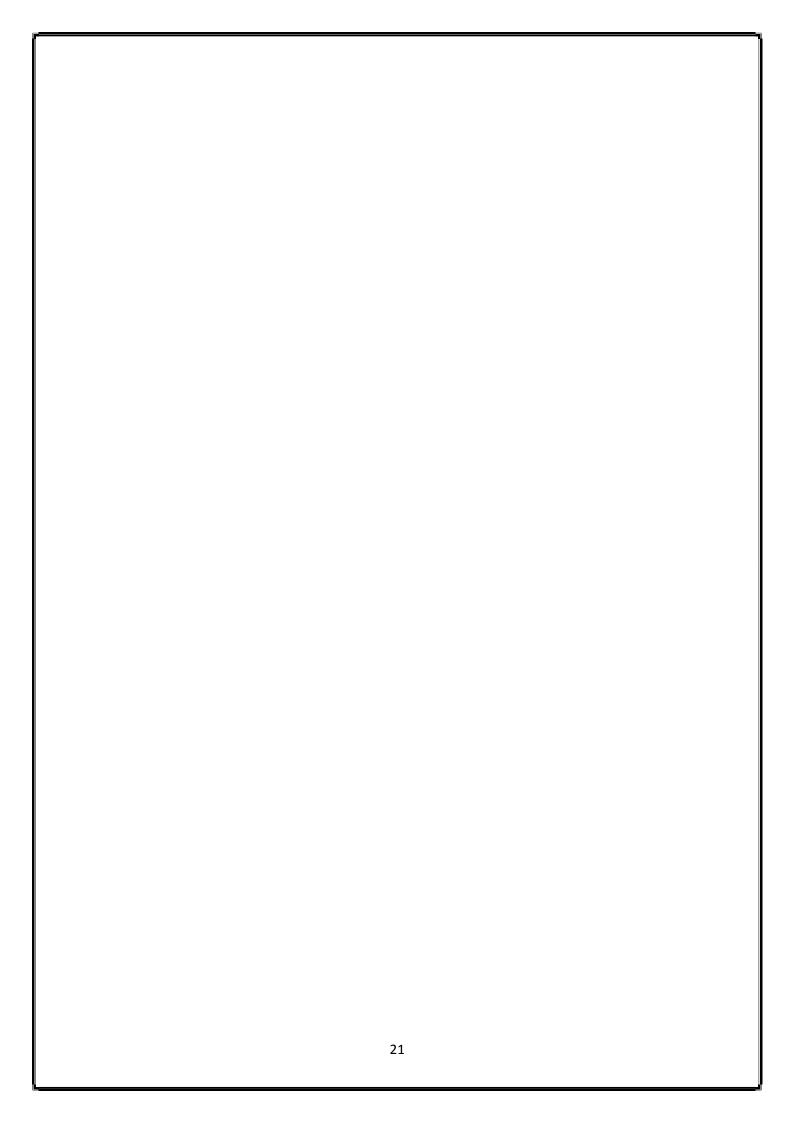
وحق لهم أن يبكوا وهم يسمعون هذه الكلمات وهذا الحب المُعلن الصريح من رضي الله وهذا الدعاء لهم ولأبنائهم والأحفادهم.

هذا هو رسول الله على كان من ألين الناس عريكة وأكرمهم عشرة، وأحسنهم وأوفاهم صحبة. كان يُحسن على صحابته غاية الإحسان، كان يخالط أصحابه ويشاركهم في كل شيء، كان يأكل معهم، يجوع معهم، يسافر معهم، يحفر معهم، يحمل الصخور معهم، يفرح معهم، وكان معهم وبينهم حتى مَلَك قلوبهم.

كان نسيماً يمشي بين أصحابه لا يخالفهم ولا يؤذيهم ولا يُثقل عليهم ولا يُعكّر عليهم، كان كثير المواساة لهم بل هو من أعظم الناس مواساة لأصحابه يواسيهم بالقليل والكثير، ومن مواساته لهم جبره لقلوبهم وما هذه الكلمات وهذه الدعوات وهذا الحب الذي أعلنه للأنصار إلا من حُسن صحبته وجميل خُلقه ووفائه ومواساته لأصحابه.

والإنسان كلما زاد في إيمانه زادت مواساته، وأصبح رحمةً على من حوله، يعطي هذا، ويُهدي هذا، ويرق لهذا ويرحم هذا، ويقضي حاجة هذا. يعطي كل من حوله القريب والبعيد، الجار والصديق، قلبه يتسع للجميع. وهذه علامة إيمان فليبحث عنها المؤمن في نفسه فإن وجدها فليحمد الله ويسأل الله المزيد من فضله، وإن لم يجدها فليعلم أن هناك خللاً وتقصيراً فليستدركه قبل فوات الأوان.

ا زاد المعاد صـ (٢١٦-١٧٤)



# اللقاء الثالث

قال تعالى: ﴿ يَا آيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِتَمَا الْمُشْرِكُونَ نَجَسٌ فَلا يَقْرَبُوا الْمَسْجِدَ الْحَرَامَ بَعْدَ عَامِهِمْ هَدَا وَإِنْ خِفْتُمْ عَيَلَةً فَسَوْفَ يُغِينِكُمُ اللَّهُ مِنْ فَصْلِهِ إِنْ شَاءَ إِنَّ اللَّهَ عَلِيمٌ حَكِيمٌ (٢٨) قَاتِلُوا الَّذِينَ لا يُوْمِئُونَ بِاللَّهِ وَلا بِالْيَوْمِ الآخِرِ ولا يُحَرِّمُونَ مَا حَرَّمَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَلا يَدِينُونَ دِينَ الْحَقِيِّ مِنَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ حَتَى يُعْطُوا الْجِرْيَةَ عَنْ يَدٍ وَهُمْ صَا غِرُونَ (٢٦) وَقَالَتِ الْيَهُودُ عُزَيْرٌ اللَّهِ وَاللَّهِ اللَّهُ أَتَى يُعْفُوا اللَّهِ وَاللَّهِ عَلَى اللَّهِ وَالْمَسِيحُ ابْنُ اللَّهِ فَالْهُمْ بِأَفْوَاهِهِمْ وَيَأْبَى اللَّهُ إِلا أَنْ يُتِمُّ تُوا إِلَهُ اللَّهَ وَالْمَسِيحُ ابْنُ اللَّهِ وَالْمَسِيحُ ابْنُ اللَّهِ وَالْمَسِيحُ ابْنُ اللَّهِ وَالْمَسِيحُ ابْنَ مُرْيَمُ وَمَا أُمِرُوا إِلا لِيَعْبُدُوا إِلَهُ وَالْمَسِحُ ابْنُ يُؤْوَاهِهِمْ وَيَأْبَى اللَّهُ إِلا أَنْ يُتِمْ تُوا إِلَهُ وَلَوْ صَوْرَهُ وَلَوْ مَنْ أَرْبُا اللَّهُ وَاللَّهِ وَالْمَسِحُ ابْنَ مُرْيَمُ وَمَا أُمِرُوا إِلا لِيَعْبُدُوا إِلَهُ إِلَهُ وَلِحْمَ وَرُهْانَهُمْ أَرْبَابًا مِنْ دُونِ اللَّهِ فِأَنْهُمْ وَيَأْبَى اللَّهُ إِلاَ أَنْ يُعْبُولُ الْمِنْ وَرَهُ وَلَوْ صَوْرَهُ وَلَوْ صَوْرَهُ وَلَوْ وَكُو وَلَوْ صَوْرَهُ وَلَوْ وَلَوْ وَلَوْ وَلَوْ وَكُو وَلَوْ وَلَوْ مَنْ وَلَا لَكُونَ اللَّهُ عَلَى اللَّهِ فَالْمُولُهُمْ وَكُونُ وَلَوْ وَلَوْ وَلَوْ وَلَوْ الْلَهُ إِلَّهُ وَلُو الْمَاطِلُ وَيَصُدُّونَ عَنَ سَبِيلِ اللَّهُ إِلَّا لَمَا اللَّهُ وَلُولُومَ اللَّهُ إِلَّهُ وَلُومُ اللَّهُ إِلَيْ اللَّهُ اللَّهُ وَلَوْ اللَّهُ عَلَى النَّذِينَ عَلَى النَّذِينَ وَلَوْ وَلَوْ وَلَوْ اللَّهُ وَلُومُ الْمُؤُولُومُ اللَّهُ اللَّهُ إِلَيْ الْهُورُهُمْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلُومُ اللَّهُ اللَّهُ وَلُومُ اللَّهُ وَلُومُ اللَّهُ اللَّهُ وَلُومُ اللَّهُ وَلُومُ وَلُومُ وَلُو الْمُؤْولُومُ اللَّهُ وَلُومُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلُومُ وَلَا اللَّهُ وَلُولُومُ اللَّهُ اللَّهُ وَلُومُ وَلَا اللَّهُ وَلُومُ وَلُولُومُ اللَّهُ وَلُومُ وَلُو الْمُؤْمُ اللَّهُ وَلُومُ وَاللَّهُ وَلُومُ وَاللَّهُ وَلُومُ وَاللَّهُ وَلُومُ وَا

هذا المقطع يندرج فيه عدة مواضيع:

الموضوع الأول: الحُكم بنجاسة المشركين، والأمر بتطهير المسجد الحرام منهم، ومعالجة قضية الرزق. يقول الله تعالى (يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِتَّمَا الْمُشْرِكُونَ نَجَسٌ والنجاسة المقصودة ليست النجاسة الحسية وإنما هي النجاسة المعنوية، بمعنى أن المشركين عندهم فساد في عقائدهم وفي أعمالهم وفي محاربتهم وصدهم عن دين الله، نجاسة معنوية بالشرك والكفر والمحادة والمشاقة لله ورسوله، لذلك أمر الله عز وجل بتطهير المسجد الحرام منهم (فَلا يَقرَبُوا الْمَسْجِدَ الْحَرَامَ بَعْدَ عَامِهم هَذَا ).

فلما نزل هذا الأمر الإلهي وقع في قلوب الصحابة أمر عظيم ألا وهو الخوف على أرزاقهم، وهذا واضح من قوله ﴿وَإِنْ خِفْتُمْ عَيْلَةً﴾، العيلة هي الفقر والحاجة، خافوا من الفقر، خافوا أن تنقطع عنهم أسباب الرزق إذا انقطع الناس عنهم لأن الحركة التجارية قائمة على البيع والشراء، فإذا حُرِّم على المشركين دخول مكة فماذا سيفعلون؟؟

ولا يخفى على أحد أن قضية الرزق قضية مهمة تشغل كل كائن حي على وجه الأرض، من هنا طمأنهم الله على أرزاقهم وعالج قضية الرزق في نفوسهم فجاء الرد منه جل جلاله ﴿فَسَوْفَ يُغْنِيكُمُ اللَّهُ مِنْ فَضَلِهِ﴾.

أي اطمئنوا فأرزاقكم مكفولة مضمونة قد تكفّل الله بها، فالله هو الرزاق ذو القوة المتين، الرزق كله بيده، وخزائن السموات والأرض بيده، وقد خلق خلقه وتكفّل بأرزاقهم، يرزق من في السموات ويرزق من في الأرض ﴿وَمَا مِنْ دَابّةٍ فِي الأَرْضِ إلا عَلَى اللّهِ رزْقُهَا وَيَعْلَمُ مُسْتَقَرَّهَا وَمُسْتَوْدَ عَهَا ۚ كُلٌّ فِي كِتَابٍ مُبِينِ [هود:٦].

يرزق الطيور، ويرزق الحشرات، يرزق من في البحر ويرزق من في الصحراء. الطير وهي من أضعف المخلوقات وأصغرها إذا طارت من أعشاشها في الصباح الباكر طارت وهي لا تدري إلى أين ستذهب، لا تدري على أي شجرة تقف أو أي حب ستأكل أو أيّ حشرة ستلتقط، تخرج خاوية كما وصفها رسول الله على "تغدو خِماصاً" وخِماصاً: أي جائعة فارغة خاوية، حواصلها خاوية، ووجهتها خاوية، فهي تطير بدون تخطيط ولا تحديد ولا معلومات ولكن الله تكفّل برزقها "تغدو خِماصاً وتروح بطاناً"، ترجع وقد امتلأت حواصلها، ورزَقها ربها الرزاق.

فالله عز وجل ما خلق خلقه هكذا عبثاً ثم تركهم وأهملهم، بل خلق كل شيء وقام عليه (الله خَالِقُ كُلِّ شَيَءٍ وَهَم عليه (الله خَالِقُ كُلِّ شَيَءٍ وَكِيلٌ ﴾ [الزمر: ٢٦]، تكفّل بهم كفالة ربانية شاملة كفالة تدبير وحفظ، وكفالة رزق، والرزق ليس محصوراً في المال فقط، وإنما الرزق كما قال ابن منظور في لسان العرب: الرزق: ما تقوم به حياة كل كائن حي.

الإيمان بالله رزق، الحكمة رزق، والعلم رزق، الحب رزق، التوفيق رزق، المشاعر رزق، الصحة رزق، الخُلق رزق، الزوجة الصالحة رزق، الأبناء رزق. وما أكثر الأرزاق والمتكفّل بكل هذه الأرزاق هو الله جل وجلاله ولن تموت نفس حتى تستوفي رزقها المكتوب لها. وهذه من المعاني التي ينبغي على المسلم أن ينميها في قلبه ويكررها على نفسه حتى لا يستبطئ رزقه. وقضية استبطاء الرزق بالذات من الأمور التي حذرنا منها رسول الله على فقد جاء في الحديث "ولا يحملنّكم استبطاء الرزق أن تأخذوه بمعصية الله فإن الله لا يُنالُ ما عنده إلا بطاعته".

ولما استبطأ الناس أرزاقهم وضعف الإيمان في قلوبهم وقل الورع وفتحت الدنيا أبوابها أخذوا يقعون في الحرام ويتلبسون به ويخوضون فيه من تزوير وغش وكذب وخداع وتدليس وبيوع محرمة ومعاملات محرمة، كل هذا جرياً وراء الرزق وخوفاً على الرزق مع أن القضية محسومة، قال على "وإن أحدكم يجمع خلقه في بطن أمه أربعين يوماً نطفة، ثم يكون علقة مثل ذلك، ثم يكون مضغة مثل ذلك، ثم يُرسل الملك فينفخ فيه الروح، فيؤمر بأربع كلمات، يكتب رزقه، وأجله، وعمله، وشقي أو سعيد" ".

فرزقك الذي كتبه الله لك سيأتيك، سيسوقه الله لك، وما كان لك سيأتيك على ضعفك وما لم يكن لك لن يأتيك على قوتك، ولو أن ابن آدم هرب من رزقه كما يهرب من الموت لأدركه رزقه كما يدركه الموت، فاطمئن على رزقك.

ا اقتباس من كلام الدكتور فريد الأنصاري في شرحه لمنزلة التوكل- بتصرف في شرح حديث "لو أنكم توكلون على الله حق توكله لرزقكم كما يرزق الطير تغدو خماصاً وتروح بطاناً". رواه أحمد والترمذي

ي صحيح الترغيب (٢١٢/٢)

<sup>&</sup>quot; البخاري ومسلم

الأمر الثاني الذي أشارت إليه الآيات في موضوع الرزق هو أن الرزق ليس محصوراً في باب واحد وطريق واحد فقط، بل إذا أُغلِق عليك باباً فسيفتح الله لك أبواباً أخرى، إذا سدّ الله على العبد بحكمته طريقاً فتح له برحمته طريقاً هو أنفع له.

فإذا كان الله حرّم بقاء المشركين في البلد الحرام ومنع دخولهم للمسجد الحرام وأغلق عليهم هذا الباب فما هي إلا سنوات قليلة بعد هذا المنع وفُتِحت لهم بلاد فارس والروم واستولى المسلمون على كنوزهم وأموالهم وأصبحوا من أغنى الخلق (هذا طريق)، فتح لهم طريقاً آخر ألا وهو طريق الجزية وهي مال يدفعه أهل الكتاب اليهود والنصارى مقابل بقاءهم في أرض المسلمين وتحت حمايتهم.

**مخاتيح الرزق:** هي أسباب وأعمال ذكرها أهل العلم، من قام بها يسر الله له رزقه وصببت عليه الأرزاق'.

# ۱- النوكل.

يقول الله عز وجل ﴿ وَتَوَكَّلُ عَلَى اللَّهِ ۚ وَكَفَى ٰ بِاللَّهِ وَكِيلاً ﴾ [الأحزاب:٣]. ويقول ﴿ وَمِنْ يَتَوَكَّلُ عَلَى اللهِ فَهُوَ حَسَبُهُ ۚ إِنَّ اللهُ بِاللَّهِ أَمْرِهِ ۚ قَدْ جَعَلَ اللهُ لِكُلِّ شَى ۚ عِقَدْراً ﴾ [الطلاق:٣]. الله سبحانه وتعالى نِعم الوكيل ونِعم المولى ونِعم النصير، وهو حسب من توكل عليه.

وإذا توكل العبد على ربه حق التوكل بأن اعتمد بقلبه على ربه اعتماداً قوياً كاملاً في تحصيل مصالحه ودفع مضارة، وقويت ثقته وحُسن ظنه بربه حصلت له الكفاية التامة، وأتم الله له أحواله وسدده في أقواله وأفعاله وكشف غمّه ٢.

أبو حاتم رجل من السلف كان فقيراً، صاحب بنات، كلما أراد الحج فكر ببناته من سيرعاهم ومن سيقوم عليهم ومن سيتولى أمرهم فيترك الحج. في إحدى السنوات قالت له ابنته الكبرى: يا أبت حُج ولا تخف وأوكِل أمرنا إلى الله. خرج أبو حاتم للحج وترك بناته في كفالة الله.

بقدر الله يدخل أمير إلى قريتهم ومعه حاشيته يعطش الأمير وليس لديهم ماء، طرقوا باب أول بيت في القرية فكان بيت أبي حاتم فطلبوا ماءً فأعطتهم الفتاة الماء ثم نزل الأمير ليشرب فنظر إلى حالهم وفقرهم فلما انتهى رمى لها بصرة فيها مال.

نظرت الفتاة وقد امتلأت توكلاً ويقيناً بكفاية الله لها ولأخواتها فقالت: هذا مخلوق نظر إلينا فاستغنينا فكيف بنظر أرحم الراحمين إلينا... الله أكبر!!

إذا امتلاً هذا القلب توكلاً وتوحيداً وتفويضاً ويقيناً ارتاح وفتِح له باب جنة الدنيا قبل جنة الآخرة.

النظر كتاب مفاتيح الرزق للدكتور فضل إلهي

أ وقفا تإيمانية مع بعض أسماء الله الحسنى- د. وفاء الحمدان

وإذا أردت أن تنزل في منزلة التوكل التي هي أصل لجميع مقامات الدين ومنزلته منها منزلة الجسد من الرأس، فكما أن الرأس لا يقوم إلا على البدن فكذلك لا يقوم الإيمان وأعماله إلا على ساق التوكل، فتيقن أنك وكلت عالماً غير جاهل يعلم بكل أمورك وبكل تفاصيل حياتك ودقائقها، يعلم بك وبالناس من حولك سرهم ونجواهم، تخطيطهم وتدبيرهم، وما الذي يحيرك وما الذي يُشغلك، وسبع علمه كل شيء.

- وكلت قادراً غير عاجز، لا يعجزه شيء ولا يتعاظمه شيء وكل شيء بيده وفي قبضته، الأقوياء بيده والضعفاء بيده، والجبابرة والطغاة والسحرة والكهنة كلهم بيده لا يخرج أحد عن ملكه طرفة عين. والأمر أمره والسماء سماؤه وما بينهما في قبضته وأمره نافذ إذا أراد أمراً فإنما يقول له كن فيكون.

من قدرته أنه جل جلاله هو خالق الأسباب وموجدها وهو الذي يسوقها إليك وينفعك بها وهو الآخر الذي لو انقطعت كل الأسباب وأُغلِقت كل الأبواب فهو يعطي من غير أسباب، فالأسباب تنعدم وتنتهي لا محالة ويبقى الباقي الدائم الحي الذي لا يموت ولا يزول ....

- وكات شفيقاً بك يرحمك ويشفق عليك ويهتم بأمرك ويحسن لك في هذه الوكالة.

ولله المثل الأعلى وكلاء الدنيا أهم ما لديهم منفعتهم ومصلحتهم وما الذي سيجنونه منك من المال وليس مهماً عندهم مصلحتك أو أن تحصل أمرك. أما الوكيل سبحانه وبحمده يتوكل عنك وهو رحيم بك، يشفق عليك ويقدم مصلحتك ولا ينتظر منك أجراً ولا مالاً ولا عوضاً ﴿وَتَوَكُلُ عَلَى الْحَىِّ الَّذِي لا يَمُوتُ ﴾ [الفرقان:٥٠].

#### ٧- النوبة والاستغفار.

قال تعالى: ﴿ فَتُلْتُ اسْتَغْفِرُوا رَبَّكُمْ إِنَّهُ كَانَ غَفَّارًا (١٠) يُرْسِلِ السَّمَاءَ عَلَيْكُمْ مِدْرَارًا (١١) وَيُمْدِدْكُمْ بِأَمْوَالٍ وَبَنِينَ وَيَجْعَلْ لَكُمْ جَنَّاتٍ وَيَجْعَلْ لَكُمْ أَنْهَارًا (١٢) ﴾ [نوح: ١٠-١٢].

يقول ابن كثير: إذا تبتم إلى الله واستغفرتموه كثر الرزق عليكم وأسقاكم الله من بركات السما وأنبت لكم من بركات الأرض وأنبت لكم الزرع وأدر لكم الضرع وأعطاكم الأموال والأولاد وجعل لكم جنات فيها أنواع الثمار.

هذه كلها من ثمرات التوبة والاستغفار. فهما باب ومفتاح من مفاتيح الرزق، من أكثر الاستغفار جعل الله له من كل هم فرجاً ومن كل ضيق مخرجاً ورزقه من حيث لا يحتسب.

# ٣- المنابعة بين الحج والعمرة.

يقول النبي ﷺ: "تابعوا بين الحج والعمرة؛ فإنهما ينفيان الفقر والذنوب، كما ينفي الكير خبث الحديد، والذهب الفضة "١.

١ الترمذي : الحج (٨١٠) ، والنسائي : مناسك الحج (٢٦٣١) ، وأحمد (٣٨٧/١).

# ٤-صلة الرحم.

قال عَلَيْ: "من سرّه أن يُبسط له في رزقه ويُنسأ له في أثره فليصِل رحمه" `

حق القرابات والأرحام عظيم. الرحم لما خلقها الله عز وجل استأذنت ربها أن تتكلم وأذن لها فقالت: هذا مقام العائذ بك من القطيعة، فقال الله: "أما ترضين أن أصل من وصلك وأقطع من قطعك" مقده الرحم معلقة بالعرش تقول: "من وصلني وصله الله ومن قطعي قطعه الله" مون قطعه الله فعن أي رزق وعن أي توفيق يبحث!!

نعم هناك رحماً وقرابة فيهم من الظلم والأذى والإساءة ما فيهم ولكن من ابتُلي بمثل هؤلاء الأرحام نقول له ضع أمامك أربع نقاط علّها أن تعينك على الصلِة.

أولاً: أن هذه صورة من صور الابتلاء، والابتلاء سنة ماضية في العباد، الله يبتلي العباد ببعضهم ليرى ما هم صانعون، والابتلاء يحتاج إلى صبر ولا يمكن أن نتجاوزه إلا بالصبر، والله لا يعطي الصبر إلا لعبد كريم عنده.

قال عَلَى: "ما أُعطي أحدٌ عطاءً خيراً وأوسعَ من الصبر"، ويكفي الصابرين قول الله تعالى ﴿إِثَّمَا يُوفَّى الصَّابِرُونَ أَجْرَهُمْ بِغَيْر حِسَابٍ ﴾ وهو موجب لمحبة الله وكثرة ثوابه (والله يحب الصابرين).

ثانياً: استحضر عقوبة القطيعة وأن قطيعة الرحم من كبائر الذنوب وأن عقوبتها معجلة في الدنيا مع ما يدّخر لصاحبها في الآخرة.

قال النبي على: "ما من ذنب أجدر أن يعجل الله العقوبة لصاحبه في الدنيا مع ما يُدخر له في الآخرة من البغي وقطيعة الرحم".

وقوله ﷺ "لا تنزل الرحمة على قومٍ فيهم قاطع رحم" ، فإذا كانت الرحمة لا تنزل على من يجالس قاطعاً للرحم فما بالك بالقاطع نفسه، فأيُّ رحمةً ستنزل عليه؟!

خذ أي قاطع للرحم رجلاً كان أو امرأة وانظر لحاله وحياته أثناء القطيعة. سترى من علامات الخذلان والشقاء وعدم التوفيق ما هو ظاهر أمامك: لن تجده موفقاً لا في بيته ولا عمله ولا دراسته ولا مع جيرانه ولا في تجارته.. وكل هذا لماذا؟ لأنه حُرم الرحمة ومن حُرم الرحمة فهو شقي.

إ رواه البخاري ومسلم

<sup>ً</sup> رواه البخاري ومسلم

<sup>ً</sup> رواه البخاري ومسلم

عصحيح البخاري (٣٣٥/٣) كتاب الزكاة

<sup>°</sup> سورة الزمر (١٠)

<sup>·</sup> رواه ابن ماجة والترمذي- انظر صحيح الترغيب (٦٧٣/٢)

<sup>·</sup> مشكاة المصابيح (٤١٣/٤) حديث حسن

كما أن قاطع الرحم لن يعبر الصراط، فالأمانة والرحم ستقوم على جنبتي الصراط يميناً وشمالاً، فلن يجوزَه قاطعٌ للرحم ولا خائن للأمانة .

ثالثاً: أنه سبب من أسباب مضاعفة الثواب.

يقول ابن السعدي رحمه الله: ومن أسباب المضاعفة القيامُ بالأعمال الصالحة عند المعارضات النفسية، والمعارضات المعارضات أقوى والدواعي للترك أكثر، كان العمل أكمل وأكثر مضاعفة"٢.

والمعارضات النفسية: أي ما يجده الإنسان من معارضات من داخل نفسه كالوسواس، والخوف من التعب والمشاق، أو الخوف من نقد الناس وسخريتهم أو الملل من مداراة الناس، أو غير ذلك من الأمور التي تقف حجر عثرة في طريق الإنسان ".

فأنت حين تصل أرحامك وهم يصدون، وتصلِهم وهم يقطعون، تحلم عليهم وهم يجهلون عليك ويؤذونك وتفعل كل هذا إجلالاً لله ومعاملة مع الله وأداء للحق الواجب الذي أوجبه الله عليك بالرغم من المشقة والثقل ومعارضة النفس فإن الله يضاعف لك الأجر.

- عن عقبة بن عامر رضي الله عنه قال: لقيتُ رسول الله وأخذت بيده فقُلت: يا رسول الله الله الله عمّن ظلمك" أخبرني بفواضل الأعمال، قال: "يا عقبة صِل من قطعك، وأعطِ من حرمك، وأعرض عمّن ظلمك" أ

ومن عامل الله في مثل هذه الأحوال سيجد من الله لطفاً حيثما توجه وسيكون مرحوماً لأنه محسن، والله يقول ﴿إِنَّ رَحْمَتَ اللَّهِ قَرِيبٌ مِنَ الْمُحْسِنِينَ ﴾ [الأعراف:٥٦]، وأخذت أجر الإحسان والصلة ولا يزال معك من الله ظهر.

رابعاً: إذا زاد شر الأرحام وظلمهم وقطيعتهم فالزم التربية النبوية "ولكن لهم رحم أبلها ببلالها" ، والبلال: هو الشيء اليسير. أي الإحسان الذي تتحقق به الصلة وتنتفي به القطيعة ولو بالقليل ولو بكلمة طيبة أو إرسال السلام لهم أو السؤال عنهم، أو الدعاء لهم، المهم أن تتحقق الصلة وتنتفي القطيعة.

ا رواه مسلم

٢ رسالة الأسباب والأعمال التي يُضاعف بها الثواب صد ١٢١

م شرح الأسباب التي يضاعف بها الثواب للشيخ محمد بن إبراهيم الحمد صد ١٢١

أ رواه أحمد والحاكم (٦٧٣/٢)

البخاري (۹۹۰)

ومن مفاتيح الرزق أيضاً:

# ٥-النقوى.

قال تعالى: ﴿ وَمَنْ يَتَقِ اللَّهَ يَجْعَلُ لَهُ مَحْرَجًا (٢) وَيَرْرُقُهُ مِنْ حَيْثُ لا يَحْتَسِبُ ۚ وَمَنْ يَتَوَكَّلُ عَلَىٰ اللَّهِ فَهُوَ حَسَبُهُ ﴾ [الطلاق:٢-٣].

سواء كانت التقوى في اللسان أو في النظر أو في السمع أو في القلب أو الخطرات، كل من حقق التقوى أو جاهد نفسه على تحقيقها زادت أرزاق الله وأفضاله عليه.

بل إن الله وعد المنقين بتدفق البركات والأرزاق ﴿ وَلَو أَنَّ أَهْلَ القُرَىٰ ءَامَنُواْ وَ اتَّقُواْ لَفَتَحْنَا عَلَيْهِمْ بَرَكَاتٍ مِن السَّمَاءِ والأَرْضُ وَلَكِن كَنْبُواْ فَأَخَدُنَاهُم بِمَا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ﴾ [الأعراف:٩٦].

وما من متقي يطرق باباً إلا ويُفتح له، هذا وعد من الله تعالى ﴿ وَمَنْ يَتَقِ اللَّهَ يَجْعَلُ لَهُ مَحْرَجًا (٢) ويَرُزُقَهُ مِنْ حَيْثُ لا يَحْتَسِبُ ۚ وَمَنْ يَتَوَكَّلْ عَلَى اللَّهِ فَهُوَ حَسْبُهُ ﴾ [الطلاق:٢-٣]، سيُفتح بوعد من الله وليس أحد أوفى بعهده من الله عنه تأخر الفتح لحكمة يريدها الله ولكنه سيفتح. والعرب تقول لا فتح إلا بعد إغلاق .

# ٦-كثرة العبادة والنفرع لها.

يقول الله تعالى في الحديث القدسي: "يا ابن آدم تفرّغ لعبادتي أملاً صدرك غنى وأسّد فقرك وإن لا تفعل ملأت يدك شُغلاً ولم أسدّ فقرك"<sup>٢</sup>.

وعد الله من تفرغ وأكثر وانشغل بالعبادة بعطيتين:

الأولى: أن يملأ صدره غنى ومن أغنى الله قلبه فلن يقربه الفقر أبداً.

الثانية: أسد فقرك، ومن سد الله فقره فلن يفلس أبداً.

و تأمل في قول الله تعالى ﴿وَلا تَمُدَّنَّ عَيْنَيْكَ إِلَىٰ مَا مَتَّعْنَا بِهِ أَزْوَاجًا مِنْهُمْ زَهْرَةَ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا لِنَفْتِنَهُمْ فِيهِ ۚ وَرِزْقُ رَبِّكَ خَيْرٌ وَأَثِقَىٰ (١٣١) وَأَمُرْ أَهْلَكَ بِالصَّلَاةِ وَاصْطَبِرْ عَلَيْهَا ۖ لا نَسْأَلُكَ رِزْقًا ۖ نَحْنُ نَرْزُقُك ۖ وَالْعَاقِبَةُ لِلتَّقْوَىٰ ﴾ [طه: ١٣١–١٣٢].

فإذا أقمت الصلاة أتاك الرزق من حيث لا تحتسب لذلك قال (لا نَسْأُلُكَ رِزْقًا اللَّهَ نَرْزُقُك).

قال النووي: أي لا نكافك الطلب".

#### √-الأنفاق على طلبة العلم.

العلم رزق مبارك، ومن أنفق على أهل العلم لحقته هذه البركة.

<sup>.</sup> زاد المسير لابن الجوزي- سورة الفتح

<sup>ً</sup> صحیح ابن ماجه (۳۹۳/۲)

<sup>ً</sup> اليسير َ في تفسير ابن كثير - سورة طه

كان على عهد رسول الله على أخوان، أحدهما يطلب العلم والآخر يعمل وينفق عليه، فجاء الثاني يشتكي لرسول الله أنه يعمل ويسعى وينفق على أخيه وهو يطلب العلم، فقال له رسول الله: "لعلك تُرزَق به"، أي أنك مرزوق ببركته لأنه يطلب العلم'.

كان ابن المبارك يخص أهل العلم وطلابه بنفقاته وصدقاته، فقيل له: لو عمّمت، فقال: لا أعلم مقاماً بعد النبوة أفضل من مقام العلم .

# ٨- الأنفاق في سبيل الله والأحسان إلى الضعفاء.

وعد الله كل من تصدّق وأعطي أن يخلف عليه ﴿ وَمَا أَتَفَقَتُمْ مِنْ شَيْءٍ فَهُو يُخَلِفُهُ ﴿ وَهُو خَيْرُ الرَّازِقِينَ ﴾ [سبأ:٣٩]، وفي الحديث عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ " ما من يومٍ يُصبح العبادُ فيه إلا ملكان ينزلان، فيقول أحدهما: اللهم أعط منفقاً خلفاً، ويقول الآخر: اللهم أعط مسكاً تلفاً " .

كلما كنت منفقاً متصدقاً فلن يُضيعك الله، بل سيبذل الله لك أضعاف أضعاف ما أنفقت، يقول الله تعالى (يا ابن آدم أنفق عليك) . ومن أحسن أحسن الله إليه فالله أسبق إليك منك.

# ٩-الهجرة في سبيل الله سبب من أسباب الرزق.

الله وعد كل مهاجر بالسعة والتعويض والرزق ﴿ وَمَنْ يُهَاجِرْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ يَجِدْ فِي الأَرْضِ مُرَاغَمًا كَثِيرًا وَسَعَةً ﴾ [النساء:١٠٠]، سيجد بلداً أفضل من بلده وسَعةً في الأرض وسعةً في الرزق وسعةً في الصدر وسعةً في كل شيء.

انظر مفاتيح الرزق للدكتور فضل إلهي

انظر مفاتيح الرزق للدكتور فضل إلهي

<sup>&</sup>quot; رواه مسلم والبخاري ' د داه الدخاري . . . . سار

أرواه البخاري ومسلم

# الجزية ومحاملة أهل الكتاب: إلَّ

كُ الجزية: هي مال يؤخذ من أهل الكتاب ويُدفع للمسلمين مقابل بقاءهم في أرض المسلمين وتحت حمايتهم.

في بداية السورة كان الأمر بقتال المشركين ﴿ قَاتِلُوا الَّذِينَ لا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَلا بِالْيَوْمِ الآخِرِ ﴾، وقوله ﴿ فَاقَتُلُوا اللَّهُ مِن بِاللَّهِ وَلا بِالْيَوْمِ الآخِرِ ﴾، وقوله ﴿ فَاقَتُلُوا اللَّهُ مَرَ بِينَ لَهُ مَرَ مَيْثُ وَجَدْتُمُوهُمْ ﴾. إذا المشركين ليس عليهم جزية بل نقاتلهم حتى يُسلِموا، أما أهل الكتاب لهم وضع آخر إما أن يدخلوا في الإسلام وإما يدفعوا الجزية فهم مختلفين عن المشركين بسبب الكتاب الذي بين أينوا الدين لا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَلا بِالْيَوْمِ الآخِرِ وَلا يُحَرِّمُونَ مَا حَرَّمَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَلا يَدِينُونَ دِينَ الْحَقِّ مِنَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ حَتَّىٰ يُعْطُوا الْجِزْيَةَ عَنْ يَدٍ وَهُمْ صَا غِرُونَ ﴾.

# ماذا أمر الله بقتالهم؟

قال تعالى مبيناً علة الأمر بقتالهم ﴿ وَقَالَتِ النَّهُودُ عُزَيْرٌ ابْنُ اللَّهِ وَقَالَتِ النَّصَارَىٰ الْمَسِيحُ ابْنُ اللَّهِ ﴾ وهذا من أخزى الخزي وأكذب الكذب أنهم دعوا لله ولداً وما هو إلا افتراء جاء على ألسنتهم وليس عندهم دليل يدل على هذا الذي زعموه، ﴿ ذَلِكَ قَوْلُهُمْ بِأَنْوَاهِهِمْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ \* أَتَى لَيُؤْفَكُونَ ﴾.

النصارى تقول المسيح ابن الله لأن عيسى بدون أب، فلماذا تقول اليهود أن عُزيراً ابن الله؟؟

عُزير عبد صالح من بني إسرائيل. ورَد فيه آثار منقولة عن بني اسرائيل وقيل أنه المقصود في قول الله تعالى ﴿ أَوْ كَالَّذِى مَرَّ عَلَى ٰ قَرْيَةٍ وَهِي خَاوِيَةٌ عَلَىٰ عُرُوشِهَا قَالَ أَتَّى ٰ يُحْدِى هَذِهِ اللَّهُ بَعْدَ مَوْتِهَا ﴾.

القرية هي بيت المقدس، والذي خربها هو ملك كافر يقال له بختنصر، غزا بيت المقدس وقتل اهلها وأعاث في الأرض فساداً. مر عزير ببيت المقدس ورآها على هذا الخراب والدمار فقال على صيغة التعجب لا على صيغة الإنكار: أنّى يحي هذه الله بعد موتها، ثم خرج منها وكان عمره أربعون سنة، وافق خروجه أول النهار وكان معه حماره وطعامه قيل كان معه عنب وتين وعصير، أماته الله مائة عام ثم بعثه الله آخر النهار عند غروب الشمس فلما استيقظ ظن أنه قد نام يوما أو بعض يوم، ﴿فَأَمَاتُهُ اللّهُ مِايَةَ عَامٍ ثُمَّ بَعَنَهُ أَقُل كَمْ اللهُ مِاللهُ مِنْ يَومُ أَقُل بَل لَيْت مِايَة عَامٍ فَاتَظُر إِلَى طَعامِك وَشَرَابِك لَمْ يَتسنّه ﴾، نظر فإذا عنبه وتينه وعصيره وطعامه لم يتغير وإذا بعظام حماره تفرقت حوله، فأرسل الله ريحاً جمعت عظامه وركب كل عظم على موضعه حتى صار قائماً أمامه ولكن بدون روح فأرسل الله ملكاً نفخ فيه الروح فنهق الحمار ﴿وَاتُطُر إِلَى الْعِظَامِ كَيْف تُنْشِرُهَا تُمَّ نَكْشُوها لَحْمًا قَلمًا تَبَيَّنَ لَهُ قَالَ أَعْلَمُ أَنَّ اللَّه عَلَى كُلُ شَيْءً عَمْ وَاللهُ مَلَى اللهُ عَلَى كُلُ شَيْءً قَلَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى

ولما بعثه الله رجع إلى قريته فإذا الناس قد تغيروا والقرية قد تغيرت حاول أن يصل لمنزله فوجد جاريته التي تركها وعمرها عشرون سنة قد أصبح عمرها مائة وعشرين سنة فسألها عن عُزير،

قالت: يرحمك الله أين أنت من عزير لم يعد أحد يذكره، فقال لها: أنا عُزير، قالت: لو كنت عُزيراً فادع الله أن يرد على بصري، فدعا الله فرد عليها بصرها فرأته وعرفته.

أخذته إلى الملأ من بني إسرائيل وقصت قصته، فأراد الملأ أن يتأكدوا منه فطلبوا منه أن يملي عليهم التوراة كاملة غيباً، فألهمه الله استذكار التوراة كاملة وأملاها لهم ولم يخرم منها حرفاً، فقالوا "ما أعطي هذا إلا لأنه ابن الله".

ثم أخبر الله عن بني اسرائيل أيضاً أنهم اتخذوا أحبارهم ورهبانهم أرباباً من دون الله. الأحبار هم علماء البهود، والرهبان هم علماء النصارى.

اتخذوهم أرباباً من دون الله وجعلوهم في مرتبة الربوبية وأن لهم حق التشريع ويحلون ما حرّم الله ويحرمون ما أحلّ الله ويفتون للناس بغير ما أنزل الله فيطيعهم الناس، فأصبحت عبادتهم طاعتهم فيما يحللون ويحرمون بغير شرع الله وقررت الآيات قتالهم بعد أن انتفى عنهم الإيمان الصحيح.

ثم جاءت الآية ﴿ وَالَّذِينَ يَكْنِزُونَ الدَّهَبَ وَالْفِضَّةَ وَلا يُنْفِقُونَهَا فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَبَشِّرَهُمْ بِعَدَابٍ أَلِيمٍ (٣) يَوْمَ يُحْمَى عَلَيْهَا فِي نَارِجَهَنَّمَ فَتُكُوكِ بِهَا جِبَاهُهُمْ وَجُنُوبُهُمْ وَظُهُورُهُمْ مَاذَا مَا كَنْزُتُمْ لأَنْفُسِكُمْ فَدُوقُوا مَا كُنْتُمْ تَكْنِزُونَ (٣٥) ﴾.

# \*ما معنی یکنزون؟

هو المال المكنوز الذي لا تُؤدى زكاته.

هذه الآية تبين عقوبة تارك الزكاة وأنه يُعاقب بعقوبتين: عقوبة بدنية وعقوبة قلبية.

فهذه الصفائح التي لم تؤدَى زكاتها تحمّى وتصبح ناراً مشتعلة تُكوى بها جباههم وجنوبهم وظهورهم.

وخص ّ الله هذه الجوارح بالعذاب لأنها هي التي يحصل بها الإعراض عن الإنفاق، فإذا طُلب من أحد إنفاقاً في سبيل الله قطّب بوجهه، ثم يلوذ بجنبه، ثم يولي فلا يُرى إلا قفاه وظهره.

فالله يعذبهم بأن توضع صفائح الذهب والفضة التي أحميت على هذه الوجوه التي قطبت وهذه الجنوب التي أعرضت وهذه الظهور التي تولّت جزاءً وفاقاً. فكل من عصى الله بشيء عذبه الله بذلك الشيء الذي عصاه به ".

إ زاد المسير لابن الجوزي+ اليسير في اختصار ابن كثير بالإضافة إلى بعض الدروس العلمية لفضيلة الشيخ صالح المغامسي

اخرجه مسلم في صحيحه

دورة الأترجة- شرح فضيلة الشيخ محمد عبد العزيز الخضيري (سورة التوبة)

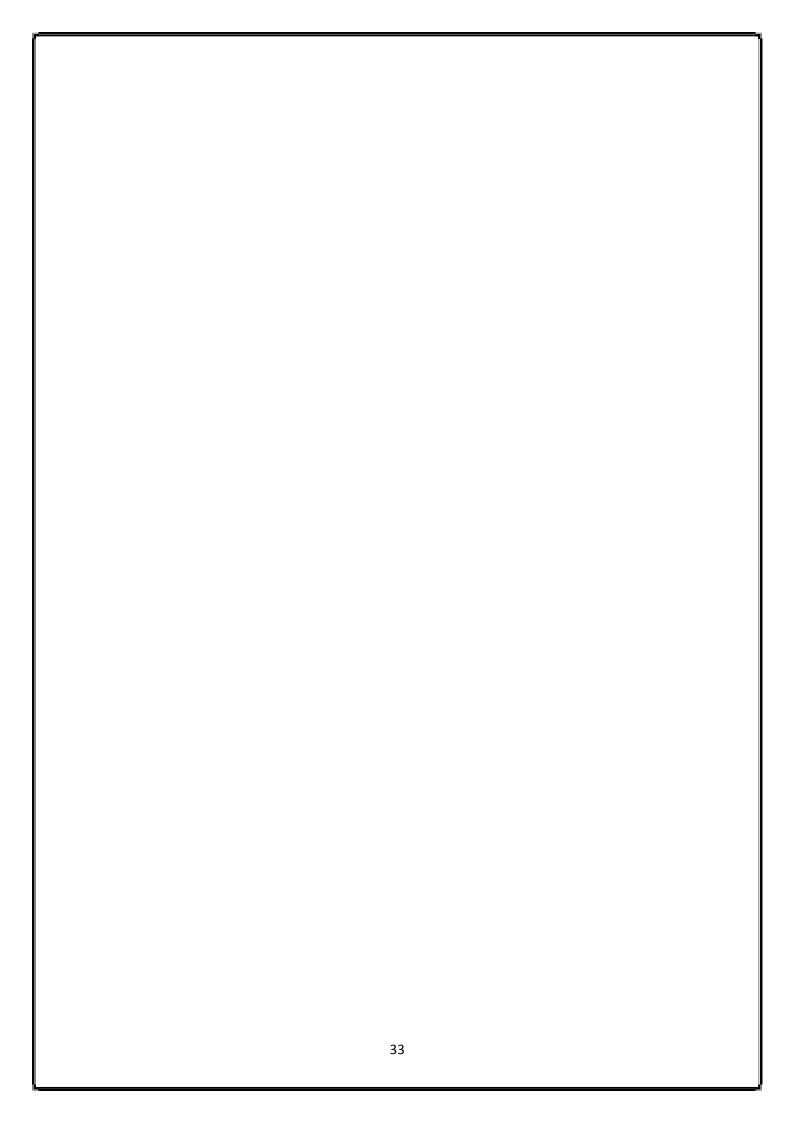
#### لله أما العقوبة القلبية:

فهو التقريع والتوبيخ الذي يُقال له أثناء العذاب (هذا ما كنزتم لأنفسكم). فيمتلئ حزناً وندماً وحسرةً أنه بخل في حين كان قادراً على الإنفاق في الدنيا ويتقطع قلبه حسرات ولن ينفعه ندمه.

# لل وأما في الدنيا:

- فما من تارك زكاة يمتنع من أداء حق الزكاة إلا ضيّق الله عليه كما ضيّق هو على الفقراء.
  - يبتليه الله بضيق النفس فتجده في نكد وهم وغم ولو كانت أموال الدنيا تصب في حجره.
- تمحق بركة ماله، فربما سلّط الله على ماله آفة تمحقه وتتلفه من غرق، أو سرقة، أو حرق وما أشبهه.
  - أو ربما يصيبه بمرض أو أحد أهله فيصرف هذه الأموال الطائلة بحثاً عن العلاج!!
    - قد يبتليه الله بالنفاق فيفتنه في دينه فيضل ويزل ويُختم له بسوء.

وكل من ضيّع أمانة الله وحقه في الزكاة فلينتظر عقوبة عاجلة تصيبه في دنياه، فمن ضيّع الله ضيّعه الله.



#### اللقاء الرابع

قال تعالى: ﴿إِنَّ عِدَّةَ الشَّهُورِ عِنْدَ اللَّهِ اثْنَا عَشَرَ شَهْرًا فِي كِتَابِ اللَّهِ يَوْمَ خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ مِنْهَا أَرْبَعَةٌ حُرُمٌ كَاللَّهُ مَعَ دَلِكَ الدِّينُ الْفَيِّمُ ۚ فَلا تَظْلِمُوا فِيهِنَّ أَتُهُسَكُمْ ۚ وَقَاتِلُوا الْمُشْرِكِينَ كَافَّةً كَمَّا وَيُحرِّمُونَهُ عَامًا لِيُواطِبُوا عِدَّةَ مَا حَرَّمَ اللَّهُ مَعَ الْمُقَتِينَ (٣٦) إِثْمَا النَّسِيءُ زِيَادَةٌ فِي الْكُمِّرِ فَيْضَلُّ بِهِ الَّذِينَ كَثَرُوا يُحِلُّونَهُ عَامًا وَيُحرِّمُونَهُ عَامًا لِيُواطِبُوا عِدَّةً مَا حَرَّمَ اللَّهُ فَيُحِلُّوا مَا حَرَّمَ اللَّهُ وَيُعْرَمُونَهُ عَامًا لِيُواطِبُوا عِدَّةً مَا حَرَّمَ اللَّهُ وَيُنَ لَهُمْ سُوءُ أَعْمَالِهِم ۗ وَاللَّهُ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ الْكَافِرِينَ (٣٧) يَا أَيُّهَا النَّذِينَ آمَنُوا مَا لَكُمْ إِذَا قِيلَ لَكُمُ اتْفِرُوا فِي سَيِيلِ اللَّهِ اتَاقَلْتُمْ إِلَى الأَرْضَ ۚ أَرْضِيتُمْ بِالْحَيَاةِ الدُّيْنَا مِنَ الآخِرَة ۚ فَمَا مَتَاعُ الْحَيَاةِ الدُّيْنَا فِي الآخِورَةِ إِلاَ قَلِيلِ (٣٨) إلا تَتَعْرُوا يُعَدِّبُكُمْ عَيْرَكُمْ وَلا تَعْشُرُوا يُعَدِّبُهُ وَاللَّهُ عَلَى حُلِّى اللَّهُ مِنَاللَّهُ اللَّهُ إِلَى الْأَرْضَ ۚ أَرْضِيتُمْ وَلا تَعْشُرُوا يُعَدِّرُوهُ شَيَّا ۗ وَاللَّهُ عَلَى حُلُقَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مِنَ وَمِعْ عَيْرَكُمْ وَلَا يَعْشُرُوا يُعَمُّرُوهُ شَيَيًا ۗ وَاللَّهُ عَلَى حُلُنَ اللَّهُ مَعَنَا ۖ فَأَكُنُ اللَّهُ مَنَ اللَّهُ مِنَ وَلَا لَعْمُ وَلا يَعْشُرُوهُ اللَّهُ إِنْ اللَّهُ عَزِيرٌ حَكِيمٌ (٤٤) اللَّهُ مَن اللَّهُ عَرْرُ وَكَيْمُ وَلَا عَلَى وَلَيْكُمْ وَيَولُوا بِأَمُولُوا فَاللَّهُ عَرِيرٌ حَكِيمٌ (٤٤) الْقِرُوا خِفَانًا وَيْقَالاً وَجَاهِدُوا بِأَمُولُ إِلْكُمْ عَن سَيِيلِ اللَّهِ فِي سَيِيلِ اللَّهِ فِي سَيِيلِ اللَّهُ وَي سَيِيلِ اللَّهُ وَيُولُ الْمُعْنَ (١٤) ﴾.

# 🦹 مسائل في الأشمر الحرم: [

١- أنها أشهر حرّمها الله ولم يحرّمها الناس ﴿مِنْهَا أَرْبَعَةٌ حُرُمٌ ﴾.

٢-سميت بالحُرم لعظيم شأنها وحرمتها وحرمة الذنب فيها.

قال ابن عباس رضي الله عنه: اختص الله أربعة أشهر حرماً وعظم حرماتهن وجعل الذنب فيهن أعظم وجعل العمل الصالح والأجر أعظم'. ولتحريم القتال فيها.

قال تعالى ﴿يَسْأُلُونَكَ عَنِ الشَّهْرِ الْحَرَامِ قِتَالٍ فِيهِ ﴿ قُتَالٌ فِيهِ كَبِيرٌ ۗ وَصَدُّ عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ وَكُفَّرٌ بِهِ وَالْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَالْمَسْتِ اللَّهِ وَالْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَالْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَالْمَسْدِ وَالْمَسْتِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ مَنْ اللَّهِ وَاللَّهِ مَا اللَّهِ وَاللَّهِ مَنْ اللَّهِ وَالْمَسْدِ وَالْمَسْدِ وَالْمَالَةُ وَاللَّهُ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ مَنْهُ اللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَالْمَالَةُ اللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّالَةِ وَاللَّهِ وَالْمُ اللَّهِ وَاللَّهِ وَالْمَالِكُولُ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَالْمُعْلِقِيلُ اللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَالْمَالَةِ وَاللَّهِ وَالْمُعْلَالَةِ وَاللَّهِ وَالْمِنْ وَالْمُعْلَالُهِ وَالْمُعِلَّالِمِ وَالْمُعْلِقِيلُ اللّ

٣-كان العرب يعرفونها وهي مما ورثوه من ملة إبراهيم وإسماعيل عليهما السلام، حتى إن الرجل من كفار قريش إذا رأى قاتل أبيه في هذه الأشهر لا يتعرض له أبداً تعظيماً لحرمة هذه الأشهر.

٤ - ﴿ إِنَّمَا النَّسِيءُ زِيَادَةٌ فِي الْكُفْرِ ﴾.

كان المشركون إذا حجوا في عام أبقوا الأشهر الحرم على ما هي عليه فإذا جاء العام الذي بعده قام قائمهم فقال إننا سنؤخر شهر الله المحرم إلى صفر ونأتي بصفر إلى المحرم، لماذا لأنه يطول عليهم ترك القتال والسبي والغنائم .

وقد بيّن الله عز وجل أن هذا من تزيين الشيطان ومن تلاعبه بهم والله لا يهدي القوم الكافرين.

جامع العلوم والحكم لابن رجب

من شرح الدكتور محمد عبد العزيز الخضيري- دورة الأترجة ·

٥-الأشهر الحرم خصتها الله كما في الآيات ﴿فَلا تَظَلِمُوا فِيهِنَّ أَثَفُسَكُمْ ﴾، الظلم حرام في كل وقت وتزيد حرمته وتأكيداً في هذه الأشهر الحرم.

قال قتادة: إن الظلم في الشهر الحرام أعظم خطيئة ووزراً من الظلم فيما سواه وإن كان الظلم على كل حال عظيماً ولكن الله يعظّم من أمره ما يشاء '.

والظلم كبيرة من كبائر الذنوب يكفي أن الله قد حرّمه على نفسه في الحديث القدسي "يا عبادي إني حرمت الظلم على نفسي وجعلته بينكم محرماً فلا تظالموا"٢٠٠

ويكفي أن الله يبغض الظالمين ﴿ وَاللَّهُ لا يُحِبُّ الظَّالِمِينَ ﴾ [آل عمران:٥٧] وجعل اللعنة عليهم ﴿ فَأَدَّنَ مُؤَدِّنٌ بَيْنَهُمْ وَيكفي أن الشَّالِمِينَ ﴾ [الأعراف:٤٤].

وكان النبي على يحذر منه "اتقوا الظلم ما استطعتم"، ويقول"إياكم والظلم فإن الظلم ظلمات يوم لقيامة"؛

وقد جاء عند الطبراني بسند لا بأس به أن دواوين الظلم ثلاثة:

١/ الديوان الأول: ديوان لا يعبأ الله به وهذا ظلم العبد لنفسه.

#### مل يظلم العبد نفسه؟

عن أبي بكر رضي الله عنه قال: قلت يا رسول الله علمني دعاءً أدعو به في صلاتي، فقال له: قل "اللهم إني ظلمتُ نفسي ظلماً كثيراً ولا يغفر الذنوب إلا أنت فاغفر لي مغفرةً من عندك وارحمني إنك أنت الغفور الرحيم".

هذا الدعاء من أنفع وأجمع الأدعية وهو من صيغ الاستغفار المطلق التي تنغمر فيها خطايا العبد وفيه كثير من التوسلات التي تستوجب الإجابة.

يقول الوزير ابن هبيرة رحمه الله: فالطلب من الله سبحانه وتعالى يناسبه ويلائمه الإفتقار إليه، والحاجة، والمسكنة كما يباينه الإدلال والركون إلى نوع عبادة أو طاعة، فأنت إذا تطهرت من ظلم نفسك، وغفر لك ورحمك، كانت هذه مقدمات بين يدي طلبك، وإذا دعوت بهذا الدعاء انتحت الحواجز بينك وبين العطاء فاطلب حينئذ ما شئت وادعو بما أردت .

في هذا الديوان يظلم العبد نفسه بذنوب أقل من الشرك وليست متعلقة بحقوق الخلق، أي ذنوب قاصرة بينه وبين ربه، فهذا الديوان لا يعبأ الله به بل يدخل في مغفرة الله وسعة رحمته.

جامع العلوم والحكم لابن رجب

رواه مسلم والترمذي وابن ماجة

T رواه أحمد والطبراني. انظر صحيح النرغيب (٥٣٢/٢)

<sup>ُ</sup> رواه ابن حبان في صّحيحه. انظر صحيح الترغيب (٥٣٠/٢)

<sup>°</sup> مسند أبي بكر الصديق رضي الله. عنه قاله الحافظ في الفتح (٣١٩/٢)

<sup>·</sup> شرح حديث ابي بكر الصديق رضي الله عنه لشيخ الإسلام ابن تيمية صـ ١٣٥٠

قال عَلَيْ: "لو أخطأتم حتى تبلغ السماء ثم تُبتم لتاب الله عليكم"، وفي قوله عز وجل ﴿ نَبِّئَ عِبَادِى أَنَّى أَنَا اللَّهُ عُلِدِي اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّ اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُم اللّ

٢/ ديوان لا يغفره الله إذا مات صاحبه عليه و هو ظلم العبد لربه و المقصود به الشرك، لأن العبادة حق لله
 لا تُصرف إلا له ﴿إنَّ اللَّهَ لا يَغْفِرُ أَنْ يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَنْ يَشَاءُ﴾ [النساء: ٤٨].

٣/ ديوان لا يترك الله منه شيئاً أبداً وهذا هو مظالم العباد، أي ظلم العباد لبعضهم من سبّ وشتم وغدر وسرقة واعتداء على الأعراض وتضييع للحقوق وأكل للأموال ونحوه.

هذه المظالم لا بد فيها من القصاص والفصل لهذا سمي يوم القيامة بيوم الفصل، سيفصل الله بين الخلائق أجمع، سيفصل بين الظالم والمظلوم وبين المحق والكاذب وبين الدائن والمدين. وبسبب هذا القصاص سيحصل الفرار يوم القيامة ﴿ يَوْمَ يَفِرُ الْمَرْءُ مِنْ أَخِيهِ (٣٢) وَأُمِّهِ وَأَبِيهِ (٣٥) وَصَاحِبَتِهِ وَبَنِيهِ (٣٦) ﴾ [عبس:٣٤-٣٦].

فحقوق العباد مبنية على المشاحة، كلِّ يريد حقه وكلِّ يريد مظلمته، وبعض الناس يشهر إفلاسه من كثرة المظالم التي عليه. يقول الله تعالى ﴿أَحْصَاهُ اللَّهُ وَنَسُوهُ ۚ وَاللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ ﴾ [المجادلة: ٦]، هذه الآية من قوارع القرآن وزواجره وما من صاحب قلب يقرأها إلا ويتأثر بها وتؤلمه.

فالإحصاء شديد وصُوره في القرآن كثيرة ﴿وَنَضَعُ الْمَوَازِينَ الْقِسْطُ لِيَوْمِ الْقِيَامَةِ فَلا تُطْلَمُ نَفْسٌ شَيَيًا ﴿وَإِنْ كَانَ مِثْقَالَ حَبَّةٍ مِنْ خَرْدَل أَتَيْنَا بِهَا ۗوَكَفَى ٰ بِنَا حَاسِبِينَ ﴾ [الأنبياء:٤٧].

فهذا إحصاء بمثقال حبة الخردل

- ويقول تعالى ﴿فَمَنْ يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْراً يَرَهُ (٧) وَمَنْ يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرَّاً يَرَهُ ﴾ [الزلزلة:٧-٨]. وهذا إحصاء بمثقال لذرة.

والذرّة كما جاء في بعض تعريفها أنها أدق شيء في الصغر وهي الهبابة من الغبار. وإن كانت هذه الذرة لا تؤثر في موازين الدنيا إلا أنها عند الله ذاتُ أثر.

- ويقول تعالى ﴿وَيَقُولُونَ يَا وَيُلَتَنَا مَالِ هَذَا الْكِتَابِ لا يُغَادِرُ صَغِيرَةً وَلا كَبِيرَةً إِلا أَحْصَاهَا ۚ وَوَجَدُوا مَا عَمِلُوا حَاضِرًا ۗ وَلا يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَدًا ﴾ [الكهف: ٩٤].

قال ابن عون رحمه الله: والله ضبّ القوم من الصيغار قبل الكِبار.

فاحذر أن يُحصى عليك ما لا يسُرك إحصاؤه، فالإحصاء دقيق والمظالم كثيرة إذا وقفت بين يدي ربك.

مشكلتنا أننا ننسى ذنوبنا وعثراتنا وننسى كم تحمّلنا من المظالم والتبِعات على مرّ السنين ونسياننا للذنوب ليس علامةً أن الله قد غفر لنا، بل من قرأ القرآن بقلب واع سيعلم أن الإنسان يتفاجأ بذنوبه يوم القيامة...

<sup>ٔ</sup> رواه ابن ماجه بإسناد وحید

﴿ يَوْمَ تَجِدُ كُلُّ نَهْسٍ مَا عَمِلَتْ مِنْ خَيْرٍ مُحْضَرًا وَمَا عَمِلَتْ مِنْ سُوءٍ تَوَدُّ لَوْ أَنَّ بَيْنَهَا وَبَيْنَهُ أَمَدًا بَعِيدًا وَيُحَدِّرُكُمُ اللَّهُ نَهْسَهُ ۗ وَاللَّهُ رَءُوفٌ بِالْعِبَادِ ﴾ [آل عمر ان:٣٠].

وقد جاء التوجيه النبوي بسرعة التحلل في الدنيا: "من كانت عنده مظلمةٌ لأخيه من عرض أو من شيء فليتحلله منه اليوم من قبل أن لا يكون دينار ولا درهم، وإن كان له عملٌ صاحبٌ أُخذ منه بقدر مظلمته وإن لم تكن له حسنات أُخِذ من سيئات صاحبه فحُملَ عليه" .

النبي على في غزوة بدر كان يسوي الصفوف وبيده سهم، فوجد صحابياً متقدماً عن الصف يسمى سواد بن غزية فغمزه ببطنه وقال: استو يا سواد، فقال سواد: لقد أوجعتني يا رسول الله والذي بعتك بالحق فأقدني من نفسك. مباشرة رفع النبي على وكشف عن بطنه وقال: استقد يا سواد، فنزل سواد على بطن النبي يلى يقبله ويلثمه ويلصق فمه بجلده، فقال عليه الصلاة والسلام: ما حملك على هذا يا سواد؟ قال: لقد حضر ما ترى يا رسول الله فأردت أن يكون آخر عهدي من الدنيا أن يمس جلدي جلدك.

الشاهد من القصة سرعة كشف النبي على البطنه ليُثبت مبدأ التحلل في الدنيا.

وكان من دعائه عليه الصلاة والسلام لمن سبّه: "اللهم أيّما مؤمن سببتُه فاجعل ذلك له قُربةً إليك" ٢.

- واعلم أن أصعب ما يكون في هذه المظالم أنك قد تفقد هذه الإنسان الذي ظلمته إما بموت أو سفر أو انتقال إلى بلد أو مكان لا تستطيع الوصول إليه ولا يمكن أن تراه ثانية إلا في مكان واحد فقط وهو يوم القيامة.

وعند الله تجتمع الخصوم كما قالها أحد السلف لظالمه: القبر يضمنا والقيامة تجمعنا والموعد الله.

هذا هو الندم الذي ما بعده من ندم والحسرة التي ما بعدها من حسرة لكل من سيأتي يوم القيامة محمّلاً بمظالمه وتبعاته، قذف هذا، شتم هذا، ضرب هذا، سفك دم هذا، أكل مال هذا.

قال تعالى ﴿وَقَدْ خَابَ مَنْ حَمَلَ ظُلَّمًا ﴾ [طه: ١١١]".

رواه البخاري والترمذي

رِ الْبِخَارِي مَعَ الْفَتَحَ (١٧١/١١) ومسلم (٢٠٠٧/٤)

<sup>ً</sup> من أراد الإستزادة في موضوع الظلم يراجع ملزمة الكبائر

**الموضوع الثاني:** ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا مَا لَكُمْ إِذَا قِيلَ لَكُمُ اثْفِرُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ اتَّاقَلْتُمْ إِلَى الأَرْضِ ۚ أَرَضِيتُمْ بِالْحَيَاةِ الدُّتْيَا مِنَ الآخِرَةِ ۚ فَمَا مَتَاعُ الْحَيَاةِ الدُّتْيَا فِي الآخِرَةِ إلا قَلِيلٌ ﴾.

الآيات تدعو إلى النفير العام والجهاد في سبيل الله وتحذر من التقاعس والتثاقل. وتأمل كلمة اتَّاقلتم: لم يقل الله امتنعتم أو النصرفتم أو تباطأتم وإنما قال اثَّاقلتم للدلالة على التثاقل والبطء.

وجرس هذه الحروف ومخرج هذه الحروف يدل على الثقل الذي حصل في الأبدان والنفوس والقلوب.

ثم بيّن الله العلة في هذا التثاقل: ﴿ أَرَضِيتُمْ بِالْحَيَاةِ الدُّثِيَا مِنَ الآخِرَةِ ۚ فَمَا مَتَاعُ الْحَيَاةِ الدُّثِيَا فِي الآخِرَةِ إِلا قَلِيلٌ ﴾، أترضون بالدنيا الفانية العاجلة بدلاً من الآخرة التي لا يمكن أن تُقارن ولا تُقاس بالدنيا.

- يقول ﷺ: "ما الدنيا في الآخرة إلا كما يجعل أحدَكُم أصبعه هذه في اليمّ فلينظر بما يرجع" \

هذه الآية تحذر من التثاقل والتباطؤ، وفي سورة الأنفال دعا الله المؤمنين إلى سرعة الإستجابة ﴿يَا أَيُّهَا النِينَ آمَنُوا اسْتَجِيبُوا لِلَّهِ وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُمُ لِمَا يُحْيِيكُمْ [الأنفال:٢٤]. فثمرة الإستجابة السريعة أن الله يُحييك، ويُحيي قلبك، وتنطلق روحك، ويزداد الإيمان في قلبك. أما إذا قلّت الإستجابة وحصل التباطؤ والتلكؤ والتثاقل والتسويف والكسل فالنتيجة ﴿وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ يَحُولُ بَيْنَ الْمَرْءِ وَقَلِّبِهِ ﴾ [الأنفال:٢٤].

قد يحول الله بينك وبين قلبك، وبينك وبين عزيمتك، وبينك وبين إرادتك. قد يثقل الله العمل عليك، ﴿وَلَوْ أَرَادُوا الْحُرُوجَ لأَعَدُوا لَهُ عُدَّةً وَلَكِنَ كَرَهَ اللَّهُ اثْبِعَاتُهُمْ فَتَبَّطُهُمْ وَقِيلَ اقْعُدُوا مَعَ الْقَاعِدِينَ ﴾ [التوبة:٤٦].

لذلك كانت قضية الإستجابة وسرعة الإنقياد لأوامر الله عند الصحابة رضوان الله عليهم قضية محسومة حتى لا يحول الله بينهم وبين قلوبهم.

ثم تأتِ الآية الأخيرة في المقطع: ﴿ إِلا تَنْصُرُوهُ فَقَدْ نَصَرَهُ اللَّهُ إِدْ أَخْرَجَهُ الَّذِينَ كَفُرُوا تَانِى اثْنَيْنِ إِدْ هُمَا فِي الْغَارِ إِدْ يَقُولُ لِصَاحِبِهِ لا تَحْزَنُ إِنَّ اللَّهُ مَعَنَا اللَّهُ سَكِينَتَهُ عَلَيْهِ وَأَيَّدَهُ بِجُنُودٍ لَمْ تَرَوْهَا وَجَعَلَ كَلِمَةَ الَّذِينَ كَفُرُوا السُّفَلَىٰ اللَّهُ مَعَنَا اللهُ مَعَنَا اللهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴾ أي إذا تخلفتم عن نصرة رسوله ونصرة دينه فالله تعالى سينصره ولن بخذله.

38

<sup>&#</sup>x27; رواه مسلم. انظر صحيح الترغيب (٢٦٦/٣)

ثم استقر رأيهم أن يجمعوا شاباً من كل قبيلة يجتمعون عليه ويضربونه ضربة رجل واحد فيتفرق دمه بين القبائل فلا يعرف بنو عبد مناف كيف يثأرون ويطالبون بدمه فأوحى الله إلى نبيه بهذا المكر الذي سيمكرونه.

# 🕽 مناقب أبي بكر:

اختيار الله عز وجل لأبي بكر يدل على مكانته عند ربه فلا أحد يسبق أبا بكر ولا أحد يتقدم عليه فهو أفضل رجل في هذه الأمة بعد رسول الله على .

وقد قال عمر رضي الله عنه: لو وزن إيمان أبي بكر بإيمان أهل الأرض لرجح إيمان أبي بكر '.

- أبو بكر سماء لا تُلحَق، رجلٌ بأمة، أول من أسلم وأشرق قلبه بنور الإيمان أبو بكر، وأكثر إنسان يحبه رسول الله على من الرجال أبو بكر.
- سينادى من أبواب الجنة الثمانية، وهذه منقبة لم تكن إلا له رضي الله عنه. لم يسجد لصنم قط، ولم يشرب خمراً قط لا في الجاهلية ولا في الإسلام، وهذا يدل على مروءته وكمال عقله، كان ذا خُلق عال جداً، أهلته أخلاقه العالية للصحبة وأن يكون صاحب رسول الله على في حياته وفي هجرته وبجواره في قبره.

سخّر ماله وأهله ونفسه لله ولرسوله وكان رسول الله على يسأله ماذا أبقيت لأهلك يا أبا بكر؟ فيقول: أبقيتُ لهم الله ورسوله.

حتى قال النبي عَلَيْ: تركنا مكافأته لله عز وجل، الله يكافئه يوم القيامة.

مسند الإمام أحمد

ومما قاله النبي على في شأن أبي بكر رضي الله عنه "إنّ من أمّن الناس عليَّ في صُحبته وماله أبا بكر، ولو كنت متخذاً خليلاً لاتخذت أبا بكر خليلاً ولكن أخوة الإسلام ومودته" .

- وكان عليه الصلاة والسلام · · · "أن الله تعالى أنزلَ اسم أبي بكر من السماء الصديق" <sup>1</sup> ·
  - سُمِّىَ عتيقاً لأن النبي ﷺ قال أنه "عتيقُ الله من النار" ".
- أسلم على يديه من العشرة المبشرين بالجنة خمسة: عثمان وطلحة والزبير وعبد الرحمن وسعد بن أبي وقاص.

هذا هو أبو بكر الصديق رضي الله عنه وأرضاه..

# ماذا فعل أبو بكر رضي الله عنه في طريق المجرة مع رسول الله؟

كان يمشي مع رسول الله على وقد أحاطه بحب يندر وجوده، بحب فياض، بحب عز نظيره.

تمنى أن يجعل من جسده درعاً يحمي به رسول الله على كان يمشي أمام النبي تارة وتارة خلفه وتارة عن يمينه وتارة عن شماله، فسأله النبي على عن سبب فعله ذلك فقال: إذا تذكرت الطلب مشيت من الخلف، وإذا تذكرت الرصد مشيت أمامك يا رسول الله.

• ظلا يمشيان طيلة الليل حتى قام قائم الظهيرة في صحراء مكة ولهيبها، فيقول أبو بكر: فإذا أنا بصخرة ولها بقية ظل، ففرش فروة كانت معه وقال اضطجع يا رسول الله، لم يفكر في نفسه ولم يفكر في تعبه وإعيائه فنفسه كانت لا تهمه، كان همه فقط رسول الله على.

فلما اضطجع النبي على يقول أبو بكر: فانصرفت أنظر هل يطلبنا أحد فإذا أنا براعي غنم فطلبت منه أن يحلب لنا لبناً فحلب لنا، قال: فأخذت الإناء فوضعت عليه خرقة وجعلت أصب الماء أسفل الإناء حتى أبرد اللبن.

- كان اللبن حاراً، والصحراء حارة، والشمس حارقة وهو مُتعَب في غاية التعب ومع ذلك كان همه أن يبرد اللبن لرسول الله ﷺ، فلما استيقظ النبي ﷺ قال: اشرب يا رسول الله فشرب، فأعاد عليه: اشرب يا رسول الله فشرب، يقول أبو بكر: حتى رضيت ، أي شعرت أنه ارتوى. يقول : فارتحلنا.
- فلما وصلا إلى غار ثور رفض أبو بكر رضي الله عنه أن يدخل النبي على قبله فدخل هو أو لاً، يقول: تحسسته وسويته لرسول الله، ثم قلت ادخل يا رسول الله.

كانت قريش قد علمت بخروج رسول الله وصاحبه فثارت ثائرتهم وجن جنونهم ووضعوا مائة ناقة جائزة لمن يأتي بهما. أخذوا يبحثون عنهما في الصحراء حتى وصلوا إلى الغار الذي اختبئا فيه ووقفوا أقدامهم عند

<sup>ٔ</sup> البخاري (۳۹۰٤) ومسلم (۲۳۸۲)

<sup>ِ</sup> رُواهُ الطُّبُرُ انِّي وَرَجَّالُهُ ثُقَّاتُ كُمَا قَالَ الْحَافِظُ فِي الْفَتْحِ (٧/٢)

رواه الترمذي وصححه الألباني لشواهده الكثيرة

بابه فقال أبو بكر: يا رسول الله لو أن أحدهم نظر إلى موضع قدميه لرآنا فرد عليه رسول الله عليه : يا أبا بكر ما ظنك بإثنين الله ثالثهما.

من كان معه الله فمعه الفئة التي لا تُغلب والحارس الذي لا ينام.

﴿ تَانِىَ اثْنَيْنِ إِدْ هُمَا فِي الْغَارِ إِدْ يَقُولُ لِصَاحِبِهِ لا تَحْزَنَ إِنَّ اللَّهَ مَعَنَا ﴾. منتهى الإحسان بك أن يكون الله معك وأن تظفر بهذه المعية.

وكما جاء في الحديث "احفظ الله يحفظك، احفظ الله تجده تجاهك" وفي رواية "تجده أمامك". والمعنى تجد الله معك في كل أحوالك يحفظك، ينصرك، يؤيدك، يدفع عنك، يكلؤك. هذه معية خاصة كما قال الله لموسى وهارون عليهما السلام ﴿ لا تَخَافَا اللهِ مَعَكُما أَسْمَعُ وَأَرَى ﴾ [طه: ٤٦].

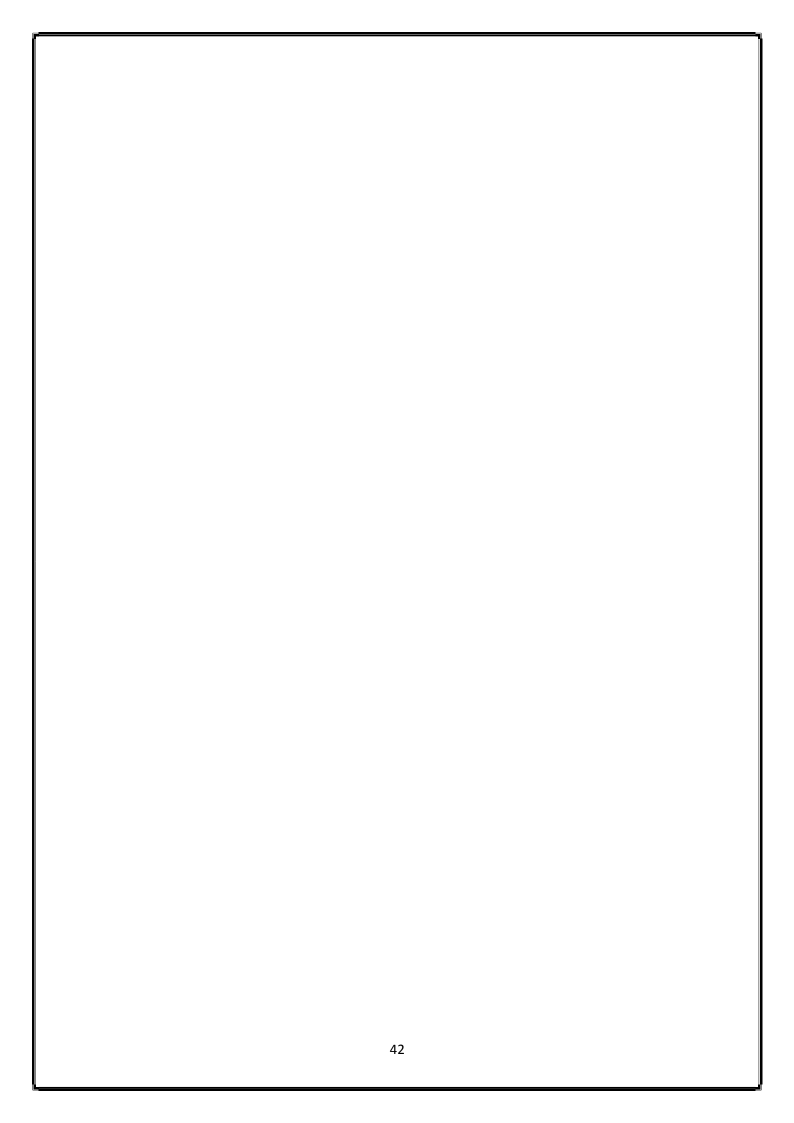
وإذا حفظك الله فان يستطيع أحد أن يؤذيك أو يتسلط عليك أو أن يصل إليك ﴿ فَاللَّهُ خَيْرٌ حَافِظًا اللَّهِ وَهُو أَرْحَمُ الرَّاحِمِينَ ﴾ [يوسف: ٢٤]. وقد حفظ الله نبيه وصاحبه، فلم يصيبهما مكروه

# وقفة هم لفظة (لا تحزن): [

قيها دلالة واضحة أن المؤمن مُطلُوب منه أن يجتهد في دفع الحزن عن نفسه وقلبه، فالحزن من قطاع الطريق والشيطان حريص جداً على أن يُحزِن الإنسان فهذه وظيفة من وظائفه بدليل قول الله عز وجل ﴿إِيَّمَا النَّجْوَىٰ مِنَ الشَّيْطَانِ لِيَحْزُنَ الَّذِينَ آمَنُوا﴾ [المجادلة: ١٠].

حتى يُشتت ذهنه ويكدّر قلبه ويجعله يتقوقع في داخل أحزانه فيقطع عليه الطريق ويعرقل سيره ويطفئ نشاطه .

فالمؤمن العاقل عليه أن يطرح هذه الوساوس ولا يسترسل معها ولا يستسلم لها حتى لا يعذب نفسه بهذه الأحزان والهموم والغموم بل يستعين بربه ويمضي في طريقه ويقوي توكله ويضع بين عينيه دائماً قول النبي الصاحبه (لاتحزن إن الله معنا).



#### اللقاء الخامس

# غزوة تبوهك (من الآية ٤١ – آخر السورة)

الآيات كلها تتكلم عن غزوة تبوك فهذه الغزوة استغرقت معظم آيات السورة، وهي آخر غزوة غزاها النبي ﷺ وهي من أعظم مغازيه.

# سميت بخزوة العُسرة لحدة أسباب: ﴿

- ا-لصعوبة الظرف الذي وقعت فيه فقد وقعت في قيظٍ وحر شديد يصفه عمر بن الخطاب رضي الله عنه بقوله: "خرجنا إلى تبوك في قيظ شديد حتى ظننا أن رقابنا ستُقطع حتى أن الرجل لينحر بعيره فيعصر فرثه" يعنى أنهم كانوا ينحرون الإبل ويعصرون كروشها من شدة العطش!!
  - ٢-أيضاً كانت في قلة ذات اليد، فالناس كانوا في عسر وجدب وفقر وكانوا في قلة ثمار وقلة أموال.
- ٣-كانت ذات سفر بعيد، فالمسافة طويلة بين المدينة وتبوك ما يقارب من مسيرة إحدى وعشرين ليلة، والصحراء قاحلة، والجيش سيعرس ليلاً بمعنى أنهم سينصبون خيامهم بالليل وينامون ومن ثم سيكون مشيهم طيلة النهار في هذا الحر الشديد والصحراء القاحلة!!
- ٤-أيضاً لكثرة عدد العدو وقوته وهم الروم ومن معهم من قبائل العرب المتنصرة فكانت حشود كثيرة تتجهز لغزو المسلمين.

لذلك سميت غزوة العُسرة فالعُسر اكتنفها من كل جانب وقد بلغ العُسر أشدّه في هذه الغزوة، عُسر في الجو وعُسر في المال وعُسر في الأحوال والأوضاع ومن هذا العُسر يتربى المؤمنين أنه لا بد من اللأواء ولا بد من الشدة، ولا بد من التمحيص حتى يبلغوا مرادهم ويمكّن لهم، وكما قيل لن تقطف الثمرة حتى تذوق شوكها.

# المحور الثاني: ما سبب النجزوة؟ [

السبب باختصار أن الأنباط وهم المزارعون الذين كانوا يأتون من بلاد الشام إلى المدينة أخبروا النبي الله السبب باختصار أن الأنباط وهم المزارعون الذين كانوا يأتون من بلاد الشام إلى المدينة أخبروا النبي أن الروم قد جمعت جموعها وحشدت حشودها واستعانت بنصارى العرب واقتربوا من الجزيرة ليحاربوا المسلمين، فاستنفر النبي الله المسلمين استنفاراً عاماً لكل من كان قادراً على الجهاد والنفير، (افِرُوا خِفَافاً وَثَقَالاً) [التوبة: ٤١].

أراد عليه الصلاة والسلام أن يبادرهم قبل أن يصلوا إلى جزيرة العرب، أراد أن يقاتلهم في أرضهم قبل أن يقاتلوه في أرضه.

لمّا أُعلن هذا النفير انقسم الناس في مُجملهم إلى قسمين: مؤمنون ومنافقون. المؤمنون كان لهم مواقف والمنافقون كان لهم مواقف.

#### □وسنبدأ بذكر بعضاً من مواقف المؤمنين ونستل منها الفوائد والدروس والعبر.

لما أعلن النفير العام لبنى المؤمنون المخلصون النداء وتسابقوا إلى البذل وضربوا في ذلك أروع الأمثلة. جاء أبو بكر رضي الله عنه بماله كله ووضعه بين يدي رسول الله على، وجاء عمر بن الخطاب رضي الله عنه بنصف ماله، وجاء عبد الرحمن بن عوف رضي الله عنه بمئتي أوقية، وجاء رجل من الأنصار بتسعين صاعاً من تمر، أما عثمان بن عفان رضي الله عنه فقد أنفق في هذه الغزوة نفقة افتدى بها نفسه بماله واشترى الجنة بماله، ولم ينفق أحد أعظم من نفقة عثمان في هذه الغزوة.

صعد النبي على المنبر وحثّ الناس على الصدقة وعلى تجهيز جيش العسرة فقام عثمان رضي الله عنه وقال: يا رسول الله عليّ مائة ناقة بأقتابها وأحلاسها. مائة ناقة جاهزة معدة للغزو. ثم حثّ النبي على تجهيز الجيش فقام عثمان مرة ثانية وقال: يا رسول الله عليّ مائة ناقة بأقتابها وأحلاسها. ثم قام المرة الثالثة فقال: يا رسول الله عليّ مائة ناقة بأقتابها وأحلاسها، ثم قام في المرة الرابعة وجاء بألف دينار وصبّها في حجر النبي على.

أخذ رسول الله علي يقلب المال ويقول: "ما ضرّ عثمان ما عمل بعد اليوم، ما ضرّ عثمان ما عمل بعد اليوم".

وتأمل كيف أن الصحابة رضوان الله عليهم ما كانوا يستكثرون على الله شيئاً أبداً، بل كان لديهم استعداد أن يخرجوا من أموالهم وقوافلهم وتجارتهم ونخيلهم وبساتينهم لله عز وجل.

وزنتُ الذي يبقى بالذي لا يبقى فلا والله ما اتزنا

هذا هو معنى الحب عندهم ﴿وَالَّذِينَ آمَنُوا أَشَدُّ حُبًّا لِلَّهِ﴾ [البقرة:١٦٥]، وهذه هي شواهد الحب في نظرهم، أن تبذل نفسك لله حتى لا يبقى لكَ منكَ شيء. لذلك كانوا لا يستكثرون على الله شيئًا ومن كان الله مقصوده هان عليه كل شيء.

و تأمل هذا النموذج الثاني لأهل الإيمان في غزوة تبوك صحابي فقير لا يملك شيئاً، سمع النبي في يحث على الصدقة وعلى تجهيز الجيش، عزت نفسه أنه لا يشارك فقام ليلة كاملة ينزح الماء من البئر بحبل سميك عريض أثر على جلده وعلى رقبته، مقابل ماذا؟ مقابل صاعين من التمر، ينزح الماء طيلة الليل وفي هذا الحر الشديد الذي كانوا فيه وعرقه يتساقط مقابل صاعين من التمر!!!

إنه أبو عقيل الأنصاري رضي الله عنه. كثير منا لا يعرفه ولا يضره أننا لا نعرفه، فإن لله عباداً أتقياء أنقياء أخفياء لا يعلمهم إلا الله، لا يعلمهم الناس ولا يضرهم عدم علم الناس بهم، يكفيهم علم الله بهم.

قسم أبو عقيل الأنصاري الصاعين فترك صاعاً لأولاده ثم أخذ الصاع الثاني إلى النبي على وقال: ما عندي إلا هذا يا رسول الله فاقبله منى.

- قد نسأل ما الذي كان يحركهم هذا التحرك العجيب الذي قد تعجز عقولنا أحياناً عن تصوره؟ إنه الإيمان. فالقلب إذا امتلأ إيماناً سيضخ دما ممتلئ بالإيمان وسيسير العبد إلى ربه سيراً لا ينقطع في ليله ونهاره.

بضربِ وتحريكِ إلى الله دائماً <sup>١</sup>

ومنْ ذاكَ إحساسُ المُحبِ لقلبه

وهذا نموذجاً ثالثاً من الذين حركهم إيمانهم في غزوة تبوك، وهم البكاؤون.

الذين جاءوا للنبي عَلَيْ وقالوا: يا رسول الله: ألم نجد عندك ما تحملنا عليه، فرد عليهم ما أجد ما أحملكم عليه فتولوا وأعينهم تفيض من الدمع ﴿ولا عَلَى الَّذِيْنَ إِذَا مَا أَتُوْكَ لِتَحْمِلُهُمْ قُلْتَ لاَ أَجِدُ مَا أَحْمِلُكُمْ عَلَيْهِ تَولُّواً وَأَعْيَنُهُمْ تَقِيض مِنَ الدَّمْع حَزَنًا ألاَّ يَجِدُواْ مَا يُنْفِقُونَ ﴾ [التوبة: ٩٢].

كان بإمكانهم أن يلتمسوا العذر لأنفسهم وأننا معذورون ولا يكلف الله نفساً إلا وسعها، لكنه الإيمان!! الإيمان الذي يحرك الأغنياء ويحرك الفقراء والله إذا أراد بعبده خيراً أحيا قلبه بهذا الإيمان.

ومن هؤلاء البكاؤون صحابي يُسمى عُلبة بن زيد. يا ترى ماذا فعل هذا الصحابي؟

بات ليلته يصلي، ولما انتهى من صلاته قال: اللهم إنك أمرت بالجهاد ورغبت فيه ثم لم تجعل عندي ما أتقوى به ولم تجعل في يد رسولك ما يحملني عليه، اللهم إني أتصدق على كل مسلم بكل مظلمة أصابني بها في مال أو جسد أو عرض.

أراد أن يشارك وأن يتصدق وهو لا يملك شيئاً فتصدق بعرضه على الناس، فلما أصبح الصباح اجتمع النبي بالصحابة قال: أين المتصدق هذه الليلة؟ لم يقم أحد وسكت الجميع، أعادها النبي ثانيةً: أين المتصدق هذه الليلة؟ فقام عُلبة وقال: أنا يا رسول الله. فقال النبي بي والذي نفس محمد بيده لقد كُتِبت في الذكاة المُتقتَّلة .

المعاملة مع الله ربح والمعاملة مع الله ظَفر، ومن أحسن الصنيعة مع الله أحسن الله له الأجر والمثوبة. والإنسان لن يربح كربحه إذا تعامل مع الله جل جلاله.

منظومة الشيخ حمد بن عتيق (أسباب حياة القلوب)

<sup>&</sup>lt;sup>۲</sup> سير أعلام النبلاء (٢٣٤/٢)

هؤلاء البكاؤون وغيرهم من أهل الأعذار الصادقة لما انتهت غزوة تبوك ورجع النبي على إلى المدينة، قال للصحابة في الطريق: إن بالمدينة أقواماً ما سرتم سيراً ولا قطعتم وادياً إلا كانوا معكم. بمعنى أنهم شاركوكم في الأجر. قالوا: يا رسول الله وهم في المدينة؟ قال: نعم حبسهم العُذر '.

# هذه الكلمات من رسول الله على ماذا تربينا وما الدرس الذي نستفيده كمتدبرين لهذه المواقف وهذه الغزوة؛

أن النوايا مطايا تحمل أصحابها، قد يبلغ الإنسان بنيته ما لا يبلغ بعمله. هؤلاء خرجوا بأبدانهم وهؤلاء خرجوا بقلوبهم. صحيح أن الذين خرجوا بأبدانهم وقلوبهم حازوا الفضل كله وذلك فضل الله يؤتيه من يشاء، لكن أيضاً الذين خرجوا بقلوبهم وعجزوا أن يخرجوا بأبدانهم لم يُحرموا الفضل ولم يُحرموا الخير إنما أثابهم الله على النية التي قامت في قلوبهم.

لذلك انو الخير دائماً، لا تبخل على نفسك بنية صالحة المهم أن تكون النية صادقاً فمدار العمل قائم على الصدق.

- يقول ابن السعدي رحمه الله في كتابه المواهب الربانية:

إن من لطيف لُطف الله بعبده أن الله تعالى يؤجره على أعمال لم يعملها بل عَزَم عليها (نواها)، فيعزم على قربة من القرب ثم تنحل عزيمته لسبب من الأسباب فلا يفعلها فيحصل له أجرها، فانظر كيف لطف الله به فأوقعها في قلبه وأدارها في ضميره وقد علم الله أنه لن يفعلها سوقاً لبره لعبده وإحسانه له بكل طريق ٢.

انوِ الخير دائماً ومن أحسن نيته ومقصوده فسيرى من ربه خيراً كثيراً.

### نموذج آخر من نماذج أهل الإيمان في غزوة تبوك وهو موقف أبي ذر رضي الله عنه.

أبو ذر أبطأ به بعيره في غزوة تبوك وتلوى عليه ولم يتحرك به والجيش قد مضى، وسار في طريقه، والصحابة كانوا يتفقدون الجيش ويخبرون النبي على بمن خرج وبمن تخلّف.

فكانوا إذا أخبروه أن فلاناً تخلّف يقول: إن يك به خيراً فسيُلحِقه الله بكم وإن كان غير ذلك فقد أراحكم الله منه. يقصد أنه قد يكون من المنافقين فالله كره خروجهم و تبطهم ﴿ وَلَكِنْ كَرِهَ اللّهُ اتْبِعَاتُهُمْ فَتَبَطّهُمْ وَقِيلَ اقْعُدُوا مَعَ الْقَاعِدِينَ ﴾ [التوبة: ٤٦].

ثقّل عليهم العمل وثقّل عليهم الخروج ووجدوا حبساً في أنفسهم، وحبساً في جوارحهم، والمحبوس من حبسه الله عن طاعته. فإذا وجد الإنسان من نفسه ثقلاً أو حبساً فليخش على نفسه.

نزل أبو ذر عن بعيره وحمل متاعه على ظهره وأخذ يمشي في تلك الصحراء وفي ذلك الرمل الحار بمفرده، علّه أن يلحق بالجيش.

ل سير أعلام النبلاء (٢٥٠)

المواهب الربانية صد ١٢٦

فلما رأى الجيش خيالاً لرجل من بعيد أخبروا رسول الله على فقال: كُن أبا ذر. تمنّى أن يكون أبا ذر لأنه كان عليه الصلاة والسلام يحب أصحابه، رفيقاً بهم، شفيقاً بهم، لا يحب أن يتخلّف منهم أحد ولا أن يوصف أحدهم بالنفاق.

لما اقترب الخيال أكثر ورأوا أنه أبا ذر فقالوا: يا رسول الله هو والله أبو ذر. ففرح النبي على بقدومه ودعا له وفاز أبو ذر رضى الله عنه باللحاق والصحبة.

#### ما الدرس الذي نستفيده من هذا الموقف؟

الإنسان أحياناً تغلبه نفسه وأحياناً تتلوى عليه وقد يقع أو يتلبس بمعصية وقد تزل قدمه في شيء من أمور الدنيا من فتور أو كسل ولكن هناك أناس سرعان ما يتداركهم الله برحمته وسرعان ما ينتشلهم الله مما وقعوا فيه ويردهم إلى الطريق وإلى النور ويقفوا على أقدامهم رغم أنها انزلقت وتعثرت وهفت، وهذا إن دل دل على كرامة هذا العبد على ربه.

وما أكثر ما تتلوى علينا أنفسنا مثلما تلوى بعير أبي ذر عليه، وكلما عزمنا شَغَلتنا، وكلما أقدمنا فرت منا، وكلما تقدمنا أخرتنا ونحن وإياها في مد وجزر ومجاذبة ومغالبة ولكن إذا تأمل الإنسان هذه القصص وأخذ يعيش السيرة ومعانيها وروحها فإنه يؤمل في ربه كثيراً ولا سيما إذا اعترف بذنبه وتقصيره وتفريطه وأن بضاعته مزجاة وأن الطريق طويل وأن نفسه ضعيفة، لعله بهذا الاعتراف وهذا الحياء أن يلحق بالصالحين وأن يتداركه الله برحمته كما تدارك غيره من المؤمنين ويجعله ممن قال عنهم في سورة التوبة ﴿وَآخَرُونَ التّوبة مُنَافِوا عَمَلاً صَالِحًا وَآخَرَسَيًّا عَسَى اللّهُ أَنْ يَتُوبَ عَلَيْهم وَ إِنّ اللّه غَفُورٌ رَحِيمٌ التوبة :١٠١].

# o ومن الأسماء التي لا يجب أن يُغفَل عنها في غزوة تبوك ذو البجادين.

اسمه عبد العُزى المُزني قبل أن يدخل في الإسلام، وهو من قبيلة مُزينة وهي قبيلة بين مكة والمدينة. نشأ هذا الصحابي بين أبوين رحيمين ولكنهما كانا فقيرين جداً. مات أبوه فاجتمع عليه الفقر واليُتم معاً، رقّق الله قلب عمه عليه فضمه إليه، وكان غنياً موسراً ولم يكن له أبناء فضمه إليه وأغدق عليه في المال والعطاء بعد الفقر الشديد الذي كان فيه ابن أخيه!!

أصبح هذا اليتيم شاباً وسمع عن النبي على وأوقع الله في قلبه حب الإسلام وحب رسوله على وهذا من التوفيق.

- يقول ابن القيم رحمه الله: (نظرت في توفيق الناس فإذا هو معقودٌ بالمحل). يعنى معقود بالقلب. فإذا كان قلبك مؤهلاً أتاك التوفيق.

تأمل في لقمان الذي رزقه الله الحكمة، والحكمة رزق كبير ورزق شريف، والله عز وجل يقول: ﴿وَمَنَ يُؤْتَ الْحِكْمَةَ فَقَدَ أُوتِيَ خَيْرًا كَثِيرًا ﴾ [البقرة:٢٦٩]. ما هو وصفه، لقد كان عبداً أسوداً أفطساً غليظ الشفتين مشقق القدمين، لا حسب ولا نسب ولا مال ولا جاه فهو في مقاييس أهل الدنيا لا يملك شيئاً ولكن الله اختاره واصطفاه واجتباه ورزقه الحكمة!!

- يُقال في الأثر عن لقمان أنه قال لرجل رآه ينظر إليه: إن كنت تراني غليظ الشفتين فإنه يخرج من بينهما كلام رقيق، وإن كنت تراني أسوداً فإن قلبي أبيض '.

هذا الأثر يوصل لنا ما هو سبب هذا الاصطفاء؟؟ إنه القلب. القلب هو محل نظر الله عز وجل "إن الله لا ينظر إلى صوركم ولا إلى أجسامكم ولكن ينظر إلى قلوبكم" وهذا هو معنى كلام ابن القيم: نظرت في توفيق الناس فإذا هو معقودٌ بالمحل من صفّى باطنه ونقّى سريرته وطهر قلبه فإن الله سيفيض عليه من المنح والعطايا والمواهب ما لا يخطر له على بال، لذلك إن رأيت إنساناً في الدنيا قد ميزه الله وفتح عليه وبارك فيه وبعلمه وساد بين الناس وشرئف وميزه الله فاعلم أن العلة كلها تدور في قلب ذلك العبد المرزوق.

# ذو البجادين تعلّق قلبه بالنبي على وهو لم يره وأحب الإسلام فدخله لمجرد السماع عنه، ولكن ما الذي منعه من الهجرة للمدينة؟

مراعاةً لعمه الذي ضمّه وأنفق عليه ورباه واحتضنه، فظل زمناً يعرض الإسلام على عمه فيرفض ويزداد رفضه وفي المقابل كان هو يزداد شوقاً لرسول الله على أن جاء لعمه وقال: يا عماه إني قد أسلمت وإني ذاهب للمدينة فإن رأيت أن تأتي معي وإلا تركتك.

غضب عمه واستشاط غضباً وأرعد وأزبد وبدأ يهدده بالقتل وأنه سيأخذ منه كل شيء فقال: افعل ما تريد فإنى قد أسلمت. وبالفعل جرده عمه من كل شيء إلا بجاداً، والبجاد: هو الكساء الكبير.

تلفلف ببجاده وانطلق إلى المدينة ووصل إليها ليلاً، دخل مسجد النبي على وقد تفتت قلبه شوقاً لرؤيته وبات ليلته وعيناه على حُجرة النبي على ينتظر متى يبزغ الفجر وينشق نوره ليرى رسول الله.

أذّن بلال لصلاة الفجر فإذا باب الحجرة يُفتَح وهاهو رسول الله يخرج منه، فلما رآه نو البجادين لم يستطع حجب الدموع من عينيه فأخذ يبكي .....

صلى النبي عليه الصلاة والسلام بالصحابة، وبعد الصلاة وجد فتى متلفلفاً ببجاده غريباً عنهم فسأله عن السمه وعن قبيلته فقال: عبد العُزى، قال: بل اسمك عبد الله ثم قال: ابق بجواري. أراد النبي أن يكرمه، فلازم ذو البجادين النبي على أن أتت غزوة تبوك فطلب من رسول الله أن يدعو له بالشهادة وأن يُقتَل في هذه الغزوة، فقال رسول الله اعصم دمه من سيوف المشركين، فبهت وقال: يا رسول الله طلبتك طلباً وأنت

لكتاب (لقمان الحكيم) ليوسف رمضان

تدعو بشيء آخر، قال: أما علمت أن من خرج غازياً في سبيل الله فأصابته الحمى فقتلته فهو شهيد، وأما علمت أن من خرج غازياً في سبيل الله فسقط من دابته فهو شهيد. وكأنه يشير إليه أن سيُقتَل ولكن ليس بسيوف المشركين بل بسبب آخر ويبشره بالشهادة...

#### يقول عبد الله بن مسعود وهو يقص ليلة وفاته:

هذا الإسم من الأسماء التي لا يجب أن يُغفل عنها في غزوة تبوك.

#### □المنافقون في غزوة تبوك:

غزوة تبوك كان لها أثراً واضحاً جداً في فضح المنافقين وتعريتهم وكشف أستارهم ومعلوم أن هذا الشدائد تفضح المعادن، وبالبلاء يميز الله بين الخبيث والطيب وبين الصادق والمنافق.

إذا جاءت ساعة الكرب والشدة والعسرة فإن كل إناء بما فيه ينضح، التوحيد سيخرج، والنفاق سيخرج، ومن كان معدنه من ذهب فلا يزيده الإحراق بالنار إلا صلابة وبريقاً ولمعاناً وجودة وثباتاً وهؤلاء هم المؤمنون. ومن كان معدنه مغشوشاً فلا يزيده الإحراق بالنار إلا احتراقاً ودخاناً وسواداً وهؤلاء هم المنافقون. فلما أعلن النفير العام والخروج لجهاد الروم:

١-قال قوم من المنافقين: لا تنفروا في الحرّ إعراضاً عن الجهاد وكرهاً للخروج في سبيل الله ففضحهم الله بقوله ﴿ وَقَالُوا لا تَنْفِرُوا فِي الْحَرِّ قُلُ نَارُجَهَنَّمَ أَشَدُّ حَرًّا ۚ لَوْ كَانُوا يَفْقَهُونَ ﴾ [التوبة: ٨].

٢-منهم من أخذ يروج الإشاعات من باب تخويف المؤمنين وزرع الخوف والتردد في نفوسهم فيقولون أتحسبون أن قتال بني الأصفر كقتال العرب؟ والله ولكأنا بكم غداً مقرّنين في الحبال، أتظنون أنكم قادرون على فتح قصور الروم وحصونها، هيهات هيهات وكل هذا من الإرجاف والتثبيط وبث روح الهزيمة في قلوب المسلمين.

فَأَطَلَعُ اللهُ نبيه على كلامهم وفضَحَهم فأنكروا وقالوا إنما كنا نخوض ونلعب، ﴿وَلَيِنْ سَأَلْتَهُمْ لَيَقُولُنَّ إِتَّمَا كُنَّا وَطُلُعُ اللهُ عَلَى كلامهم وفضَحَهم فأنكروا وقالوا إنما كنا نخوض وَنلعب، ﴿وَلَيِنْ سَأَلْتُهُمْ لَيَقُولُنَّ إِتَّمَا كُنَّا وَنَاعِبُ وَرَسُولِهِ كُنتُمْ تَسْتَهْزِيُونَ ﴾ [التوبة:٦٥].

<sup>ٔ</sup> صفوة الصفوة لابن الجوزي ودروس علمية للشيخ سمير مصطفى

• ومنهم من أتوا إلى رسول الله على حب الشريعة والدين وعلى حب الجهاد والخروج في سبيل الله، فأذن يستطيعون الخروج ويحلفون بالله على حب الشريعة والدين وعلى حب الجهاد والخروج في سبيل الله، فأذن لهم رسول الله لكن الله فضحهم ﴿ لَوْ كَانَ عَرَضًا قَرِيبًا وَسَفَرًا قَاصِدًا لا تَبَعُوكَ وَلَكِنَ بَعُدَتَ عَلَيْهِمُ الثُقَّةُ \* وَسَيَحُلِفُونَ بِاللهِ لَوَ اسْتَطَعْنَا لَخَرَجْنَا مَعَكُمْ يُقِلِكُونَ أَتَفُسَهُمْ وَاللَّهُ يَعْلَمُ إِنَّهُمْ لَكَاذِبُونَ ﴾ [التوبة: ٤٢].

كشف الله كذبهم وأنهم ليسوا منكم ولا يريدون الخروج معكم بل هم جبناء كاذبون، ﴿لَوْ يَجِدُونَ مَلْجَأً أَوْ مَعْرَاتٍ أَوْ مُدَّخَلاً لَوَلُوا إِلَيْهِ وَهُمْ يَجْمَحُونَ﴾[التوبة:٥٧]. ليس عندهم إلا الخوف والإنسحاب واختلاق الأعذار الواهية ولو وجدوا كهوفاً أو مغارات أو حصوناً يتحصنون بها أو أنفاقاً وسراديب مظلمة يختبئون فيها لكانت أحب اليهم من الخروج معكم.

والكذب هو حجر الأساس في النفاق. فالمنافق إنسان لا يتورّع عن الكذب مطلقاً بل يمارسه على كل المستويات: كذب على الله عز وجل، كذب مع الناس، كذب مع نفسه، كذب في المعاملات وكذب في الوعود وكذب في نقل الأخبار، وهذا مما يجعل المسلم إذا رأى من نفسه وكل إنسان حسيب نفسه أن في لسانه زلل وعدم دقة في الكلام أو عجلة في نقل الأخبار أو تحديثاً بكل ما سمع أو تملّصاً من الوعود وسهولة في الخروج من المواقف المحرجة بأي كلمة وأي تبرير، فإن وجد في نفسه شيئاً من هذه الأمور فليخس على نفسه من النفاق وأن قد يكون ابتلي بخصلة من خصال النفاق وهي الكذب.

قال عليه الصلاة والسلام: "آية المنافق ثلاث: إذا حدَّث كَذَب، وإذا وعد أخلف وإذا ائتُمِن خان"، وزاد مسلم "وإن صام وصلى وزعم أنه مسلم".

- ومن المنافقين من جاء يعتذر عن الخروج بحجة قد يُفتن بنساء الروم ولا يصبر عنهم وقال علم قومي أني أشد الناس إعجاباً بنساء بني الأصفر وأخاف أن أُفتن ﴿ وَمِنْهُمْ مَنْ يَقُولُ اثِدَنْ لِى وَلا تَقْتِنِى ۚ أَلا فِى الْفِتْنَةِ سَقَطُوا ۗ وَإِنَّ جَهَنَّمَ لَمُحِيطَةٌ بِالْكَافِرِينَ ﴾ [التوبة: ٤٩]، ففضحه الله وحكم عليه بالسقوط في فتنة النفاق وهي أشد جُرماً من فتنته بالنساء (وهو الجدّ بن قيس).
- من المنافقين أيضاً من كان يؤذي النبي ويقول هو أُذُن أي أنه يسمع كل شيء ويتقبل كل شيء ويتقبل كل شيء ويصدق أي كلام يُقال له ولا يتبين الصادق من غيره، وكل ذلك للتقليل من شأنه عليه الصلاة والسلام والقدح فه.

فأنزل الله فيهم ﴿ وَمِنْهُمُ الَّذِينَ يُؤْدُونَ النَّبِيَّ وَيَقُولُونَ هُوَ أَدُنٌ ۚ قُلَ أَدُنُ خَيْرٍ لَكُمْ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَيُؤْمِنُ لِلْمُؤْمِنِينَ وَرَحْمَةٌ لِلَّذِينَ النَّبِيَّ وَيَقُولُونَ هُوَ أَدُنٌ ۚ قُلَ أَدُنُ خَيْرٍ لَكُمْ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَيُؤْمِنُ لِلْمُؤْمِنِينَ وَلِيَالِمُ وَلَا لِللَّهِ مِنْكُمْ ﴾ [التوبة: ٦١]، أي أنه أذن خير يستمع للحق و لا يستمع للكذب والشائعات والغيبة والنميمة والباطل،

ا متفق عليه

فهو من أكمل الناس عقلاً وأثقبهم بصيرة ورأياً وهو سيد الخلق ﷺ، وتوعد الله كل من آذى رسوله بالعذاب ﴿ وَالَّذِينَ يُؤْدُونَ رَسُولَ اللَّهِ لَهُمْ عَدَابٌ أَلِيمٌ ﴾.

• طائفة أخرى من المنافقين وهم من يلمز ويسخر ويعيب سواء في النبي و وَمِنْهُمْ مَنْ يَلْمِرُكَ فِي الصَّدَقَاتِ التوبة: ٥٩] أو يلمزون المؤمنين ﴿ الَّذِينَ يَلْمِرُونَ الْمُطَّوِّعِينَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ فِي الصَّدَقَاتِ التوبة: ٧٩]. إذا أنفق الغني قالوا: رياء وسمعة وشهرة أمام الناس، وإذا أنفق الفقير قالوا: الله غني عنك وعن صدقتك.

ليس عندهم إلا اللمز والهمز والسخرية والطعن، والهمز واللمز من كبائر الذنوب فأعراض المسلمين ليست هينة بل هي حفرة من حفر النار، بل ما و صفت النار بستة أوصاف عظيمة إلا لمن أطلق لسانه في الناس يهمز ويلمز ويعيب ويسخر، ﴿وَيَلُ لِكُلِّ هُمَزَةٍ لُمَزَةٍ ﴾ [الهمزة: ١].

# الما هج أوصاف النار؟

وصفها الله بستة أوصاف:

- (كل لينبذن في الحطمة): نار حُطَمة: تحطم كل شيء وتهشم كل شيء يقع فيها.
- هذه النارله يوقدها بشر أو مخلوق وإنها أوقدها الله، وكفى بهذا ردعاً وزجراً وتخويفاً لمن كان له قلب.
  - نارالله الموقدة: بمعنى أنها مشتعلة جاهزة معدة وكل يوم تزداد لهيباً واتقاداً واشتعالاً.
- الذي نطلع على الأفئدة: هذه النار ستخترق اللحم والعصب والعظم والجلد حتى تصل إلى عُمق الفؤاد والقلب، فتخيل مقدار الألم.
  - أنها عليهم مؤصدة: مغلقة تماماً محكمة ليس فيها منفس و لا تهوية.
- في عمد ممددة: هذه الأعمدة مشتعلة ناراً والهمّاز اللمّاز الطعّان العيّاب مربوط فيها بسلاسل، ظهره ملتصق بهذه الأعمدة والأبواب مغلقة والنار تلفح وجهه وتخترق عمق فؤاده، فلك أن تتصور كيف سينصهر هذا الإنسان وكيف سيحترق ويذوب.

لذلك من أسعد الناس وأكثر هم تقوى من سلم الناس من لسانه وعاش معافى معافى منه.

• ومن منافقي الأعراب الذين قالوا للنبي إن لنا عيالاً وإن بنا جهداً فائذن لنا، ومنهم من قال: إنا إن غزونا معك أغاروا على نسائنا وأو لادنا وأنعامنا، فقال لهم رسول الله: قد أنبأني الله من أخباركم وسيغنيني الله عنكم، ﴿وَجَاءَ الْمُعَدِّرُونَ مِنَ الأَعْرَابِ لِيُؤْذَنَ لَهُمْ وَقَعَدَ الَّذِينَ كَذَبُوا اللَّهَ وَرَسُولَهُ مَّ سَيُصِيبُ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْهُمْ عَدَابً أليم (٩٠) .

# لهاذا ذكر الله عز وجل فح الآيات ان الأعراب أشد كفراً ونفاقاً؟

﴿ الْأَعْرَابُ أَشَدُ كُنُرًا وَبِهَاقًا وَأَجْدَرُ أَلًّا يَعْلَمُوا حُدُودَ مَا أَثْزَلَ اللَّهُ عَلَىٰ رَسُولِهِ ۗ وَاللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ (٧٠) ﴾

لما فيهم من الغِلظة والجفاء والقسوة، ولِما كان فيهم من الجهل والتعصيّب لآرائهم وجهلهم حقيقة الإسلام، الا أنه في المقابل نزه طائفةً منهم وأثنى عليهم وأثبت لهم الإيمان بالله واليوم الآخر. ﴿ وَمِنَ الأَعْرَابِ مَنْ يُؤْمِنُ اللَّهُ وَصَلَوَاتِ الرَّسُولِ ﴾ [التوبة: ٩٩].

نزلت هذه الآيات في قبائل من الأعراب ومنهم قبيلة مزينة، فقيل أنها نزلت في النعمان بن المقرّن المزني، وكان سيداً في قومه سمّع عن النبي و وقع الإيمان في قلبه فجمع قومه وكان له عشرة أخوة فقال لهم: إلى متى الناس تسبقنا إلى محمد ونحن ها هنا بعد؟ إني قد عزمت أن آتيه صباحاً فمن أراد أن يأتي معي فليأت.

كان في قرارة نفسه يتمنى أن يُسلم إخوته العشرة ويذهبون معه. فلما أصبح الصباح وخرج من باب بيته فإذا بإخوانه ينتظرونه ومعهم أربعمائة فارس على خيولهم كلهم يريد أن يذهبوا معه ويسلموا بين يدي رسول الله على الله الله على الله

- الإخلاص له بركته، الإخلاص يزيد العمل وينميه، القليل مع الإخلاص يصبح كثيراً والإنسان إذا تكلم ولا يريد بكلامه إلا الله بارك الله بكلامه ونفع به وهذا ما حصل مع النعمان بن مقرن رضي الله عنه.

فرح واستبشر بهذا العدد لكنه فكر كيف يدخل على رسول الله وليس معه شيء يهديه، وكانت مزينة قد أصابها مجاعة وقحط آنذاك. فانطلق إلى بيته وبيوت إخوانه العشرة وجمع ما كان موجوداً فكانت غنيمات قليلات ساقها بين يديه وذهب إلى رسول الله، فلما وصل أعلن إسلامه ثم أعلن إخوته العشرة إسلامهم ثم أعلن الأربعمائة فارس إسلامهم فضجّت المدينة من أقصاها إلى أقصاها. وفد مبارك سعد رسول الله بقدومه وإسلام أهله.

قال عبد الله بن مسعود رضي الله عنه: إن للنفاق بيوتاً وللإيمان بيوتاً وبيت بني مقرّن من بيوت الإيمان. وهم الذين نزل فيهم قول الله تعالى ﴿ وَمِنَ الأَعْرَابِ مَنْ يُؤْمِنُ بِاللّهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ وَيَتَّخِدُ مَا يُنْفِقُ قُرُبَاتٍ عِنْدَ اللّهِ وَصَلَوَاتِ الرّسُولُ ﴾ \.
الرّسُولُ ﴾ \.

حتى نلك الغنيمات التي قدموها قَبِلها الله منهم وجاءتهم البشرى ﴿أُوَمِنَ الْأَعْرَابِ مَنْ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْلَخِرِ وَيَتَّخِدُ مَا يُنْفِقُ قُرُبَاتٍ عِنْدَ اللَّهِ وَصَلَوَاتِ الرَّسُولَ ۚ أَلَا إِنَّهَا قُرْبَةٌ لَهُمْ ۚ سَيُلْخِلُهُمُ اللَّهُ فِي رَحْمَتِهِ ۗ إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ \* (٩٩)﴾.

| فسير البغوي | ۱ ت |
|-------------|-----|
|-------------|-----|

• ومنهم طائفة عمدت إلى بناء مسجد يضارون به مسجد قباء ﴿ وَالَّذِينَ اتَّخَدُوا مَسْجِدًا ضِرَارًا وَكُفْرًا وَتَقْرِيقًا بَيْنَ الْمُؤْمِنِينَ النَّهُ وَرَسُولُهُ مِنْ قَبْلُ ۚ وَلَيَحْلِفُنَّ إِنْ أَرَدْنَا إِلَا الْحُسْنَى اللَّهُ يَشْهَدُ إِنَّهُمْ لَكَاذِبُونَ (١٠٧) لا تَقْمَ فِيهِ أَبِدُا ۖ أَلُو لَيَ اللَّهُ يَشَهُدُ إِنَّهُمْ لَكَاذِبُونَ (١٠٧) لا تَقْمَ فِيهِ أَبِدًا ۖ لَمَسْجِدُ أُسِسَ عَلَى التَّقُوى ٰ مِنْ أَوَّل يَوْمَ أَحَقُ أَنْ تَقُومَ فِيهِ ۚ فِيهِ وَجَالٌ يُحِبُّونَ أَنْ يَتَطَهَّرُوا ۚ وَاللَّهُ يُحِبُ الْمُطَهِّرِينَ ﴾.

أرادوا أن يُلبسوه لباساً شرعياً وقالوا لرسول الله على: يا رسول الله بنينا مسجداً لذي العلة والحاجة والليلة المطيرة ونريد أن تصلي فيه وتدعو لنا، فرد عليهم أنه على سفر فإذا عاد صلى فيه. فلما رجع وأراد أن يصلي فيه نزلت الآيات وفضحت نفاقهم وبينت مقاصدهم وسوء نيتهم في بناء هذا المسجد ﴿وَالَّذِينَ اتَّخَدُوا مَسْجِدًا ضِرَارًا وَكُفُرًا وَتَقُرِيقًا بَيْنَ الْمُؤْمِنِينَ وَإِرْصَادًا لِمَنْ حَارَبَ اللّهَ وَرَسُولُهُ مِنْ قَبَلُ ﴾.

إذاً كانت نيتهم في بناء هذا المسجد الإضرار بالمسلمين وتفريق كلمتهم ومحاربتهم وصدهم عن سبيل الله، ففضحهم الله وكشف خُبث طويتهم وسريرتهم فما بُني على فاسد فهو فاسد لذلك قال الله تعالى (لا تَقُمْ فِيهِ أَبَدًا) فأمر الرسول على بإحراقه وهدمه.

ومن بنى أعماله وتصرفاته في هذه الدنيا على النفاق والزيف والخداع والمكر والكذب فإن نهايته السقوط لا محالة كما جاء في الآيات ﴿أَفَمَنْ أَسَّسَ بُنْيَانَهُ عَلَىٰ تَقُوَىٰ مِنَ اللَّهِ وَرِضُوانٍ خَيْرٌ أَمْ مَنْ أَسَّسَ بُنْيَانَهُ عَلَىٰ شَفَا جُرُفٍ هَارٍ فَاتُهَارَ بِهِ فِي نَارِجَهَنَّمَ ۗ وَاللَّهُ لا يَهْدِى الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ (١٠٩)﴾.

الإنسان الذي يبني بيناً على طرف الوادي لا شك و لا ريب أنه سينهار وسيسقط.

# ها الدرس التربوك الذك نأخذه من آيات النفاق؟؟

الله عز وجل لما خاطبنا بآيات النفاق لم يخاطب الكفار فقط أو المنافقين فقط بل خاطبنا جميعاً، والمؤمن إذا مرت عليه آيات النفاق وصفات المنافقين فإنه يفزع إلى إيمانه يتفقد ويفزع إلى نفسه ويفتشها، فلا يظن ظآن أنه سالم من النفاق تماماً فيطمئن ويضمن ويركن وكأن معه شهادة مختوم عليها أنه سيموت على الإيمان!!

نعم نحن قد نسلم من النفاق عقدياً أما صفاته وأخلاقه قد نتخلق بها وتسري فينا سرياناً...

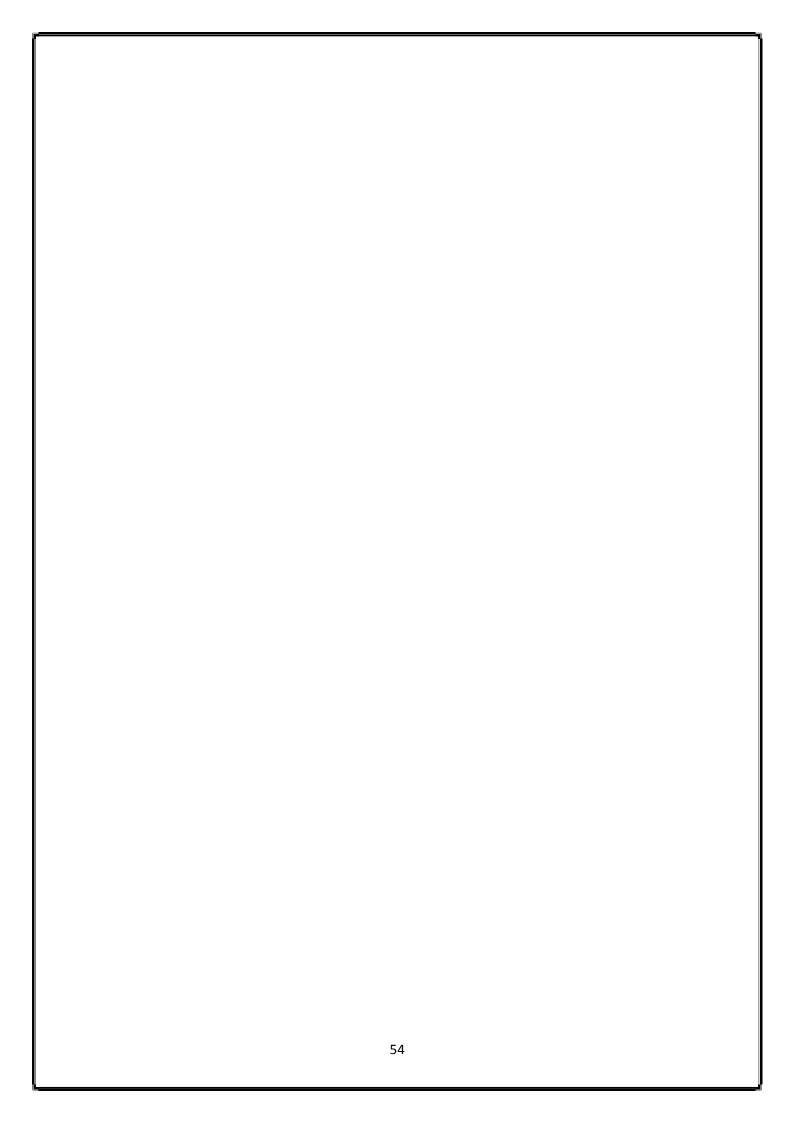
قال الحسن رحمه الله عن النفاق: ما أمنه إلا منافق وما خافه إلا مؤمن.

وأحد السلف يقول: ما عرضت نفسي على صفات المنافقين إلا ووجدتني من الراسخين في النفاق.

قال ﷺ: "أربعٌ من كُن فيه كان منافقاً ومن كانت فيه خصلةٌ منهن كانت فيه خصلة من النفاق حتى يدعها، إذا حدث كذب وإذا وعد أخلف وإذا عاهد غدر وإذا خاصم فجر "'.

نعوذ بالله من النفاق صغيره وكبيره، ونعوذ بالله من النفاق وأهله وصفاتهم للم

رواه البخاري ومسلم وأبو داود والترمذي والنسائي راجع ملزمة الكبائر (كبيرة الكذب)



#### اللقاء السادس

قال تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهِ الشَّتَرَىٰ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ أَتُفُسَهُمْ وَأَمُوالَهُمْ بِأَنَّ لَهُمُ الْجَنَّةَ ۖ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَيَقْتُلُونَ وَيُقْتُلُونَ وَيُقْتُلُونَ وَمَنْ أَوْفَى ٰ بِعَهْدِهِ مِنَ اللَّهِ ۚ فَاسْتَبَشِرُوا بِبَيْعِكُمُ الَّذِي بَايَعْتُمْ بِهِ ۚ وَذَٰلِكَ هُوَ الْفَوْرُ وَعُدًا عَلَيْهِ حَقًّا فِي التَّوْرَاةِ وَالْإِبْحِيلِ وَالْقُرْآنِ ۚ وَمَنْ أَوْفَى ٰ بِعَهْدِهِ مِنَ اللَّهِ ۚ فَاسْتَبَشِرُوا بِبَيْعِكُمُ الَّذِي بَايَعْتُمْ بِهِ ۚ وَذَٰلِكَ هُو الْفَوْرُ الْفَوْرُ الْفَوْرَاةِ وَالْإِبْحِيلِ وَالْقُرْآنِ ۚ وَمَنْ أَوْفَى ٰ بِعَهْدِهِ مِنَ اللَّهِ ۚ فَاسْتَبَشِرُوا بِبَيْعِكُمُ الَّذِي بَايَعْتُمْ بِهِ ۚ وَذَٰلِكَ هُو الْفَوْرُ الْفَوْرُ اللَّهُ فَي اللَّهُ وَمِنَ السَّاجِدُونَ اللَّامِونَ بِالْمَعْرُوفِ وَالتَّاهُونَ عَنِ الْمُنْكُرِ وَالْحَافِظُونَ الْمَعْرُوفِ وَالتَّاهُونَ عَنِ الْمُنْكُرِ وَالْحَافِظُونَ الْمَعْرُوفِ وَالتَّاهُونَ عَنِ الْمُنْكُرِ وَالْحَافِظُونَ الْمَعْرُوفِ وَالتَّاهُونَ عَنِ الْمُنْكُرِ وَالْحَافِظُونَ اللَّهِ اللَّهِ وَبَعْنَ اللَّهُ وَمِنَ اللَّهُ وَمِنَ اللَّهُ وَمِنَ اللَّهُ وَمِنَ اللَّهُ وَمِنَ اللَّهُ وَمِنَ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْتُولُ اللَّهُ وَالْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينِ الْمُتَعْرُونَ اللَّهِ لِمُ اللَّهِ فِي اللَّهُ مِنْ اللَّهُ لِكُولُولُ اللَّهُ وَمُؤْمِنِينَ الْمُعْرُونَ اللَّهُ وَالْمَالُولُ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْوَلِي الْمُؤْمِنِينَ اللَّهُ الْمُؤْمِنِينِ اللَّهِ الْعَلَيْمُ اللْمُؤْمِنِينِ اللْمُؤْمِنِينِ اللَّهُ الْمُؤْمِنِينِ اللْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينِ الللَّهُ الْمُؤْمِنِينَ اللَّهُ الْمُؤْمِنِينِ الللَّهُ الْمُؤْمِنِينِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمِؤْمِنِينِ اللَّهُ الْمُؤْمِنِينَ اللَّهُ الْمُؤْمِنِينَ اللْمُولِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنِينَ اللَّهُ اللْمُؤْمِنِينَ اللَّهُ اللَوالِي اللَّهُ اللْمُؤْمِنِينِينَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُو

هذه الآية هي كنز من كنوز القرآن، بدأت بحرف التوكيد (إنّ)، ويقول أهل اللغة إن دخول (إنّ) على الكلام ينبه السامع لأمر مهم: أيها القارئ ويا أيها السامع هناك شيءً عظيم، فإن كنت من ذوي الألباب والأفهام والعقول فلا يفوتك، أما إن كنت غير ذلك فإن الأمر قد تعدّاك.

تتحدث الآية عن أعظم بيعة وعن أعظم صفقة حصلت على وجه الأرض، لا يوجد صفقة أعظم ولا أشرف ولا أجلّ منها، إنها بين الله وبين المؤمنين.

البائع في هذه الصفقة هو المؤمن والمشتري هو الله تبارك وتعالى، والسلعة أن تقدم نفسك ومالك، أما الثمن فهو الجنة.. وما أعظمه من ثمن!!

قال قتاده رحمه الله: ثامنهم الله وأغلى لهم الثمن . فالجنة ليست رخيصة، بل هي سلعة الله، وسلعة الله غالية، والمؤمنون ما صبروا في هذه الدنيا وصابروا وجاهدوا وهجروا ما هجروا وتركوا ما تركوا وتحمل الواحد منهم ألم الغربة أعني غربة الدين إلا من أجل أن يُقال لهم في نهاية الطريق ﴿انْحُلُوا الْجَنَّةَ لا خَوْفٌ عَلَيْكُمْ وَلا أَتُتُمْ تَحْزَنُونَ ﴾ [الأعراف: ٤٩].

- أيضاً هذه الآية كما يقول بعض المفسرين تؤصل قانوناً الكون كله قائم عليه، والحياة كلها قائمة عليه ألا وهو قانون المعاوضة. إذا أردت أن تأخذ لا بد أن تعطي، وإذا أردت أن تربح لا بد أن تدفع، إذا أردت أن تصل لا بد أن تعمل، (الغُنم بالغُرم) والغُنم من الغنيمة وهو ما يغنمه الإنسان ويكسبه ويربحه ويظفر به، والغُرم هو ما يتكلفه الإنسان ويخسره ويبذله ويدفعه.

فكلما غرمت فسوف تغنم، لأن كل شيء في هذه الحياة له ثمن: الفضائل لها ثمن، النجاح له ثمن، العلم له ثمن، الجنة لها ثمن.

ا زاد المسير لابن الجوزي- سورة التوبة (١١١)

الدكتور عبد الله الشنقيطي في محاضرة (الغنم بالغرم) على البث الإسلامي

انظر في قوله تعالى: ﴿ قَدْ أَفَلَحَ الْمُؤْمِنُونَ (١) الَّذِينَ هُمْ فِي صَلاتِهِمْ خَاشِعُونَ (٢) وَالَّذِينَ هُمْ عَنِ اللَّغُو مُعْرِضُونَ (٢) وَالَّذِينَ هُمْ لِفُوْمِهِمْ حَافِظُونَ (٥) إلا عَلَىٰ أَزْوَاجِهِمْ أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَاتُهُمْ فَإِنَّهُمْ عَيْرُ مُلُومِينَ (٦) وَالَّذِينَ هُمْ لِفُرُوجِهِمْ حَافِظُونَ (٥) إلا عَلَىٰ أَزْوَاجِهِمْ أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَاتُهُمْ فَإِنَّهُمْ عَيْرُ مُلُومِينَ (٦) فَمَن ابْتَغَىٰ وَرَاءَ دُلِكَ فَأُولِيكَ هُمُ الْعَادُونَ (٧) وَالَّذِينَ هُمْ لأَمَانَاتِهِمْ وَعَهْدِهِمْ رَاعُونَ (٨) وَالَّذِينَ هُمْ عَلَىٰ صَلَوَاتِهِمْ يُحَافِظُونَ (٩) السُؤمنون: ١-٩].

كل هذه أعمال تحتاج لتعب وزمن ومجاهدة وحزم وعزم، إذاً هي غرم ولكن في النهاية ما هو الثمن الذي سيقبضونه؟ ما هو الغنم؟

﴿ أُولَيِكَ هُمُ الْوَارِثُونَ (١٠) الَّذِينَ يَرِثُونَ الْفِرْدَوْسَ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ ﴾ [المؤمنون:١٠-١١].

يقول الله تعالى ﴿ تَتَجَافَى الْجُنُوبُهُمْ عَنِ الْمَضَاجِعِ ﴾ [السجدة: ١٦]. المجافاة وترك المضجع وترك الفراش وترك النوم أمر في غاية اللذة، ﴿ فَلا تَعْلَمُ نَفْسٌ مَا أُخْفِى لَهُمْ مِنْ قُرَّةِ النوم أمر في غاية اللذة، ﴿ فَلا تَعْلَمُ نَفْسٌ مَا أُخْفِى لَهُمْ مِنْ قُرَّةِ النوم خَزَاءً بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ [السجدة: ١٧].

والاستشهادات على هذه القاعدة كثيرة في كتاب الله. إنه قانون المعاوضة الذي نفهم منه أن السير إلى الله ليس بالتمني والتشهي والكلام، إنما السير إلى الله عمل.

ثم تأتي الآية التي تليها وكأنها تقول يا أيها المشتاقون للجنة ويا من عندكم استعداد أن تغرموا من أجل أن تغنموا هذه الأعمال والمعابر والجسور فدونكم فاعملوا...

﴿ التَّابِبُونَ الْعَابِدُونَ الْحَامِدُونَ السَّابِحُونَ الرَّاكِعُونَ السَّاجِدُونَ الْآمِرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَالنَّاهُونَ عَنِ الْمُنْكَرِ وَالْحَافِظُونَ لِحُدُودِ اللَّهِ ﴿ اللَّهِ ﴿ وَالْمَالِمُونَ السَّاجِدُونَ السَّاجِدُونَ السَّاجِدُونَ اللَّهِ ﴿ وَالنَّاهُونَ عَنِ الْمُنْكَرِ وَالْحَافِظُونَ لِحُدُودِ اللَّالَةِ لَهُ وَالنَّاهُونَ عَنِ الْمُنْكَرِ وَالْحَافِظُونَ لِحُدُودِ وَالنَّاهُونَ الْمَعْرُوفِ وَالنَّاهُونَ الْمَعْرُوفِ وَالنَّاهُونَ عَنِ الْمُنْكَرِ وَالْحَافِظُونَ لِحُدُودِ وَالنَّاهُونَ الْمُعْرَوفِ وَالنَّاهُونَ الْمَ

#### أول صفة من صفاتهم:

#### \* التوبة.

التوبة هي بداية الطريق وهي بداية الرحلة إلى الله تعالى. أنت لن تبدأ الطريق وتدخل في هذه البيعة إلا إذا تبت، وليست التوبة مجرد الإستغفار وإنما هي الترك والإقلاع والرجوع والخروج مما تلبست به من الذنوب كبيرها وضغيرها. وكلنا محتاج للتوبة بدون استثناء، مهما كنت تقياً ومهما كنت ورعاً، ولو كنت من أعبد الناس وأحرص الناس فلا بد أن يحصل شيء من الخلل والتقصير والتفريط والزلات. والمؤمن خُلِق مُفتّناً توّاباً.. يُذنِب ويضعف ويبتعد وتزل قدمه، وكل ابن آدم خطّاء وكما قال شيخ الإسلام رحمه الله: الذنب للعبد حتم لازم في فالذنب مدرك الإنسان لا محالة ومداخل الذنوب كثيرة لا حصر لها، ولو لم يكن من ذنوبنا إلا قلوبنا المعوجة لكفتنا.

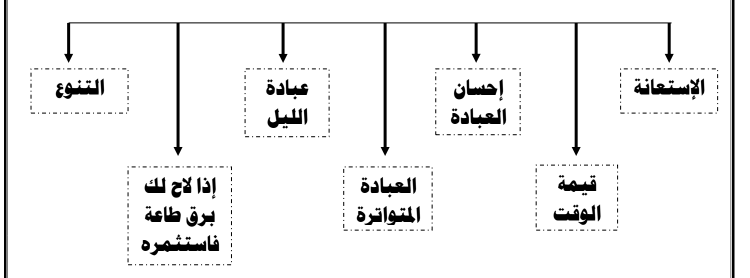
ا رسالة الوصية الصغرى

إِذاً التوبة هي بداية الطريق، والكل مُخاطَب بالتوبة، والله عز وجل يقول ﴿وَتُوبُوا إِلَى اللَّهِ جَمِيعًا آَيُّهَ الْمُؤْمِئُونَ لَعَلَّكُمْ تُقْلِحُونَ ﴾ [النور:٣١].

#### ∻ العابدون.

هم الملازمون للعبادة لا ينفكون عنها، فهم يتقربون لله من باب العبودية. وأنت إذا أردت أن تبني نفسك بناء تعبدياً فتأمل هذه المفاتيح السبع وهي بمثابة إشارات لك في طريق العبادة، ومن ثمَّ يفتح الله على من يشاء من عباده.

#### كيف تبنى نفسك بناءً تعبدياً؟



### ١/ لن نكون عابداً إلا إذا استعنت.

من أين أَرضيك إن لم توفقني هيهات هيهات ما التوفيقُ من قِبَلي

لا يمكن للإنسان أن يعبد الله إلا إذا استعان بالله. البداية الحقيقية التي ينطلق منها الإنسان للعبادة أو لأي عمل دنيوياً كان أم أخروياً تبدأ منه الإستعانة. هذا الأصل الكبير رستخه رسول الله عليه بقوله "إذا استعنت فاستعن بالله".

فإذا أردت أن تكون عابداً فاجعل قلبك دائماً معلق بطلب العون من الله وإذا علم الله صدقك أعانك ووفقك.

### ٢/ إذا أردن أن نكون عابداً أو في مصاف العبّاد كن شحيحاً بوقنك.

بعض الناس تجد عنده كرماً عجيباً في وقته، يصرفه في أي شيء ومع أي أحد، فتجده في سفريات وسهرات واسترحات وأسواق وقنوات واتصالات ومباريات وقيل وقال والشيطان لا يدعه ولا للحظة. فالشيطان يحضر ابن آدم في كل شأنه وقعد لابن آدم بأطرقه وبالتالي ماذا ستكون النتيجة؟؟

ينفرط عليه أمره كما تنفرط حبات المسبحة حبة تلو الأخرى وتتساقط تباعاً حتى لا يبقى في يده إلا خيطاً دقيقاً رفيعاً لا يساوي شيئاً، وصدق ربي إذ يقول ﴿وَلَا تُطِعْ مَنْ أَغْفَلْنَا قَلْبَهُ عَنْ ذِكْرِنَا وَاتَّبَعَ هَوَاهُ وَكَانَ أَمْرُهُ فُرُطًا ﴾[الكهف:٢٨].

نعوذ بالله من الخذلان فإن إهدار الوقت من المقت والنبي على يقول: "نعمتان مغبون فيهما كثير من الناس: الصحة والفراغ" .

يقول ابن القيم رحمه الله: "إن من علامة رضى الله عن العبد أن يوفقه لحفظ وقته ومن علامة سخط الله عليه أن يناكده في وقته". فيضيع منه ويتفلت منه ولم ينتفع به.

#### ٣/ أحسِن في عبادنك.

أجرك على قدر إحسانك، والإحسان هو إتقان العبادة وإتمامها مع حضور القلب فيها. وكلما كان إحسانك في العبادة تاماً كان أجرك تاماً، وكلما نقص إحسانك نقص أجرك. والمقصود أن لا تبني عبادتك على الغش، لا تبنيها على مجرد الأداء وحركة الجسد ثم تدخل للعبادة وتخرج منها ولم تحرك شيئاً في داخلك ولا أثرت في قلبك ولا إيمانك. فهذا ليس إحساناً بل مجرد أداء للعبادة.

من أراد أن يكون من العابدين لا بد أن تبقى قضية إحسان العبادة قضية حاضرة في ذهنه، فإذا صلى صلى بصدق، وإذا صمام بصدق، وإذا بر والديه برهما بصدق وإذا أدخل السرور على مسلم أدخله بصدق، هذا هو الإتقان والإحسان. وأنت كلما استصحبت معك هذا الإحسان ارتقيت في درجات العبادة وذقت لذة العبادة لأن المحسنين هم من يعبدون الله وكأنهم يتخايلون الله بين أعينهم.

عندما عرّف رسول الله على الإحسان قال عنه "أن تعبد الله كأنك تراه فإن لم تكن تراه فإنه يراك"٠٠.

نعم، قد يكون تحقيق الإحسان وحضور القلب ولملمة القلب في العبادة في كل أوقاتها فيه من التعب والمشقة ما فيه، ولكن من المعلوم أن من أتعب نفسه لله فإن الله يريحه. ويكفي أهل الإحسان أن الله وعدهم (للَّذِينَ أَحْسَنُوا الْحُسَنَى وَزِيَادَةً ﴾ [يونس:٢٦]. الحسنى هي الجنة، والزيادة هي النظر لوجه الله الكريم..

#### اللهم إنا نسائلك من فضلك

ا صحيح البخاري (٦٤١٢) صحيح مسلم صد ٩

#### ٤/ العبادة المنوانرة.

لن تكون عابداً إلا إذا كنت صاحب عبادة متواترة متلاحقة دائمة، وهذه هي سنة رسولنا على كان عمله ديمة، وكان إذا عمل عملاً أثبته حتى ولو كان العمل قليلاً. المهم أن لا تنقطع.

قال عليه الصلاة والسلام "أحبُ الأعمال إلى الله أدومها وإن قلْ" ' .

هذا الإنقطاع ماذا يفعل بك؟ يجعل إيمانك يضعف ويتقهقر ويتراجع، ويُدخِل عليك الملل والفتور، والملل من أعظم الأمراض التي تصيب القلب.

- قال أحد العلماء لتلميذ من تلاميذه يوصيه: يا بني إن مثلي ومثلك يقوم ليلةً وينام ليلتين، يصوم يوماً ويفطر يومين، ليس على مثل هذا تنصلح القلوب<sup>7</sup>. فأكثر ما يصلح القلوب العبادة المستمرة المتلاحقة لأن هذه العبادة تلين الجسم وترطبه وتعوده. وكما يقال المواظبة والتكرار تورث الإعتياد.

ويكفي أن تعقل المثل الذي ضربه الله في سورة البقرة ﴿ وَمَثَلُ الَّذِينَ يُنْفِقُونَ أَمْوَالَهُمُ اثْتِغَاءَ مَرْضَاتِ اللَّهِ وَتَثْبِيتًا مِنْ أَتْفُسِهِمْ كَمَثَل جَنَّةٍ بِرَبُوةٍ أَصَابَهَا وَابِلٌ فَاَتَتَ أُكُلَها ضِعْفَيْن فَإِنْ لَمْ يُصِبْهَا وَابِلٌ فَطَلٌ ۗ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ [البقرة: ٢٦٥].

هذا المثل باختصار يريد أن يقول لك: يا مؤمن إذا لم تقدر على زرع الوابل فلا تدع زرع الطلّ . بمعنى إذا لم تستطع على كثير العمل فاثبت وداوم على القليل، المهم أن لا تنقطع.

# ٥/ لن يكنمل البناء النعبدي إلا إذا كان للهُ من الليل حظاً ونصيباً.

الأصل في النهار أنه للكسب والكد والمعيشة، والأصل في الليل أنه للقرآن.

وكما أن السير الحسي يختلف فيه سير النهار عن سير الليل فإن السير المعنوي أيضاً يختلف. فأعمال الليل هي التي تقربك وهي التي تدنيك. أعمال الليل فيها مجافاة للفرش وترك للذات، وفيها بكاء ومناجاة وخفاء وإخلاص، وهذا من أكثر ما يثقل الميزان.

مدح الله عز وجل أهل الليل وعبّاد الليل ﴿أَمَّنَ هُوَ قَانِتُ آنَاءَ اللَّيْلِ سَاجِدًا وَقَابِمًا يَحْدَرُ الآخِرَةَ وَيَرْجُو رَحْمَةَ رَبِّهِ ۗ قُلَ هَلَ يَسْتَوى الَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لا يَعْلَمُونَ ۗ إِتَمَا يَتَذَكَّرُ أُولُو الأَلْبَابِ﴾ [الزمر:٩].

لله من أحد الدروس العلمية للشيخ سمير مصطفى المرافي ال

البخاري (٦٤٦٤)

من شرح الدكتور خالد السبت في دورة شرحه لأمثال على موقع فضيلته "

<sup>&#</sup>x27; شرح السنة (۲/۰۷۲)

نعم لا يستوون: ليس من قام كمن لم يقم، وليس من صف قدميه بين يدي ربه كمن كان نائماً طيلة الليل في فراشه. لا يستوون، ونفي الإستواء هو ابلغ طرق التفضيل.

الملائكة تتسابق على البيت الذي فيه قائمٌ يصلي بالليل ويقرأ القرآن بالليل. يتناثر عليه البرّ من عنان السماء حتى مفرق رأسه، تهبط الملائكة لتستمع لقراءته وتؤمّن على دعائه، ثم إذا انصرف قالت نَمْ قرير العين مسروراً، فلا تحرم نفسك أن تكون من أهل الليل.

#### ٦/ إذا للح للهُ برق طاعة فاسنتمره وشمَر إليه.

فبعد كل خافقة سكون

إذا هبّت رياحُك فاغتنِمها

إذا وجدت في نفسك إقبالاً وعزماً ونشاطاً فاستغل الفرصة مباشرة لأن هذه العزمات فيض من عطاء الله لك، فإذا لم تأخذ نفسك بالحزم والعزم وتراخيت، فالنفس بطبعها شرود، والعزائم تتفلّت ويفوت عليك خيراً كثيراً. وبالمثال يتضح المقال.

فإذا سمعت عن أجر من صلى ركعتين بخشوع وأن رسول الله على قال لصحابته "من توضأ نحو وضوئي هذا ثم صلى ركعتين لا يحدث فيها نفسه غُفِر له ما تقدم من ذنبه" ، وفي رواية "إلا انصرف من خطيئته كيوم ولدته أمه". عمل يسير مجرد ركعتين لم يشترط فيهما رسول الله زمناً معيناً ولا قراءة معينة وإنما اشترط شرطاً واحداً (لا يحدث فيهما نفسه). يحاول قدر المستطاع أن يفرغ قلبه من كل شاردة وواردة ويضع أمام عينيه هذا الأجر ويحرص بجد وبعزم وبصدق على أن يعمل هذا العمل ولو لمرة واحدة في حياته.

#### √/ الننوع في العبادة.

وهذا أنشط للنفس وأنفع وأدوم، والعاقل يجعل له سهماً في كل باب من أبواب الخير وهي كثيرة والحمد لله، وهذا من رحمة الله بنا. فالذي لا يستطيع أن يدخل من باب يدخل من الآخر، المهم أن يعلم أن الآخرة دار لا تصلح للمفاليس ولا تصلح لمن بضاعتهم مزجاة وإنما هي دار تحتاج إلى عمل وإلى عبادة.

#### وفقني الله وإياكم لكل خير

#### ∻ الحامدون.

وهم الذين يحمدون الله على كل حال في السراء وفي الضراء، الحمد ديدنهم والحمد يجري على ألسنتهم. هذا الحمد بحد ذاته عبادة توافرت النصوص الشريفة على فضلها.

ا رواه البخاري ومسلم. انظر صحيح الترغيب (٢١٨/١)

فقد جاء عن رسول الله ﷺ قوله "والحمد لله علا الميزان"، وعنه أيضاً "أفضل الدعاء الحمد لله"، وقوله "وما أنعم الله على عبدٍ نعمةٍ فحمد الله عليها إلا كان ذلك الحمدُ أفضلُ من تلك النعمة".

وليس المقصود بالحمد فقط حمد اللسان بل يجمع معه حمد القلب، وهو أن الحمد قد استقر في قلوبهم، وما استقر في قلوبهم، وما استقر في قلوبهم علموا أنهم عبيدً له، يتقلّبون وسط تدابير الله بهم وأنه هذه الدنيا لم ولن تصفو لأحد.

# طُبِعت على كدرٍ وأنت تريدها صفواً من الأقذاء والأكدارِ

والنبي على المؤمن في هذه الدنيا مثل الزرع. انظر في هذا الحديث وتأمله، يقولب عليه الصلاة والسلام "مثل المؤمن كمثل الخامة من الزرع من حيث أتتها الريح كفأتها" أ.

فالمؤمن مثل الزرع الخفيف الضعيف الذي تقلّبه الريح يمنة ويسرة، والريح هي بلايا الدنيا وفجائعها ومصائبها ونكباتها، وما زال المؤمن يتقلّب في هذه الأقدار صعوداً وهبوطاً ولكن ما هو موقفه منها؟؟

إنه مثل الزرع. كما أن الزرع يتمايل مع الريح يميناً وشمالاً فهكذا المؤمن يمشي مع البلاء كيفما مشى به، يلين له، كلما أدارهُ استدار معه. وكما تقول العرب: إذا رأيت الأمر غالباً فاخضع له، تطامن له. لماذا؟ لأن العاقبة ستكون لك، وحُسن العافية من هذا البلاء سيكون لك.

أهم ما في هذا الحمد أن نحمد الله ونحن راضون عن أقدار الله فينا كيفما قلبتنا، خسرنا، مُنعنا، حُرمنا، مرضنا، فقدنا.. ﴿وَعَسَىٰ أَنَ تَكْرَهُوا شَيَيًا وَهُوَ خَيْرٌ لَكُمْ ﴾ [البقرة:٢١٦]. ليس امامنا إلا أن نعامل الله بالصبر على هذه الأقدار ونحن نؤمل أن الصابرين يوم القيامة ليس يوزن لهم ولا يُكال لهم، وإنما يغرفون من الأجور غرفاً، وأن لحظات الإبتلاء هذه كلما اشتدت واشتدت وضاقت وعانينا من ألمها ومرها وعسرها وسهرها ودموعها فإنها من أعظم اللحظات التي تنزل فيها الرحمات.. كم غفر الله فيها من ذنب؟ وكم رفع الله فيها من درجة؟ وكم أصلح الله بها من قلب؟ وكم محى الله بها من خطيئة؟

فإذا أردت أن تكون من أهل البيعة فكن من الحامدين ولن يضيعك الله.

# \* السائحون.

تطلق على ثلاث معاني:

السائح هو الصائم، والسائح هو المجاهد، والسائح هو من خرج في طلب العلم والدعوة إلى الله.

كل هؤلاء سائحون، وكلها أعمال جليلة وعبادات عظيمة يستحق أهلها أن يكونوا من أهل البيعة. وإن كان جمهور المفسرين على أن المقصود بهم هم (الصائمون). ولا يخفى عليك فضل الصيام وأجره وثوابه ويكفي

رواه مسلم والترمذي والنسائي

لًا سنن الترمذي (٣٣٨٣)

<sup>ً</sup> صحيح الجامع (٥٦٢٥) أ البخاري (٥٦٤٤)، مسلم (٢٨٠٩)

قول الله عز وجل في الحديث القدسي (كل عمل ابن آدم له إلا الصوم فإنه لي وأنا أجزي به) . فاستأثر الله بأجر الصيام فمن يقدر قدره إذا كان الله قد استأثر به.

#### ❖ الراكعون الساجدون¹.

وهم المصلون. ومن المعلوم أن الصلاة أهم قضية بعد التوحيد وهي رأس العبادات كلها وهي المفتاح الذي يستمطر به العبد توفيق الله، فهي الحبل الممدود بين العبد وربه وهي من أكبر الحسنات الماحية.

قال عَلَيْ: "إن كل صلاة تحط ما بين يديها من خطيئة".

الله الله في صلاتك، إذا أفلحت فيها أفلحت في سار عملك، ومن حسن وقوفه في صلاته حسن وقوفه بين يدي ربه.

## الأمرون بالمعروف والناهون عن المنكر.

لم يكتفوا أن يكونوا صالحين في أنفسهم بل كانوا مصلحين لغيرهم أيضاً. الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر شعيرة من شعائر الله، ومن أجل القربات إلى الله، ونحن ما حصلنا خيرينتا وسيادتنا وريادتنا على الأمم إلا لمّا أقمنا هذه الشعيرة. ﴿ كُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكُرِ وَتُوْمِئُونَ بِاللَّهِ ﴾ [آل عمران:١١].

هي من أعظم القربات التي تُستنزل بها رحمات الله على الناس. يقول الله تعالى في سورة التوبة ﴿ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَيُلْكُمُ وَيَنْهُونَ عَنِ الْمُتْكُرِ وَيُقِيمُونَ الصَّلاةَ وَيُؤْتُونَ الرَّكَاةُ وَيُطِيعُونَ اللَّهُ وَرَسُولَهُ ۚ أُولَيْكُ سَيَرْحَمُهُمُ اللَّهُ ۗ إِنَّ اللَّهَ عَزِيزٌ حَكِيمٌ (٧١) ﴾.

فالو لاية الحقيقية بينك وبين أخيك أن تأخذ بيده وأن تردعه عن الظلم، وأن تدعوه إلى الله وأن تتقذه من النار. لذلك أجر المصلحين أكبر وأعظم من أجر الصالح الذي اقتصر صلاحه على نفسه لأنهم يأخذون أجورهم وأجور من نصحوهم وأرشدوهم وكانوا سبباً في هدايتهم.

#### \* الحافظون لحدود الله.

حدود الله تشمل الدين كله، تشمل حقوق الله وحقوق العباد، وكل هذه الحقوق أمانات يجب أن لا تضيع. وكلما حفظ الإنسان حقوق الله وأوامره ودينه كان في حفظ الله، ومن كان في حفظ الله فقد حاز الخير كله.. "احفظ الله يحفظك".

<sup>&#</sup>x27; صحيح الترغيب

تم التفصيل في موضوع الصلاة في ملزمة الكبائر الأولى وملزمة سورة لقمان وملزمة سورة الكهف- من إصدار دار التوحيد

أ أخرجه الترمذي. انظر جامع العلوم والحكم صد ١٨٢

# المقطع السابع قصة كعب بن مالك وصاحبيه

قال تعالى ﴿ لَقَدْ تَابَ اللَّهُ عَلَى النَّبِيِّ وَالْمُهَاحِرِينَ وَالأَثْصَارِ الَّذِينَ النَّبَعُوهُ فِي سَاعَةِ الْعُسْرَةِ مِنْ بَعْدِ مَا كَادَ يَزِيعُ قُلُوبُ فَرِيقٍ مِنْهُمْ ثُمَّ تَابَ عَلَيْهِمْ ۚ إِنَّهُ بِهِمْ رَءُوفٌ رَحِيمٌ (١١٧) وَعَلَى التَّلَاتَةِ الَّذِينَ خُلِّفُوا حَتَّى ٰ إِذَا ضَاقَتْ عَلَيْهِمُ الْأَرْضُ بِمَا رَحُبَتُ وَضَاقَتْ عَلَيْهِمْ أَنُوا اللَّهُ مُو التَّوَّابُ الرَّحِيمُ (١١٨) يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا عَلَيْهِمْ أَنُفُسُهُمْ وَظُنُوا مَعَ الصَّادِقِينَ (١١٨) يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَكُوبُوا مَعَ الصَّادِقِينَ (١١٩) ﴾.

لما رجع رسول الله على من تبوك للمدينة جاءه المعذرون وطفقوا يعتذرون، كان أكثرهم منافقين وقليل منهم مؤمنون، ثلاثة من المؤمنين خانهم موقفهم وغلبتهم أنفسهم فتخلفوا عن الخروج إلى تبوك كسلاً وتقصيراً دون نفاق وهم: [كعب بن مالك، وهلال بن أمية ومرارة بن الربيع]

فلما وجدوا أنفسهم بين أهليهم ينعمون بالراحة ورسول الله و المشقة والحر الشديد استيقظ الإيمان في قلوبهم وعلموا أنه ارتكبوا إثماً عظيماً وندموا أشد الندم.

وهاهو كعب بن مالك يحكي قصة تخلّفه عن غزوة تبوك '..

• يقول رضي الله عنه: [وكان من خبري حين تخلّفت عن رسول الله ﷺ في غزوة تبوك أني لم أكن قط أقوى ولا أيسر مني].

ومعنى كلامه: أنني لم أكن مستعداً للقتال في يوم من الأيام ولا في غزوة من الغزوات كاستعدادي في هذه الغزوة ، فقد كنت قادراً قوياً موسراً.

• قال: [فتجهز رسول الله ﷺ والمسلمون معه وطفقت أغدو لكي أتجهز معهم فأرجع وأقول في نفسي أنا قادرً على ذلك إذا أردت، فلم يزل ذلك يتمادى بي حتى استمر بالناس الجد].

يعني: كانت نفسه تحدثه بالغزو، فيذهب ليجهز نفسه ليذهب معهم، ثم يقوم الشيطان بتثبيطه، ويمدّ له حبل الأماني "غداً تجهز راحلتك، غداً تجهز نفسك، ما زال هناك متسع من الوقت، وغداً وغداً ...." وتكرر هذا منه مراراً حتى جدّ المسلمون بالذهاب إلى تبوك.

• قال: [فأصبح رسول الله ﷺ غادياً والمسلمون معه ولم أقضِ من جهازي شيئاً فلم يزل ذلك يتمادى به حتى أسرعوا وتفارط الغزو].

يعني: خرج رسول الله ﷺ والمسلمون إلى تبوك وارتحلوا وأنا لم أجهز نفسي ففاته الخروج معهم.

<sup>&#</sup>x27; رواه البخاري ومسلم واللفظ له

وفي هذا إشارة للعاقل، خُذْ أمرك بالعزيمة ولا تتراخى ولا تتوانى ولا تسوّف حتى لا يحول الله بينك وبين الطاعة.

فلما فرغ رسول الله من غزوته وقفل راجعاً إلى المدينة هو وأصحابه يقول كعب [حضرني بثي] يعني: ازداد همي وحزني كيف أقابل رسول الله وماذا أقول له؟ وبأي عذر أعتذر له؟؟

• قال: [فطفقت أتذكر الكذب وأقول: بم أخرج من سخطه غداً].

يعني هل أكذب عليه حتى لا يغضب علي وأخرج من سخطه ولكنه أجمع أمره على الصدق فقال [حتى عرفت أني لن أنجو منه بشيء أبداً فأجمعت على صدقه].

- فلما وصل النبي الله المدينة وجلس للناس، جاءوه المخلفون يعتذرون إليه ويحلفون له وكانوا بضعة وثمانين رجلاً، فقبل رسول الله الله على علانيتهم، وبايعهم، واستغفر لهم، وأوكل سرائرهم إلى الله، وقال لهم: "إذا كنتم على غير ما حلفتم فإن الله يتولى أمركم". وهذا فيه تهديد رهيب لهم.
- ثم جاءه كعب بن مالك ودخل عليه يقول [فلما سلمت عليه تبسم تبسُم المغضَب ثم قال لي: ما خلفك؟ ألم تكن قد ابتعت ظهرك].

أي: ما الذي حملك على أن تتخلف عن الغزوة؟ ألم تكن يا كعب قد اشتريت فرساً.

قال: [يا رسول الله إني لو جلستُ عند غيرك من أهل الدنيا لرأيتُ أني سأخرج من سخطه بعذر ولقد أعطيتُ جدلاً، لكني والله لقد علمتُ لئن حدثتك اليوم بحديثِ كذب ترضى به عني ليوشكنّ الله أن يُسخطك عليّ، ولئن حدثتك حديث صدقٍ تجدّ فيه -تغضب مني الآن- إني لأرجو عقبى الله، والله ما كان لى عذر يا رسول الله].

فقال النبي على: "أما هذا فقد صدق، فقُم حتى يقضى الله فيك".

• قام كعب من عند رسول الله وثار عليه قومه من بني سلمة وقالوا: والله ما علمناك أذنبت ذنباً قبل هذا، لقد عجزت في ألا تكون اعتذرت إلى رسول الله بما اعتذر به إليه المتخلفون فقد كان كافيك من ذنبك استغفار رسول الله لك.

يعني: لو اعتذرت وحلفت أنه ما خلَّفك إلا العذر، حتى وإن كنت كاذباً في هذا اليمين فإن الله يغفره لك باستغفار النبي.

قال: [فوالله ما زالوا يؤنبوني -يلومونني- حتى أردت أن أرجع فأكذب نفسي].

ولكنه ثبت على صدقه وموقفه لا سيما حين علم بموقف هلال بن أمية ومرارة بن ربيعة وهما من أهل بدر ويُشار إليهما بالصلاح والتقوى وقد صدقا مع رسول الله أنهما لم يتخلفا لعذر، فثبت كما ثبت صاحبيه.

• صدر الأمر من رسول الله ﷺ للمسلمين بمقاطعة هؤلاء الثلاثة وألا يتحدثوا معهم. يقول كعب: [فاجتَنَبَنا الناس، وتغيروا لنا، حتى تنكرت لي نفسي والأرض].

وانظر وتأمل في كلام كعب كيف أثرت تلك المقاطعة في نفسه حتى ضاقت عليه نفسه وضاقت عليه الأرض بما رحبت.

• بقول: [فأما صاحباي فاستكانا -أي قعدا في بيوتهما يبكيان- وأما أنا فكنت أشد القوم وأجلدهم، فكنت أخرج فأشهد الصلاة، وأطوف في الأسواق ولا يكلمني أحد وآتي رسول الله فأسلم عليه وهو في مجلسه بعد الصلاة فأقول في نفسي هل حرّك شفتيه برد السلام أم لا؟ ثم أصلي قريباً منه وأسارقه النظر].

كان يتمنى أن يرى شفتي النبي ﷺ تتحرك برد السلام عليه، يتمنى كلمة واحدة من رسول الله، بل نظرة واحدة منه ليرتاح قلبه ويخف ألمه وتطيب نفسه.

• قال: [حتى إذا طال ذلك علي من جفوة المسلمين مشيت حتى تسورت جدار حائط أبي قتادة! وهو ابن عمي، وأحب الناس إليّ، فسلمت عليه فوالله ما رد عليّ السلام! فقلت له: يا أبا قتادة! أنشدك بالله هل تعلمني أني احب الله ورسوله فسكت.

فعدتُ فناشدته فسكت..

فعدت فناشدته فقال: الله ورسوله أعلم].

قال كعب: [ففاضت عيناي وتوليت حتى تسورت الجدار].

بكى وفاضت دموعه ورجع من حيث أتى. وقد كانت هذه ضربة قاسية مؤلمة موجعة لكعب، أتته من أحب الناس إليه، ومن أقرب وأعرف الناس به وبدينه وبحبه لرسول الله ومع ذلك قال: الله ورسوله أعلم.

- رجع كعب بحزنه ودموعه ونفسه التي ضاقت عليه بل خنقته فإذا هو بابتلاء آخر ينتظره.
- نبطي ائي مزارع من نبط أهل الشام يسأل عن كعب بن مالك ليسلّم له رسالة مرسولٌ بها من ملك غسان مكتوب فيها (بلغنا أن صاحبك قد جفاك ولم يجعلك الله بدار هوان ولا مضيعة فالحق بنا نواسيك).

تعال إلينا فإنك لست في أرض هوان ولا ضياع بل أنت معزز مكرم.

وانظر لهذا العرض السخي المغري الذي يأتيه من ملك من الملوك وليس من رجل عادي وإنما من ملك ووعود الملوك دائماً لا تُخلف ويأتيه في فترة ضعف وحزن وجفاء ومقاطعة ممن حوله وهو بشر قد تضعف نفسه.

● قال كعب: [فقلتُ حين قرأتها وهذه أيضاً من البلاء فتيممتُ بها التنور فسجرتها بها].

المؤمن يعلم أن هذه القلوب تميل وتتقلب، وليس عنده ضمان أن يبقى قلبه ثابتاً قوياً صلباً أمام الفتنة لذلك أحرق كعب هذه الرسالة التي أتته مباشرة.

وفي هذا لفتة تربوية مهمة: إذا تعرضت لفتنة أو معصية أو شهوة واصطدمت بها أو عُرضت عليك كُن سريعاً في الرفض، سريعاً في التخلص منها، لا تتردد، ولا تعطي لنفسك أدنى وقت للتفكير بل تخلص منها مباشرة حتى لا يسقط قلبك في غمارها فأنت ضعيف واعترف بضعفك.

• حتى إذا مضت أربعون ليلة على هذه المقاطعة أرسل إليهم رسول الله على بأن يعتزلوا نسائهم.

قال كعب: [فقلتُ أطلقها أم ماذا أفعل؟ قال: لا بل اعتزلها فلا تقربنها، فقلتُ لامرأتي الحقي بأهلك حتى يقضي الله في هذا الأمر. فلبثت بذلك عشر ليال].

يعني بلا زوجة ولا كلام ولا أنيس!!

ومن سنة الله في تربية عباده الصالحين أن الله يبتليهم ويضيق عليهم في البلاء فإذا نجح الواحد منهم ابتلي بابتلاء أكبر من الأول وتضيق عليه الأمور أكثر وأكثر لأن البلاء قرين الفضل، وكلما كان الإنسان أكثر صلاحاً وإيماناً وتقوى شُدّد عليه البلاء حتى ترتفع منزلته وترتفع درجته.

فالله إذا أراد أن يهبك منزلة هيأك للوصول إليها وكل ما كانت المنزلة رفيعة كان الابتلاء أعظم وأضيق وأشد ثم إذا نجح المؤمن في دوائر الابتلاء هذه كلها اتته البشرى وتوالت عليه النعم.

# يُ كيف بُشَّر كهب بن مالك؟؟

• قال كعب: [فكمل لنا خمسون ليلة، ثم صليت صلاة الفجر صباح خمسين ليلة على ظهر بيت من بيوتنا فبينما أنا جالس على الحال التي ذكر الله عز وجل منا: قد ضاقت علي نفسي وضاقت علي الأرض بما رحبت، سمعت صوت صارخ يقول بأعلى صوته: يا كعب بن مالك أبشر! قال: فخررت ساجداً وعرفت أن قد جاء الفرج].

نعم والله قد جاء الفرج... وجاء الغائب بعد طول انتظار... وجاء الدواء بعد طول الألم... نزلت التوبة...

﴿لَقَدْ تَابَ اللَّهُ عَلَى النَّبِيِّ وَالْمُهَاجِرِينَ وَالْأَيْصَارِ الَّذِينَ اتَّبَعُوهُ فِي سَاعَةِ الْعُسْرَةِ مِنْ بَعْدِ مَا كَادَ يَزِيغُ قُلُوبُ فَرِيقٍ مِنْهُمْ ثُمَّ تَا تَابَ عَلَيْهِمْ ۚ إِنَّهُ بِهِمْ رَبُوفٌ رَحِيمٌ (١١٧) وَعَلَى التَّلَاتَةِ الَّذِينَ خُلِّفُوا حَتَّى ٰ إِذَا ضَاقَتْ عَلَيْهِمُ الْأَرْضُ بِمَا رَحُبَتَ وَضَاقَتْ عَلَيْهِمْ أَنْفُسُهُمْ وَظُنُّوا أَنْ لَا مَلْجَأَ مِنَ اللَّهِ إِلَّا إِلَيْهِ ثُمَّ تَابَ عَلَيْهِمْ لِيُتُوبُوا ۚ إِنَّ اللَّهَ هُوَ التَّوَّابُ الرَّحِيمُ (١١٨)﴾.

تسارع المبشرون منهم من يركض على رجليه، ومنهم من ركب فرسه، ومنهم من صعد جبلاً وأخذ ينادي فسمع كعب البشارة ولم ير المبشر.

فانطلق كعب إلى رسول الله والناس يتلقونه فوجاً فوجاً يهنئونه بالتوبة، لتهنئك توبة الله عليك يا كعب...

دخل كعب المسجد فإذا برسول الله ﷺ يبرق وجهه من السرور ويقول أبشِر بخير يومٍ مرَّ عليك منذ ولدتك أمك.

فقال كعب: أمن عندك يا رسول الله أم من عند الله؟ ليس شكاً أبداً وإنما يريد أن يتأكد أن الله قد رضي عليه...

فقال النبي على: "لا بل من عند الله". فزاد بكاؤه وفي ذات الوقت زاد بِشره بأن الله قد رحم ضعفه ورحم بكاؤه وسهره وأنينه وتضرعه وقبل توبته ولم يرده خائباً..

فقال: [يا رسول الله إن الله إنما أنجاني بالصدق وإن من توبتي ألا أحدث إلا صدقاً ما بقيت].

إنه الصدق الذي ينفع صاحبه، صدق القلب في تعامله مع الله، وصدق العبد في سيره إلى الله، والله عز وجل يحفظ للصادق صدقه ويعامله بهذا الصدق.

لقد تاب الله على كعب بن مالك حين صدق في توبته ونزلت توبته قرآناً يتلى إلى يوم القيامة.

فهنيئاً لك النوبة يا كعب...

وهنيئاً لك الصدق...

وهنيئاً إكرام الله لك ونزول نوبنك قرآناً يُنلك... نهأل الله أن يتوب علينا جميعاً وأن يعفو عنا ويغفر لنا ما قدمنا وما أخرنا وما أهررنا وما أعلنا وهو أعلم به منا لا إله إلا أنت هبحانك إنا كنا من الظالمين ربنا ظلمنا أنفهنا وإن لم تغفر لنا وترحمنا لنكونن من الخاهرين

وهبحان ربك رب العزة عما يصفون وهلام على المرهلين والحمد لله رب العالمين

# الفكــــرس

| الصفحة | العنوان                                      |
|--------|----------------------------------------------|
| İ      | المقدمة                                      |
| ۲      | التعريف بسورة التوبة                         |
| ۲      | مقصود السورة                                 |
| ٤      | مواضيع السورة                                |
| ٥      | المقطع الأول:الآيات (١-٢٤)                   |
| ٧      | حقيقة محبة الله عز وجل                       |
| ٨      | كيف تتال هذه المحبة وتتوصل إليها             |
| ١٣     | المقطع الثاني: غزوة حنين                     |
| ١٥     | كيف يررق العبد السكينة والربط على القلب      |
|        | الأسباب التي تُستجلب بها السكينة:            |
| ١٥     | ۱- الدعاء                                    |
| ١٥     | ٢- مدارسة القرآن                             |
| ١٥     | ٣- تعرّف إلى الله في الرخاء يعرفك في الشدة   |
| ١٩     | غنائم هوازن                                  |
| 77     | المقطع الثالث: الآيات (۲۸-۳۵)                |
|        | مفاتيح الرزق:                                |
| 72     | ۱- التوكل                                    |
| ۲٥     | ٢- التوبة والاستغفار                         |
| ۲٥     | ٣- المتابعة بين الحج والعمرة                 |
| ۲٦     | ٤- صلة الرحم                                 |
| YA     | ٥- التقوى                                    |
| ۲۸     | ٦- كثرة العبادة والتفرّغ لها                 |
| ۲۸     | ٧- الإنفاق على طلبة العلم                    |
| 79     | ٨- الإنفاق في سبيل الله والإحسان إلى الضعفاء |
| 79     | ٩- الهجرة في سبيل الله                       |
| ٣٠     | الجزية ومعاملة أهل الكتاب                    |

| الصفحة | العنوان                                 |
|--------|-----------------------------------------|
| ٣٤     | المقطع الرابع: الآيات (٣٦ - ٤١)         |
| ٣٤     | مسائل في الأشهر الحرم                   |
| ٣٩     | مناقب أبي بكر الصديق رضي الله عنه       |
| ٤١     | وقفة مع لفظة "لا تحزن"                  |
| ٤٣     | المقطع الخامس: غزوة تبوك                |
| ٤٣     | سبب الغزوة                              |
| દદ     | نماذج أهل الإيمان في الغزوة             |
| દ્વ    | نماذج المنافقين في الغزوة               |
| ٥١     | أوصاف النار                             |
| ٥٣     | الدرس التربوي من آيات النفاق            |
| 00     | المقطع السادس: الآيات (١١٧ – ١١٨)       |
| 00     | قانون المعاوضة                          |
| ٥٦     | صفات أهل البيعة                         |
| ٥٦     | ۱- التائبون                             |
| ٥٧     | ۲- العابدون                             |
| ٥٧     | كيف تبني نفسك بناءً تعبدياً؟            |
| ٦٠     | ٣- الحامدون                             |
| 71     | ٤- السائحون                             |
| 77     | ٥- الراكعون الساجدون                    |
| 77     | ٦- الاَمرون بالمعروف والناهون عن المنكر |
| 77     | ٧- الحافظون لحدود الله                  |
| 75     | المقطع السابع: قصة كعب بن مالك وصاحبيه  |
| ٦٩     | الفهرس                                  |